
Paradeigmata
voluntatis 2
L’esperienza
dell’Occidente
a cura di  
Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

18
Le

xi
s 

S
up

p
le

m
en

ti
 1

7 
 

S
tu

di
 d

i F
ilo

so
fia

 A
nt

ic
a 

4
e-

IS
S

N
 2

78
4

-9
75

9
	

IS
S

N
 2

78
4

-9
2

0
1

C
A

T
TA

N
E

I, M
A

S
O

P
A

R
A

D
EIG

M
A

TA
 V

O
LU

N
TA

T
IS

 2





Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy

Serie coordinata da  
Carlos Lévy
Stefano Maso

17 | 4

Paradeigmata voluntatis 2



Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 

Direttori
Carlos Lévy (Université Paris-Sorbonne, Paris IV, France)
Stefano Maso (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Comitato scientifico
Douglas Cairns (University of Edinburgh, UK)
Walter Cavini (Alma Mater Studiorum Università di Bologna, Italia)
Elisabetta Cattanei (Università Cattolica del Sacro Cuore, Milano, Italia)
Michel Fattal (Université Grenoble Alpes, France)
Alain Gigandet (Université Paris-Est, France)
Fritz-Gregor Herrmann (Swansea University, UK)
Pierre-Marie Morel (Université Paris I – Sorbonne, France)
Phillip Mitsis (New York University, USA)
Carlo Natali (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Monte Ransome Johnson (University of California, San Diego, USA)
Gretchen Reydams Schils (Notre Dame University, USA) 
Emidio Spinelli (Sapienza Università di Roma, Italia)
Jula Wildberger (American University of Paris, France)
Marco Zingano (Universidade de São Paulo, Brasil)

Editorial board
Federico Boschetti (ILC-CNR, Pisa; VeDPH, Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Laura Carrara (Università di Pisa, Italia)
Carmela Cioffi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Massimo Manca (Università degli Studi di Torino, Italia)
Valeria Melis (Università degli Studi di Cagliari, Italia; Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Luca Mondin (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Stefano Novelli (Università degli Studi di Cagliari, Italia)
Leyla Ozbek (Università di Pisa, Italia)
Giovanna Pace (Università degli Studi di Salerno, Italia)
Antonio Pistellato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Paolo Scattolin (Università di Verona, Italia)
Matteo Taufer (Ricercatore indipendente)
Olga Tribulato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Lexis Supplementi | Supplements  
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy
e-ISSN  2784-9759
     ISSN  2784-9201

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/


Venezia
Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
2025

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente

a cura di  
Elisabetta Cattanei e Stefano Maso



Paradeigmata voluntatis 2. L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

© 2025 Elisabetta Cattanei e Stefano Maso per il testo
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
Il testo è distribuito con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
The text is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

�
Qualunque parte di questa pubblicazione può essere riprodotta, memorizzata in un sistema di 
recupero dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico, 
senza autorizzazione, a condizione che se ne citi la fonte.
Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any 
form or by any means without permission provided that the source is fully credited.
�

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: i saggi qui pubblicati 
hanno ottenuto il parere favorevole da parte di valutatori esperti della materia, attraverso un 
processo di doppia revisione non anonima (open peer review) sotto la responsabilità del Comi-
tato scientifico della collana. La valutazione è stata condotta in aderenza ai criteri scientifici ed 
editoriali di Edizioni Ca’ Foscari. 

Scientific certification of the Works published by Edizioni Ca’ Foscari: the essays have received 
a favourable evaluation by subject-matter experts, through a non-anonymous review (open 
peer review) under the responsibility of the Advisory board of the series. The evaluations were 
conducted in adherence to the scientific and editorial criteria established by Edizioni Ca’ Foscari, 
using a dedicated platform. 

I revisori sono | The reviewers are:

•	 Vincenzo Damiani (Universität Würzburg, Deutschland)

•	 Claudia Lo Casto (Università degli Studi di Salerno, Italia)

Edizioni Ca’ Foscari
Fondazione Università Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it | ecf@unive.it

1a edizione marzo 2025
ISBN 978-88-6969-902-3  [ebook]
ISBN 978-88-6969-903-0  [print]

Progetto grafico di copertina: Lorenzo Toso

Volume pubblicato con il contributo Linea D.3.1 - Anno 2024 dell'Università Cattolica del Sacro Cuore 
di Milano - Dipartimento di Filosofia.

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-903-0/
DOI  http://doi.org/10.30687/978-88-6969-902-3

Paradeigmata voluntatis 2. L’esperienza dell’Occidente / a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano 
Maso — 1. ed. — Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2025. — xviii + 278 pp.; 23 cm. — (Lexis Supplementi 
| Supplements; 17, 4). — ISBN 978-88-6969-903-0.

http://edizionicafoscari.unive.it
mailto:ecf%40unive.it?subject=
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-903-0/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-902-3


Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Abstract

The volume contains eleven contributions that were presented at the second confer-
ence dedicated to voluntas, held at Ca’ Foscari University of Venice in 2023. The focus of 
this collection is the Western conception of voluntas, which, in its paradigmatic value, 
had been established in the Greco-Roman world. The authors proceed to explore the 
history of the concept in medieval and modern philosophy, highlighting the contribu-
tions of prominent figures such as Augustine, Duns Scotus, Descartes, and twentieth-
century German philosophy. Important advances in this area can be attributed, at least 
in part, to efforts to delineate the dynamism and mutation of the paradigm adopted. The 
concept of voluntas, originally introduced by Cicero and subsequently elaborated by Au-
gustine inside a Platonic, Aristotelian and Stoic tradition, encapsulates the fundamental 
principle of subjective action and the desire unequivocally present in all human beings. 
Later, in the Romance languages and finally in modern contexts, voluntas underwent a 
process of recalibration, redefinition, and reshaping. In the nineteenth century, voluntas 
began to take on the character and force of a non-rational metaphysical foundation of 
the whole of reality. This transformation is evident in the depersonalization of volun­
tas, as evidenced by Schopenhauer’s representation of the ‘World’ and Nietzsche’s 
conception of the ‘Dionysian character’ and ‘Will to power’. These philosophers argue 
that voluntas functions as an all-encompassing horizon of vital occurrence in constant 
becoming, aspiring to unceasingly empower itself.
Today, the problematic radical distinction between ‘will’ and ‘free-will’ on the one hand; 
the meaning of ‘intentionality’ and the concept of ‘agent-causality’ on the other appear 
to predominate. The dichotomy between will and reason can indeed be theorized; nev-
ertheless, when considered collectively, it can be reasonably contested.

Keywords  Determinism. Arbitrariness. Will. Power. Impulse. Voluntas. Noluntas. 
Faculty.





Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Sommario

Introduzione
Elisabetta Cattanei, Stefano Maso� ix

Dal βούλεσθαι del Demiurgo  
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
Laura Marongiu� 3

Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone
Elisabetta Cattanei� 29

Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
Francesco Verde� 49

La volontà come impulso diretto verso i predicati  
nella filosofia degli Stoici antichi
Barbara Castellani� 71

Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà  
nel De beneficiis di Seneca
Gabriele Flamigni� 91

Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza  
secondo Marco Aurelio
Stefano Maso� 117

Rational Will, Free Will: A Fundamental
Semantic Difference in Ancient Philosophy
Christoph Horn� 137

La destinazione della volontà. Duns Scoto critico  
di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
Gian Pietro Soliani� 157



Sens et place de la volonté  
dans les Meditationes de Descartes
Dan Arbib� 183

Humanisme et volontarisme : la question de la singularité  
du genre humain
Elena Partene� 205

L’autonomia della volontà. Da facultas umana  
a ʻvolontà di potenzaʼ
Francesco Camera� 231



� ix

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿﻿Introduzione
Elisabetta Cattanei
Università Cattolica del Sacro Cuore, Milano, Italia

Stefano Maso
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

 Un secondo volume

Sono qui raccolti i contributi presentati in occasione del secondo con-
vegno veneziano dedicato ai ‘Paradeigmata voluntatis’; a tema, l’at-
testarsi della concezione occidentale di ‘volontà’. La partecipata se-
rie di conferenze e dibattiti si è svolta nei giorni 19 e 20 giugno del 
2023, presso l’aula magna ‘Silvio Trentin’ dell’Università Ca’ Fosca-
ri Venezia. Gli organizzatori – Elisabetta Cattanei, Valéry Laurand 
e Stefano Maso – hanno inteso così procedere ulteriormente lungo 
il sentiero di ricerca che, iniziatosi con il ‘Colloque di Bordeaux’ nel 
2018 (La naissance de la volonté), aveva condotto una prima volta a 
Venezia nell’autunno del 2019. I risultati allora ottenuti sono stati rac-
colti nel volume Paradeigmata voluntatis. All’origine della concezio-
ne moderna di volontà, a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso, 
edito da Edizioni Ca’ Foscari.

La tappa veneziana del 2023 si presenta essenzialmente come 
un’integrazione di quanto finora guadagnato. Se a Bordeaux ci si 
era concentrati sull’origine e il fondamento della concezione moder-
na di ‘volontà’, a Venezia nel 2019 sono stati studiati i tratti teorici e 
formali dell’idea di voluntas nella sua dinamica ‘multifocale’. In que-
sta terza occasione si è riflettuto sul valore paradigmatico che, nel 
mondo greco-romano, tale fondamento era venuto a costituire, son-
dando da ultimo le principali evoluzioni che poi si sono affermate 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 x
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

nella filosofia medioevale e moderna, soprattutto in Agostino, Duns 
Scoto, Descartes e nella filosofia tedesca del Novecento.

Qualche passo avanti si è effettuato nel tentativo di delineare pro-
prio il dinamismo e la mutazione del paradigma. 

Infatti, sembra profilarsi la constatazione che l’interpretazione di 
voluntas nel contesto romano sia stata decisiva eppur provvisoria. Alla 
varietà di sfumature che il concetto presentava nel vocabolario greco 
(βούλησις, βουλεύεσθαι, ἑκούσιον, αἵρεσις, προαίρεσις, θέλειν) si con-
trapponeva un unico vocabolo latino che tutto raccoglie: voluntas ap-
punto. Un vocabolo che, grazie a Cicerone e poi ad Agostino, rinviava 
al principio dell’azione soggettiva in generale, all’inequivocabile ap-
petizione presente in tutti gli esseri umani. Poi più tardi nelle lingue 
romanze e poi moderne voluntas torna a ricalibrarsi e a ridefinirsi. 

Di qui la grande esitazione nel raccogliere ‘in unum’ il significa-
to del concetto moderno di ‘volontà’ che non solo tenta di emanci-
parsi dalla connessione con desiderium e con l’adpetitio; ma che og-
gi sembra definirsi, da un lato, intorno alla problematica distinzione 
tra ‘will’ e ‘free-will’; dall’altro, intorno al significato di ‘intenziona
lità’ e al concetto di ‘agent-causality’. Di qui l’inadeguatezza di una 
definizione di ‘will’ come ‘capacity’ o ‘faculty’ (così Spinoza e Kant) 
o ‘impulse’ o ‘determination’.

Il nostro collega Christoph Horn, nel suo Historisches Wörterbuch 
der Philosophie (Basilea: Schwabe, 2004), aveva scritto che: «Wille 
ist die Bezeichnung für die Fähigkeit eines Akteurs, sich überleg-
ter massen Ziele zu setzen und diese plangmässig zu verfolgen»; e, 
più determinatamente, distingueva: a) «ein razionales Streben» (una 
tensione razionale), connesso al problema della causalità dell’agire, 
dell’impulso, del desiderio; b) «ein Dezisionsvermögen» (una capaci-
tà di prendere decisioni), connessa alla questione della libertà, del 
caso, della determinazione; c) «ein psychisches Antriebspotential» 
(un potenziale pulsionale psicologico), connesso al tema della debo-
lezza/forza di volontà.

Analogamente Adriano Fabris, alla voce «Volontà» della Enciclope-
dia Filosofica Sansoni (Milano: Bompiani, 2006, vol. 12, 12241‑61), 
non solo sottolinea le «molteplici accezioni» secondo le quali sono 
intesi, dalla filosofia greca in avanti, i termini ‘volontà’ e ‘volere’, ma 
sottolinea la differenza da «una semplice e capricciosa voglia» della 
‘volontà’ intesa come «possibilità che l’agente manifesta di determi-
narsi in base a ragioni o a motivi suscettibili di venir esplicitamen-
te addotti» attraverso l’esercizio del pensiero, distinguendosi così 
«proprio dagli impulsi, dagli appetiti, dalle passioni» (12241); la re-
lazione della volontà con il pensiero viene quindi a costituire molto 
presto un «problema» (12241), che nella storia della filosofia e della 
nostra cultura, sia pure in modi diverse, costantemente si relaziona 
con «appetizione, desiderio, inclinazione, libertà, tendenza, volonta-
rio/involontario» (12261).

Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Lexis Supplementi | Supplements 17 xi
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

Come si può dedurre, la complessità della concezione greca sem-
bra riproporsi, non solo nella sua intrinseca molteplicità di significa-
ti della ‘volontà’, ma anche nelle dinamiche relazionali che questi si-
gnificati implicano, su percorsi non sempre lineari.

Ma in realtà è proprio questa la questione principale: all’interno 
di quali tipologie di comprensione della realtà (cioè di paradeigma-
ta) si determina il significato stesso di ‘volontà’? E come – con quale 
metodo e in quali letterature – viene comunicato? 

La prospettiva filosofica deterministica e quella antideterministi-
ca sono uniche e risolutive rispetto a ciò?

Oppure gioca un ruolo più radicale la concezione gnoseologico‑on-
tologica che sta sullo sfondo di differenti scuole di pensiero o fasi e 
aspetti dell’elaborazione teorica?

E la relazione con la razionalità è elemento qualificante, oppure il 
‘volontario’/la ‘volontarietà’ di una decisione e di una azione si espri-
mono anche in assenza di una qualche forma di razionalità? 

Rimangono dunque aperti molti altri spazi di approfondimento: 
si pensi agli esiti in campo morale, psicologico e giuridico, e si con-
siderino in particolare le implicazioni relative alla concezione di 
‘responsabilità’.

Si pensi alle contemporanee prospettive della filosofia morale, del-
la sociologia, della psicologia, della moderna ricerca applicata al rap-
porto mente/corpo, esseri umani/animali.

Si pensi alle conseguenze rispetto al futuro e lʼimpegno a salva-
guardare la realtà umana – e in generale la vita organica – nei con-
fronti, per esempio, dell’intelligenza artificiale.

I contributi

Ai principali contributi presentati nelle giornate del 19 e 20 giugno 
2023 sono qui aggiunti due saggi attinenti al tema del convegno pro-
postici da Dan Arbib ed Elena Partene dell’École Normale Supérieu-
re de Paris, dedicati a Descartes. 

Il volume si apre con due saggi che hanno come riferimento princi-
pale il Timeo di Platone: il primo, «Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Pla-
tone alla voluntas divina di Calcidio» di Laura Marongiu, si concentra 
sui modi di descrivere e concepire la volontà del Dio-Demiurgo-Intel-
ligenza cosmica nel Timeo di Platone e in due momenti storicamente 
cruciali della sua tradizione latina, rappresentati da Cicerone e Cal-
cidio; il secondo, «Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Pla-
tone» di Elisabetta Cattanei, mette a confronto due casi opposti di 
umano ‘non-volere’, il caso patologico del folle, di cui parla la porzione 
‘medica’ del Timeo, e quello dell’oracolo veritiero, ritratto nel Fedro.

Marongiu rileva anzitutto come in una serie di passi del Timeo 
si attribuiscano piuttosto chiaramente all’Intelligenza divina che 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 xii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

plasma il cosmo, il cosiddetto ‘Demiurgo’, volontà e volere, ma con 
un ‘lessico ricco e fluido’, al quale corrisponde sul piano concettua-
le l’assenza di una sistematica gerarchizzazione, nella mente divina, 
tra bontà, volontà e provvidenza. Le traduzioni latine di Cicerone e 
di Calcidio reagiscono in due modi contrari di fronte all’originale: Ci-
cerone depotenzia il ruolo della volontà divina, riformulando anche 
i passi platonici più espliciti con evidenti omissioni; Calcidio, invece, 
ricorre regolarmente alla terminologia della uoluntas e del uelle, sia 
là dove il lessico della volontà è esplicitamente presente in Platone, 
sia anche in passi nei quali è del tutto assente. Questa scelta di tra-
duzione non implica, tuttavia, che Calcidio interpreti in senso ‘vo-
lontarista’ l’attività divina di costituzione del cosmo – come peraltro 
è stato sostenuto da alcuni studiosi –, poiché in molti passi del suo 
Commentario suggerisce che, in Dio, si equivalgono intelligenza, vo-
lontà e provvidenza; l’apparente disarmonia fra traduzione dai toni 
‘volontaristici’ e commentario dall’impianto più ‘intellettualistico-
provvidenziale’ si può spiegare, secondo Marongiu, sulla base dell’a-
desione di Calcidio alla tesi della natura sempiterna del cosmo (vici-
na a quella, per esempio, di Alcinoo e contraria a quella di Attico), in 
virtù della quale la traduzione parlerebbe un linguaggio temporaliz-
zato a scopi didattico-espositivi (didaskalias charin), mentre il com-
mentario esporrebbe la teoria filosofica della causa – buona e prov-
videnziale – di un cosmo senza inizio, né fine.

Da quella che, nel Timeo, appare la manifestazione più alta della 
volontà, propria della causa divina del macrocosmo naturale, il con-
tributo di Elisabetta Cattanei passa a quella che si può considerare 
la sua manifestazione più bassa: tanto infima, da esserne negazione, 
o quanto meno sospensione; con un termine non antico: noluntas. Ap-
partiene al microcosmo umano, costitutivamente segnato dalla mor-
te, ma ‘nolente’ solo in una specifica condizione patologica: la malat-
tia mentale. Che cosa è in grado di indicare a noi, oggi, il noto passo 
del Timeo, 86b-87c, che di fatto contiene una tematizzazione della co-
siddetta ‘incapacità di intendere e di volere’? Dal punto di vista del 
metodo di indagine e della letteratura da consultare alla ricerca dei 
paradeigmata voluntatis – o anche noluntatis – nella nostra tradizione 
filosofica e culturale, la sezione ‘medica’ del Timeo si allinea solo di 
primo acchito all’esigenza odierna di interrogare le neuroscienze al 
fine di definire efficacemente la volontà umana; in realtà, come mol-
ti scritti ‘scientifici’ antichi, lo stesso Timeo non si basa su dati siste-
maticamente osservati, usa un linguaggio ad alto tenore metaforico, 
ricorre esplicitamente al mito, eppure, proprio per questi e altri ‘li-
miti’ di rigore scientifico, ci provoca a estendere il campo in cui cer-
care manifestazioni paradigmatiche e tentativi di definizione della 
volontà umana a testi poetici, mitici, non estranei al favoloso, all’ec-
cessivo, alla ‘materia dei sogni’, di cui gli esseri umani sono (alme-
no in parte) fatti. Questa provocazione spinge Cattanei a comparare 

Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Lexis Supplementi | Supplements 17 xiii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

l’‘incapacità di intendere e di volere’ del malato mentale nel Timeo, 
che implica un annullamento sia delle facoltà intellettive, sia della 
possibilità di agire in modo orientato a un fine, con la perdita di sen-
no e volontà attribuita dal Fedro agli indovini – più precisamente al-
le indovine (si tratta di un’eccellenza femminile) –, che divinano be-
ne, cioè ‘dicono la verità’; i buoni oracoli rappresentano un esempio 
di noluntas – in Platone non marginale –, che comporta il potenzia-
mento massimo sperimentabile dall’intelligenza umana: la sua iden-
tificazione con l’intelligenza divina.

Seguono quattro saggi che affrontano il tema della voluntas in ri-
ferimento alla dottrina stoica.

Francesco Verde, in «Arcesilao e la teoria stoica dell’azione», si 
concentra sulla polemica intercorsa tra i primi maestri stoici e Arce-
silao di Pitane, scolarca dell’Accademia intorno alla metà del III se-
colo a.C. Tale polemica è ricostruita a partire dall’Adversus Colotem 
di Plutarco, in cui è contestata la posizione dell’epicureo Colote che 
aveva attaccato la tesi di Arcesilao. Il focus è intorno al problema 
dell’azione in riferimento alla dottrina dell’assenso. Arcelisao, contro 
gli Stoici, non ritiene necessario ricorrere all’assenso (e agli errori 
che spesso lo caratterizzano) ma reputa sufficiente rinviare all’im-
pulso (hormē) e alla rappresentazione (phantasia). In questo mo-
do Arcesilao rintuzzerebbe anche l’accusa di apraxia rivoltagli da-
gli Stoici. Secondo Arcesilao, di fatto l’azione non necessiterebbe di 
una giustificazione razionale preventiva – che invece l’assenso sot-
tintende – proprio perché la sua possibilità effettiva dipenderebbe 
semplicemente dal darsi spontaneo della phantasia: e la rappresen-
tazione, come l’istinto, è qualcosa di naturale. Inoltre, in riferimen-
to alla nozione di eulogon, risulterebbe che l’azione volontaria – in 
quanto ‘ragionevolmente’ in grado di raggiungere il suo fine appro-
priato – può essere considerata senz’altro da scegliersi deliberata-
mente. Ciò anche se solo a posteriori ne sarà verificata la effettiva 
‘ragionevolezza’.

Il saggio di Barbara Castellani «La volontà come impulso diretto 
verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi», tenta di ricostrui-
re la valenza di voluntas attraverso la nozione di ‘impulso’. La studio-
sa conferma anzitutto che l’impulso può manifestarsi come passione 
e può travalicare i limiti della razionalità, oppure può rimanere all’in-
terno della ragionevolezza e caratterizzarsi come εὐπάθεια. Partico-
larmente interessante è però la tesi per cui non solo il desiderio può 
configurarsi come una specie di impulso, ma può tradursi nel pre-
dicato cui il desiderio mira. In pratica, l’impulso – come pure il de-
siderio, la scelta, la volontà – sarebbe rivolto verso predicati quali, 
ad esempio, ‘possedere le ricchezze’ e ‘guadagnarsi onori’, e sareb-
be in contrapposizione a ciò che riguarda direttamente gli onori e 
le ricchezze. Vale a dire: la βούλησις può consistere in un movimen-
to dell’anima rivolto verso un predicato incorporeo, verso un λεκτόν. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 xiv
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

Nel suo contributo «Voluntas amica. La natura e il ruolo della vo-
lontà nel De beneficiis di Seneca» Gabriele Flamigni studia la na-
tura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca. Anzitutto è 
rilevata una ripresa della concezione aristotelica sul tema dell’ami-
cizia e della benevolenza. Di qui si passa a un’analisi della posizione 
stoica in riferimento alla χρηστότης, cioè alla scienza di fare il bene. 
Il beneficium senecano si presenta allora come azione virtuosa che 
va voluta e, di conseguenza, la virtuosità dell’animus del benefatto-
re coincide con il concetto di virtus amica. Χάρις e καρά finiscono 
per coincidere e con ogni evidenza la βούλησις acquisisce valore in 
quanto εὐπάθεια, cioè ‘passione buona’. L’importanza della presen-
za, sullo sfondo, della tesi aristotelica relativa alla προαίρεσις sem-
bra connotare l’approccio di Seneca al beneficium come esperienza 
attiva del sapiens stoico.

Il saggio di Stefano Maso «Volontà e coerenza. Il senso dell’esisten-
za secondo Marco Aurelio» è dedicato all’ultimo grande esponente 
dello stoicismo antico. In riferimento a Marco Aurelio è messo a fuo-
co il tema della voluntas, che emerge come elemento decisivo nella 
sua concezione stoica. L’imperatore appare consapevole di essere un 
‘individuo mortale’ pronto ad assumere fino in fondo tale sua natura 
e a interpretare di conseguenza il proprio ruolo nel mondo. È pron-
to a conformarsi progressivamente alla volontà del destino. Poiché 
in ciascun essere umano la volontà si configura come manifestazio-
ne di un’emozione e, insieme, di un atto decisionale, Marco Aurelio 
la ritiene tecnicamente dipendente – o, meglio, a diretta disposizio-
ne – dell’hêgemonikon. In questo senso essa si qualifica come chiara 
espressione della coerenza nell’agire da parte di ogni essere umano 
che alla sapienza miri. Risulterà allora determinante da un lato ac-
quisire la capacità di interpretare la natura; dall’altro, di cogliere la 
dimensione sociale e politica che l’esercizio della volontà comporta. 

Al centro del volume si colloca il contributo di Christoph Horn «Ra-
tional Will and Free Will: A Fundamental. Semantic Difference in An-
cient Philosophy», ove si affronta il tema cruciale della differenza di 
significato tra volontà razionale (o ‘concetto appetitivo di volontà’) e 
volontà libera (o ‘concetto decisionista di volontà’). I testi filosofici da 
esplorare alla ricerca di questa differenza si estendono dai dialoghi di 
Platone alle opere di Agostino, con particolare riguardo al De libero 
arbitrio. All’interno di questa letteratura non sembra concretamente 
reperibile un’ulteriore concezione di volontà, chiamata da Horn ‘con-
cetto dinamico di volontà’, che rimanda a una sorta di potere psichi-
co capace di perseveranza, teorizzato soprattutto da alcune corren-
ti del pensiero otto- e novecentesco, di cui si può trovare un esempio, 
fra gli altri, nel Nietzsche di Al di là del Bene e del Male. Dominante e 
pervasiva risulta, fino ad Agostino incluso, la ‘volontà razionale’, che 
fa la sua prima significativa comparsa in un passo del Gorgia di Pla-
tone (466a9‑467e5), ove i termini boulêsis and boulesthai includono 

Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Lexis Supplementi | Supplements 17 xv
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

essenzialmente nell’atto di volere la capacità di identificare razional-
mente e seguire consapevolmente un bene ‘intrinseco’. Si tratta di una 
visione molto vicina a quella descritta dalla formula medievale nihil 
appetimus nisi sub ratione boni: l’‘appetito’, la ‘tendenza’, l’‘inclina-
zione’ o anche il ‘desiderio’, che gli esseri umani non producono, ma 
trovano in se stessi, si fa volontà a condizione che si unisca alla con-
sapevolezza razionale del bene. Nella filosofia greco-romana questo 
concetto al contempo ‘appetitivo’ e ‘intellettualistico’ di volontà non 
solo è diffuso da Aristotele allo Stoicismo romano, ma risulta esclusi-
vo, poiché tentativi di identificare un concetto diverso di volontà, per 
esempio in Epitteto e nel De Fato di Alessandro di Afrodisia, sono da 
ritenersi, secondo Horn, non riusciti. Le prime opere filosofiche nelle 
quali si incontra chiaramente il ‘concetto decisionista di volontà’ so-
no quelle di Agostino, che distingue anche i termini voluntas (‘volon-
tà razionale’) e liberum arbitrium (‘libera volontà’), sia pure senza se-
guire questa distinzione terminologica con massimo rigore. Nel De 
libero Arbitrio in particolare, Agostino introduce un concetto di volon-
tà che soddisfa le due condizioni essenziali di ogni concetto di ‘libera 
volontà’: la prima, la ‘spontaneità o indeterminazione’; la seconda, ‘il 
criterio della scelta consapevole’. Agostino attribuisce chiaramente 
agli esseri umani una capacità di scelta «senza alcuna determinazio-
ne interna o esterna», poiché «una volontà libera deve essere in gra-
do di dare inizio a una catena causale senza una causa antecedente»; 
non solo: a questa ‘indeterminazione’ si accompagna la necessità, da 
parte dell’agente, «di comprendere in piena chiarezza l’opzione scel-
ta, senza nessun deficit di consapevolezza» e con piena responsabili-
tà delle conseguenze prevedibili del proprio comportamento. Non è 
assente, in Agostino, la concezione di origine platonica di una ‘volon-
tà razionale’ intesa come una tendenza interna a noi a orientata a un 
bene vero, non arbitrario. Tuttavia, oltretutto in riferimento alla con-
cezione di auto-movimento articolata da Platone specialmente nel Fe-
dro, Agostino rivendica all’anima la capacità di essere la causa prima 
della propria mobilità, una causa spontanea, senza altra causa; e in 
questo non si rivela semplicemente un ‘platonico’, bensì un ‘platonico 
cristiano’, perché lo scopo dichiarato della sua concezione di ‘libera 
volontà’ rientra in una teodicea, cioè in una linea di pensiero per cui 
Dio è privo di colpa, mentre solo noi esseri umani siamo colpevoli di 
male morale, dal momento che la nostra volontà è «il prodotto della 
nostra consapevolezza, che in modo neutro ci presenta una moltepli-
cità di opzioni fra le quali possiamo scegliere». 

Con il saggio di Gian Pietro Soliani «La destinazione della volon-
tà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16», 
ci addentriamo nel pieno del dibattito medievale sulla volontà tra 
XIII e XIV secolo’, che costituisce un «momento cruciale per la sto-
ria dei concetti di volontà (voluntas) e libero arbitrio (arbitrium 
liberum), nella loro possibile compatibilità con l’idea di una qualche 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 xvi
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

inclinazione necessaria della volontà verso il bene». Duns Scoto di-
fende contro Tommaso «il carattere libero e contingente dell’atto di 
volere, anche al cospetto del Sommo bene». Per Tommaso, l’oggetto 
della volontà è il bene appreso come bene (sub ratione boni) dall’in-
telletto e questo riferimento strutturale al bene sta alla base del li-
bero arbitrio inteso come capacità della volontà di scegliere tra una 
molteplicità di beni: rispetto al bene come fine ultimo, che è neces-
sariamente voluto, la volontà risulta determinata, ma non dall’ester-
no, bensì in forza della sua stessa essenza; in questo senso, neces-
sità naturale e libertà della volontà sarebbero compatibili. Secondo 
Scoto, invece, il legame tra l’atto di volontà e il bene ‘senza difetti’ 
non è segnato da necessità: ha quindi tutt’al più natura psicologi-
ca, e non ontologica, cioè non appartiene essenzialmente alla volon-
tà umana. Per Scoto, «l’agire libero della volontà […] per essere se 
stessa deve necessariamente potersi autodeterminare senza alcuna 
influenza o predeterminazione che possa effettivamente ostacolarla 
nella propria attività, anche se posta di fronte al Sommo bene». La 
volontà creata in via compie, del resto, solo atti contingenti e, se si 
ammette il nesso necessario fra volontà, intelletto e bene prospet-
tato da Tommaso, l’uomo in via – secondo quanto suggerito da Ago-
stino – non potrebbe cadere nel peccato. L’unica necessità compa-
tibile con ‘il carattere libero e contingente del velle’ sta nella sua 
firmitas, cioè nella perfezione dell’atto di volontà che si fissa delibe-
ratamente su Dio: si tratta di una necessità psicologica, di ‘un tener 
fermo liberamente ciò che si vuole’. 

Seguono a questo percorso nel Medioevo i due contributi dedica-
ti a Descartes. Il primo, di Dan Arbib, «Sens et place de la volonté 
dans les Meditationes de Descartes», studia il significato della fun-
zione di voluntas nelle Meditationes. Il riferimento è anzitutto alla IV 
meditatio che affronta la questione della volontà come condizione tra-
scendentale delle tesi sostenute nelle precedenti meditationes, vale a 
dire il problema del significato della priorità ontologica di Dio in ri-
ferimento alla priorità noetica del soggetto (ego): problema che sem-
bra presentarsi nella forma del ben noto circolo vizioso, ampiamente 
discusso da Levinas. L’articolazione della IV meditatio vede in azio-
ne insieme volontà e comprensione. L’analisi della volontà permette-
rebbe a Descartes di affrontare e spiegare il rapporto tra finito (ego) 
e infinito (Dio) a partire dallo studio intorno alle cause dell’errore 
(concepito come controprova della finitezza umana). In altre parole, 
è la volontà che permette di determinare il legame tra finito e infi-
nito grazie alla ridefinizione dell’ego come Imago Dei. L’espressione 
dubito ergo sum sembra, per questa via, doversi tradurre in volo er-
go sum. S’intravede così il percorso che conduce da un lato a Leib
niz e a Heidegger, dall’altro a Kant e a Nietzsche. 

Nel saggio «Humanisme et volontarisme: la question de la sin-
gularité du genre humain», Elena Partene sottolinea il ruolo del 

Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Lexis Supplementi | Supplements 17 xvii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

‘volontarismo’ cartesiano nel superamento in positivo del paradig-
ma ‘fissista’ cui sembrano poter esser ricondotti i concetto di ‘natu-
ra umana’ e di ‘dignità umana’. La studiosa si impegna da un lato a 
rilevare i limiti di alcune interpretazioni antispeciste e transumani-
ste, dall’altro a riconsiderare il valore di ‘volontà’ intesa come ‘libera 
volontà’. È a partire dalla distinzione aristotelica tra bios e la sempli-
ce zōē che si sviluppa la riflessione intorno al concetto di ‘ipseità’ e 
quindi di eticità nella dimensione relazionale e politica. Cosa carat-
terizzerebbe l’‘io’ cartesiano? Il fatto di essere libero e che la liber-
tà cui si allude possiede i tratti dell’infinitezza che lo rende immagi-
ne di Dio; e ancora: il fatto che è la volontà a costituire la singolarità 
del soggetto che è cosciente di essere ‘io’. Descartes aveva dunque 
inteso che il buon uso di questa volontà conduceva a valorizzare il 
senso stesso della libertà del soggetto umano.

L’ultimo saggio, di Francesco Camera, intitolato «L’autonomia del-
la volontà. Da facultas umana a ʻvolontà di potenzaʼ», ricostruisce in 
un percorso sinottico la molteplicità di significati e le stratificazioni 
concettuali di ‘volontà’ e ‘volere’, dalla concezione greca di boulesis 
fino ad alcuni tratti della critica della ‘volontà di potenza’ nietzsche-
ana in Heidegger. Punto di partenza del percorso è la prospettiva 
greca, nella quale si fondono sfera del volere e sfera del conoscere, 
anche se al suo interno si insinua il conio latino del termine volun-
tas, come un segnale di ‘autonomizzazione’ della volontà rispetto ad 
altre facoltà, funzioni e azioni dell’anima umana. Una concezione di 
volontà come facoltà autonoma, distinta dalla sfera del pensiero, non 
si incontra secondo Camera prima di Cartesio e di Kant. Cartesio ri-
tiene la capacità umana di intendere una facoltà passiva, mentre la 
facoltà umana di volere, la voluntas sive arbitrii libertas, è «libera, 
attiva, illimitata e infinita», dato che si estende anche a cose non so-
no sempre dimostrabili, e per questa ragione acquisisce «preminen-
za rispetto all’intelletto». Della posizione di Kant si sottolinea come 
il ‘volere’ (Wille) sia ricondotto in modo sistematico ad una specifica 
‘facoltà’ (Vermögen), che consiste nella capacità, di cui è dotato es-
sere razionale, di auto-determinare le proprie azioni; tale capacità è 
distinta tanto dalle facoltà conoscitive, quanto dal sentimento, ed è 
ritenuta da Kant propriamente ‘libero arbitrio’, mentre la volontà si 
estende anche alla ‘facoltà appetitiva superiore’ che, scegliendo so-
lo ciò che è razionalmente buono, di fatto viene a riproporre la fusio-
ne tra volontà e razionalità tipica dell’intellettualismo greco. Sulla 
prima linea tracciata da Kant – quella della distinzione del libero ar-
bitrio sia dal puro arbitrio sia dalla razionalità – l’Ottocento arriva 
alla scissione tra volontà e ragione. Con particolare intensità Schel-
ling teorizza una «Volontà originaria» (Ur-wille), che è atto di volon-
tà volto a se stesso, volere di volere, il cui soggetto assoluto è lo Spi-
rito (Geist); nell’uomo, il principio dell’intelligenza confligge con un 
principio opposto, la «volontà pura», che è brama inconscia e cieca, 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 xviii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii

da cui proviene il male: questo «profondo abisso» è concepito come 
fondamento originario, perché si pone da sé. La volontà si spersona-
lizza e inizia ad assumere la fisionomia e la forza di un fondamen-
to metafisico non-razionale dell’intera realtà, come sosterranno sia 
Schopenhauer nel Mondo, sia Nietzsche, nella concezione di ‘dionisa-
co’ all’interno della Nascita della tragedia (e nella concezione di ‘vo-
lontà di potenza’, quale «orizzonte onnicomprensivo dell’accadere 
vitale in costante divenire, che aspira a potenziare incessantemen-
te se stesso»). Nell’ottica post-metafisica di Heidegger tale concezio-
ne va superata, sostituendo ogni forma di volere con un «lasciar es-
sere» (Sein-lassen) e un «abbandono» (Gelassenheit), entro il quale 
gli esseri umani hanno l’opportunità di disabituarsi a volere, apren-
dosi al mistero attraverso il pensiero meditante. «Il mutamento del-
la ‘volontà di volontà’ nel ‘lasciar-essere’» – commenta infine Came-
ra – «non si conclude quindi difendendo la specifica configurazione 
autonoma del volere rispetto alla sfera del pensare, ma introducen-
do una nuova forma di pensiero in grado di arginare l’imporsi di quel 
volere che vuole se stesso».

Gennaio 2025,
Milano e Venezia

Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione



Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente





Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 3
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Marongiu  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/001

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Dal βούλεσθαι del Demiurgo  
di Platone alla voluntas divina 
di Calcidio
Laura Marongiu
Università degli Studi di Milano, Italia

Abstract  This chapter deals with the prehistory of the notion of voluntas by exam-
ining Plato’s portrayal of divine will in the Timaeus and by tracing its evolution in the 
earliest Latin translations of the dialogue. This analysis illustrates how Plato’s nuanced 
terminology for expressing the Demiurge’s will gradually becomes standardized, be-
ing often translated uniformly through voluntas and velle. Special attention will be de-
voted to Calcidius, who strongly accentuates the notion of divine will in his translation 
while presenting a less pronounced, non-radical conception of it in his commentary. By 
highlighting this asymmetry between translation and commentary, this study shows 
that it does not imply any inconsistency on Calcidius’ part, but rather underlies specific 
methodological and philosophical reasons. As a result, this asymmetry sheds light on 
Calcidius’ exegetical approach and proves to be consistent with his commitment to 
sempiternalism, as it becomes apparent when placing the commentator within Platonist 
debates on demiurgy, divine will, and providence.

Keywords  Plato’s Timaeus. Calcidius. Divine will. Demiurge. Providence. Middle 
Platonism.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Il Demiurgo volle… Affioramenti del volere divino 
in Platone. – 3 I ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio. – 4 Volontà e provvidenza divine nel 
commentario di Calcidio. – 5 Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico sulla 
volontà divina. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 4
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

1	 Introduzione

Nel definire la volontà come un desiderio conforme a ragione, Ci-
cerone precisa di chiamare voluntas ciò che gli Stoici chiamavano 
βούλησις.1 L’equivalenza di βούλησις e voluntas è, sulla base di que-
sta e altre evidenze testuali, incontestabile, ma al tempo stesso pro-
blematica e parziale. Se infatti è vero che βούλησις corrisponde a 
voluntas, non sempre è vero il contrario: nello spettro semantico di 
voluntas viene ricompresa un’ampia famiglia di termini, tra i quali, ol-
tre a βούλησις, figurano προαίρεσις, θέλησις e θέλημα, o ancora ἑκών 
ed ἑκούσιος.2 L’assenza di un termine univoco e, per così dire, stan-
dard per indicare la ‘volontà’ ha indotto alcuni studiosi a concludere 
che il concetto di volontà costituirebbe un’invenzione latina;3 il vuoto 
terminologico testimonierebbe dunque un vuoto concettuale. Entro 
tale prospettiva interpretativa, lo iato tra il pensiero greco e quello 
latino viene spesso indicato attraverso la contrapposizione di ‘intel-
lettualismo’ e ‘volontarismo’. Si tratta, tuttavia, di due categorie dai 
contorni sfuggenti e non semplici da circoscrivere.4

In questo capitolo mi ripropongo di isolare e analizzare una trac-
cia specifica della preistoria della nozione di volontà, concentrando-
mi sulla volontà divina nel Timeo di Platone e nella sua tradizione, e 
di mostrare come un’analisi del suo trattamento filosofico nella tra-
dizione platonica sia rivelatrice di importanti polemiche filosofiche. 
Nel Timeo il tema del volere divino, pur presente, è evocato perlopiù 
in modo cursorio e in ogni caso delineato con una terminologia piut-
tosto fluida. Dopo Platone, invece, la volontà divina assume contorni 
più definiti a livello terminologico e diventa una nozione chiave per 
descrivere dio e per spiegare la generazione del cosmo. Una prospet-
tiva privilegiata da cui osservare tale processo di trasformazione è 
offerta dalle traduzioni in latino.5 In questo studio, particolare at-
tenzione sarà rivolta a Calcidio, autore di una delle prime traduzioni 
in latino del Timeo accompagnata da un ampio commentario al dia-
logo, e importante anello di congiunzione tra il platonismo in lingua 

Questa ricerca è stata svolta nell’ambito del progetto European Research Council (ERC), 
Horizon 2020 research and innovation programme (Grant agreement No. 758145) e del 
progetto 2021‑567-COSMOS finanziato dalla Fondazione Cariplo. 

1  Cic. Tusc. 4.6.12.
2  Cf. Dihle 1982, 133; Horn 2004, 763.
3  Pohlenz 1992, 1: 124 afferma che «[der] Grieche kennt […] keinen Willen» e carat-
terizza la volontà come «ganz unhellenisches, römisches Empfinden» (319); cf. anche 
274; 457‑8; Dihle 1982, 133; passim. Contra Irwin 1992.
4  Per un invito alla cautela nell’uso di tali etichette, che non di rado possono risulta-
re fuorvianti, si rimanda a Gilbert 1963, 18; Perkams 2013, 220‑1.
5  Cf. Kahn 1996, 247‑51 sul rilievo delle traduzioni della letteratura filosofica greca 
in latino come «landmark in the emergence of the will» (247).

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 5
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

greca e il Medioevo latino.6 Per poter meglio apprezzare la conce-
zione di volontà divina in Calcidio propongo di strutturare l’analisi 
nel modo seguente. In primo luogo (§ 2) esaminerò i passi del Timeo 
dai quali emerge il tema della volontà del Demiurgo, sottolineando i 
modi e i termini con cui Platone la tratteggia. In seguito (§ 3) passe-
rò all’esame delle traduzioni in latino di questi stessi passi proposte 
da Cicerone e Calcidio così da mostrare come il lessico ricco e fluido 
con cui Platone descrive la volontà demiurgica si modifichi progres-
sivamente. Le molteplici espressioni con cui Platone indica il volere 
del Demiurgo tendono, una volta tradotte in latino, a essere unifor-
mate e rese con voluntas e velle – trasformazione che è parzialmente 
osservabile già in Cicerone, ma risulta particolarmente evidente so-
prattutto in Calcidio. La sezione successiva di questo studio (§ 4) sa-
rà dedicata all’analisi di una selezione di capitoli tratti dal Commen-
tario al Timeo di Calcidio nei quali la nozione di volontà non è certo 
marginale, ma al contempo non così centrale come la traduzione po-
trebbe indurre ad aspettarsi. Portare alla luce tale asimmetria per-
metterà di osservare che Calcidio non è affatto un pioniere del ‘vo-
lontarismo’.7 In conclusione (§ 5) mostrerò come l’asimmetria tra la 
traduzione e il commentario in merito alla nozione di volontà sotten-
da precise ragioni filosofiche, che emergono in superficie se si col-
loca Calcidio nel dibattito platonico sulla demiurgia, sulla volontà e 
sulla provvidenza divine. Tali riflessioni consentiranno di valorizza-
re una cifra distintiva dell’approccio metodologico di Calcidio, che 
plasma il proprio lessico adattandolo a lettori con competenze diver-
se proprio avvalendosi del duplice strumento esegetico della tradu-
zione e del commentario.

2	 Il Demiurgo volle… Affioramenti del volere divino  
in Platone 

Nel Timeo, il primo passo dal quale emerge il tema della volontà di-
vina è 29d7‑30c1, nel quale essa viene menzionata, insieme alla bon-
tà e alla provvidenza del Demiurgo, nel contesto della discussione 
sulla causa della cosmogenesi. 

Λέγωμεν δὴ δι’ ἥντινα αἰτίαν γένεσιν καὶ τὸ πᾶν τόδε ὁ συνιστὰς 
συνέστησεν. ἀγαθὸς ἦν, ἀγαθῷ δὲ οὐδεὶς περὶ οὐδενὸς οὐδέποτε 
ἐγγίγνεται φθόνος· τούτου δ’ ἐκτὸς ὢν πάντα ὅτι μάλιστα 

6  Sull’influsso di Calcidio in epoca tardoantica e medievale si vedano Somfai 2002; 
Speer 2005, 214‑15; Dronke 2008; Bakhouche 2011, 1: 47‑67; Döpp 2018, 2329‑30.
7  Cf. Benz 1932, 343, secondo il quale Calcidio sarebbe «[d]er erste abendländische Phi-
losoph, dessen Gottesgedanken durch den metaphysischen Willensbegriff bestimmt ist».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 6
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

ἐβουλήθη γενέσθαι παραπλήσια ἑαυτῷ. ταύτην δὴ γενέσεως καὶ 
κόσμου μάλιστ’ ἄν τις ἀρχὴν κυριωτάτην παρ’ ἀνδρῶν φρονίμων 
ἀποδεχόμενος ὀρθότατα ἀποδέχοιτ’ ἄν. βουληθεὶς γὰρ ὁ θεὸς ἀγαθὰ 
μὲν πάντα, φλαῦρον δὲ μηδὲν εἶναι κατὰ δύναμιν […]. θέμις δ’ οὔτ’ ἦν 
οὔτ’ ἔστιν τῷ ἀρίστῳ δρᾶν ἄλλο πλὴν τὸ κάλλιστον· λογισάμενος 
οὖν ηὕρισκεν ἐκ τῶν κατὰ φύσιν ὁρατῶν οὐδὲν ἀνόητον τοῦ νοῦν 
ἔχοντος ὅλον ὅλου κάλλιον ἔσεσθαί ποτε ἔργον, νοῦν δ’ αὖ χωρὶς 
ψυχῆς ἀδύνατον παραγενέσθαι τῳ. διὰ δὴ τὸν λογισμὸν τόνδε νοῦν 
μὲν ἐν ψυχῇ, ψυχὴν δ’ ἐν σώματι συνιστὰς τὸ πᾶν συνετεκταίνετο, 
ὅπως ὅτι κάλλιστον εἴη κατὰ φύσιν ἄριστόν τε ἔργον ἀπειργασμένος. 
οὕτως οὖν δὴ κατὰ λόγον τὸν εἰκότα δεῖ λέγειν τόνδε τὸν κόσμον 
ζῷον ἔμψυχον ἔννουν τε τῇ ἀληθείᾳ διὰ τὴν τοῦ θεοῦ γενέσθαι 
πρόνοιαν.

Avanti, allora, diciamo per quale causa colui il quale ha composto 
questo universo e la generazione lo fece. Egli era buono, e in chi è 
buono non insorge mai nessuna gelosia rispetto a nulla: così, es-
sendogli questa estranea, volle che tutte le cose avessero gene-
razione il più possibile approssimate a lui. Questo è senz’altro il 
principio supremo di generazione e ordine, e accogliendolo da uo-
mini saggi lo si accoglierà in modo assolutamente corretto. Volle 
infatti il dio che tutte le cose fossero buone e che, per quanto pos-
sibile, non vi fosse nulla di imperfetto […]. Ma non era né è con-
cesso a ciò che è massimamente buono fare altro se non ciò che 
è massimamente bello: nel suo istantaneo ragionare trovava dun-
que che nessuna opera realizzata a partire da ciò che per natura 
è visibile che sia, nella sua interezza, sprovvista di intelletto, sa-
rai mai più bella di una che nella sua interezza ne sia provvista, 
e che a sua volta, senza un’anima, è impossibile per un intelletto 
venire a essere presente in una qualsiasi cosa. Pertanto, a causa 
di tale ragionamento, componendo questo intelletto all’interno di 
un’anima, e poi l’anima all’interno di un corpo, egli costruiva l’u-
niverso nel suo insieme, al fine di realizzare un’opera che fosse, 
secondo natura, quanto più bella e buona. Così, dunque, secondo 
il discorso verosimile occorre affermare che questo cosmo, che è 
davvero un vivente dotato di anima e intelletto, ebbe generazione 
a causa della provvidenza del dio.8

Mentre nei commentari neoplatonici si osserva una diffusa tenden-
za a gerarchizzare in modo sistematico la triade di bontà, volontà e 

8  Qui e in seguito mi avvalgo della traduzione di F.M. Petrucci in Petrucci, Ferra-
ri 2022.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 7
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

provvidenza,9 in questo passo del Timeo il rapporto tra queste tre 
nozioni appare ambiguo: non è infatti immediatamente chiaro quale 
ruolo Platone attribuisca alla volontà nel contesto della cosmogene-
si, né come tale nozione si rapporti alla bontà e alla provvidenza. In 
prima battuta, Timeo individua quale causa (αἰτίαν, 29d7) della gene-
razione del cosmo la bontà del Demiurgo (ἀγαθὸς ἦν, 29e1). In linea 
con vari luoghi di altri dialoghi,10 il dio è qui caratterizzato innan-
zitutto dalla bontà, che si traduce nella completa assenza di «gelo-
sia» (φθόνος, 29e1‑2),11 un punto che viene ribadito anche nel Fedro 
e, più tardi, nella Metafisica di Aristotele.12 Sul finire del passo, Ti-
meo individua quale causa ulteriore della cosmogenesi la provviden-
za (πρόνοια, 30c1); è questo un termine che nei dialoghi non ricorre 
spesso,13 che assumerà tuttavia un’importanza cruciale nella Wir-
kungsgeschichte del Timeo. Infine, la volontà del Demiurgo, espressa 
in due occasioni dal verbo βούλεσθαι, emerge nella porzione centra-
le del brano: il Demiurgo «volle (ἐβουλήθη) che tutte le cose avesse-
ro generazione il più possibile approssimate a lui» (29e3) e «[v]olle 
(βουληθείς) […] che tutte le cose fossero buone e che, per quanto pos-
sibile, non vi fosse nulla di imperfetto» (30a2‑3). 

Un primo interrogativo che a questo punto può essere sollevato 
riguarda la natura di tale ‘volere’. Si tratta di un volere in senso pie-
no o di un’istanza particolare del desiderare? Herrmann,14 per esem-
pio, suggerisce che tale volere non sia troppo distante dal desiderare 
(ἐπιθυμεῖν); come nel Simposio il desiderio verte su ciò che (ancora) 
non si ha, il Demiurgo desidererebbe ciò che ancora non è (ordina-
to), ossia il cosmo. Tuttavia, non è da escludersi la presenza di un vo-
lere in senso più forte. Come osserva Horn,15 due criteri che devono 
essere soddisfatti affinché si possa stabilire l’effettiva presenza del-
la nozione di volontà sono (I) la consapevolezza e (II) la spontanei-
tà. In altri termini, l’azione volontaria è il risultato di una scelta (I) 

9  Emblematico in questo senso è Procl. in Tim. 1.370.13‑372.19 (Diehl) = 2.240.10‑243.11 
(Van Riel); un’analisi puntuale di questo excursus è offerta da Lernould 2014.
10  Plat. Theaet. 151d1; Resp. 2.379b1-c8; 381c3‑4; Leg. 10.901e1‑2, passim.
11  In merito all’assenza di φθόνος nel Demiurgo si vedano Herrmann 2003; Lavec-
chia 2014, 184‑6; per un approfondimento sulla nozione di φθόνος nei dialoghi di Pla-
tone, cf. Brisson 2020.
12  Plat. Phaedr. 247a7; Arist. Metaph. A 2.983a2‑3.
13  Il termine πρόνοια ricorre insieme ad αἰτία anche in Tim. 44c7, dove Timeo si ac-
cinge a esporre «ciò che riguarda la generazione dei corpi, parte per parte, e dell’ani-
ma, e per quali cause e disegni provvidenziali degli dèi (δι’ ἅς τε αἰτίας καὶ προνοίας […] 
θεῶν) essi abbiano avuto generazione». Il termine è inoltre attestato in Tim. 45b1, do-
ve non è tuttavia riferito alla divinità, ma indica la lungimiranza dell’anima. Nel resto 
del corpus πρόνοια ricorre inoltre in Phaedr. 241e4; 254e7; Leg. 721c7; 838e7; 871a2; 
873a6; 874e7; 877b6; 932e4; [Clitoph.] 408e4.
14  Herrmann 2003, 60 e nota 15.
15  Horn 1996, 115‑16; 131.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 8
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

deliberata, intenzionale e consapevole, (II) spontanea, non necessi-
tata. Effettivamente, la presenza di entrambi i criteri può essere ri-
scontrata nel passo sopra citato: (I) la consapevolezza è suggerita 
dal ragionamento alla base della scelta del Demiurgo (λογισάμενος, 
30b1; διὰ δὴ τὸν λογισμόν 30b4); (II) la spontaneità si può a sua volta 
desumere dall’assenza di φθόνος nel dio (29e1‑3). Alla luce di questi 
due criteri sembra dunque possibile concludere che la nozione di vo-
lontà sia presente in Tim. 29d7‑30c1. Resta tuttavia da chiarire qua-
le sia l’oggetto della volontà del dio. Questo interrogativo solleva il 
complesso problema del ruolo della volontà nel contesto della cosmo-
genesi del Timeo, che – come vedremo nel seguito – sarà fondamen-
tale nei dibattiti successivi sulla demiurgia; mi limito qui a osserva-
re come nel passo in questione Platone suggerisca non tanto che il 
Demiurgo volesse che il mondo venisse ‘creato’, ma che venisse ge-
nerato il più possibile approssimato a lui (29e2‑3), e che dunque fos-
se buono e bello nella misura del possibile (30b5‑6).

Un altro passo in cui affiora il volere del Demiurgo è Tim. 
30d1‑31a1, dove ricorre nuovamente il verbo βούλεσθαι (βουληθείς, 
30d3). Qui la volontà divina riguarda l’assimilazione del cosmo al 
modello intelligibile.

τῷ γὰρ τῶν νοουμένων καλλίστῳ καὶ κατὰ πάντα τελέῳ μάλιστα 
αὐτὸν ὁ θεὸς ὁμοιῶσαι βουληθεὶς ζῷον ἓν ὁρατόν, πάνθ’ ὅσα αὐτοῦ 
κατὰ φύσιν συγγενῆ ζῷα ἐντὸς ἔχον ἑαυτοῦ, συνέστησε.

Il dio volle infatti assimilare il più possibile il cosmo all’intelligi-
bile più bello e completo in ogni aspetto, e così compose un singo-
lo vivente visibile, che avesse dentro di sé tutti i viventi che sono 
per natura congeneri a quello.

Nei passi esaminati fin qui il volere divino è espresso sempre dal ver-
bo βούλεσθαι, che evidentemente veicola la bontà e l’intenzionalità 
del Demiurgo. Una maggiore ricchezza lessicale caratterizza invece 
i passi seguenti. Un’allusione, sia pure piuttosto velata, alla volontà 
divina potrebbe essere rintracciata in Tim. 36d8-e1, dove il proposi-
to o piano del Demiurgo in merito alla composizione dell’anima del 
mondo è espresso dalla locuzione κατὰ νοῦν (Tim. 36d8). 

Ἐπεὶ δὲ κατὰ νοῦν τῷ συνιστάντι πᾶσα ἡ τῆς ψυχῆς σύστασις 
ἐγεγένητο, μετὰ τοῦτο πᾶν τὸ σωματοειδὲς ἐντὸς αὐτῆς ἐτεκταίνετο 
καὶ μέσον μέσῃ συναγαγὼν προσήρμοττεν.

Dopo che l’intera composizione dell’anima ebbe completato la sua 
generazione secondo il piano di colui che la compose, questi si 
mise a costruire al suo interno tutto ciò che era della specie dei 
corpi e ad armonizzarli portando a coincidere centro con centro.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 9
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Il lessico della volontà si arricchisce ulteriormente in Tim. 41a7-b6. 
Si tratta del passo contenente la celebre invocazione degli dèi, che 
costituisce il luogo del Timeo in cui il tema della volontà del Demiur-
go, che parla qui in prima persona, compare in modo più esplicito.

Θεοὶ θεῶν, ὧν ἐγὼ δημιουργὸς πατήρ τε ἔργων, δι’ ἐμοῦ γενόμενα 
ἄλυτα ἐμοῦ γε μὴ ἐθέλοντος. τὸ μὲν οὖν δὴ δεθὲν πᾶν λυτόν, τό 
γε μὴν καλῶς ἁρμοσθὲν καὶ ἔχον εὖ λύειν ἐθέλειν κακοῦ· δι’ ἃ καὶ 
ἐπείπερ γεγένησθε, ἀθάνατοι μὲν οὐκ ἐστὲ οὐδ’ ἄλυτοι τὸ πάμπαν, 
οὔτι μὲν δὴ λυθήσεσθέ γε οὐδὲ τεύξεσθε θανάτου μοίρας, τῆς ἐμῆς 
βουλήσεως μείζονος ἔτι δεσμοῦ καὶ κυριωτέρου λαχόντες ἐκείνων 
οἷς ὅτ’ ἐγίγνεσθε συνεδεῖσθε.

Dèi di dèi, le opere di cui sono artefice e padre per mia arte feci 
che fossero generate non dissolvibili, perché io non ho voluto che 
lo fossero. Tutto ciò che è prodotto di un legame è dissolvibile, ma 
voler dissolvere ciò che è armonizzato in bellezza e si trova in una 
buona condizione è proprio di un essere malvagio. Per queste ra-
gioni, anche se avete avuto generazione e pur non essendo immor-
tali né assolutamente immuni da dissoluzione, in nessun caso sa-
rete dissolti né incorrerete nella morte, perché siete protetti per 
sorte dalla mia volontà, legame ancora maggiore e più potente di 
quelli con cui veniste legati quando aveste generazione.

Il volere del Demiurgo, espresso dal sostantivo βούλησις (τῆς ἐμῆς 
βουλήσεως, 41b4) e dal verbo ἐθέλειν (ἐθέλοντος, 41a8; ἐθέλειν, 41b2), 
non ha qui per oggetto, come nei passi precedenti, la generazione del 
cosmo, ma la sua indissolubilità. Si tratta, come è noto, di una indis-
solubilità sui generis, da ricondurre non alla natura stessa del cosmo, 
che in quanto generato sarebbe destinato a dissolversi, ma eminen-
temente alla volontà del Demiurgo. Tale volontà permette di deroga-
re a un principio platonico fondamentale, secondo cui tutto ciò che 
è generato è destinato a perire.16 In effetti, tutto ciò che è opera del 
Demiurgo è per sua costituzione dissolubile in quanto risulta da un 
legame (41a8-b1). Il legame (δεσμός) a cui il Demiurgo fa qui riferi-
mento è la proporzione, definito in precedenza come «il più bello dei 
legami» (δεσμῶν δὲ κάλλιστος, 31c2).17 Poiché sarebbe «proprio di 
un essere malvagio» (41b1‑2) voler dissolvere ciò che ben armoniz-
zato e legato, il Demiurgo, che è buono (cf. 29e1), non lo dissolverà. 

16  Tale principio fa da sfondo al Timeo (28a-c; 38b5‑7) e trova la più chiara formula-
zione in Resp. 8.546a2: γενομένῳ παντὶ φθορά ἐστιν.
17  Più precisamente, come illustrato in Tim. 32b3-c4, si tratta della proporzione ge-
ometrica a quattro termini (a: b: c: d); uniti fra loro acqua, aria, terra e fuoco nel lega-
me proporzionale, il corpo del cosmo, per sua natura dissolubile, può essere dissolto 
solo da colui che stabilì il legame.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 10
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

La volontà del Demiurgo, che in questo passo appare un riflesso del-
la sua bontà, rappresenta dunque un legame ancor più saldo di quel-
lo istituito al momento della generazione, garantendo immortalità a 
ciò che per sua natura è destinato a perire.18 In breve, Platone nel 
Timeo discute la volontà divina in modo talora esplicito, talora più 
allusivo e cursorio, ricorrendo non solo a βούλησις e βούλεσθαι, ma 
a un lessico più ricco e sfumato.

3	 I ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio

In questa cornice, un esame delle traduzioni del Timeo di Cicerone e 
Calcidio19 fornisce spunti interessanti. Entrambe le traduzioni sono 
parziali,20 ma fatta eccezione per una lacuna in Cicerone, contengo-
no tutti i passi di Platone su cui mi sono soffermata. Nel complesso, il 
confronto intertestuale tra il Timeo di Platone e queste due traduzioni 
permette di osservare – già parzialmente in Cicerone, ma soprattutto 
in Calcidio – una riduzione della varietà lessicale originale del ven-
taglio di termini usati da Platone, spesso resi dal termine voluntas.21

Una sostanziale uniformità si osserva nella resa da parte dei due 
traduttori di Tim. 30d1‑31a1, sulla generazione del cosmo: il verbo 
βουληθείς (30d3) è reso da Cicerone con vellet e da Calcidio con 
uolens. In questo caso le due traduzioni non differiscono dunque se 
non per il tempo verbale impiegato. Un esito analogo risulta dal con-
fronto delle due traduzioni di Tim. 36d8-e1, che contiene – lo ricor-
diamo – un’allusione molto implicita alla volontà divina nel contesto 
della discussione sulla generazione dell’anima del mondo. La locuzio-
ne κατὰ νοῦν (36d8) è resa con voluntas sia da Cicerone che da Calci-
dio. Più precisamente, Cicerone scioglie la locuzione attraverso due 
termini e traduce ex sua mente et voluntate, mentre Calcidio tradu-
ce pro uoluntate patris, integrando cioè il riferimento al padre, as-
sente nell’originale, nel quale si legge semplicemente κατὰ νοῦν τῷ 
συνιστάντι (36d8).

18  Lo stesso argomento viene anticipato, in forma più concisa e meno enfatica, in 
Tim. 32c3‑4; 38b6‑7.
19  Sul Timeo di Cicerone si vedano Powell 1995, 280‑1; Lévy 2002; Aronadio 2008; 
Sedley 2013; Hoenig 2018, 38‑101; Brumana 2022; Dowson 2023, 113‑86; sulla traduzio-
ne di Calcidio si rimanda invece a Ratkowitsch 1996; Lemoine 2002; Bakhouche 2011, 
1: 105‑20. Per un confronto tra le due traduzioni cf. Lemoine 1998; Bakhouche 2011, 
1: 120‑4; Dowson 2023, 232‑54. Nel seguito faccio riferimento all’edizione critica di Ax, 
Plasberg 2011 per Cicerone e a quella di Waszink, 1975 per Calcidio.
20  La traduzione di Cicerone copre il dialogo da Tim. 27d a 47b con due lacune (37c-
38c; 43b5‑46a), quella di Calcidio copre una porzione più ampia di testo, da Tim. 17a 
a 53c.
21  Cf. il prospetto sinottico in appendice.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 11
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Le scelte lessicali di Cicerone e Calcidio non sono invece uniformi 
nella resa dei due passi platonici in cui la volontà divina è tematizza-
ta in modo più forte. Nel tradurre Tim. 29d7‑30c1, il passo incentrato 
sulla triade di bontà, volontà e provvidenza, Cicerone omette entram-
be le occorrenze di βούλεσθαι (ἐβουλήθη, 29e3; βουληθείς, 30a2), e la 
sua resa è, in entrambi i casi, più sintetica rispetto all’originale: (I) 
in luogo di ἐβουλήθη γενέσθαι (29e3) Cicerone scrive semplicemente 
generavit; (II) βουληθεὶς γὰρ ὁ θεὸς ἀγαθὰ μὲν πάντα (30a2) diventa 
nam cum constituisset deus bonis omnibus explere mundum.22 Calci-
dio, invece, traduce entrambe le occorrenze di βούλεσθαι con il verbo 
uelle; per di più, integra un ulteriore riferimento alla volontà divina 
assente in Platone, rendendo ταύτην (Tim. 29e4) con uoluntatem dei.

Plat. Tim. 29e4‑30a2  Calc. Tim. 22.20‑21 (Waszink)

ταύτην δὴ γενέσεως καὶ κόσμου μάλιστ’ ἄν 
τις ἀρχὴν κυριωτάτην παρ’ ἀνδρῶν φρονίμων 
ἀποδεχόμενος ὀρθότατα ἀποδέχοιτ’ ἄν.

Questo è senz’altro il principio supremo di 
generazione e ordine, e accogliendolo da uomini 
saggi lo si accoglierà in modo assolutamente 
corretto.

quam quidem uoluntatem dei originem 
rerum certissimam si quis ponat, recte eum 
putare consentiam.

E se qualcuno ponesse questa volontà di 
Dio come la più certa origine delle realtà, 
converrò che la sua opinione è corretta.23 

In Platone non è escluso che ταύτην possa riferirsi alla volontà del 
Demiurgo, ma potrebbe altrettanto plausibilmente riferirsi alla sua 
bontà o a entrambe; la traduzione di Calcidio presenta una apparen-
temente lieve, ma decisiva flessione dalla bontà alla volontà di Dio, 
che viene individuata quale «la più certa origine» di tutto ciò che 
esiste.24 Una tendenza analoga si può riscontrare se si raffrontano 
le due traduzioni del passo sull’invocazione degli dèi (Tim. 41a7-b6), 
in cui – come si è visto – la volontà del Demiurgo costituisce il vinco-
lo che garantisce l’indissolubilità del cosmo. Nella resa delle tre oc-
correnze del passo in questione,25 Cicerone solo in un caso ricorre a 

22  Cf. Lévy 2002, 101‑3 per un esame della resa ciceroniana di Plat. Tim. 29d-30a, che 
secondo lo studioso testimonierebbe «[Cicero’s] underestimation of the reality of the 
Demiurge» (103); dello stesso avviso è anche Reydams-Schils 2013, 52.
23 Qui e oltre le traduzioni dell’opera di Calcidio sono di I. Ramelli, in Moreschini 
2003, con alcune modifiche.
24  Come osservato sopra, Platone in Tim. 29d7‑30c1 non dispone bontà, volontà e 
provvidenza all’interno di una gerarchia rigida; benché il rapporto tra queste tre no-
zioni sia suscettibile di diverse letture, resta possibile affermare che Platone non ac-
cordi alla volontà un ruolo sovraordinato rispetto alla bontà e alla provvidenza quale 
causa della cosmogenesi. Sia in Tim. 29d7‑30c1 che in Tim. 41a7-b6 la volontà del De-
miurgo sembra un ‘riflesso’ della sua bontà; inoltre, sul piano testuale la funzione di 
causa è attribuita esplicitamente alla bontà (αἰτίαν […] ἀγαθὸς ἦν 29d7-e1) e alla prov-
videnza (διὰ τὴν τοῦ θεοῦ γενέσθαι πρόνοιαν 30b8-c1).
25  Plat. Tim. 41a8 (ἐθέλοντος); 41b2 (ἐθέλειν); 41b4 (τῆς ἐμῆς βουλήσεως). 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 12
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

velle;26 Calcidio, invece, traduce il sostantivo βούλησις con uoluntas 
ed entrambe le occorrenze del verbo ἐθέλω con uelle.

Complessivamente, sulla base dei passi esaminati fin qui si può 
osservare come Cicerone, specie nel rendere i luoghi platonici in cui 
il volere del Demiurgo è inequivocabilmente presente, modifichi l’o-
riginale con omissioni e riformulazioni, depotenziando così il ruolo 
della volontà divina. Calcidio, al contrario, non solo ricorre sistema-
ticamente a uoluntas e uelle quando il lessico della volontà è presen-
te nell’originale, ma in alcuni casi se ne serve anche quando assente 
nel testo platonico.27 Abbiamo già incontrato in precedenza un ca-
so di questo tipo, dove ταύτην (Plat. Tim. 29e4), il cui riferimento è 
ambiguo nel testo originale, viene tradotto con uoluntatem dei (Calc. 
Tim. 22.20). Altri due passi che integrano l’indagine in questa dire-
zione sono le traduzioni calcidiane di Tim. 32b8-c4 e Tim. 38c3‑6, in-
centrati rispettivamente sulla composizione del corpo del cosmo e 
sulla generazione del tempo e dei corpi celesti.

Plat. Tim. 32b8-c4 Calc. Tim. 25.6‑10 (Waszink)

καὶ διὰ ταῦτα ἔκ τε δὴ τούτων τοιούτων καὶ 
τὸν ἀριθμὸν τεττάρων τὸ τοῦ κόσμου σῶμα 
ἐγεννήθη δι’ ἀναλογίας ὁμολογῆσαν, φιλίαν 
τε ἔσχεν ἐκ τούτων, ὥστε εἰς ταὐτὸν αὑτῷ 
συνελθὸν ἄλυτον ὑπό του ἄλλου πλὴν ὑπὸ 
τοῦ συνδήσαντος γενέσθαι.

Grazie a tutto ciò, a partire da essi, che hanno 
tali qualità e sono quattro in numero, il corpo 
del cosmo venne generato in pieno accordo con 
sé stesso attraverso una proporzione, e da essi 
trasse amicizia, cosicché, stretto nell’identità 
con sé stesso, fu reso dissolvibile da null’altro se 
non da colui che ne stabilì il legame.

Atque ita ex quattuor supra dictis materiis 
praeclaram istam machinam uisibilem 
contiguamque fabricatus est amica partium 
aequilibritatis ratione sociatam, quo immortalis 
indissolubilisque esset aduersum omnem casum 
excepta fabricatoris sui uoluntate.

E così, dalle quattro materie suddette, egli 
fabbricò questo mirabile macchinario visibile 
e tangibile e connesso secondo un criterio 
favorevole all’equilibrio fra le parti, perché 
fosse immortale e indissolubile nei riguardi 
di qualsiasi evento accidentale, eccettuata la 
volontà del suo artefice.

In effetti, nella parte conclusiva di questo passo di Platone è possibi-
le scorgere un’allusione alla volontà divina: se infatti si legge l’affer-
mazione secondo cui il cosmo non possa essere dissolto se non da co-
lui che stabilì tale legame alla luce di Tim. 41a7-b6, dove la βούλησις 
del dio è definita un «legame ancora maggiore e più potente» della 
proporzione, è possibile cogliere in Tim. 32c3‑4 un riferimento alla 

26  In Cicerone, λύειν ἐθέλειν (41b2) diventa velle dissolvere, mentre μὴ ἐθέλοντος (41a8) 
viene reso con invito, e τῆς ἐμῆς βουλήσεως (41b4) con consilium meum.
27  Un’operazione analoga ha luogo con la nozione di provvidenza, la quale – come os-
serva Reydams-Schils 2020, 122‑3 – viene introdotta da Calcidio nella traduzione an-
che quando assente nel greco.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 13
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

volontà demiurgica. Tuttavia, Platone non insiste su tale aspetto, e in 
ogni caso non ricorre al lessico che altrove nel Timeo contraddistin-
gue il tema della volontà divina. Al contrario, il lessico scelto da Cal-
cidio – che traduce ὑπό του ἄλλου πλὴν ὑπὸ τοῦ συνδήσαντος con 
excepta fabricatoris sui uoluntate – rende esplicita l’allusione e met-
te in evidenza la volontà del dio. 

Ancor più emblematica è la sua resa di Tim. 38c3‑6, passo nel qua-
le non solo è assente la terminologia della volontà, ma non vi è nep-
pure un’allusione al volere divino.

Plat. Tim. 38c3‑6 Calc. Tim. 30.19‑22 (Waszink)

ἐξ οὖν λόγου καὶ διανοίας θεοῦ τοιαύτης πρὸς χρόνου 
γένεσιν, ἵνα γεννηθῇ χρόνος, ἥλιος καὶ σελήνη καὶ 
πέντε ἄλλα ἄστρα, ἐπίκλην ἔχοντα πλανητά, εἰς 
διορισμὸν καὶ φυλακὴν ἀριθμῶν χρόνου γέγονεν.

Così, a partire dal ragionamento e da un simile 
pensiero del dio circa la generazione del tempo, 
affinché il tempo venisse generato hanno avuto 
generazione il Sole e la Luna e altri cinque astri, che 
sono stati chiamati erranti, per scandire e preservare i 
numeri del tempo.

Hac ergo dei ratione consilioque huius modi 
genituram temporis uolentis creari, sol et luna 
et aliae quinque stellae quae uocantur erraticae 
factae sunt, quo tam partes temporis notarentur 
certa dimensione quam reditus anfractusque 
temporarii sub numeri comprehensionem 
uenirent.

In base, dunque, a questo ragionamento e a 
questa decisione di Dio, il quale voleva che 
fosse creata siffatta nascita del tempo, furono 
fatti il sole, la luna e gli altri cinque corpi celesti 
che si chiamano erranti, sia perché potessero 
essere così notate le partizioni del tempo, 
in base a una misurazione certa, sia perché 
i ritorni e le giravolte del tempo potessero 
rientrare sotto i numeri.

Il passo riguarda la generazione di Sole, Luna e degli altri astri er-
ranti, la quale ha luogo – dice Platone – «affinché il tempo venisse ge-
nerato» (Tim. 38c4). Traducendo uolentis creari (Calc. Tim. 30.19‑20) 
Calcidio non tradisce Platone, che non avrebbe certo negato che il 
Demiurgo volesse generare il tempo, ma riformula il testo originale 
introducendo una coloritura volontaristica che nel greco è assente.28

La traduzione in latino di questi passi potrebbe indurre a ipotiz-
zare che Calcidio reinterpreti la concezione platonica del dio e della 
creazione, di stampo intellettualistico, trasformandoli in chiave vo-
lontaristica, come ad esempio sostenuto a suo tempo da Benz.29 La 

28  A tale reinterpretazione potrebbe contribuire anche la resa di ἐξ οὖν λόγου καὶ 
διανοίας θεοῦ (Tim. 38c3‑4) con dei ratione consilioque, resa che sembra voler tenere 
insieme – nel render conto dell’origine del tempo – il momento del calcolo (ratio) e quel-
lo della deliberazione (consilium) da parte del dio.
29  Benz 1932, 343‑50, che si concentra in particolare su Calc. Tim. 22.17‑23.9 (cf. 
Plat. Tim. 29d7‑30c1); Calc. Tim. 29.1‑3 (cf. Plat. Tim. 36d8-e1); Calc. Tim. 30.19‑22 (cf. 
Plat. Tim. 38c3‑6).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 14
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

proposta esegetica di Benz è suggestiva e in certa misura convincen-
te, ma non pare opportuno porre un’enfasi eccessiva sul volontarismo 
di Calcidio. Infatti, l’enfasi sulla nozione di volontà osservabile nella 
traduzione di Calcidio (su cui, non a caso, si concentra Benz) non tro-
va conferma nel suo commentario al dialogo. Come vedremo a breve, 
la volontà ha nel commentario un ruolo rilevante, e tuttavia non co-
sì di primo piano come la traduzione potrebbe indurre ad aspettarsi.

4	 Volontà e provvidenza divine  
nel commentario di Calcidio

Dopo aver ripercorso i riferimenti alla volontà divina nella traduzio-
ne di Calcidio, vediamo ora il ruolo che essa assume nel suo commen-
tario al dialogo, dal quale emerge una nozione tutt’altro che radica-
le di volontà. Calcidio richiama la volontà divina nel contesto di una 
lunga e articolata trattazione sul fato e sulla provvidenza, che copre 
una porzione cospicua del commentario (in Tim. capp. 142‑90) e co-
stituisce un lungo excursus su Tim. 41e2‑3. Questa sezione del com-
mentario è importante per questa analisi in quanto la volontà del dio 
viene da Calcidio identificata con la provvidenza, come accade in par-
ticolare nel cap. 176. Prima di passare all’esame di questo capitolo, è 
utile però accennare brevemente alla concezione calcidiana di prov-
videnza e fato, essendo questo il più ampio quadro tematico in cui la 
trattazione sulla volontà si inserisce.30

Innanzitutto, per Calcidio – così come per gli altri filosofi platoni-
ci e in contrasto con gli Stoici – provvidenza e fato non si identifica-
no, ma si collocano su due piani gerarchicamente distinti: la prov-
videnza è sovraordinata rispetto al fato, che da essa trae la propria 
origine.31 Nell’excursus vengono inoltre distinti due significati di fa-

30  Sul fato e sulla provvidenza in Calcidio si vedano – oltre all’importante stu-
dio di Den Boeft 1970 – Dillon 1996, 320‑6; 404; 408; Reydams-Schils 1999, 225‑43; 
Reydams‑Schils 2020, 99‑117; Hoenig 2018, 197‑201. L’intera sezione presenta nume-
rosi punti di contatto con varie fonti medioplatoniche (tra cui Apuleio, Alcinoo, Pseudo-
Plutarco, Nemesio, Numenio), a cui farò riferimento in modo selettivo; per paralleli ul-
teriori, oltre alla letteratura già citata in questa nota, rimando a  Gercke 1886; Swi-
talski 1902, 91‑6; Dragona-Monachou 1973, 290‑1; Sharples 1978. Per un quadro su 
provvidenza e fato nel medioplatonismo è utile consultare Dragona-Monachou 1994, 
4453‑76; Boys‑Stones 2007; Bonazzi 2014; Opsomer 2014; Boys-Stones 2018, 323‑64; 
Vimercati 2020.
31  Così si legge nel cap. 143: «secondo Platone, la provvidenza precede e il fato se-
gue» (181.20); «la provvidenza nasce per prima» e per tale ragione «diciamo che il fato 
dipende dalla provvidenza e non invece la provvidenza dal fato» (182.3‑5). Sulla dipen-
denza del fato dalla provvidenza Calcidio insiste diffusamente anche oltre nella stessa 
trattazione; cf. in Tim. cap. 146, 184.14; cap. 147, 185.2; cap. 177, 206.1.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 15
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

to.32 In un primo senso, il fato viene considerato in substantia, dal 
punto di vista ontologico, e identificato con l’anima del mondo;33 in 
un secondo significato esso è invece considerato dal punto di vista 
dell’effetto che esercita sulle cose.34 Inteso in questa seconda acce-
zione, il fato coincide con la lex divina, a cui secondo Calcidio Plato-
ne alluderebbe nel Timeo quando fa enunciare al Demiurgo le leggi 
del fato,35 e, ancora, quando narra il destino inevitabile a cui le ani-
me sono soggette nei due miti escatologici del Fedro e della Repub-
blica36 – destino che, sul piano terminologico, nel Fedro è la «legge 
(θεσμός) di Adrastea», nel mito di Er la «parola (λόγος) della vergi-
ne Lachesi, figlia di Necessità».37 Si ottiene così il seguente quadro:

Calcidio Platone

Providentia 

= Voluntas 
(In Tim. capp. 144; 176)

→ πρόνοια (Tim. 30c1) 

→ βούλησις (Tim. 41b4) 

Fatum (i) in substantia
= anima mundi 
(In Tim. capp. 144, 147, 149)
(ii) effetto sul mondo
= lex divina 
(In Tim. capp. 143; 144; 149)

– νόμους τε τοὺς εἱμαρμένους (Tim. 41e2‑3) 
– θεσμός di Adrastea (Phaedr. 248c2)
– λόγος di Lachesi (Resp. 10.617d6) 

Con la provvidenza, distinta come si è visto dal fato, Calcidio identi-
fica la volontà di dio. L’equiparazione della provvidenza con la volon-
tà compare dapprima nel cap. 144, dove viene attribuita agli Stoici,38 
e più avanti nel cap. 176, nel quale Calcidio presenta il proprio punto 
di vista, in linea con ciò che «disse Platone, ispirato […] dalla verità 

32  In Tim. capp. 143‑4, 149. Cf. Ps.-Plut. de fat. 568C-F; Nemes. de nat. hom. 38, 
109.10‑13 (Morani).
33  In Tim. capp. 144, 147, 149, 152, 177.
34  In Tim. capp. 143‑4; 148‑9.
35  Vedi soprattutto νόμους τε τοὺς εἱμαρμένους (Tim. 41e2‑3). 
36  Phaedr. 248c-249b; Resp. 10.614b-621b. Si noti che sebbene in entrambi i casi le 
anime siano soggette a un destino inevitabile, tale circostanza non abbia tuttavia im-
plicazioni deterministiche (cf. Phaedr. 249b1‑3; Resp. 10.617d6-e5).
37  Phaedr. 248c2; Cf. νόμος 248c8; Resp. 10.617d6. L’accostamento di questi luoghi 
testuali ricorre spesso anche in altri autori; Cf. per es. Ps.-Plut. de fat. 568C-D; Nemes. 
de nat. hom. 38.109.11‑13 (Morani).
38  In In Tim. cap. 144, 183.6‑14 Calcidio espone le posizioni degli Stoici, per i quali 
non vi sarebbe alcuna differenza tra provvidenza e fato, specificando poi ulteriormen-
te una distinzione tra la prospettiva di Crisippo e quella di Cleante; in merito cf. Dra-
gona, Monachou 1973; Alessandrelli 2013.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 16
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

stessa».39 In questo capitolo e all’inizio del successivo, che per la loro 
importanza vale la pena di citare per esteso, Calcidio inserisce la sua 
teoria della provvidenza e del fato all’interno di uno schema tripartito.

Principio cuncta quae sunt et ipsum mundum contineri regique 
principaliter quidem a summo deo, qui est summum bonum ultra 
omnem substantiam omnemque naturam, aestimatione intellec-
tuque melior, quem cuncta expetunt, cum ipse sit plenae perfection-
is et nullius societatis indiguus; de quo plura dici nunc exorbitare 
est. Deinde a prouidentia, quae est post illum summum secundae 
eminentiae, quem noyn Graeci uocant; est autem intellegibilis es-
sentia aemulae bonitatis propter indefessam ad summum deum 
conuersionem, estque ei ex illo bonitatis haustus, quo tam ipsa or-
natur quam cetera quae ipso auctore honestantur. Hanc igitur dei 
uoluntatem, tamquam sapientem tutelam rerum omnium, prouiden-
tiam homines uocant, non, ut plerique aestimant, ideo dictam quia 
praecurrit in uidendo atque intellegendo prouentus futuros sed 
quia proprium diuinae mentis intellegere, qui est proprius men-
tis actus. Et est mens dei aeterna: est igitur mens dei intellegendi 
aeternus actus. Sequitur hanc prouidentiam fatum, lex diuina prom-
ulgata intellegentiae sapienti modulamine ad rerum omnium guber-
nationem. Huic obsequitur ea quae secunda mens dicitur, id est ani-
ma mundi tripertita, ut supra comprehensum est, ut si quis periti 
legum latoris animam legem uocet.

Innanzitutto tutto ciò che esiste e il mondo stesso è tenuto insie-
me e retto principalmente proprio dal sommo dio, che è bene som-
mo al di là di ogni essenza e di ogni natura, migliore di qualsia-
si rappresentazione e conoscenza, al quale tutte le cose aspirano, 
mentre esso è completamente perfetto e non necessita di alcuna 
unione; ma dire di più, ora, riguardo ad esso, ci farebbe deviare 
dall’oggetto del discorso. In secondo luogo tutto è retto dalla prov-
videnza, che è seconda per importanza a quel sommo dio e che 
i Greci chiamano νοῦς; essa è essenza intelligibile, che emula la 
bontà del sommo dio, a causa del suo instancabile volgersi verso 
di lui, e riceve da lui come un sorso di bontà, dal quale è adorna-
ta essa stessa tanto quanto le altre cose che sono abbellite dallo 
stesso autore. È dunque questa volontà del dio, in quanto sapien-
te sorveglianza di tutte le cose, che gli uomini chiamano provvi-
denza; e non è stata detta in questo modo, come pensano i più, in 
quanto essa precorrerebbe, con il suo vedere e il suo comprende-
re, gli avvenimenti futuri, ma perché compito specifico della mente 
del dio è il comprendere, e questo è l’atto specifico dell’intelletto. 

39  In Tim. cap. 176, 204.3‑5. 

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

E la mente del dio è eterna: dunque la mente del dio è l’eterno at-
to del comprendere. La provvidenza è seguita dal fato, legge di-
vina promulgata dalla sapiente armonia dell’intelligenza, al fine 
di reggere tutte le cose. Al fato obbedisce quella che è chiama-
ta la seconda mente, cioè l’anima del mondo tripartita, come ab-
biamo esposto sopra, come se uno chiamasse legge l’anima di un 
esperto legislatore.40 

(I) Al vertice dello schema tripartito delineato in questo passo si tro-
va il sommo dio, che Calcidio, evocando la Repubblica, caratterizza 
come «bene sommo al di là di ogni essenza e di ogni natura», ponen-
done in evidenza il carattere trascendente.41 (II) Al secondo gradino 
si incontra la provvidenza, che è «seconda per importanza» rispetto 
a «quel sommo dio» (post illum summum secundae eminentiae) e «che 
i Greci chiamano νοῦς» (quem noyn Graeci uocant).42 Tale provviden-
za è espressamente equiparata alla volontà.43 (III) Al terzo e ultimo 
posto viene infine collocato il fato, che segue la provvidenza e «ob-
bedisce» alla «seconda mente», ossia all’anima del mondo.44

(I) Sommo dio Bene νοῦς (?)

(II) Provvidenza e volontà [prima] «mente» νοῦς (?)

(III) Fato «seconda mente» anima del mondo

Se ci si sofferma sul secondo livello, in cui Calcidio colloca la prov-
videnza e la volontà, la relativa introdotta da quem pone una diffi-
coltà. Dal punto di vista grammaticale sarebbe più naturale riferire 
quem a illum summum.45 Sul piano esegetico, tale lettura implica pe-
rò la problematica identificazione del primo dio con il νοῦς e la con-
seguente subordinazione della volontà e della provvidenza al νοῦς. 
Benché meno lineare dal punto di vista linguistico, decisamente 

40  In Tim. capp. 176‑7, 204.5‑206.4. Per l’interpretazione di questo importante passo 
(insieme al cap. 188) si vedano Den Boeft 1970, 85‑9; Gersh 1986, 2: 439‑45; 462‑7; Ho-
enig 2018, 196‑201; Reydams-Schils 2020, 85‑98. 
41  È chiara l’eco di Resp. 6.509b9, dove il Bene è detto «al di là dell’essenza» (ἐπέκεινα 
τῆς οὐσίας); cf. anche Attic. fr. 12 (des Places); Alcin. Didask. 10.3; Numen. frr. 2, 16 e 
20 (des Places).
42  Facendo precedere una congiunzione alla relativa («e che i Greci chiamano νοῦς»), 
riferisco quem […] uocant (cap. 176, 204.10‑205.1) al secondo principio.
43  Tale equiparazione trova conferma anche altrove nel commentario (vedi in Tim. 
cap. 354, 344.18‑19) e ricorre anche in altre fonti; cf. per es. Ps.-Plut. de fat. 572F;  Ne-
mes. de nat. hom. 42, 125.4‑17 (Morani).
44  Cf. però in Tim. cap. 188, dove la seconda mente viene fatta corrispondere 
all’intelletto.
45  Così traducono Ramelli, in Moreschini 2003 e Magee 2016.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 18
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

più convincente sul piano interpretativo è riferire quem al secondo 
principio, ossia alla provvidenza, con l’esito di equipararla al νοῦς.46 
La correttezza di tale interpretazione è supportata da vari argo-
menti. In primo luogo, nello schema tripartito delineato in in Tim. 
cap. 176 – in cui figura il dio trascendente al primo posto e l’anima 
del mondo all’ultimo – è ragionevole aspettarsi di trovare il νοῦς in 
posizione intermedia e non al vertice. L’equiparazione della prov-
videnza con il νοῦς è inoltre chiaramente suggerita dalle riflessio-
ni con cui si chiude il capitolo, dove la provvidenza, chiamata an-
che mens dei, viene rappresentata come un atto del «comprendere» 
(intellegere) e come «atto specifico dell’intelletto» (proprius mentis 
actus).47 L’identificazione di νοῦς e provvidenza trova infine confer-
ma in vari luoghi della traduzione e del commentario, dai quali emer-
ge chiaramente che Calcidio intendesse i due termini come sinoni-
mi.48 Se alla luce di tali argomenti νοῦς è sinonimo di provvidenza, 
e se – come già visto – la provvidenza si identifica con la volontà, al-
lora la volontà sarà allo stesso livello del νοῦς. Risulta dunque evi-
dente che, entro la gerarchia delineata da Calcidio, la volontà non 
si trovi al vertice,49 ma in seconda posizione, subordinata al Bene 
ed equiparata alla provvidenza50 e, molto presumibilmente, anche 
al νοῦς. In sintesi, Calcidio subordina la volontà alla bontà di dio, la 
colloca al livello della provvidenza e del νοῦς divini, considerando 
peraltro quest’ultimo non in termini di intenzionalità, ma propria-
mente come atto dell’intelletto. Complessivamente, il quadro deline-
ato permette di concludere che Calcidio nonattribuisce alla volontà 
una preminenza rispetto al νοῦς, né contempla una cesura netta tra 
‘volontarismo’ e ‘intellettualismo’.

46  A favore di questa lettura Waszink 1964, 20; 1969, 276 e nota 13; 280; 1975, 40‑1; 
Den Boeft 1970, 85; 89‑90; Gersh 1986, 2: 462; Dillon 1996, 404; Bakhouche 2011, 1: 
409; Reydams-Schils 2020, 85 e nota 3.
47  In Tim. cap. 176, 205.6‑7.
48  Nella traduzione, particolarmente evidente è la resa di νοῦς (Plat. Tim. 47e4) con 
prouidae mentis intellectus (Calc. Tim. 45.10). Si vedano inoltre i capp. 268, 269 e 354, 
nei quali Calcidio usa νοῦς e  prouida mens / providentia indifferentemente. Come nota 
Van Winden 1965, 30: «Whenever Calcidius speaks of mens dei or mens provida dei, his 
concept of Providence should be borne in mind»; cf. anche Reydams-Schils 2020, 123, 
che osserva come «the combination of the notions of Providence, mind and will occurs 
consistently throughout the entire commentary».
49  Non trova riscontro testuale quanto afferma Benz 1932, 348: «Diese erste Hypo-
stase des primum illud wird als der Wille Gottes bezeichnet». Benché, come visto, non 
sia del tutto chiaro se il νοῦς occupi il primo o il secondo posto dello schema tripar-
tito, è evidente che la volontà si trovi non in prima, ma in seconda posizione, al livel-
lo della provvidenza.
50  È interessante confrontare questa lettura, che pone provvidenza e volontà sul-
lo stesso livello e subordina entrambe al Bene, con quanto osservato in preceden-
za a proposito della triade di bontà, volontà e provvidenza in Platone e Proclo (v. su-
pra § 2 e nota 9). 

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 19
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Quanto osservato fin qui è confermato e ulteriormente suppor-
tato dall’esame del cap. 139 del commentario, che rappresenta un 
luogo esemplare in quanto contiene il commento di Calcidio a Tim. 
41a-b, ovvero il passo del dialogo in cui maggiormente Platone po-
ne l’accento sulla volontà del Demiurgo. Potenzialmente questo capi-
tolo offrirebbe il contesto ideale per rimarcare la preminenza della 
volontà; si trova invece che la volontà è sì menzionata, ma senza en-
fatizzare il suo ruolo in modo particolarmente marcato. Per di più, 
Calcidio introduce en passant una constatazione sull’eternità della 
volontà divina – precisazione che potrebbe apparire trascurabile, 
la quale si rivela tuttavia decisiva in quanto permette al commen-
tatore di collocare la volontà entro un quadro esegetico di stampo 
sempiternalistico: 

Porro quae ex compositione subsistunt dissolubilia sunt isdem ra-
tionibus quibus subsisterent; ipsi tamen indissolubiles; merito, non 
enim sunt ex ullo ortu temporario sed ex uoluntate summi dei emen-
sa omnem temporum antiquitatem. Qui uero indissolubiles eos esse 
confitetur sine ullo quoque ortu concedat necesse est; quod ue-
ro initium non habet, sine fine certe est, et quod finem non habet 
sine ortu est.

Inoltre dice che tutto ciò che viene composto può essere sciolto 
nello stesso modo in cui è composto, ma tuttavia essi sono indis-
solubili, e giustamente: infatti essi non sono venuti al mondo per 
una qualche circostanza temporanea, ma per la volontà del sommo 
dio, la cui durata è pari all’eternità dei tempi. Ma, dal momento che 
egli afferma che essi sono indissolubili, è necessario che ammetta 
che siano anche senza inizio; poiché veramente ciò che non ha ini-
zio è certamente senza fine, e ciò che non ha fine è senza inizio.51

Complessivamente, la volontà divina assume in questo passo un ruo-
lo affatto marginale, e questo è certo comprensibile considerata l’im-
portanza di tale nozione nel brano del Timeo che Calcidio sta com-
mentando. Tuttavia, l’inciso nel quale si precisa che la durata della 
volontà sia «pari all’eternità dei tempi» suggerisce che Calcidio non 
intendesse porre l’accento sul primato della volontà in quanto tale, 
ma mirasse a circoscriverne il ruolo così da armonizzarla entro una 
prospettiva sempiternalistica. In questo modo, il passo presenta una 
teoria coerente con quanto emerso in precedenza e la inserisce in un 
quadro filosofico più ampio: Calcidio non enfatizza la volontà e l’inter-
vento del Demiurgo quali causa della cosmogenesi, ma insiste sull’in-
variabilità della volontà stessa per supportare la tesi della natura 

51  In Tim. cap. 139, 179.12‑19.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 20
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

sempiterna del cosmo, in linea con l’interpretazione metaforica del 
Timeo difesa inequivocabilmente anche altrove nel commentario.52

5	 Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico 
sulla volontà divina

L’esame delle prime traduzioni in latino del Timeo ha permesso di os-
servare la graduale tendenza a cristallizzare la varietà delle scelte 
lessicali con cui Platone allude alla volontà del Demiurgo, che vengo-
no progressivamente uniformate dando particolare risalto a voluntas 
e velle. Tale tendenza trova una conferma evidente nella traduzione 
di Calcidio, che pone l’accento sulla volontà e pare attribuire a essa 
una preminenza maggiore rispetto a quella accordatale da Platone. 
Tuttavia, sarebbe affrettato concludere che tale rilievo terminologi-
co di voluntas e velle rifletta l’adesione del commentatore a una con-
cezione radicale di volontà divina. Innanzitutto, il fatto che Calcidio 
ponga la volontà allo stesso livello della provvidenza e del νοῦς (cap. 
176) rende impossibile trarre conclusioni in merito alla sua presunta 
adesione al ‘volontarismo’ o all’‘intellettualismo’, che non paiono qui 
demarcabili in modo netto. È inoltre ancor più significativo che Cal-
cidio non presenti la volontà come la causa della cosmogenesi, né co-
me una prerogativa di un dio provvidente che interviene attivamente 
sul mondo; al contrario, ne sottolinea l’eternità, incorporandola così 
entro un’interpretazione sempiternalistica del Timeo (cap. 139). In tal 
senso, mentre è innegabile che la traduzione di Calcidio riservi alla 
volontà divina un ruolo di primo piano, il commentario non testimo-
nia affatto una svolta verso il ‘volontarismo’. Come interpretare tale 
‘discrepanza’ tra la traduzione e il commentario?

Alla base dell’asimmetria tra la traduzione e il commentario è pos-
sibile individuare precise ragioni di ordine sia metodologico che fi-
losofico. Da un punto di vista metodologico, tale asimmetria riflette 
una cifra distintiva dell’approccio esegetico di Calcidio, apprezzabile 
del resto non solo nella discussione sulla volontà, ma – come è stato 
enfatizzato in importanti studi – anche nella trattazione calcidiana 
intorno alla cosmogenesi e alla psicogonia.53 Calcidio si serve di un 
duplice strumento: avendo a disposizione traduzione e commentario, 
ha la possibilità di modulare il proprio registro così da adattarlo a 
lettori diversi. Nella traduzione si rivolge anche a coloro che non so-
no ancora familiari con il dialogo, fatto che potrebbe spiegare il suo 

52  Cf. in particolare in Tim. cap. 26.
53  Rimando alle riflessioni articolate in Hoenig 2014, 105‑8; 2018, 185; 190‑4; 
Reydams-Schils 2020, 50‑1, che costituiscono uno sfondo importante anche per le con-
siderazioni di ordine metodologico che propongo nel seguito.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 21
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

ricorso a un lessico talvolta fortemente connotato dal temporalismo,54 
più accessibile ai non esperti. Nel commentario, invece, può conta-
re su lettori che hanno già sufficiente dimestichezza con il messag-
gio profondo del Timeo, e può dunque essere esplicito sull’origine 
non temporale, ma causale della cosmogenesi, senza incorrere nel ri-
schio di venir frainteso.55 Tale interpretazione a due livelli dell’opera 
di Calcidio rivela come anche passi della traduzione che a prima vi-
sta potrebbero apparire in aperto contrasto con il commentario, se 
letti διδασκαλίας χάριν, siano in fondo in armonia con esso. Questa 
ipotesi è supportata da quanto si legge nel cap. 26 del commentario: 
Platone, afferma Calcidio, avrebbe insistito sulla generazione dell’a-
nima del mondo per «evitare che chi senta parlare di entità che esi-
stono fin dall’eternità, senza aver mai avuto una nascita, le ritenga 
per questa ragione sottratte all’assoluto dominio della somma divi-
nità»; infatti, continua Calcidio, se Platone si fosse espresso da su-
bito nei termini di una semplice dipendenza causale, «sarebbe stato 
difficile persuadere che dio sia l’artefice dell’universo».56 

Alla luce di queste considerazioni, non sorprende che Calcidio, 
nella traduzione, scelga un lessico diretto e inequivocabile a salva-
guardia del ruolo di un Demiurgo provvidente e ‘creatore’, mentre 
nel commentario, rendendo esplicito il proprio punto di vista, pre-
senti una concezione tutt’altro che radicale di volontà demiurgica. 
In altri termini, accentuando la volontà demiurgica nella traduzione, 
Calcidio evita che il lettore poco accorto possa minimizzare la digni-
tà del Demiurgo; dopo aver introdotto il lettore al dialogo, nel com-
mentario, può finalmente svelare la sua preferenza per un’interpre-
tazione metaforica del Timeo.

Questa strategia metodologica è però anche cruciale da un pun-
to di vista prettamente filosofico. La posizione espressa da Calcidio 
nel commentario si inserisce infatti in modo efficace in un dibattito 
di fondamentale importanza per la storia del platonismo. In effetti, è 
plausibile che il capitolo 139 del commentario risenta dell’influsso di 
Porfirio,57 il quale formula un argomento straordinariamente prossi-

54  Vedi in particolare Calc. Tim. 21.6‑7 (cf. Plat. Tim. 28b6‑7).
55  In Tim. cap. 23, 74.15‑20. Sulla generazione non temporale dell’anima del mondo, 
cf. in Tim. cap. 228.
56  In Tim. cap. 26, 76.11‑77.2; 77.11‑12.
57  Argomenti a supporto dell’influsso di Porfirio su Calcidio sono avanzati da Steinhei-
mer 1912; Waszink 1964, 37‑52; 68; 80; 1975, 90‑5; Den Boeft 1970, 131‑7; Baltes 
1976‑78, 1: 177‑84; Gersh 1986, 2: 431‑2; 490‑2. Scettico sull’influsso di Porfirio è inve-
ce Dillon 1996, 403‑4, che pone piuttosto l’accento sui punti di contatto tra Calcidio e 
gli autori medioplatonici. L’ipotesi che Porfirio costituisse una fonte primaria per Calci-
dio è stata messa in discussione da Reydams-Schils 2007, 311‑14; 2020, 172‑90, che in-
vita alla cautela nei confronti di una sopravvalutazione di tale impatto, spesso presup-
posto più che dimostrato. Tale posizione è stata parzialmente rivista in Reydams-Schils 
(forthcoming), sezione II, dove l’autrice è più propensa a riconoscere una dipendenza 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 22
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

mo a quello presentato da Calcidio. Stando alla testimonianza di Pro-
clo, già Porfirio avrebbe fatto ricorso all’eternità della volontà divina 
per confutare Attico. Mentre per quest’ultimo la volontà del demiur-
go motiva il passaggio del cosmo dal disordine all’ordine, provando-
ne dunque l’inizio,58 per Porfirio ciò è impossibile: il Demiurgo, che 
è sempre buono, non può che agire sempre per il meglio; in quanto la 
sua volontà non può essersi manifestata o attualizzata in un momen-
to specifico, ma è eterna ed immutabile, il cosmo non ha inizio, ma si 
trova in un eterno processo di transizione dal disordine all’ordine.59 
È del tutto ragionevole che tale dibattito abbia costituito la cornice 
di riferimento per Calcidio, che in esso avrebbe ricavato sia la pro-
spettiva di Attico, che pone una nozione forte di volontà demiurgica 
alla base di una lettura temporalista della cosmogenesi, sia il contro-
argomento porfiriano, che insiste sull’eternità e immutabilità della 
volontà di dio a supporto dell’eternità del cosmo.

La posizione di Calcidio all’interno di questo dibattito può esse-
re così delineata: la sua nozione di volontà, non radicale e incorpo-
rata entro una lettura sempiternalistica della cosmogenesi, appare 
prossima a quella che affiora in autori appartenenti allo stesso filone 
esegetico, come per esempio Alcinoo,60 mentre si discosta da quella 
di Attico, dal quale Calcidio appare prendere le distanze, sia pure in 
modo implicito e attraverso la mediazione di Porfirio.61 Diversamen-
te da Attico, per il quale la volontà attiva di un dio buono e provvi-
dente motiva sia la generazione del cosmo che la sua preservazione in 
eterno, Calcidio non fa appello alla volontà per marcare l’intervento 

di Calcidio da Porfirio alla luce dell’edizione del trattato Sui principi e la materia (PM), 
che Arzhanov 2021 attribuisce a Porfirio.
58  Procl. in Tim. 1.393.31‑394.12 = Atticus, fr. 28 (des Places). Che il passaggio dal 
disordine all’ordine avvenga per opera della volontà divina non si legge esplicitamente 
nel fr. 28, ma si desume dal seguito del resoconto di Proclo sul controargomento porfi-
riano in in Tim. 1.394.12 sgg. Da altri frammenti, tuttavia, emerge inequivocabilmen-
te il peso notevole che Attico riconosce alla volontà divina, presentata come il vincolo 
che garantisce la conservazione e l’incorruttibilità del cosmo: frr. 4.7; 4.11; 4.15; 25; 32 
(des Places), su cui cf. Baltes 1983, 39‑47; Trabattoni 1987; Chiaradonna 2015, 38‑40; 
Michalewski 2017; Petrucci 2018, 58‑61; 118‑22; 169‑71. Sulla centralità della nozione 
di volontà divina nella cosmologia di Attico vedi in particolare Baltes 1976, 1: 50; 60‑1; 
Köckert 2009, 57‑68; 73‑4; Michalewski 2018, 131; Petrucci 2021, 109‑11.
59  Procl. in Tim. 1.394.12‑25 (Diehl) = 2.275.9‑21 (Van Riel); cf. anche in Tim. 
1.392.8‑19 (Diehl) = 2.272.9‑19 (Van Riel). Per una chiara ripresa di questo argomen-
to di Porfirio da parte di Proclo vedi in Tim. 1.366.27‑368.11 (Diehl) = 2.235.10‑237.13 
(Van Riel); cf. in merito anche Philop. In Aet. 560.1‑563.9 (Rabe). Sul tema della volontà 
divina nei dibattiti sull’eternità del cosmo, cf. tra gli altri Sorabji 1983, 240‑2.
60  Alcin. Didask. 10.3, su cui cf. Petrucci 2018, 100; Reydams-Schils 2020, 211. Per 
una rassegna di fonti ulteriori in cui ricorre la volontà divina rimando a Whittaker 
1990, 104‑5 nota 193.
61  Cf. Procl. in Tim. 1.393.31‑394.25 (Diehl) = 2.274.16‑275.21 (Van Riel).

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 23
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

divino sul mondo.62 La sua nozione di volontà ha implicazioni molto 
diverse e una portata decisamente più limitata: una volontà eterna, 
un riflesso della bontà di dio, alla base di un cosmo sempiterno e on-
tologicamente dipendente da una causa superiore.

Appendice

Platone, Timeo (ed. Burnet) Cicerone (ed. Ax / Plasberg) Calcidio (ed. Waszink)

29d7‑30c1 Λέγωμεν δὴ δι’ ἥντινα αἰτίαν 
γένεσιν καὶ τὸ πᾶν τόδε ὁ συνιστὰς 
συνέστησεν. ἀγαθὸς ἦν, ἀγαθῷ 
δὲ οὐδεὶς περὶ οὐδενὸς οὐδέποτε 
ἐγγίγνεται φθόνος· τούτου δ’ ἐκτὸς 
ὢν πάντα ὅτι μάλιστα ἐβουλήθη 
γενέσθαι παραπλήσια ἑαυτῷ. ταύτην 
δὴ γενέσεως καὶ κόσμου μάλιστ’ ἄν 
τις ἀρχὴν κυριωτάτην παρ’ ἀνδρῶν 
φρονίμων ἀποδεχόμενος ὀρθότατα 
ἀποδέχοιτ’ ἄν. βουληθεὶς γὰρ ὁ θεὸς 
ἀγαθὰ μὲν πάντα, φλαῦρον δὲ μηδὲν 
εἶναι κατὰ δύναμιν, οὕτω δὴ πᾶν ὅσον 
ἦν ὁρατὸν παραλαβὼν οὐχ ἡσυχίαν 
ἄγον ἀλλὰ κινούμενον πλημμελῶς 
καὶ ἀτάκτως, εἰς τάξιν αὐτὸ ἤγαγεν 
ἐκ τῆς ἀταξίας, ἡγησάμενος ἐκεῖνο 
τούτου πάντως ἄμεινον. θέμις δ’ οὔτ’ 
ἦν οὔτ’ ἔστιν τῷ ἀρίστῳ δρᾶν ἄλλο 
πλὴν τὸ κάλλιστον· λογισάμενος 
οὖν ηὕρισκεν ἐκ τῶν κατὰ φύσιν 
ὁρατῶν οὐδὲν ἀνόητον τοῦ νοῦν 
ἔχοντος ὅλον ὅλου κάλλιον ἔσεσθαί 
ποτε ἔργον, νοῦν δ’ αὖ χωρὶς ψυχῆς 
ἀδύνατον παραγενέσθαι τῳ. διὰ δὴ 
τὸν λογισμὸν τόνδε νοῦν μὲν ἐν ψυχῇ, 
ψυχὴν δ’ ἐν σώματι συνιστὰς τὸ πᾶν 
συνετεκταίνετο, ὅπως ὅτι κάλλιστον 
εἴη κατὰ φύσιν ἄριστόν τε ἔργον 
ἀπειργασμένος. οὕτως οὖν δὴ κατὰ 
λόγον τὸν εἰκότα δεῖ λέγειν τόνδε τὸν 
κόσμον ζῷον ἔμψυχον ἔννουν τε τῇ 
ἀληθείᾳ διὰ τὴν τοῦ θεοῦ γενέσθαι 
πρόνοιαν.

Quaeramus igitur causam quae 
inpulerit eum qui haec machinatus 
sit ut originem rerum et molitionem 
novam quaereret. probitate videlicet 
praestabat, probus autem invidet 
nemini; itaque omnia sui similia 
generavit. haec nimirum gignendi 
mundi causa iustissima. nam cum 
constituisset deus bonis omnibus 
explere mundum mali nihil admiscere 
quoad natura pateretur, quicquid erat 
quod in cernendi sensum caderet id sibi 
adsumpsit, non tranquillum et quietum 
sed inmoderate agitatum et fluitans, 
idque ex inordinato in ordinem adduxit; 
hoc enim iudicabat esse praestantius; 
fas autem nec est nec umquam fuit 
quicquam nisi pulcherrimum facere ei 
qui esset optumus. cum rationem igitur 
habuisset, reperiebat nihil esse eorum 
quae natura cernerentur inintellegens 
intellegente in toto genere 
praestantius. quocirca intellegentiam 
in animo, animum inclusit in corpore: 
sic ratus est opus illud effectum esse 
pulcherrimum. quam ob causam 
non est cunctandum profiteri – si 
modo investigari aliquid coniectura 
potest – hunc mundum animal esse 
idque intellegens et divina providentia 
constitutum. (Cic. Tim. 3.9, 11‑3.10, 14)

Dicendum igitur cur rerum conditor 
fabricatorque geniturae omne hoc 
instituendum putauerit. Optimus erat, 
ab optimo porro inuidia longe relegata 
est. Itaque consequenter cuncta sui 
similia, prout cuiusque natura capax 
beatitudinis esse poterat, effici uoluit; 
quam quidem uoluntatem dei originem 
rerum certissimam si quis ponat, 
recte eum putare consentiam. Volens 
siquidem deus bona quidem omnia 
prouenire, mali porro nullius, prout 
eorum quae nascuntur natura fert, 
relinqui propaginem, omne uisibile 
corporeumque motu importuno 
fluctuans neque umquam quiescens 
ex inordinata iactatione redegit in 
ordinem, sciens ordinatorum fortunam 
confusis inordinatisque praestare. 
Nec uero fas erat bonitati praestanti 
quicquam facere nisi pulchrum eratque 
certum tantae diuinitati nihil eorum 
quae sentiuntur, hebes dumtaxat nec 
intellegens, esse melius intellegente, 
intellectum porro nisi animae non 
prouenire. Hac igitur reputatione 
intellectu in anima, porro anima in 
corpore locata, totum animantis mundi 
ambitum cum ueneranda illustratione 
composuit. Ex quo apparet sensibilem 
mundum animal intellegens esse 
diuinae prouidentiae sanctione. (Calc. 
Tim. 22.17‑23.9) 

62  Se questa lettura è corretta, si potrebbe persino ipotizzare che la strategia delet-
teralizzante sottesa alla divergenza tra traduzione e commento sia volta almeno in par-
te a contrastare il letteralismo radicale di Attico.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 24
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Platone, Timeo (ed. Burnet) Cicerone (ed. Ax / Plasberg) Calcidio (ed. Waszink)

30d1‑31a1 τῷ γὰρ τῶν νοουμένων καλλίστῳ καὶ 
κατὰ πάντα τελέῳ μάλιστα αὐτὸν 
ὁ θεὸς ὁμοιῶσαι βουληθεὶς ζῷον ἓν 
ὁρατόν, πάνθ’ ὅσα αὐτοῦ κατὰ φύσιν 
συγγενῆ ζῷα ἐντὸς ἔχον ἑαυτοῦ, 
συνέστησε.

quod enim pulcherrimum in rerum 
natura intellegi potest et quod ex 
omni parte absolutissimum est, cum 
deus similem mundum efficere vellet, 
animal unum aspectabile, in quo 
omnia animalia continerentur, effecit. 
(Cic. Tim. 4.12, 10‑14)

Ergo intellegibili substantiae 
praecellenti principalique naturae 
omnifariam quoque perfectae deus 
opifex gigni simile uolens sensibile 
animal unum et uisibile constituit, 
naturae suae conuenientia cuncta 
quae uita fruuntur intra conseptum et 
limitem suum continens. (Calc. Tim. 
23.16‑20)

32b8-c4 καὶ διὰ ταῦτα ἔκ τε δὴ τούτων 
τοιούτων καὶ τὸν ἀριθμὸν τεττάρων 
τὸ τοῦ κόσμου σῶμα ἐγεννήθη δι’ 
ἀναλογίας ὁμολογῆσαν, φιλίαν τε 
ἔσχεν ἐκ τούτων, ὥστε εἰς ταὐτὸν 
αὑτῷ συνελθὸν ἄλυτον ὑπό του 
ἄλλου πλὴν ὑπὸ τοῦ συνδήσαντος 
γενέσθαι.

itaque et ob eam causam et ex is 
rebus numero quattuor mundi est 
corpus effectum, ea constrictum 
conparatione qua dixi; ex quo ipse se 
concordi quadam amicitia et caritate 
conplectitur atque ita apte cohaeret 
ut dissolvi nullo modo queat nisi ab 
eodem a quo est conligatus. (Cic. Tim. 
5.15, 1‑6)

Atque ita ex quattuor supra dictis 
materiis praeclaram istam machinam 
uisibilem contiguamque fabricatus 
est amica partium aequilibritatis 
ratione sociatam, quo immortalis 
indissolubilisque esset aduersum 
omnem casum excepta fabricatoris 
sui uoluntate. (Calc. Tim. 25.6‑10)

36d8-e1 Ἐπεὶ δὲ κατὰ νοῦν τῷ συνιστάντι 
πᾶσα ἡ τῆς ψυχῆς σύστασις 
ἐγεγένητο, μετὰ τοῦτο πᾶν τὸ 
σωματοειδὲς ἐντὸς αὐτῆς ἐτεκταίνετο 
καὶ μέσον μέσῃ συναγαγὼν 
προσήρμοττεν.

Animum igitur quom ille procreator 
mundi deus ex sua mente et voluntate 
genuisset, tum denique omne quod 
erat concretum atque corporeum 
substernebat animo interiusque 
faciebat atque ita medio medium 
accommodans copulabat. (Cic. Tim. 
8.26, 4‑8)

Igitur cum pro uoluntate patris 
cuncta rationabilis animae substantia 
nasceretur, aliquanto post omne 
corporeum intra conseptum eius 
effinxit mediumque applicans mediae 
modulamine apto iugabat. (Calc. Tim. 
29.1‑3)

38c3‑6 ἐξ οὖν λόγου καὶ διανοίας θεοῦ 
τοιαύτης πρὸς χρόνου γένεσιν, ἵνα 
γεννηθῇ χρόνος, ἥλιος καὶ σελήνη 
καὶ πέντε ἄλλα ἄστρα, ἐπίκλην 
ἔχοντα πλανητά, εἰς διορισμὸν καὶ 
φυλακὴν ἀριθμῶν χρόνου γέγονεν.

ratione igitur et mente divina ad 
originem temporis [curris] curriculum 
inventum est solis et lunae * * (Cic. 
Tim. 9.29, 5‑6)

Hac ergo dei ratione consilioque huius 
modi genituram temporis uolentis 
creari, sol et luna et aliae quinque 
stellae quae uocantur erraticae 
factae sunt, quo tam partes temporis 
notarentur certa dimensione quam 
reditus anfractusque temporarii sub 
numeri comprehensionem uenirent. 
(Calc. Tim. 30.19‑22)

41a7-b6 “Θεοὶ θεῶν, ὧν ἐγὼ δημιουργὸς 
πατήρ τε ἔργων, δι’ ἐμοῦ γενόμενα 
ἄλυτα ἐμοῦ γε μὴ ἐθέλοντος. τὸ μὲν 
οὖν δὴ δεθὲν πᾶν λυτόν, τό γε μὴν 
καλῶς ἁρμοσθὲν καὶ ἔχον εὖ λύειν 
ἐθέλειν κακοῦ· δι’ ἃ καὶ ἐπείπερ 
γεγένησθε, ἀθάνατοι μὲν οὐκ ἐστὲ 
οὐδ’ ἄλυτοι τὸ πάμπαν, οὔτι μὲν 
δὴ λυθήσεσθέ γε οὐδὲ τεύξεσθε 
θανάτου μοίρας, τῆς ἐμῆς βουλήσεως 
μείζονος ἔτι δεσμοῦ καὶ κυριωτέρου 
λαχόντες ἐκείνων οἷς ὅτ’ ἐγίγνεσθε 
συνεδεῖσθε”.

“Vos qui deorum satu orti estis 
adtendite. quorum operum ego 
parens effectorque sum, haec sunt 
indissoluta me invito; quamquam 
omne conligatum solvi potest, sed 
haud quaquam boni est ratione 
vinctum velle dissolvere. sed quoniam 
estis orti, inmortales vos quidem 
esse et indissolubiles non potestis, 
neutiquam tamen dissolvemini, 
neque vos ulla mortis fata periment 
nec fraus valentior quam consilium 
meum, quod maius est vinculum ad 
perpetuitatem vestram quam illa 
quibus estis tum cum gignebamini 
conligati”. (Cic. Tim. 11.40, 4‑13)

“Dii deorum quorum opifex idem 
paterque ego, opera siquidem uos 
mea, dissolubilia natura, me tamen 
ita uolente indissolubilia, omne 
siquidem quod iunctum est natura 
dissolubile, at uero quod bona ratione 
iunctum atque modulatum est 
dissolui uelle non est dei. Quapropter, 
quia facti generatique estis, 
immortales quidem nequaquam nec 
omnino indissolubiles, nec tamen 
umquam dissoluemini nec mortis 
necessitatem subibitis, quia uoluntas 
mea maior est nexus et uegetatior ad 
aeternitatis custodiam quam illi nexus 
uitales ex quibus aeternitas uestra 
coagmentata atque composita est”. 
(Calc. Tim. 35.9‑17)

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio



Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 25
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Bibliografia

Alessandrelli, M. (2013). «Cleante e Crisippo sul rapporto tra provvidenza e fato. A pro-
posito di Calc., in Plat. Tim. 144». Masi, F.; Maso, S. (eds), Fate, Chance, and Fortune 
in Ancient Thought. Amsterdam: Hakkert, 145‑57. 

Aronadio, F. (2008). «L’orientamento filosofico di Cicerone e la sua traduzione del Ti­
meo». Méthexis, 21, 111‑29.
https://doi.org/10.1163/24680974-90000533

Arzhanov, Y. (2021). Porphyry, On Principles and Matter. A Syriac Version of a Lost Greek 
Text with an English Translation, Introduction, and Glossaries. Berlin; Boston: De 
Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110747027

Ax, W.; Plasberg, O. (edd.) [1938] (2011). M. Tulli Ciceronis De Divinatione; De Fato; 
Timaeus. Revised Edition. Stuttgart: Teubner.

Bakhouche, B. (éd.) (2011). Calcidius. Commentaire au Timée de Platon. 2 vols. Pa-
ris: Vrin. 

Baltes, M. (1976‑78). Die Weltentstehung des Platonischen Timaios nach den antiken 
Interpreten. 2 Bd. Leiden: Brill.

Baltes, M. (1983). «Zur Philosophie des Platonikers Attikos». Blume, H.-D.; Mann, F. 
(Hrsgg), Platonismus und Christentum, Festschrift für Heinrich Dörrie. Münster: 
Aschendorff Verlag, 38‑57.

Benz, E. (1932). Marius Victorinus und die Entwicklung der abendländischen Willensme­
taphysik. Kohlhammer: Stuttgart.

Bonazzi, M. (2014). «Middle Platonists on Fate and Human Autonomy: A Confronta-
tion with the Stoics». Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds), What is Up to Us? 
Studies on Agency and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Aca-
demia Verlag, 283‑93.

Boys-Stones, G. (2007). «‘Middle’ Platonists on Fate and Human Autonomy». Sharp-
les, R.W.; Sorabji, R. (eds), Greek and Roman Philosophy 100 BC–200 AD, vol. 2. Lon-
don: Institute of Classical Studies, 431‑47.

Boys-Stones, G. (2018). Platonist Philosophy, 80 BC to AD 250: An Introduction and Col­
lection of Sources in Translation. Cambridge: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/9781139050203

Brisson, L. (2020). «The Notion of φθόνος in Plato». Renaut, O.; Candiotto, L. (eds), 
Emotions in Plato. Leiden; Boston: Brill, 201‑19.

Brumana, S.I. (2022). «Platonismo e aristotelismo nel Timaeus di Cicerone». Elenchos, 
43(2), 249‑78.
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0015

Chiaradonna. R. (2015). «Plotinus’ Account of Demiurgic Causation and Its Philosophi-
cal Background». Marmodoro, A.; Prince, B.D. (eds), Causation and Creation in Late 
Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 31‑50.
https://doi.org/10.1017/cbo9781107447974.004

Den Boeft, J. (1970). Calcidius on Fate, His Doctrine and Sources. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320376

des Places, É. (1973). Numénius, Fragments. Paris: Les Belles Lettres.
des Places, É. (1977). Atticus, Fragments. Paris: Les Belles Lettres.
Dihle, A. (1982). The Theory of Will in Classical Antiquity. Berkeley; Los Angeles: Uni-

versity of California Press.
Dillon J. [1977] (1996). The Middle Platonists. 80 B.C. to A.D. 220. Ithaca; New York: Cor-

nell University Press. 

https://doi.org/10.1163/24680974-90000533
https://doi.org/10.1515/9783110747027
https://doi.org/10.1017/9781139050203
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0015
https://doi.org/10.1017/cbo9781107447974.004
https://doi.org/10.1163/9789004320376


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 26
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Döpp, S. (2018). «§ 182. Calcidius». Riedweg, Ch.; Horn, Ch.; Wyrwa, D. (Hrsgg), Die 
Philosophie der Antike. Bd. 5/1, Philosophie der Kaiserzeit und der Spätantike. Ba-
sel: Schwabe Verlag, 2327‑30.

Dowson, Ch.J. (2023). Philosophia Translata: The Development of Latin Philosophical 
Vocabulary through Translation from Greek. A Case Study Approach. Leiden; Bos-
ton: Brill.

Dragona-Monachou, M. (1973). «Providence and Fate in Stoicism and Prae-Neopla-
tonism. Calcidius as an Authority on Cleanthes’ Theodicy (SVF 2, 933)». Philoso­
phia, 3, 262‑306.

Dragona-Monachou, M. (1994). «Divine Providence in the Philosophy of the Empire». 
Haase, W. (Hrsg.), Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II, 36.7, 4417‑90.
https://doi.org/10.1515/9783110883732-002

Dronke, P. (2008). The Spell of Calcidius. Platonic Concepts and Images in the Medieval 
West. Florence: SISMEL – Edizione del Galluzzo. 

Gercke, A. (1886). «Eine Platonische Quelle des Neuplatonismus». Rheinisches Muse­
um für Philologie, 41, 266‑91.

Gersh S. (1986). Middle Platonism and Neoplatonism. The Latin Tradition. 2 vols. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press.

Gilbert, N.W. (1963). «The Concept of Will in Early Latin Philosophy». Journal of the 
History of Philosophy, 1, 17‑35.

Herrmann, F.G. (2003). «Phthonos in the World of Plato’s Timaeus». Konstan, D.; Rut-
ter, N.K. (eds), Envy, Spite and Jealousy: The Rivalrous Emotions in Ancient Greece. 
Edinburgh: Edinburgh University Press, 53‑83.
https://doi.org/10.1515/9781474469937-007

Hoenig, Ch. (2014). «Timaeus Latinus: Calcidius and the Creation of the Universe». 
Rhizomata, 2(1), 80‑110.
https://doi.org/10.1515/rhiz-2014-0004 

Hoenig, Ch. (2018). Plato’s Timaeus and the Latin Tradition. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Horn, Ch. (1996). «Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-
griffs». Zeitschrift für philosophische Forschung, 50, 113‑32.

Horn, Ch. (2004). «Wille (Antike)». Ritter, J.; Gründer, K.; Gabriel, G. (Hrsgg), Histori­
sches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12. Basel; Stuttgart: Schwabe, 763‑9.

Irwin, T.H. (1992). «Who Discovered the Will?». Philosophical Perspectives, 6, Ethics, 
453‑73.

Kahn, Ch. [1988] (1996). «Discovering the Will: From Aristotle to Augustine». Dillon, 
J.M.; Long, A.A. (eds), The Question of ‘Eclecticism’: Studies in Later Greek Philoso­
phy. Berkeley: University of California Press, 235‑60.
https://doi.org/10.1525/9780520317611-014

Köckert, Ch. (2009). Christliche Kosmologie und kaiserzeitliche Philosophie: Die Ausle­
gung des Schöpfungsberichtes bei Origenes, Basilius und Gregor von Nyssa vor dem 
Hintergrund kaiserzeitlicher Timaeus-Interpretationen. Tübingen: Mohr Siebeck.

Lavecchia, S. (2014). «Chi invidia non conosce meraviglia. Note su thaumazein ed es-
sere aphthonos in Platone e Aristotele». Thaumàzein, 2, 179‑94.

Lemoine, M. (1998). «Innovations de Cicéron et de Calcidius dans la traduction du Ti­
mée». Ellis, R.; Tixier, R.; Weitemeier, B. (eds), The Medieval Translator. Traduire au 
Moyen Age, vol. 6 = Proceedings of the International Conference of Göttingen (22‑25 
July 1996). Turnhout: Brepols, 72‑81.
https://doi.org/10.1484/m.tmt-eb.4.00016

Lemoine, M. (2002). «Du Timée de Platon à celui de Calcidius». Barbanti, M.; Giardi-
na, G.R.; Manganaro, P. (a cura di), ΕΝΩΣΙΣ ΚΑΙ ΦΙΛΙΑ. Unione e amicizia. Omaggio 
a Francesco Romano. Catania: CUECM, 441‑50.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

https://doi.org/10.1515/9783110883732-002
https://doi.org/10.1515/9781474469937-007
https://doi.org/10.1515/rhiz-2014-0004
https://doi.org/10.1525/9780520317611-014
https://doi.org/10.1484/m.tmt-eb.4.00016


Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lexis Supplementi | Supplements 17 27
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Lernould, A. (2014). «Le cycle triadique de la causalité démiurgique: Bonté, Vouloir, Pro-
vidence. L’interprétation proclienne de Timée 29e1‑30c2». d’Hoine, P.; Van Riel, G. 
(eds), Fate, Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval and Early Modern 
Thought: Studies in Honour of Carlos Steel. Leuven: Leuven University Press, 291‑308.
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.19

Lévy, C. (2002). «Cicero and the Timaeus». Reydams-Schils, G. (ed.), Plato’s Timaeus as 
Cultural Icon. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 95‑110.

Magee, J. (ed.) (2016). Calcidius. On Plato’s Timaeus. Cambridge; London: Harvard 
University Press.

Michalewski, A. (2017). «Faut-il préférer Épicure à Aristote? Quelques réflexions sur 
la providence». Baghdassarian, F.; Guyomarc’h, G. (éds), Réceptions de la théolo­
gie aristotélicienne d’Aristote à Michel d’Éphèse. Louvain: Leuven University Press, 
123‑42.

Michalewski, A. (2018). «Atticus et le nombre des principes. Nouvel examen de 
quelques problèmes textuels du fragment DP 26 (Proclus, In Tim. I, 391.6‑12)». 
Gavray, M.-A.; Michalewski, A. (éds), Les principes cosmologiques du platonisme. 
Origines, influences et systématisation. Turnhout: Brepols, 119‑41.
https://doi.org/10.1484/m.mon-eb.5.114801

Morani, M. (ed.) (1987). Nemesii Emeseni De natura hominis. Leipzig: Teubner.
https://doi.org/10.1515/9783110333633

Moreschini, C. (2003). Calcidio, Commentario al Timeo di Platone. Milano: Bompiani.
Opsomer, J. (2014). «The Middle Platonic Doctrine of Conditional Fate». d’Hoine, P.; 

Van Riel, G. (eds), Fate, Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval 
and Early Modern Thought: Studies in Honour of Carlos Steel. Leuven: Leuven Uni-
versity Press, 137‑68.
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.11

Perkams, M. (2013). «Die Gleichzeitigkeit von Wählen und Nicht-Wählen. Handlungs-
theoretische Überlegungen bei Plotin und anderen antiken Platonikern». Pietsch, 
Ch. (Hrsg.), Ethik des antiken Platonismus. Der platonische Weg zum Glück in Sys­
tematik, Entstehung und historischem Kontext. Akten der 12. Tagung der Karl-und-
Gertrud-Abel-Stiftung vom 15. bis 18. Oktober 2009 in Münster. Stuttgart: Franz Stei-
ner Verlag, 219‑36.

Petrucci, F.M. (2018). Taurus of Beirut. The Other Side of Middle Platonism. London; 
New York: Routledge.

Petrucci, F.M. (2021). «Il temporalismo radicale di Attico: ripensare l’economia dell’or-
dinamento demiurgico». Antiquorum Philosophia, 15, 105‑20.

Petrucci, F.M. (ed.); Ferrari, F. (intr.) (2022). Platone: Timeo. Milano: Fondazione Lo-
renzo Valla.

Pohlenz, M. [1959] (1992). Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. 2 Bd. Göt-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Powell, J.G.F. (1995). «Cicero’s Translations from the Greek». Powell, J.G.F. (ed.), Cice­
ro the Philosopher. Oxford: Clarendon Press, 273‑300.
https://doi.org/10.1093/oso/9780198147510.003.0011

Ratkowitsch, Ch. (1996). «Die Timaios-Übersetzung des Chalcidius. Ein Plato Christi-
anus». Philologus, 140(1), 139‑62.
https://doi.org/10.1524/phil.1996.140.1.139

Reydams-Schils, G. (1999). Demiurge and Providence. Stoic and Platonist Readings of 
Plato’s Timaeus. Turnhout: Brepols.
https://search.crossref.org/search/references#:~:text=https%3A//doi.
org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278

Reydams-Schils, G. (2007). «Meta-Discourse: Plato’s Timaeus According to Calcidius». 
Phronesis, 52(3), 301‑27.
https://doi.org/10.1163/156852807x208026

https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.19
https://doi.org/10.1484/m.mon-eb.5.114801
https://doi.org/10.1515/9783110333633
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.11
https://doi.org/10.1093/oso/9780198147510.003.0011
https://doi.org/10.1524/phil.1996.140.1.139
https://search.crossref.org/search/references#
http://doi.org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278
http://doi.org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278
https://doi.org/10.1163/156852807x208026


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 28
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 3-28

Reydams-Schils, G. (2013). «The Academy, the Stoics and Cicero on Plato’s Timaeus». 
Long, A.G. (ed.), Plato and the Stoics. Cambridge: Cambridge University Press, 29‑58.
https://doi.org/10.1017/cbo9781139629157.003

Reydams-Schils, G. (2020). Calcidius on Plato’s Timaeus: Greek Philosophy, Latin Recep­
tion and Christian Contexts. Cambridge: Cambridge University Press.

Reydams-Schils, G. (forthcoming). «Calcidius on Matter and the Platonist Tradition: 
The Case of Porphyry Revisited». Polloni, N. (ed.), A Philosophical History of Prime 
Matter, vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press.

Reydams-Schils, G. (ed.) (2002). Plato’s Timaeus as Cultural Icon. Notre Dame: Univer-
sity of Notre Dame Press.

Sedley, D. (2013). «Cicero and the Timaeus». Schofield, M. (ed.), Aristotle, Plato and 
Pythagoreanism in the First Century BC: New Directions for Philosophy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 187‑205.
https://doi.org/10.1017/cbo9781139096713.011

Sharples, R.W. (1978). «Alexander of Aphrodisias, De Fato: Some Parallels». The Clas­
sical Quarterly, 28(2), 243‑66.
https://doi.org/10.1017/s0009838800034790

Somfai, A. (2002). «The Eleventh-Century Shift in the Reception of Plato’s Timaeus and 
Calcidius’s Commentary». Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 65, 1‑21.
https://doi.org/10.2307/4135103

Sorabji, R. (1983). Time, Creation and the Continuum: Theories in Antiquity and the Early 
Middle Ages. Chicago; Ithaca: University of Chicago Press; Cornell University Press.

Speer, A. (2005). «Lectio physica: Anmerkungen zur Timaios-Rezeption im Mittelal-
ter». Leinkauf, Th.; Steel, C. (Hrsgg), Platons Timaios als Grundtext der Kosmolo­
gie in Spätantike, Mittelalter und Renaissance/Plato’s Timaeus and the Foundations 
of Cosmology in Late Antiquity, the Middle Ages and Renaissance. Leuven: Leuven 
University Press, 213‑34.

Steinheimer, E. (1912). Untersuchungen über die Quellen des Chalcidius. Aschaffen-
burg: Werbrun.

Switalski, W. (1902). Des Chalcidius Kommentar zu Platos Timaeus: Eine historisch-kri­
tische Untersuchung. Münster: Aschendorff.

Trabattoni, F. (1987). «Il frammento 4 di Attico». Rivista di Storia della Filosofia, 42(3), 
421‑38. 

Van Riel, G. (2022‑23). Procli Diadochi in Platonis Timaeum Commentaria. 5 vols. Ox-
ford: Clarendon Press.

Van Winden, J.C.M. (1965). Calcidius on Matter: His Doctrine and Sources. A Chapter in 
the History of Platonism. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320215

Vimercati, E. (2020). «Middle Platonists on Fate and Providence. God, Creation, and 
the Governance of the World». Brouwer, R.; Vimercati, E. (eds), Fate, Providence 
and Free Will: Philosophy and Religion in Dialogue in the Early Imperial Age. Leiden; 
Boston: Brill, 116‑36.
https://doi.org/10.1163/9789004436381_009

Waszink, J.H. (1964). Studien zum Timaioskommentar des Calcidius. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320314

Waszink, J.H. (1969). «Calcidius’ Erklärung von Tim. 41e2‑42a4». Museum Helveticum, 
26, 271‑80.

Waszink, J.H. (ed.) [1962] (1975). Timaeus a Calcidio translatus commentarioque in­
structus. London: The Warburg Institute; Leiden: Brill.

Whittaker, J. (éd.) (1990). Alcinoos, Enseignement des doctrines de Platon. Trad. de P. 
Louis. Paris: Les Belles Lettres.

Laura Marongiu
Dal βούλεσθαι del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

https://doi.org/10.1017/cbo9781139629157.003
https://doi.org/10.1017/cbo9781139096713.011
https://doi.org/10.1017/s0009838800034790
https://doi.org/10.2307/4135103
https://doi.org/10.1163/9789004320215
https://doi.org/10.1163/9789004436381_009
https://doi.org/10.1163/9789004320314


Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 29
Submitted 2025‑01-21  |  Accepted 2025‑01-28  |  Published 2025-03-17
© 2025 Cattanei  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/002

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Il folle e l’oracol o. 
Paradeigmata noluntatis  
in Platone
Elisabetta Cattanei
Università Cattolica del Sacro Cuore, Milano Italia

Abstract  Madness in the Timaeus and Divination in the Phaedrus are considered by 
Plato two opposed extreme conditions of noluntas – lack of will and intelligence. Mad-
ness is object of a ‘medical’ inquiry insofar it is a psycho-somatic illness, which approxi-
mates humans to beasts; divination belongs to the standard-religious-experience and 
in the best practice of the inspired oracles approximates humans to Gods. Although 
they are both forms of ‘inability’ of intelligence and will, their role in human life can 
be ethically and intellectually positive, moving the soul – through the ‘therapy’ of the 
psycho-physical education and in front of an indistinct but authentic ‘prevision’ of the 
truth – to self-awareness and up to the Good.

Keywords  Noluntas. Absence-of-will. Lack-of-intelligence. Madness. Divination. Plato.

Sommario  1 Pluralità di letterature e metodologie. – 2 La noluntas del folle. – 3 La 
noluntas dell’oracolo. 

1	 Pluralità di letterature e metodologie

I bacini di testi greci e latini che ci permettono ancora oggi di son-
dare i paradeigmata voluntatis non sono esauriti da quelli specifica-
mente filosofici: appartengono a numerosi ambiti della scrittura per 
noi reciprocamente lontani, che includono poesia, teatro, storia – sto-
ria monumentale e storia culturale –, ma anche medicina e scienze 
‘dure’, in particolare le scienze naturali; in altra occasione, dialogan-
do con le indagini di Plinio il Vecchio nei libri VII-VIII della Natura-
lis Historia, è emerso che l’interrogazione di questi ambiti diversi di 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 30
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

letteratura – spesso uniti anticamente in un’unica opera o in un unico 
autore – significa pluralità di metodologie e di esposizioni, per la no-
stra sensibilità poco compatibili, ma provocatoriamente convergen-
ti, come racconto mitico, fiction e ‘materia dei sogni’ da una parte, 
e osservazione unita a ragionamento scientifico rigoroso dall’altra.1 

Nel dibattito culturale contemporaneo, la letteratura medico-
scientifica sarebbe forse fra le prime a essere consultata alla ricer-
ca di modelli e spiegazioni della voluntas, intesa come capacità e 
volontà di agire in un modo piuttosto che in un altro. Un esempio ef-
ficace è costituito da una delle osservazioni introduttive di Arnaldo 
Benini, neurologo e neurochirurgo, al suo libro Neurobiologia della 
volontà, là dove sostiene: 

Il dilemma del libero arbitrio, per sua natura, non è né filosofico, 
né religioso. È scientifico.2

E questo, proprio a fronte della «sconvolgente inconcludenza» della 
«letteratura filosofica e moraleggiante», avvolta dal «nuvolone polve-
roso» del suo «filosofese», che non dispone di sufficiente «chiarezza 
concettuale» per svolgere «analisi scientifiche e riflessioni concrete 
su uno dei problemi centrali dell’esistenza umana».3 

Per noi cultori dell’antichità greco-romana, una simile provocazione 
solleva naturalmente la curiosità di andare a vedere che cosa ci dica 
la letteratura scientifica antica sul tema della volontà. Non solo: dalle 
ricerche neurobiologiche sul tema delle condizioni psicofisiche dell’a-
zione umana, consapevole e autodeterminata, ci può provenire l’inte-
ressante indicazione di studiare la patologia per capire la fisiologia.4 
Ci dice dunque qualcosa la letteratura scientifica antica su casi di pa-
tologia della volontà? Gli antichi, nell’esplorare il corpo umano, la sua 
vita e le sue funzioni, hanno presenti casi esemplari di incapacità del-
la volontà, di sospensione o inibizione patologiche del volere? Esem-
pi paradigmatici di non-volontà, paradeigmata noluntatis?5 Platone, sì.

1  Cattanei 2021, 170.
2  Benini 2022, 8.
3  Benini 2022, 7‑8.
4  Un esempio di questo metodo di indagine è costituito dall’interesse suscitato da pa-
tologie come il morbo di Alzheimer, sul quale si concentra Benini 2018. 
5  Il termine noluntas viene qui usato nella sua accezione più ampia possibile, come 
opposto a tutto ciò che è e comporta, di contesto in contesto, la voluntas umana, men-
tre nella storia del pensiero le sue occorrenze più antiche sono legate al peccato di av-
versione, che Tertulliano per primo elenca come nolentia nella serie formata da ira, di-
scordia, odium, dedignatio, indignatio, bilis, nolentia, offensa (Adv. Marc. I 25). Diverso, 
e non di ordine antropologico, è invece il significato che la noluntas assume nella filo-
sofia dell’Otto- e Novecento, in particolare in Schopenhauer, su cui rimando al contri-
buto di Camera, in questo volume.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 31
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Anzitutto il Platone scienziato della natura, biologo e medico, dell’ul-
tima porzione del Timeo (69a-92c). Si può forse avanzare la riserva 
che il Timeo non sia un’opera di ‘scienza naturale’, perché espressa-
mente riconosciuta dal conduttore del dialogo come un «mito», anche 
se si tratta di un «ragionamento verosimile» e di un «racconto proba-
bile» (Ti. 29b2-d6; cf. 72d4-e3), e perché scritta con un linguaggio al-
tamente metaforico, come lamentava già Aristotele.6 Tuttavia, occor-
re riconoscere che gli aspetti mitici e metaforici della sezione medica 
del Timeo non ne hanno impedito la ricezione, da parte della tradizio-
ne successiva, come di un trattato alla pari di quelli del Corpus Hippo-
craticum, già all’interno delle opere di Galeno;7 e neppure può essere 
tacciata di particolare assenza di chiarezza concettuale, anche com-
parativamente, rispetto ad altre parti dello stesso dialogo, di certo più 
oscure.8 In realtà – appunto come ho cercato di suggerire a proposito 
dei libri VII-VIII della Naturalis Historia di Plinio il Vecchio – il tipo di 
‘scienza dell’uomo’ documentato da molta della letteratura scientifica 
antica, proprio per quello che a noi appare un suo difetto di scientifi-
cità, può offrirci la possibilità di esercitare un’indagine razionale ‘al-
tra’ – nuova in quanto antica, estranea ai nostri pregiudizi – su proble-
mi di ieri e di oggi. Lo stesso Timeo non tratta della fisiologia e della 
patologia della vita umana in base a sperimentazioni sistematiche e in 
forma apodittica, producendo definizioni universali e catene argomen-
tative ineccepibili; e tuttavia, già il suo più severo lettore e ascoltato-
re, Aristotele, fa un’osservazione interessante sul metodo e sul modo 
di esporre le conoscenze scientifiche: «noi esigiamo che si parli nel mo-
do in cui siamo abituati», e «le cose che non ci vengono dette in questo 
modo […] per mancanza di abitudine ci sembrano più difficili da com-
prendere e più estranee»; d’altro canto, non bisogna cadere in due op-
posti eccessi: l’errore di dare ascolto, per abitudine, solo a «ciò che è 
fiabesco e puerile», o solo a chi procede «per esempi» o «in base alle 
testimonianze dei poeti»; o viceversa l’errore di richiedere rigore ma-
tematico in ogni ambito della conoscenza, perché la massima esattezza 
scientifica non è adeguata a tutti gli oggetti di indagine: in particolare, 
non è adeguata alle realtà corporee e – come Aristotele precisa in altro 
contesto – non la si deve pretendere nello studio dell’azione umana.9 

6  Cf. p. es. Arist. Metaph. A 9.991a20‑3; M 5.1079b23‑7.
7  Cf. Neschke-Hentschke 2000. 
8  Si pensi per esempio alla sezione del Timeo dedicata alla costituzione dell’anima 
del mondo (34b10‑36 d7), o anche a quella sulla genesi e la reciproca trasformazione di 
acqua-aria-terra-fuoco a partire da triangoli elementari e solidi regolari (53b4‑59c5), 
che senz’altro non è basata su di una sistematica osservazione sperimentale, eppu-
re ha suscitato un forte interesse da parte del padre della fisica quantistica W. Hei-
senberg; cf. Ferrari 1999.
9  Cf. Arist. Metaph. II 3.994b32‑995a 20, spec. 995a1‑10, 15‑16, nella traduzione di Re-
ale 2000b; in questo passo la pretesa di richiedere rigore matematico alla trattazione 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 32
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Modelli di comportamenti umani dovuti a non-volontà, casi para-
digmatici di deficit della volontà, o se vogliamo di ‘involontarietà’ di 
determinati comportamenti e azioni: questo potrebbe essere inte-
ressante ricercare in Platone, senz’altro nel Timeo, ma non soltanto. 
In linea con quanto si accennava poco fa sulla provocatoria capaci-
tà di combinare ambiti e metodi di indagine reciprocamente alieni 
ai nostri occhi, un altro dialogo di Platone, il Fedro, prospetta un ca-
so uguale e contrario di noluntas umana rispetto a quello del Timeo, 
tratto non dalla medicina, ma dall’esperienza religiosa. L’uno e l’al-
tro costituiscono due casi-limite di noluntas, due estremi opposti, pe-
rò anche a questo ci ha già abituati la riflessione antica sulla volon-
tà, cioè a consultare quello che Italo Calvino chiamava un Guinness 
Book of Records, dove «il genere umano è una zona del vivente che 
va definita circoscrivendone i confini […], gli estremi limiti raggiun-
ti dall’uomo in ogni campo, […] limiti e trionfi».10 Il folle e l’oracolo: 
l’uno, limite della noluntas verso il basso, verso la vita delle bestie; 
l’altro, limite della noluntas verso l’alto, verso la vita degli dèi.11 Di 
fronte a questa polarità ci pongono, rispettivamente, il Timeo e il Fe-
dro: vediamo in quali passi e contesti.

2	 La noluntas del folle

La porzione finale del Timeo, quella che occupa le pagine 69a-92c 
dell’edizione di Stephanus, è dedicata al microcosmo umano, di cui 
sono individuate le cause di vita e di morte, la struttura psicofisica, 
la conformazione e la posizione degli organi corporei, la loro fisiolo-
gia e in certi casi la loro patologia; il discorso è esplicitamente pre-
sentato dal suo conduttore come una trattazione umana dell’umano: 
Timeo ne ribadisce – in analogia con il precedente discorso cosmo-
logico – il carattere «probabile» o «verosimile», ma anche la natu-
ra di ragionamento ‘conveniente’, anticipando che, sia a proposito di 
ciò che ha illustrato in precedenza sui rapporti fra parti dell’anima 
e organi corporei, sia a proposito di ciò che si appresta a esporre, 
vale a dire «il modo in cui ha avuto generazione il resto del corpo», 

di ciò che studia la fisica, che è una realtà dotata di materia, può essere considerata 
un richiamo critico al modo in cui il Timeo usa aritmetica e geometria nella spiegazio-
ne della phyis; sulla pretesa di esattezza matematica nei ragionamenti volti alla pras-
si, analogamente criticata da Aristotele, cf. p. es. EN 6.5.1140b11‑21; 9.1142a11‑16, su 
cui Cattanei 2008, 64‑6.
10  Cattanei 2021, 175‑7.
11  La delimitazione più celebre della vita umana fra quella delle bestie in basso e 
quella degli dèi in alto ricorre com’è noto in Arist. Pol. 1.2.1253a25‑9, ma è anticipata 
da non poche riflessioni presenti in alcuni dialoghi di Platone – in particolare Repub-
blica, Fedro, e Timeo – su cui Cattanei 2014, 29‑34.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 33
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

«potremmo essere fiduciosi di aver detto il vero solo nel momento in 
cui un dio esprimesse il suo accordo».12 

Il nesso macrocosmo-microcosmo fra cosmo fisico ed essere uma-
no, rispettivamente studiati nelle due parti più estese del Timeo, è ri-
conosciuto da secoli come una chiave interpretativa efficace dell’in-
tero dialogo non solo dal punto di vista della comunanza del metodo 
di indagine in ambito fisico e in ambito antropologico-medico, ma an-
che al fine di seguire le analogie di sistema causale, natura, strut-
tura, funzioni e azioni, fra quel grande corpo vivente animato, che è 
l’universo, e quel più piccolo corpo organico che è l’essere umano.13 

Non mancano tuttavia – ed è proprio in questo terreno che dob-
biamo iniziare ad addentrarci – tratti di specificità del microcosmo 
umano rispetto al macrocosmo naturale, che segnano differenze no-
tevoli fra l’uno e l’altro. 

La malattia, la vecchiaia e la morte distinguono la vita umana da 
quella di quel vivente sensibile, generato ma eterno, che è il cosmo 
fisico, e richiedono l’intervento di concause divine speciali, «déi cre-
ati», costituiti a questo scopo dal dio-demiurgo, ottimo e intelligente, 
che nella sua piena bontà non può volere che la sua opera abbia una 
fine.14 Proprio in apertura alla sezione medico-antropologica del suo 
discorso, Timeo ricorda che «Dio», attraverso l’imposizione di pro-
porzioni e simmetria a un materiale disordinato, formò gli elementi 
fisici – acqua, aria, terra e fuoco –, concludendo:

Ma egli organizzò in primo luogo tutte queste cose, e poi a par-
tire da esse compose questo universo, vivente unico che ha in sé 
stesso tutti i viventi, mortali e immortali. E dei viventi divini si fe-
ce egli artefice, mentre diede come ordine ai frutti della sua ge-
nerazione di produrre secondo arte la generazione dei mortali.15 

«I frutti della sua generazione» risultano – dalla precedente sezione 
del dialogo dedicata agli «dèi visibili e generati» (40d4) – gli astri e 
le forze naturali, che sovrintendono, con un ruolo causale preciso, al-
la costituzione dell’unità psicofisica degli esseri umani, al corso della 

12  Cf. Ti. 72d4-e3, spec. 72d5‑7; 72e2‑3, su cui Ferrari, Petrucci 2022, XLVI-L. 
13  Un esempio magistrale di questa antica chiave di lettura in particolare del Timeo 
e della Repubblica è Szlezák 1996. 
14  Cf. Ti. 33a2-b1; 41a7-d3. 
15  Ti. 69b8-c5. Qui e in seguito, mi avvalgo della traduzione di F. Petrucci in Ferrari, 
Petrucci 2022, mentre, quando non diversamente specificato, la traduzione degli scrit-
ti di Platone che si cita è quella contenuta nel volume a cura di Reale 2000c. Sia in que-
sto passo, come in quelli citati alla nota precedente, il ragionamento di Timeo si ba-
sa – secondo uno stile di chiara ispirazione pitagorica (cf. infra, nota 33) – su polarità 
fondamentali, tra le quali assume particolare rilievo quella fra viventi immortali/mor-
tali, che corrisponde a quella divino/umano.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 34
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

loro vita fino alla morte e al loro ritorno post-mortem alla natura.16 
La produzione del corpo umano dotato di vita prevede un posto do-
minante per l’anima razionale – immortale, in quanto costituita di-
rettamente dall’Intelligenza divina –, che è collocata nell’«acropoli» 
(70a6), il capo, mentre le parti irrazionali, mortali e ‘dissennate’ 
(cf. 69d3: aphrone) dell’anima, cioè la sede delle passioni e quella 
del piacere, del dolore e dell’amore, sono disposte rispettivamente 
sopra e sotto al diaframma e collegate a parti del corpo e organi di-
versi: l’anima irascibile è infatti «più prossima alla testa» (70a4‑5), 
dato che ha la capacità di ubbidire alla ragione e di seguirla piena-
mente, ascoltandola e prestandole servizio;17 all’anima desiderativa, 
invece, spetta la collocazione più bassa, «tra il diaframma e il limite 
individuato dall’ombelico» (70e1‑2): è come «una sorta di mangiato-
ia per il nutrimento del corpo» (70e2‑3), o anche una «bestia selvag-
gia» (70e4) a noi incatenata, perché desidera cibi, bevande e tutto 
ciò di cui il corpo ha bisogno, offrendogli il nutrimento senza il qua-
le la stirpe dei mortali verrebbe meno.18 Questa è la ‘fisiologia’ uma-
na, che unisce e ordina grazie all’azione di cause naturali non solo 
anima e corpo, ma i contrari di immortalità e mortalità, razionali-
tà e irrazionalità, assennatezza e dissennatezza: a paradox – come 
è stato osservato –, proprio perché «la nostra esistenza» è spiegata 
«come una combinazione di cose contrarie».19 All’interno di questa 
fisiologia ‘paradossale’ – e solo al suo interno – l’anima razionale è 
esplicitamente indicata come «quella che delibera» (70e5‑6; 71a2). 
Più precisamente, la taxis – la serie ordinata delle parti – propria del-
la compagine psicofisica degli esseri umani prevede qui una distanza 
massima tra il bouleuesthai, proprio della forma «più forte» (71a1) o 
«migliore» (70b8) dell’anima, e il desiderio ferino:

Dunque, le attribuirono [scil. alla forma desiderativa dell’anima] 
questa posizione per tale ragione, cioè affinché prendendo sem-
pre la propria parte dalla mangiatoia e rimanendo insediata quan-
to più lontano dalla forma deliberativa dell’anima, e producendo 
nella misura minore possibile tumulto e rumore, consentisse alla 
forma più forte di deliberare in tranquillità sul benessere del tut-
to, nel complesso e nelle singole parti.20 

16  Cf. Ti. 41c1-d3. Per l’identificazione degli «dèi visibili e generati» con gli astri e le 
forze naturali, cf. Reale 2000a, 283 nota 73.
17  Cf. specialmente Ti. 70b6; 71d5.
18  Cf. 70d7-e5.
19  Broadie 2012, 87
20  Ti. 70e5‑71a3.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 35
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Rispetto a quel corpo animato che è il macrocosmo fisico – la cui ani-
ma condivide senz’altro con il microcosmo umano il pensiero –21 nel-
la ragione umana è insita una funzione, che la collega direttamente 
all’intelligenza divina: il bouleuesthai, il ‘volere’ o ‘deliberare’, orien-
tato al bene. Del cosmo eterno e della sua anima intelligente Timeo 
non dice mai che ‘vuole’, e nemmeno lo dice degli astri e delle forze 
naturali, che pure sono dèi, viventi immortali, dotati dell’intelligenza 
di ascoltare e imitare nella loro attività produttiva l’Artefice; ne parla 
solo a proposito di quest’ultimo, e degli esseri umani. Mortalità e vo-
lontà distinguono così dal macrocosmo naturale il microcosmo uma-
no; ma per quell’unico «principio immortale dell’anima» (69c5‑6), o 
«principio immortale del vivente mortale» (42e7), il logos (70a3, b3, 
d5), che opera come to bouleuomenon (70e6‑7), il genere umano ri-
trova la sua discendenza diretta dall’«Artefice Padre» (41a7), che, 
in quanto buono, «volle che tutte le cose avessero generazione il più 
possibile approssimate a lui» (29e3) e «non ha voluto» che siano af-
fette da dissoluzione e morte le cose che ha generato (cf. 41 a7-b6).22 

Il Timeo stesso – come si accennava prima – propone anche a que-
sto proposito un passaggio dalla fisiologia alla patologia e un riscon-
tro dell’una a partire dall’altra. Un riferimento obbligato è costituito 
da 86b1‑87c4, un passo molto studiato specie in relazione ad altri dia-
loghi di Platone, dal momento che contiene una chiara professione di 
‘intellettualismo etico’, la concezione per cui nessuno sbaglia volon-
tariamente, poiché se si conosce il bene lo si compie e, se si compie 
il male, significa che lo si ignora;23 dal punto di vista del lessico, ol-
tretutto, è un passo che parla insistentemente di ‘volontarietà’ e ‘in-
volontarietà’ delle azioni umane (cf. 86d2, 7; 86e1, 3). Il tema di fon-
do è senza dubbio costituto da una illustrazione della natura, delle 
diverse specie e soprattutto dalle cause della malattia mentale;24 e 
tuttavia, per le tematiche che si affrontano qui, è fondamentale non 
ritenere accessorio l’aggancio di questa illustrazione con il suo fine 
terapeutico, che viene introdotto a partire da 87c1‑5, e poi prosegue 
nel dettaglio almeno fino a 88c6, ma anche oltre, fino a 90d7. Da 86b1 

21  Cf. per es. 30b1-c1; 37b2-c5. 
22  Sul volere attribuito a Dio nel Timeo, e sulle sue interpretazioni più antiche, ri-
mando al contributo di Marongiu in questo volume.
23  Cf. Sedley 2019 e, per uno stato della questione, Ferrari, Petrucci 2022, CXII-VI, 
435‑7. Cf. Vegetti 1996, 95, che riconosce alla base di questa concezione una idea di 
‘anima’ pitagorica e socratica come «soggettività autonoma e unitaria, responsabile 
delle sue libere decisioni. Bastava allora» – continua – «che questa soggettività si ren-
desse consapevole del ‘bene’, del sistema legge-giustizia-felicità, perché il comporta-
mento morale ne risultasse univocamente determinato e orientato alla virtù». In Ti. 
86b1‑87c4, assistiamo invece all’inserimento – operato da Platone – di quest’ultima con-
seguenza ‘intellettualistica’ in una concezione dell’anima, che prevede al suo interno 
una molteplicità di ‘parti’ e di spinte anche contrarie alla ragione. 
24  Cf. Lautner 2011; Betegh 2021, a cui si può utilmente aggiungere Sassi 2013.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 36
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

a 87b8 si assiste infatti a una trattazione della malattia dell’anima 
come «carenza di intelletto» (anoia) – traduce efficacemente Petruc-
ci25 – nei suoi due «generi», «l’uno la follia» (mania), «l’altro l’igno-
ranza» (amathia) che – per intenderci – Cornford rende con il termine 
stupidity.26 Di entrambi i generi di anoia Timeo indica le cause fisio-
logiche, legate a uno squilibrio fra gli umori costitutivi del corpo del 
malato, che in conseguenza di questo squilibrio viene a comportarsi 
in un modo sconveniente; per questi suoi comportamenti è biasima-
to, però frainteso: lo si ritiene vizioso, mentre le azioni che compie 
sono involontarie; non si tratta infatti di ‘vizi volontari’:

nessuno è vizioso volontariamente, ma al contrario diventa vizio-
so a causa di una qualche cattiva condizione del corpo e di man-
cata educazione al nutrimento (dia poneran hexin tina tou somatos 
kai apaideuton trophen), e tuttavia queste cose sopravvengono a 
chiunque come nemiche e senza che questi lo voglia.27

Fino a qui, Timeo si è concentrato sulla mania, immediatamente di 
seguito si concentra sulla amathia, per concludere che, tanto più se i 
soggetti affetti da queste patologie si trovano in condizioni ambien-
tali e culturali sfavorevoli, poiché «fanno capo a costituzioni vizia-
te e viziati discorsi sono pronunciati nelle città», «tutti gli uomini 
diventano viziosi per queste due ragioni e assolutamente senza vo-
lerlo» (87a7-b4). 

Se non ci si ferma qui nella lettura, ma ci si estende almeno a 87c4, 
emerge quello che è il fine della trattazione della mania, che in qual-
che maniera è anticipato da un accenno alla cattiva e buona educazio-
ne in 86e2 ed esplicitato solo di seguito: il fine è la «cura (therapeia) 
dei corpi e dei processi valutativi (dianoéseon)» – cioé dei ragiona-
menti o delle articolazioni del pensiero –, «cure attraverso le quali 
essi [scil. i malati] vengono ristabiliti, perché è più giusto un discor-
so che si soffermi più sui beni che sui mali» (87c1‑4).

Estendendo almeno a 87c4 l’argomento di Timeo sulla anoia, emer-
ge con chiarezza la natura non deterministica dei casi che prospetta: 
i casi-limite di azione involontaria, costituiti dai comportamenti fol-
li e ignoranti prodotti da uno squilibrio fra umori corporei, cui capi-
ta che si aggiunga una cattiva educazione, possono essere curati e 
possono trasformarsi da uno stato «privo di misura» (87c4: ametron) 

25  Petrucci stesso (Ferrari, Petrucci 2022, 201) motiva indirettamente questa scelta 
di traduzione là dove argomenta che la anoia qui non comporta un totale venir meno o 
un annullamento dell’intelligenza, poiché «l’anima razionale, foggiata dal dio, non è di 
per sé soggetta a corruzione o a errore, ma è l’interazione che essa ha con il corpo a 
metterla nelle condizioni di fallire» (Ferrari, Petrucci 2022, 436).
26  Cornford 1937, 344.
27  Ti. 86c1‑3.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 37
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

in una condizione caratterizzata da «simmetria» (87c5: symmetria), 
cioè bellezza e bontà.28 

Anche il nostro passo rientra così a pieno titolo in quello che è con-
siderato dagli studiosi il ‘sistema causale’ del Timeo, che prevede una 
distinzione di cause e concause in linea con il famoso caso prospet-
tato dal Socrate del Fedone (98c2‑99b67), secondo cui Socrate non si 
trova in carcere per gli arti e i movimenti del suo corpo che lo han-
no portato lì, ma in vista di una certa concezione di giustizia, corret-
tezza, rispetto delle leggi, bontà morale.29

Non solo: l’estensione proposta del passo del Timeo sulla ‘malattia 
mentale’ consente di recuperare efficacemente il suo legame, sottoli-
neato con particolare chiarezza da Cornford, con un passo del quinto 
libro delle Leggi (731b2-d5), nel quale si incontra un’altra professio-
ne di ‘intellettualismo etico’.30 Il punto difeso dall’Ateniese consiste 
nel fatto che «ogni uomo deve essere tanto mite quanto irascibile 
(thymoeide)» (731d2‑3), cioè deve avere un’anima dotata di «nobile 
cuore» (thymos), per sfuggire «ai soprusi altrui, qualora si rivelino 
gravi e mal curabili o del tutto incurabili» (731d4‑6); e a proposito 
dei «mali curabili» osserva: 

Quanto agli errori curabili di coloro che commettono ingiustizie, 
bisogna capire in primo luogo che ognuno che sia ingiusto lo è in-
volontariamente: nessuno si procurerebbe volontariamente nessu-
no dei mali più grandi, e tanto meno quelli che concernono le cose 
di massimo valore fra quelle che gli appartengono. L’anima, come 
abbiamo detto, è veramente per tutti la cosa di massimo valore, e 
dunque in ciò che è di massimo valore nessuno prenderà volonta-
riamente su di sé il male più grande e vivrà la sua vita con questo 
possesso. Ma chi è ingiusto è davvero degno di pietà perché si è 
tirato addosso dei mali, ed è lecito nutrire compassione per chi ha 
dei mali curabili e frenare e sedare la propria ira e non insistere 
nel proprio sdegno arrabbiandosi come una donna, mentre verso 
chi persevera ostinatamente nell’errore e nel male dobbiamo dar 
libero sfogo alla nostra ira. Ecco perché diciamo che l’uomo vir-
tuoso deve essere di volta in volta irascibile e gentile.31

28  Cf. Ti. 87c4-d1. Specialmente il lessico del ‘disordine’ – oggettivo e soggetti-
vo – usato qui (assenza di misura, assenza di simmetria o proporzione, ‘irrazionalità’) 
collega la descrizione di questa ‘cura’ all’analogia fra microcosmo umano e macroco-
smo naturale: la condizione iniziale di disordine è descritta in analogia alla «condizio-
ne in cui è ogni cosa quando un dio non vi è presente» (53b3‑4), prima che l’intervento 
dell’intelligenza divina porti il principio materiale disordinato, caotico, privo di misura 
e irrazionale all’ordine e alla simmetria, quindi alla bellezza e alla bontà (cf. 30a1-c1).
29  Cf. Ferrari, Petrucci 2022, CVII-CXVI.
30  Cornford 1937, 348‑9.
31  Lg. 5.731c1-d 5. La traduzione è quella di Ferrari, Poli 2005, con alcune modifiche.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 38
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Dell’anima umana, che qui è indicata come «il bene più onorevole 
per tutti» (731c5‑6), all’inizio del libro quinto l’Ateniese ha ricorda-
to che «fra tutti i beni che possediamo l’anima è, dopo gli dèi, il più 
divino» (726a2‑3) e anche il successivo richiamo al ‘comando’ eser-
citato dall’anima, che è superiore, sulle cose inferiori (cf. 726a4‑6) 
rimanda senz’altro all’anima razionale: quella che nel Timeo, come 
si è visto, è prodotta direttamente dal Dio e non dagli dèi, quindi è 
incorruttibile, ed è fisiologicamente dotata di un potere e di una po-
sizione apicale nel singolo essere umano, nella sua anima e nel suo 
corpo. Tuttavia, la ‘cura’ dell’anima affetta da disordini non irrime-
diabili, non deve fare a meno dello thymos, la componente ‘irascibi-
le’ o in senso lato passionale dell’anima. Non a caso Cornford usa il 
riferimento a questo passo delle Leggi per contestare la presenza, 
nel passo del Timeo su follia e ignoranza, di una forma di rigido in-
tellettualismo di ispirazione pitagorica, secondo quanto si legge nel-
le famose righe dei Magna Moralia, in cui l’errore morale inteso co-
me ignoranza è collegato a una concezione dell’anima – condivisa dai 
Pitagorici e da Socrate – come sola intelligenza.32

La riflessione di Timeo, che storicamente è un personaggio pi-
tagorico, su follia e ignoranza come «carenza di intelletto» è in ef-
fetti costruita secondo l’argomentare tipicamente pitagorico delle 
systoichiai, lo sviluppo, cioè, di serie di coppie di contrari ricondotte 
ad altri contrari e ultimativamente a limite (difetto) e illimitato (ec-
cesso): un metodo che, per i Pitagorici, rappresenta la forma princi-
pale di categorizzazione della realtà e uno strumento di definizione 
delle cose; un metodo che l’Accademia antica – lo documenta am-
pliamente lo stesso Aristotele – usa anche come strumento privile-
giato di riflessione sui beni e sui mali.33 Timeo distingue a proposi-
to della anoia o carenza di senno un suo caso per eccesso, la mania 
o follia, e un suo caso per difetto, la amathia o ignoranza/stupidità: 
eccessi e difetti riguardano la percezione – in entrambi i casi alte-
rata – dei piaceri e dei dolori.34 Nella spiegazione comparativa del-
le due patologie – che include l’osservazione ‘intellettualistica’ per 
cui le azioni del folle e dell’ignorante non sono volontarie – Timeo 
non considera però il soggetto malato come una semplice giustap-
posizione di corpo fisico mortale da una parte e anima raziona-
le immortale dall’altra, ma al contrario si basa su di un modello 
‘interattivo’ che prevede quattro componenti in rapporto recipro-
co: uno squilibrio somatico degli umori o caldi (cf. 86b5‑7; c3-d5) 
o freddi (87e5‑7) e «i tre luoghi dell’anima» (87a3‑4), ossia le tre 

32  Cf. Cornford 1937, 346‑9; il riferimento è ad Arist. MM 1.1.1182a15‑23, su cui Cat-
tanei 2014, 23‑6.
33  Cf. Arist. EN 1.4.1096b5‑7, su cui Cattanei 2020, 62‑9.
34  Cf. Ti. 86b5‑6.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 39
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

componenti dell’anima, collocate nelle relative parti del corpo: i de-
sideri (epithymiai), che spingono a perseguire il piacere e fuggire il 
dolore in modo squilibrato (cf. 86b7-c1; 87a1‑3); lo thymos ‘irascibi-
le’, la cui malattia è esemplificata da «varie forme di temerarietà e 
viltà» (87a5‑6: dyskolias kai dysthymias); il «ragionamento» (86c3: lo-
gismou), che quando dominano gli umori caldi e si produce la mania 
è qualcosa di cui l’anima può «partecipare solo in misura minima» 
(86c3); viceversa, quando dominano gli umori freddi, questi produ-
cono una «mescolanza» e delle «esalazioni», che «macchiano» l’ani-
ma «con varie forme di dimenticanza e di apprendimento» (87a5‑6: 
lethes hama kai dysmathias).

Si fa così più chiara la fisionomia di chi, affetto da mania o 
amathia, compie un’azione non voluta, che può apparire viziosa, 
biasimevole, non opportuna: non è né semplicemente, né propria-
mente, una mente che fallisce; è un corpo vivente, in una condizio-
ne di squilibrio fisico, che produce movimenti disordinati nelle parti 
inferiori e irrazionali dell’anima (desideri e passioni), riducendo di 
conseguenza all’assoluto minimo le possibilità di esercizio della ra-
zionalità.35 La presenza di un residuo di razionalità nel folle e nell’i-
gnorante li rende destinatari di logoi, «discorsi» (87b1), che specie 
se pubblici possono corromperli (cf. 87a7-b8), ma anche curarli; la 
cura coinvolge senz’altro – come si è visto nel quinto libro delle Leg-
gi – lo thymos, in chi è curato e in chi cura, tramite la gestione del-
la rabbia e la ‘compassione’, però si estende a tutto il microcosmo 
umano «attraverso il nutrimento, le occupazioni, gli insegnamenti» 
(Ti. 87b7‑8): «cure dei corpi e dei processi valutativi (dianoeseon), 
cure attraverso le quali essi vengono ristabiliti» (87c1‑2). È solo sul 
piano di queste attività pubbliche di ‘diseducazione’ dei cittadini o 
all’opposto – come dice Cornford – di remedial training,36 che si può 
stabilire la responsabilità dell’azione (cf. 87a7-b 8): la noluntas, di 
cui sono portatori il folle o l’ignorante, costituisce un caso-limite 
per difetto, una «carenza» massima di intelletto e volontà, eppure 
non si tratta di un vizio, bensì di un’occasione per «sforzarsi, nel-
la misura del possibile, di fuggire il vizio e perseguire il suo oppo-
sto» (87b7‑8), affrontando un «discorso più giusto, che si soffermi 
sui beni più che sui mali» (87c3‑4). 

35  Al di sotto di questo ‘minimo’ si colloca, come si accennava, la condizione di ‘be-
stialità’, che non esclude, essa stessa, il contributo di contesti ambientali sfavorevoli, 
né la possibilità di una ‘correzione’; cf. Cattanei 2014, 29‑34.
36  Cornford 1937, 348.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 40
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

3	 La noluntas dell’oracolo 

Un altro caso-limite di noluntas nei dialoghi di Platone, questa volta 
per eccesso, è rappresentato dalla condizione psicofisica e conosci-
tiva propria di chi esercita l’arte della divinazione, la ‘mantica’: so-
prattutto donne, che in generale sono considerate rispetto al genere 
maschile soggetti dotati di uno thymos particolarmente vivace, tan-
to che anche nel passo delle Leggi citato poco fa si stigmatizza il loro 
modo plateale e inopportuno di arrabbiarsi.37 Ci troveremo ancora di 
fronte a una forma di azione involontaria connessa a ignoranza – di 
nuovo, a ‘carenza di intelletto’ –, della quale sono segno manifesta-
zioni fisiche analoghe a quelle della follia; ma la anoia propria dell’o-
racolo non è, a differenza di quella prima esplorata nel Timeo, una 
condizione di deficit che porta l’essere umano ai margini infimi del-
la sua natura, al confine fra umanità e bestialità: si tratta, per con-
tro, di una condizione ‘eccessiva’ di tangenza dell’umano con il divi-
no, fino all’‘entusiasmo’, la possessione stessa dell’intelletto umano 
da parte di quello divino; e l’oracolo non intende e non vuole quello 
che dice, né le azioni che compie, ma non per questo è colpevole, an-
zi – dicendo la verità – giova a chi lo ascolta. 

Per incontrare questo paradigma di nolontà, bisogna passare, co-
me si accennava sopra, dal Timeo, ancora dalla sua parte dedicata al 
microcosmo umano, al Fedro. Alcune premesse sono tuttavia neces-
sarie. Anche nell’opera di Platone gli oracoli, o almeno certi oracoli, 
appariranno chiaramente come un caso-limite, un record, di tangen-
za con il divino; meno immediata, forse, a noi risulta la natura pa-
radigmatica e non marginale del caso che rappresentano: se infatti 
ancora oggi la malattia mentale è un esempio paradigmatico di ‘inca-
pacità di intendere e di volere’, risulta molto difficile trovare un cor-
rispettivo, nella nostra cultura, dell’‘invasamento’ divinatorio nella 
Grecia del V-IV secolo a.C. Riusciamo a immaginare la Pizia solo nel 
modo beffardo in cui l’ha descritta Friedrich Dürrenmatt all’inizio 
del racconto intitolato La morte della Pizia: 

Stizzita per la scemenza dei suoi stessi oracoli e per l’ingenua cre-
dulità dei Greci.38 

In realtà, in assenza di testi rivelati e di una classe sacerdotale pre-
posta alla loro interpretazione, il complesso di esperienze che posso-
no considerarsi la ‘religione’ dei Greci prevede come principale via 
di comunicazione dal divino all’umano, dall’alto verso il basso, pro-
prio la divinazione, tanto quanto la preghiera e il sacrificio mettono 

37  Cf. infra, nota 48.
38  La traduzione è quella di Colorni del 1988.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 41
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

in comunicazione l’umano con il divino procedendo dal basso verso 
l’alto;39 la ‘mantica’ dunque, all’epoca di Platone, costituisce una del-
le principali modalità in cui ciò che è divino ‘parla’ ai mortali, nella 
vita privata, non meno che in quella pubblica. Non solo: in particola-
re per Platone, all’anima umana dotata di corpo è intrinseca una ca-
pacità ‘divinatoria’, grazie alla quale l’intelligibile, che non di rado i 
dialoghi caratterizzano come ‘divino’, ci è presente, sia pure indistin-
tamente e attraverso segnali da decifrare, ancora prima di recupe-
rarne in pieno il ‘ricordo’, la piena conoscenza intellettuale;40 molto 
significativo è l’uso del verbo manteuesthai nel Simposio – un dialogo 
intriso di religiosità apollinea –, che indica la ‘divinazione’ da parte 
dell’anima del Bello in sé: l’anima umana, nel corpo che abita quag-
giù, ignora il Bello in sé, ma in qualche maniera le è presente e lo pre-
vede prima di vederlo, cioè prima di pervenire, per via anamnestica, 
alla conoscenza intellettuale della Forma intelligibile.41

Non v’è nulla di sciocco, dunque, e soprattutto nulla di legato a 
forme oscure e irrazionalistiche di credulità, nel chiamare in causa 
la divinazione come esempio paradigmatico, in Platone, di una cer-
ta condizione psicofisica propria degli esseri umani, che implica an-
che ‘nolontà’. 

Il Timeo contiene, nella sua sezione ‘medica’ che abbiamo impa-
rato a conoscere, una fisiopsicologia della divinazione (71a3‑72c1), 
inserita all’interno dell’assegnazione delle tre parti dell’anima – ra-
zionale, irascibile e desiderativa – ai tre ‘luoghi’ principali del cor-
po, rispettivamente il capo, il torace sopra al diaframma – che è co-
me la separazione fisica, nella casa, della «sede dei maschi da quella 
delle donne» (70a1) – e la zona «fra il diaframma e il limite indivi-
duato dall’ombelico», la «mangiatoia» e la «bestia selvaggia», di cui 
si parlava prima (cf. 69d6‑71a3, spec. 70e1‑5). Qui, nello spazio psi-
cofisico «il più lontano possibile dalla forma deliberativa dell’anima» 
(70e6‑7), si trova il fegato che è l’organo preposto alla divinazione: la 
sua conformazione densa, lucida, dolce e amara, è stata «congegna-
ta» da un dio «valutando» (71a7: epibouleusas), da un lato, che la par-
te massimamente irrazionale dell’anima non è in grado di compren-
dere alcun logos, né di prendersi cura di ragionamenti di cui abbia 
sentore (cf. 71a3‑5), e dall’altro lato che la «capacità dei ragionamen-
ti muovendosi dall’intelletto fino ad esso» (71b3‑4: tôn dianoema-
ton he ek toû noû pheromene dynamis) agisca su di esso, attraverso 

39  Cf. Bremmer 1996, 243‑9, insieme a Cattanei 2005, 692‑3.
40  Cf. per es. Plat. Phd. 72e3‑76b1; 79e7-b7.
41  Cf. Plat. Smp. 192c2-e9, spec. 192c7-d 2, dove Aristofane – che sta presentando il 
suo discorso su eros – collega l’indistinzione del volere al ‘divinare’ dell’anima e al suo 
conseguente ‘parlare per enigmi’; cf. anche Cattanei 2005, 692‑4; 702‑7. Sulla religio-
sità apollinea in Platone cf. Schäfer 1996.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 42
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

immagini che suscitino amarezza oppure dolcezza; se nel fegato si 
produce dolcezza, grazie a «un’ispirazione di pacatezza provenien-
te dall’intelligenza» (71c4), esso raggiunge una condizione di «equi-
librio» e «assenza di costrizione» (cf. 71d1‑3), che nel sonno e nel-
la veglia permette all’anima non partecipe «di ragione e saggezza» 
(71d4: logou kai phroneseos)42 di divinare, riuscendo così a ottenere 
un ‘contatto’ con la verità:

Coloro che ci hanno composto, avendo ben radicato nella memo-
ria l’ordine impartito dal padre – quando ordinò loro di produrre 
il genere mortale in modo che fosse il migliore possibile –, e cor-
reggendo di conseguenza anche la forma insipiente che è in noi, 
posero la capacità divinatoria in essa, affinché potesse venire a 
contatto in qualche modo con la verità.43

A questo punto, Timeo stesso mette in analogia la divinazione be-
nefica – che avviene per ispirazione divina ed è vera –, la malattia 
mentale, e il sonno, in quanto forme di sospensione delle capacità 
intellettive: 

C’è un segnale efficace del fatto che un dio ha conferito alla dis-
sennatezza umana il beneficio della divinazione: nessuno che sia 
in possesso delle proprie capacità intellettive coglie infatti una 
divinazione ispirata e vera, ma ciò accade o nel sonno, quando la 
capacità dell’intelligenza è costretta in disparte, o a causa di una 
malattia, o quando essa viene soppiantata a causa di una qualche 
ispirazione divina (dia tina enthysiasmon).44

E dal prosieguo del suo argomento – che è una sorta di riprova e con-
trario delle righe appena lette, basata sul comportamento di ‘chi ha 
senno’ (71e6: emphronos) – emerge come la sospensione dell’intelli-
genza o ‘mania’ (72a3) della quale Timeo sta parlando non consista 
solo in una generale mancanza di comprensione, dovuta a impossi-
bilità di ricordare, ma includa il discernimento del bene e del male 
nel tempo, di fronte a ciò che il soggetto umano percepisce e ascol-
ta, ai fini della prassi:

42  Qui preferisco tradurre diversamente da Petrucci (Ferrari, Petrucci 2022, 161), 
che propone di rendere logos e phronesis con «ragionamento e intelligenza», insisten-
do sul deficit intellettivo dell’anima desiderativa; mi pare opportuno sottolineare che 
il suo deficit – come si esplicita meglio più avanti – in questo contesto è inteso sia come 
incapacità intellettuale di conoscere – in primo luogo sé stessi –, sia come incapacità di 
«fare le cose che sono proprie a ciascuno» (cf. Ti. 72a5‑6, spec. 6: to prattein kai gnonai) 
43  Ti. 71d 5-e2.
44  Ti. 71e2‑6.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 43
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Non è invece possibile per chi eserciti l’intelligenza comprendere, 
ricordandosene, le cose che vengono dette, nel sonno o da svegli, 
a causa della divinazione e della natura divinamente ispirata, o di-
scernere con il ragionamento, per tutte le apparenze che si siano of-
ferte alla sua vista, in modo e per chi esse significhino un male o 
un bene, futuro, passato o presente: non è infatti un’opera possibi-
le per chi si trovi in condizioni di mania, fintanto che vi rimanga, il 
giudicare da sé ciò che viene fatto apparire e risuonare, ma si affer-
ma, correttamente e fin dall’antichità, che è proprio solo di chi ha 
una sana intelligenza il fare le cose che sono proprie a ciascuno e 
conoscere sé stesso (to prattein kai gnonai ta te hautoû kai heauton).45 

La ‘capacità di intendere e di volere’ risulta dunque sospesa, secon-
do Timeo, in ogni forma di ‘mania’, sia essa di origine divina, quel-
la divinatoria, sia essa di origine patologica, umana; eppure, come il 
folle in virtù di questa sospensione non cadeva nel male morale, ma 
anzi apriva uno spazio privato e sociale alla ‘cura’, così il veggente 
è un inconsapevole canale di contatto per gli esseri umani con la ve-
rità, rappresentando in questo il livello primordiale della possibilità 
per l’anima dotata di un corpo di recuperare la piena consapevolez-
za di se stessa e delle cose.

La ‘mania’ in effetti – e veniamo finalmente al Fedro – non è una 
condizione negativa. C’è un passo del dialogo in cui Socrate si impe-
gna a dimostrare che si tratta di uno stato opposto a quello di padro-
nanza di se stessi, e proprio anche di chi è innamorato, ma ‘benefico’, 
nella vita privata e pubblica; e significativamente prende come esem-
pio iniziale, su cui riflettere, la ‘mania’ di alcune indovine:

Quando si trovavano in stato di mania, la profetessa di Delfi e le 
sacerdotesse di Dodona procurarono alla Grecia molti e bei be-
nefici sia in privato che in pubblico, mentre, quando si trovava-
no in stato di senno, ne procurarono pochi o nessuno. E se dices-
simo, poi, della Sibilla e degli altri che, avvalendosi della mantica 
di ispirazione divina, predicendo molte cose a molti, li indirizza-
rono sulla giusta via per il futuro, ci dilungheremmo nel dire co-
se che sono note a tutti.46 

La Pizia e la Sibilla, che sono oracoli di Apollo, le sacerdotesse di Zeus 
a Dodona, ad avviso di Socrate mostrano da sempre una notevole ca-
pacità di procurare ‘molti e bei benefici alla Grecia’, attraverso un’ef-
ficace previsione del futuro, che indirizza al meglio le azioni di chi 

45  Ti. 71e6‑72a6.
46  Plat. Phaedr. 244a8-b5. Qui e in seguito si fa riferimento alla traduzione di Rea-
le 1998. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 44
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

le interroga; e però questa capacità non si realizza quando si trovano 
«in stato di senno» (244b2: sophronousai), ma dipende da uno stato 
di mania che proviene da una «ispirazione divina» (244b4: mantike 
entheo) o – come si dice altrove, per esempio nello Ione (534c1), qua-
si con una formula tecnica, – per una theia moira, una ‘disposizione’, 
o anche un ‘destino’, che hanno origine, natura e finalità divine, non 
umane. Lo Ione precisa qualcosa che nel Fedro Socrate non spiega, 
forte del fatto che le sue affermazioni a proposito degli oracoli – come 
abbiamo letto – sono ‘cose note a tutti’: perché e in che modo l’origi-
ne divina dell’ispirazione degli oracoli la rende benefica? Nello Ione 
(533d-536 b) l’ispirazione poetica è spiegata grazie alla sua affinità 
con quella dei manteis theoi, gli ‘indovini divini’ (534d1), dei quali si 
rileva la caratteristica di dire la verità: le indovine che praticano la 
mantica di ispirazione divina sono dunque benefiche per nessun’al-
tra ragione, se non perché dicono la verità (Ione 534b3).47 E lo Ione 
specifica anche il modo in cui dicono la verità: la divinità – Apollo o 
Zeus per esempio – sottrae loro il nous, l’intelletto; perciò cadono in 
uno stato di possessione entusiastica, caratterizzato da assenza di 
senno, fortissima commozione, con tutte le sue manifestazioni fisi-
che, dalle lacrime ai brividi di paura (534e).48 Le indovine ispirate di-
cono la verità, perché nel corso del vaticinio la divinità sottrae loro 
l’intelletto. Questa perdita temporanea della ‘capacità di intendere 
e di volere’ a opera della divinità, da un lato le rende folli, ma dall’al-
tro lato le rende particolarmente benefiche, poiché permette alla di-
vinità di parlare direttamente agli esseri umani:

Noi, ascoltandole, possiamo comprendere che non sono esse che 
dicono cose tanto mirabili, dal momento che il loro intelletto non 
è in loro, ma che è il dio stesso che le dice, e parla a noi attraver-
so di loro.49

Il Socrate del Fedro – nel passo immediatamente successivo a quel-
lo citato poco fa (244b6-d5) – fornisce una riprova per così dire 

47  Sulla relazione fra divinazione e verità, cf. Cattanei 2005, 695‑9, dove si rileva che 
la verità dei vaticini ispirati non è qualcosa di semplicemente ‘creduto’ o basato sull’au-
torevolezza dell’oracolo, ma è provata dalla sua resistenza alla confutazione, come in-
dica bene il Socrate dell’Apologia 21b6‑23a7.
48  Probabilmente proprio per via dello stato di fortissima commozione che caratte-
rizzava i loro vaticinare, i manteis presso gli oracoli sono donne: come si accennava 
prima (cf. supra, nota 39), e anche come lo stesso Socrate riconosce sia nell’Apologia 
(35a), sia nel Fedone (117d-e), la commozione e le lacrime sono ritenute cosa ‘da don-
ne’, che dimostrerebbero, rispetto ai maschi, una maggiore inclinazione a commuover-
si, fino a perdere la padronanza di se stesse; «è probabile» – osserva Bremmer (1996, 
247‑8) – «che nelle società greche, profondamente maschiliste, l’estasi fosse conside-
rata meno conveniente per un uomo che per una donna». 
49  Plat. Ion 534d2‑3, nella traduzione di Reale 2001b.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 45
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

‘linguistica’ della positività della condizione di mania divina e del-
la sua superiorità rispetto alla condizione di assennatezza; e lo fa 
richiamandosi alla testimonianza di quegli «antichi», che sono de-
scritti nel Cratilo (412c-d) come i coniatori delle parole, delle parole 
che poi, con l’andare del tempo, hanno subito modifiche spesso mo-
tivate da pure questioni di sonorità, quali l’inserimento di consonan-
ti o l’allungamento di vocali. Secondo Socrate, gli antichi chiamaro-
no «manica» la mantica, per sottolineare che non è una cosa brutta 
e vergognosa «la più bella tecnica (techne) con la quale si prevede 
il futuro» (Phaedr. 244c1), ma, «allorché sorga per ispirazione divi-
na» (244c3: theia moira) si rivela anzi una cosa bella; i contempora-
nei invece, ignari della bellezza, hanno inserito la ‘t’, e l’hanno chia-
mata «mantica», perdendo così l’originario riferimento alla mania 
e all’ispirazione divina (cf. 244c2‑5). Analogamente, gli antichi han-
no chiamato ‘oionoistica’ (oionoistiké con la seconda ‘o’ breve, cioè 
una omicron) la ricerca del futuro compiuta in stato di senno, grazie 
all’interpretazione del volo degli uccelli o di altri segni provenien-
ti dagli dei, e così avrebbero suggerito che si tratta di una ricerca 
che, procedendo a partire dalla dianoia, dal ragionamento, procura 
«intelligenza e fondata conoscenza» (244c7‑8: noun kai istorian) al-
la ‘oiesi’, ossia all’opinione umana; invece i contemporanei, ignari 
di questo fatto, la chiamano ‘oionistica’, allungando la seconda omi-
cron in omega, per «renderla solenne» (244d1), pomposa, e dimo-
strano così di avere perduto l’originario riferimento alla sua digni-
tà conoscitiva. In ogni caso, la perfezione e la dignità dell’oionistica 
è inferiore a quella della mantica, non solo per il nome, ma anche 
per l’azione che svolge, e allo stesso modo – conclude Socrate – «co-
me attestavano gli antichi la mania che proviene da un dio è miglio-
re» – è qualcosa di più bello – «della sophrosyne che proviene dagli 
uomini» – della loro ‘sanità di mente’, che è assennatezza, padronan-
za di se stessi, temperanza (244d4‑5). 

Questo argomento – per noi lettori di oggi quasi stucchevole – ci 
provoca ad accantonare ogni pregiudizio negativo nei confronti della 
condizione di ‘mania ispirata’, di cui si difende la superiorità rispet-
to a ogni forma di conoscenza umana: l’opinione, il ragionare artico-
lato (dianoia), la stessa intelligenza (nous), e in particolare la tecni-
ca (techne); la mantica di origine divina è chiaramente considerata 
di valore maggiore rispetto alle tecniche divinatorie, per esempio 
all’interpretazione del volo degli uccelli o anche la ‘lettura’ del fega-
to e delle viscere degli animali sacrificati. In molti passi dei dialo-
ghi di Platone, si parla in effetti della mantica come una tecnica, di 
cui il mantis è esperto, come per esempio il medico è esperto di me-
dicina.50 Praticata da maschi, la tecnica divinatoria è priva di tutto 

50  Cf. Cattanei 2005, 699‑702. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 46
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

ciò che comporta l’ispirazione divina: lo stato di forte commozione 
‘da donne’, ma anche la garanzia di verità e di beneficio, che provie-
ne dall’intervento diretto della divinità sull’oracolo. Non sempre, e 
non più al tempo di Socrate, è affidabile e giovevole.51 In passato – si 
evince ancora dallo Ione (531b-c; 538e) – ci sono stati buoni indovini, 
quale fu il Teoclimeno dell’Odissea, che predisse ai Proci la loro fine, 
mentre per Socrate la mantica su base tecnica è bene rappresenta-
ta dal «sacerdote indovino» Eutifrone, al quale Socrate si rivolge nel 
dialogo omonimo, per sapere come andrà a finire l’accusa che gli ha 
mosso Meleto e ottiene la sicura risposta che «non ne sarà nulla» (Eu-
tiphr. 3e2‑3). Ma soprattutto, nell’esercizio della tecnica divinatoria 
si insinuano il vizio, l’errore e il degrado morale, da cui abbiamo vi-
sto essere per sua natura immune la ‘mania’. Nel secondo libro della 
Repubblica, Adimanto accusa gli indovini che bussano alle porte dei 
ricchi e, a scopo di lucro, li convincono di avere il potere di rimette-
re, da parte degli dèi, le ingiustizie commesse, oltre che il potere di 
«sistemare i nemici, giusti o ingiusti poco importa, con una piccola 
spesa, […] con certe fatture e certi legami magici, piegando gli dèi 
alla loro volontà» (364c2‑5). Lo scopo del guadagno, certo, svilisce 
la pratica della tecnica divinatoria, e tuttavia più grave è l’impostura 
di chi fa credere di poter piegare ad arte la volontà divina, inducen-
dola oltretutto a giustificare l’ingiustizia umana: se si pensa a quan-
to il Timeo sottolinei il necessario orientamento al bene del volere 
divino, questo si rivela davvero il grado massimo di ‘bruttezza’ che 
si oppone alla ‘bellezza’ – su cui tanto insiste il Fedro – della manti-
ca ispirata. Secondo la ‘brutta’ accezione di mantica, dare a qualcu-
no dell’‘indovino’ può dunque celare un atto di riprovazione – come 
forse capita in alcune battute di Socrate nei confronti di Alcibiade 
nell’Alcibiade I: «Sei proprio un indovino» (115a1) – dice Socrate ad 
Alcibiade, che si è appena dichiarato sicuro che non sarà danneggia-
to dalla necessità di rispondere a Socrate, quando invece sarà presto 
costretto a riconoscere di trovarsi in una situazione «estremamente 
vergognosa» (127d) di «massima ignoranza» (118b), connessa a dis-
solutezza morale: quella di chi «intorno al giusto, al bello e al bene» 
non sa nulla, eppure crede di sapere. Così si conclude – come si ricor-
dava sopra – il bizzarro passo del Fedro sui nomi della divinazione: 

La mania che proviene da un dio è migliore della sanità di mente 
(sophrosyne) che proviene dagli uomini.52

51  A quanto pare anche da altre fonti e ricostruzioni (es. da Senofonte), all’epoca di 
Platone, la mantica su base tecnica versa in una grave condizione di crisi di affidabili-
tà e di evidente degrado morale di chi la pratica; cf. Cattanei 2005, 701‑2.
52  Plat. Phaedr. 244d4‑5.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone



Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Lexis Supplementi | Supplements 17 47
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

L’umana sophrosyne, una ‘sanità di mente’ che implica piena capa-
cità di intendere, di volere e anche di guardare al futuro in base a 
questa capacità – quella di Teoclimeno nell’Odiseea o del ‘canto del 
cigno’ di Socrate nel Fedone (84c1‑85d10) – si incontra e si scontra 
fra i mortali con manifestazioni opposte della stessa capacità, quel-
la grottesca di Eutifrone, quella truffaldina e blasfema degli indo-
vini corrotti, quella ‘vergognosa’ della seducente intelligenza di Al-
cibiade volta al male, per sé e per gli altri, agli antipodi rispetto al 
giusto, al bello, al bene. Meglio, dunque, la ‘mania’ ispirata della Pi-
zia, della Sibilla, delle sacerdotesse di Zeus a Dodona: una condizio-
ne estrema in cui, a costo di comportamenti eccessivi e socialmente 
sconvenienti, non si sa e non si vuole più; ignoranza e nolontà uma-
ne, nel momento in cui le loro anime si riempiono di intelligenza e 
verità, di volontà e giustizia, bellezza e bene, che in quanto ‘divine’ 
sono immortali e benefiche. 

Bibliografia

Benini, A. (2018). La mente fragile. L’enigma dell’Alzheimer. Milano: Raffello Cortina.
Benini, A. (2022). Neurobiologia della volontà. Roma: Carocci.
Betegh, G. (2021). «Plato on Illness in the Paedo, the Republic, and the Timaeus». Jor-

genson, C.-Karfik, F.-Špinka, S. (eds), Plato’s “Timaeus”. Proceedings of the Tenth 
Symposium Platonicum Pragense. Leiden; Boston: Brill, 228‑58.
https://doi.org/10.1163/9789004437081

Bremmer, J. (1996). «Modi di comunicazione con il divino: la preghiera, la divinazione e 
il sacrificio». Settis, S. (a cura di), I Greci. Vol. 1, Noi e i greci. Torino: Einaudi, 239‑83.

Broadie, S. (2012). Nature and Divinity in Plato’s “Timaeus”. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Cattanei, E. (2005). «La mantica in Platone. Tre quadri introduttivi». Humanitas, 60(4), 
692‑707.

Cattanei, E. (2008). «Aristotele e i calcoli dell’uomo saggio». Migliori, M.; Fermani, A. 
(a cura di), Platone e Aristotele. Dialettica e Logica. Brescia: Morcelliana, 61‑86.

Cattanei, E. (2014). «‘Al di sotto di emozioni e virtù’? La ‘bestialità’ in Platone e in Ari-
stotele». Langella S.; Vaccarezza M.S. (a cura di), Emozioni e virtù. Percorsi e pro­
spettive di un tema classico. Napoli; Salerno: Orthotes, 23‑44.

Cattanei, E. (2020). «Metafisica ed Etica in Aristotele. Una questione di taxis». Giorna­
le di Metafisica, 42, 55‑69.

Cattanei, E. (2021). «Cesare, Pompeo, l’elefante e la fortuna. Il volere umano tra natu-
ra, società e colpi della sorte nei libri 7‑8 della Storia Naturale di Plinio il Vecchio». 
Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di), Paradeigmata Voluntatis. All’origine della conce­
zione moderna di volontà. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 169‑82.
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑583-4/009

Dürrenmatt, F. (1988). La morte della Pizia. Trad. di R. Colorni. Milano: Adelphi.
Cornford, F.M. (1937). Plato’s Cosmology. The “Timaeus” of Plato Translated with a Run­

ning Commentary. London: Kegan Paul.
https://doi.org/10.4324/9781315822938

Ferrari, F. (1999). «La matematizzazione della fisica: Galileo e Heisenberg epigoni di 
Platone?». Quaderni di Storia della Fisica, 4, 39‑59.

https://doi.org/10.1163/9789004437081
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/009
https://doi.org/10.4324/9781315822938


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 48
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 29-48

Ferrari, F.; Petrucci, F. (a cura di) (2022). Platone, Timeo. Milano: Mondadori; Fonda-
zione Lorenzo Valla.

Ferrari, F.; Poli, S. (a cura di) (2005). Platone, Le Leggi. Milano: Rizzoli.
Lautner, P. (2011). «Plato’s account of the Diseases of the Soul in Timaeus 86B1‑87B9». 

Apeiron, 44, 22‑39.
https://doi.org/10.1515/apeiron.2011.004

Neschke-Hentschke (éd.) (2000). Le “Timée” de Platon. Contributions à l’histoire de sa 
réception. Louvain; Paris: Peeters.

Reale, G. (a cura di) (1998). Platone, Fedro. Milano: Mondadori; Fondazione Loren-
zo Valla.

Reale, G. (a cura di) (20 00a). Platone, Timeo. Milano: Bompiani.
Reale, G. (a cura di) (2000b). Aristotele, La Metafisica. Milano: Bompiani.
Reale, G. (a cura di) (2000c). Platone, Tutti gli Scritti. Milano: Bompiani.
Reale, G. (a cura di) (2001a). Platone, Simposio. Milano: Mondadori; Fondazione Lo-

renzo Valla.
Reale, G. (a cura di) (2001b). Platone, Ione. Milano: Bompiani.
Sassi, M.M. (2013). «Mental Illness, Moral Error, and Responsibility in Late Plato». Har-

ris, W.V. (ed.), Mental Disorders in the Classical World. Leiden; Boston: Brill, 413‑26.
Schefer, C. (1996). Platon und Apollon. Sankt Augustin: Academia Verlag. 

https://doi.org/10.1163/9789004249875
Sedley, D. (2019). «The Timaeus as Vehicle for Platonic Doctrines». Oxford Studies in 

Ancient Philosophy, 56, 45‑71.
https://doi.org/10.1093/oso/9780198851059.003.0002

Szlezák, T.A. (1996). «Psyche-Polis-Kosmos. Bemerkungen zur Einheit des Platoni-
schen Denkens». Rudolph, E. (Hrsg.), Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politi­
sche Philosophie bei Platon. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 26‑42.

Vegetti, M. (1996). L’etica degli Antichi. Roma-Bari: Laterza.

Elisabetta Cattanei
Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

https://doi.org/10.1515/apeiron.2011.004
https://doi.org/10.1163/9789004249875
https://doi.org/10.1093/oso/9780198851059.003.0002


Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 49
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Verde  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/003

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Arcesilao e la teoria stoica 
dell’azione
Francesco Verde
Sapienza Università di Roma, Italia

Abstract  This article delves into the ancient philosophical dispute between Arcesilaus, 
the head of the Platonic Academy in 268‑266 BC, and the Stoic theory of action. Plutarch’s 
Adversus Colotem serves as the primary source for this debate. Colotes of Lampsacus, an 
Epicurean philosopher, claimed that Arcesilaus’ epistemological scepticism rendered life 
and action impossible. Plutarch, on the other hand, defends Arcesilaus and argues that 
the sceptical phase of the Academy (from Arcesilaus to Philo of Larissa) did not disrupt 
the history of the Platonic school. Plutarch explains that, although Arcesilaus criticized 
the Stoic theory of action according to Zeno of Citium and believed that assent was use-
less, he still believed that action based on representations and impulse was possible. In 
response to Arcesilaus, the Stoic Chrysippus of Soli later identified impulse and assent.

Keywords  Arcesilaus. Stoicism. Plutarch. Action. Epistemology.

 In questo articolo tenterò di riscostruire i termini essenziali della 
polemica che intercorse tra Arcesilao di Pitane, scolarca dell’Acade-
mia platonica intorno al 268‑6 a.C.,1 e gli Stoici (in particolare Ze-
none di Cizio) sulla possibilità e sui caratteri dell’azione. È manife-
sto che Arcesilao non scrisse nulla ma la sua posizione sulla teoria 
dell’azione doveva essere piuttosto nota e, per così dire, riconoscibile 
perché venne attaccata da Colote di Lampsaco, filosofo epicureo al-
lievo diretto di Epicuro, nella sua opera polemica intitolata Sul fatto 
che non si possa affatto vivere secondo le dottrine degli altri filosofi 

Vorrei ringraziare Stefano Maso per la sua attenta rilettura del presente articolo.

1  Per questa datazione cf. Ioppolo 2018, 36.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 50
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

(Περὶ τοῦ ὅτι κατὰ τὰ τῶν ἄλλων φιλοσόφων δόγματα οὐδὲ ζῆν ἐστιν), 
uno scritto al quale Plutarco reagisce secoli dopo, appunto, con il suo 
Adversus Colotem. Anche a Plutarco, del resto, la posizione di Arce-
silao doveva essere ben nota (quasi sicuramente tramite fonti inter-
medie di matrice academica), se ne difende la piena legittimità con-
tro gli attacchi colotei. 

La ricostruzione di questa vicenda, a torto frequentemente trascu-
rata dalla critica, è, a mio avviso, un tassello molto importante per 
una corretta ricostruzione storica della teoria dell’azione nel pensie-
ro antico anche dalla prospettiva più genuinamente teorica: la pos-
sibilità dell’agire teorizzata da Arcesilao rappresenta una delle po-
che dottrine filosofiche elaborate nell’Antichità per cui il livello della 
conoscenza e quello della verità non necessariamente sono al fon-
damento dell’azione. Secondo gli Stoici, invece, e in particolare con 
Crisippo, non si dà azione davvero responsabile se si elimina il piano 
della verità che, evidentemente, non è affatto preclusa al saggio stoi-
co, il quale è l’unico a saper agire in modo pienamente consapevole. 

Si è già osservato come l’Adversus Colotem di Plutarco offra una 
delle testimonianze più ampie e chiare sulla polemica tra Arcesilao 
e gli Stoici; prima di esaminare i luoghi precisi, però, occorre una 
breve premessa. Lo scritto di Colote sopra menzionato, davvero sfor-
tunatamente, non ci è giunto ma i suoi contenuti sono ricostruibili, 
con tutta l’estrema cautela del caso, essendo Plutarco fonte ostile al 
filosofo epicureo, esclusivamente grazie all’opera plutarchea. Colo-
te prendeva in rassegna alcuni filosofi del passato (come, per esem-
pio, Democrito, Empedocle, Parmenide, Socrate, Stilpone e Platone) 
e altri suoi contemporanei come i Cirenaici e Arcesilao. Tutte queste 
filosofie venivano confutate da Colote perché accusate di rendere la 
vita impossibile; l’unica filosofia, invece, che garantiva la possibilità 
di una vita concretamente piena e felice era quella epicurea. Di con-
seguenza, la sola prospettiva dalla quale Colote attacca le dottrine 
avversarie è quella epicurea; generalmente, poi, quando Plutarco po-
lemizza con Colote, accusandolo di ignoranza e difendendo la coeren-
za dei pensatori biasimati dall’Epicureo, rivolge contro l’Epicureismo 
le medesime accuse che Colote sollevava contro i filosofi attaccati 
nel suo scritto. Questa premessa è necessaria perché è bene tenere 
a mente che né Colote né Plutarco sono fonti, per così dire, neutre 
per la ricostruzione delle filosofie affrontate. Malgrado ciò, la criti-
ca recente ha mostrato in modo convincente come la testimonian-
za plutarchea su Arcesilao sia essenzialmente affidabile:2 anche su 
questo, però, occorre una precisazione inerente al fatto che Plutarco 

2  Sulla testimonianza plutarchea dell’Adversus Colotem su Arcesilao è doveroso il 
rinvio a Corti 2014, 199‑267. Si veda anche la più breve trattazione offerta da Kecha-
gia 2011, 305‑11.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 51
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

ha naturalmente tutto l’interesse a difendere la coerenza della posi-
zione di Arcesilao tanto contro gli Epicurei quanto contro gli Stoici. 
Plutarco, come è assai noto, ha una visione, per intenderci, del tutto 
opposta a quella di Antioco di Ascalona circa la storia dell’Academia 
platonica: mentre Antioco ritiene che la cosiddetta svolta ‘scettica’3 
della scuola platonica a partire da Arcesilao sia un vero e proprio 
‘tradimento’ della auctoritas filosofica di Platone, Plutarco crede fer-
mamente nell’unità della storia dell’Academia.4 Per questa ragione, 
l’Academia ‘scettica’ (da Arcesilao a Filone) non solo non rappresen-
ta un tradimento teorico di Platone, ma è, anzi, parte integrante e 
costitutiva della storia del Platonismo. 

Prima di trattare della posizione di Arcesilao, occorre anzitutto 
descrivere per sommi capi i fondamenti della dottrina stoica dell’a-
zione. Per far questo si può prendere in considerazione un testo di 
Stobeo che presenta chiaramente i dati essenziali della teoria stoi-
ca dell’azione:5

A loro giudizio, quello che muove l’impulso altro non è che una 
rappresentazione impulsiva e diretta del dovere, mentre l’impul-
so è un moto dell’anima verso un obiettivo specifico. Quanto al ge-
nere, si può distinguere l’impulso che si verifica negli esseri ra-
zionali dall’impulso che si verifica negli animali privi di ragione: 
questi, invero non hanno una denominazione particolare. Il desi-
derio, pur non essendo l’impulso razionale, ne è comunque una for-
ma specifica. Qualcuno potrebbe ben definire l’impulso razionale 
come un moto dell’intelligenza in vista di una azione pratica. Op-
posta all’impulso è la repulsa, che è un moto dell’intelligenza che 
distoglie da una certa azione pratica. Anche lo slancio è un moto 
dell’intelligenza verso un evento futuro. Dunque, a questo punto, 
noi abbiamo quattro accezioni dell’impulso e due della repulsa. 
Come quinta accezione dell’impulso si può aggiungere la facoltà 
stessa dell’impulso da cui trae origine un tale atto, e a cui pure 
spetta il nome di impulso.6

Dal passo di Stobeo si apprende che l’impulso (horme) è il termine 
principale dell’azione secondo gli Stoici; la horme, tuttavia, non è in 
grado di ‘attivarsi’ da sé ma necessita di una particolare tipologia di 

3  Sul presunto ‘scetticismo’ di Arcesilao mi permetto di rinviare alle considerazioni 
che svolgo in Verde 2024a e 2024b.
4  Cf. per un primo e recente orientamento sul platonismo di Plutarco (in particola-
re sul suo intrinseco carattere zetetico nei riguardi della verità), Roskam 2021, 18‑39.
5  Sulla teoria storica dell’azione la letteratura secondaria è così ricca da non essere 
agevolmente dominabile. Mi limito, dunque, a rinviare alla monografia di Inwood 1985 
e agli studi raccolti in Goulet-Cazé 2011.
6  Stob. ecl. 2.86.17 = SVF III 169 (trad. Radice).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 52
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

rappresentazioni, le phantasiai hormetikai. Non l’impulso, quindi, ma 
le rappresentazioni impulsive sono il fondamento esclusivo dell’azio-
ne: queste, infatti, sono capaci di attivare l’impulso che Stobeo defi-
nisce come phora psyches, movimento dell’anima direzionato verso 
uno specifico obiettivo (epi ti kata to genos). Anche gli esseri privi di 
ragione sono dotati di horme, senza la quale essi non potrebbero muo-
versi. Gli esseri razionali come l’uomo, però, stando a Stobeo, possie-
dono una logike horme, un impulso in grado di indurre l’azione pra-
tica verso un determinato scopo; nel caso della logike horme, non si 
tratta di un mero movimento dell’anima ma di una phora dianoias, un 
movimento dell’intelletto/intelligenza che, in quanto tale, non può che 
essere orientato a un’azione avente uno specifico obiettivo. Il passo 
di Stobeo è di particolare interesse per gli scopi del presente contri-
buto perché mostra lucidamente come, per gli Stoici, l’azione pratica 
abbia una genesi genuinamente razionale proprio perché fondata su 
una logike horme. Questo è un punto essenziale per cogliere il sen-
so della polemica di Arcesilao, come si vedrà a breve. In Stobeo, tut-
tavia, manca un elemento decisivo per comprendere la teoria stoica 
dell’azione nella sua interezza: l’assenso (sygkatathesis). Se Stobeo 
menziona solo i primi due momenti della dottrina stoica dell’azione, 
Plutarco, nella sua polemica contro Colote, ne elenca, non a caso, tre, 
rappresentazione, impulso, assenso:

Ma problemi come l’impulso e l’assenso, io credo, sono per Colote 
come un concerto di lira per un asino! La questione, comunque, 
per quelli che seguono e ascoltano, è la seguente: dei tre movi-
menti dell’anima – rappresentazione, impulso e assenso –, il pri-
mo non si può eliminare neppure a volerlo, ma è inevitabile che, 
quando entriamo in contatto con le cose, restiamo “impressi” e 
subiamo affezioni da esse; il movimento dell’impulso, poi, risve-
gliato da quello della rappresentazione, spinge praticamente il 
soggetto verso azioni appropriate: come se nell’egemonico ci fos-
se una bilancia che s’inclina. Ebbene, quelli che sospendono il 
giudizio su tutto non aboliscono neppure tale secondo movimen-
to, ma si servono dell’impulso, che conduce naturalmente ver-
so ciò che sembra appropriato. Qual è, allora, l’unico movimento 
che rifuggono? L’unico in cui si ingenerano naturalmente l’erro-
re e l’inganno: l’opinare e il precipitare l’assenso, che è un cede-
re, dovuto a debolezza e per nulla utile, a ciò che appare. L’azio-
ne, infatti, necessita di due requisiti: della rappresentazione di 
ciò che è appropriato e dell’impulso direzionato verso ciò che è 
apparso appropriato – nessuno dei quali confligge con la sospen-
sione del giudizio. Tale “discorso”, infatti, si distanzia dall’opinio-
ne, non dall’impulso, non dalla rappresentazione. Qualora, dun-
que, si manifesti ciò che è appropriato, non c’è nessun bisogno 
dell’opinione per iniziare e continuare a muoversi verso di esso, 

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 53
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

ma l’impulso, che è un movimento iniziato e continuato dall’ani-
ma, si innesca immediatamente.7

Stando al resoconto plutarcheo, Colote avrebbe, dunque, attaccato 
Arcesilao accusandolo di apraxia:8 in sostanza, la filosofia di Arce-
silao non permetterebbe l’azione e, di conseguenza, la vita, il che è 
perfettamente coerente con i contenuti e gli obiettivi dell’opera co-
lotea. Plutarco, da filosofo platonico che, come appena osservato, re-
puta unitaria e continua (ovvero non interrotta dalla ‘svolta scetti-
ca’) la storia della scuola di Platone, difende Arcesilao esattamente 
da questa accusa che gli veniva mossa da Colote e, come è noto, in 
primo luogo dagli Stoici.9 Non può non colpire, o forse perfino stupi-
re, il fatto che il linguaggio usato da Plutarco per difendere Arcesilao 
sia tipicamente stoico. Questo, a mio avviso, non significa necessaria-
mente che Arcesilao usasse il vocabolario stoico esclusivamente per 
motivi dialettici. Certamente Arcesilao criticava gli Stoici sulla que-
stione dell’azione usando il loro stesso vocabolario tecnico ma verosi-
milmente lo utilizzava, da un lato, come è stato acutamente rilevato,10 
per mostrare che l’azione è concretamente possibile senza concede-
re l’assenso anche nel quadro dei presupposti dottrinari delle filoso-
fie avversarie, dall’altro, per giustificare la possibilità dell’azione in 
propria persona, senza per questo scadere in un dogmatismo di tipo 
epistemologico. Se ciò è plausibile, l’appropriazione della terminolo-
gia stoica non serve ad Arcesilao solo a criticare gli Stoici nell’ambi-
to pratico, ma anche a legittimare in qualche misura una teoria aca-
demica dell’azione tale che non impedisca la vita stessa.11

Plutarco descrive in maniera fedele la posizione stoica; tre sono i 
movimenti (kinemata) dell’animo: la rappresentazione (phantastikon), 
l’impulso (hormetikon) e l’assenso (sygkatathetikon). Si noti che que-
sti tre elementi sono considerati come pertinenti all’anima; ciò evi-
dentemente vale anche per la rappresentazione/phantasia che, come 
tale, possiede, per così dire, un versante necessariamente esterno, 
legato direttamente all’oggetto esterno, e un versante interno, os-
sia l’elaborazione del mero dato percettivo da parte dell’egemoni-
co.12 Plutarco è molto esplicito nel sostenere che il livello delle phan-
tasiai è assolutamente necessario per le azioni e non può in nessun 

7  Plu. Adv. Col. 1122B-D (trad. Delle Donne).
8  Sull’argomento della apraxia, in particolare negli Academici libri di Cicerone, è uti-
le lo studio di Obdrzalek 2012. 
9  Sulla polemica tra Arcesilao e gli Epicurei, evidente proprio grazie all’Adversus 
Colotem plutarcheo, cf. Corti 2013.
10  Cf. Corti 2014, 266.
11  Cf. Ioppolo 1986, 140‑6. Si veda anche Vezzoli 2016, 135‑47.
12  Cf. infra, nota 26.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 54
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

caso essere eliminato (e, difatti, anche Arcesilao non lo fa). Gli ogget-
ti esterni, infatti, fanno sì che si sia da loro ‘segnati’/’impressionati’ 
(typousthai) e si subiscano affezioni (paschein).13 Benché Plutarco non 
lo affermi apertamente, si tratta più specificamente della phantasia 
hormetike menzionata da Stobeo, dunque di quel particolare tipo di 
phantasia capace di attivare l’impulso e di orientare il soggetto, al-
la lettera, verso ciò che si presenta come obiettivo appropriato (to 
phainomenon oikeion). Occorre osservare qui l’uso, a mio avviso de-
cisivo (come si vedrà anche oltre), dell’avverbio physikos, che riten-
go essere un indizio importante del fatto che il resoconto di Plutar-
co su Arcesilao sia affidabile.14 Coloro che sospendono l’assenso su 
tutte le cose (hoi peri panton epechontes) – ossia Arcesilao ed, even-
tualmente, i suoi seguaci – non solo non aboliscono il primo kinema, 
ovvero la phantasia, ma nemmeno sopprimono l’impulso (il secondo 
kinema) perché esso (e solo esso) è capace di direzionare l’azione di-
rettamente verso ciò che si presenta come appropriato: ciò avviene 
naturalmente. Il piano dove tutto ciò si svolge, per Arcesilao, è quello 
della natura e non della verità. La dimensione della physis, quindi, è 
del tutto centrale nella teoria dell’azione di Arcesilao;15 si potrebbe 
concludere che, in Arcesilao, la natura sostituisca, in qualche misu-
ra, la funzione dell’assenso. Se, come si vedrà meglio a breve, senza 
l’assenso l’impulso non può direttamente innescare la praxis, la na-
tura è precisamente ciò che permette all’impulso di dirigersi verso 
ciò che è appropriato e, pertanto, di avviare l’azione. Tutto ciò, secon-
do Arcesilao, avviene naturalmente o, come si potrebbe anche dire, 
istintivamente, ovvero senza che ci sia una sorta di ‘ipoteca’ episte-
mologica tale da garantire la razionalità dell’azione.

Secondo gli Stoici, quindi, l’azione non può svolgersi senza che si dia 
l’assenso all’impulso; ora, secondo Arcesilao, proprio l’assenso è la se-
de dell’errore e dell’inganno, laddove per gli Stoici l’assenso, essendo 
in grado di riconoscerla e di approvarla, garantisce la verità. Sintetiz-
zando i nuclei centrali dell’epistemologia stoica e lasciando da parte i 
molti e controversi problemi che questa vicenda conserva, si potreb-
be concludere che l’assenso certifichi il ‘carattere catalettico’, dunque 
veritativo, della rappresentazione che è vera perché capace di affer-
rare/comprendere la realtà dell’oggetto da cui proviene. È noto co-
me, secondo Arcesilao, non può darsi alcun ‘segno’16 o criterio che sia 

13  Cf. Togni 2010, 84‑95; Gourinat 2018, 131‑7.
14  Cf. Corti 2014, 245‑8.
15  Cf. Ioppolo 1986, 137‑40.
16  Nel Lucullus (33) gli Academici sono presentati come coloro che negano che vi sia 
una norma distintiva (regula) o, appunto, un segno (veritatis nota) capace di differen-
ziare in modo chiaro il vero dal falso; credo che, anche su questo punto, il debito degli 
Academici con il Teeteto (208c 7‑8) sia difficilmente negabile. 

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 55
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

in grado di distinguere una rappresentazione catalettica da una non ca-
talettica (aparallaxia): dato che è impossibile stabilire quale sia la rap-
presentazione vera e quale sia quella falsa, l’assenso non può fornire 
alcuna stabile certezza.17 Non potendo discriminare tra le rappresen-
tazioni, non è possibile affidarsi all’assenso che non può che presume-
re di cogliere il vero. Per questo motivo, nel passo plutarcheo in esa-
me, compare il verbo doxazein, l’opinare che dipende proprio dal fatto 
che l’assenso non può afferrare la verità.18 Arcesilao, quindi, reputa 
l’assenso come un’aggiunta non necessaria (anzi, dannosa) per l’azio-
ne che, infatti, perché si dia, necessita esclusivamente dei primi due 
‘requisiti’, la rappresentazione e l’impulso, i quali non confliggono con 
la sospensione del giudizio (epoche). Ciò è possibile proprio perché, in 
ultima analisi, almeno per Arcesilao, la rappresentazione, l’impulso e 
l’azione non si dispiegano su di un livello che presuppone la verità ma 
su di un piano naturale/istintuale. Nell’azione, insomma, non essendo 
in gioco la verità, l’assenso è del tutto inutile, quindi i primi due kin-
emata (che, lo ripeto, nulla hanno a che fare col piano del vero) sono 
compatibili con l’epoche peri panton. In questo modo, inoltre, Arcesi-
lao tutela l’azione anche dal ʻrischiosoʼ doxazein, proprio perché eli-
mina l’assenso che, se chiamato in causa, non potrebbe che condur-
re alla formulazione di un’opinione, essendo incapace di riconoscere 
una rappresentazione come vera, differenziandola da quella falsa. So-
lo di passaggio credo sia utile tenere presente che, nel rifiuto del dox-
azein, Arcesilao concorda certamente con i dogmatici (Stoici o Epicu-
rei che siano) per i quali ciò che ha valore è l’episteme e non la doxa.19

Proprio per rispondere efficacemente all’accusa prima stoica e poi 
colotea di apraxia, di conseguenza Arcesilao avrebbe appunto nega-
to il ruolo dell’assenso reputandolo non solo inutile ma perfino dan-
noso per l’azione:

Per quello che riguarda, però, la sospensione del giudizio su tut-
to, neppure quelli che ci si sono molto applicati e si sono profusi, 
in proposito, in scritti e discorsi, sono riusciti a scuoterla via; ma 
alla fine, dopo averle schierato contro, come una Gorgone, l’accu-
sa di apraxia mutuandola dalla Stoa, si sono arresi: ché, nonostan-
te i loro disperati tentativi, l’impulso non si è piegato a diventare 
assenso, né ha accettato di assumere come causa della sua incli-
nazione la sensazione, ma si è dimostrato autonomo nello spinge-
re ad agire, senza bisogno di aggiunte.20

17  Cf. Cic. Luc. 40.
18  Sulla doxa in Arcesilao cf. Ioppolo 1986, 31‑4 e anche le considerazioni di Trabat-
toni 2005.
19  Cf. ancora Ioppolo 1986, 33.
20  Plu. Adv. Col. 1122A-B (trad. Delle Donne).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 56
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

Questo passo è molto noto e importante: Plutarco mostra non solo 
come i primi a usare contro Arcesilao l’accusa di apraxia fossero gli 
Stoici, ma anche come molte e serrate furono le argomentazioni sol-
levate dagli oppositori dello scolarca dell’Academia volte a mostrare 
che la sua filosofia rendeva impossibile l’azione e, più in generale, la 
vita. Per Arcesilao, come si è già osservato, l’impulso rimane tale e 
non necessita dell’assenso per dare avvio all’azione. Il passo plutar-
cheo in esame (1122B) è stato oggetto di interesse anche per ragio-
ni testuali. Arcesilao rifiutò che la causa dell’inclinazione (τῆς ῥοπῆς 
ἀρχήν) dell’impulso fosse la sensazione: nei codici si legge concorde-
mente τὴν αἴσθησιν, laddove Pohlenz, nella sua edizione teubneria-
na dello scritto plutarcheo,21 congetturò, al posto di αἴσθησιν, il ter-
mine πρόσθεσιν (1122B 2) nel senso di una sorta di ‘aggiunta’ (come, 
appunto, l’assenso) capace di orientare/attivare l’impulso. La motiva-
zione principale di questa scelta, per Pohlenz, dipendeva essenzial-
mente dalla presenza di προστίθησι a 1123D 28. Per quanto la con-
gettura di Pohlenz non manchi del tutto di plausibilità (malgrado il 
fatto che il successivo προστίθησι non mi sembra illumini davvero il 
luogo testuale in questione), a me pare, come si vedrà meglio a breve 
grazie al confronto con un luogo del Lucullus ciceroniano, che la tra-
dizione concorde dei codici abbia le sue motivazioni e vada preserva-
ta.22 Nel Lucullus, infatti, la sensazione viene presentata come affine 
all’assenso:  se in Plutarco aisthesis è, in ultima analisi, sinonimo di 
assenso, Arcesilao non accettava che fosse proprio l’assenso a incli-
nare l’impulso che, così, rimaneva autonomo e sufficiente per l’azione. 

Prima di esaminare alcuni testi ciceroniani, però, è bene ricostru-
ire, seppur sinteticamente, quella che sembra essere la reazione stoi-
ca, in particolare crisippea, alla posizione di Arcesilao sulla possibili-
tà della praxis. Bisogna premettere che il dibattito, soprattutto nelle 
filosofie ellenistiche, è un elemento cruciale per comprendere gli svi-
luppi del pensiero delle varie scuole; il punto non è che in Platone e 
in Aristotele (o anche nei Preplatonici) non vi fosse stato spazio per 
la polemica, ma questa assume un ruolo particolarmente rilevante in 
epoca ellenistica, dove i diversi indirizzi filosofici dibattono tra loro, 
modificando, in conseguenza della reciproca polemica, aspetti dot-
trinari spesso centrali. Questo, evidentemente, è il caso della pole-
mica tra Stoici e Academici. Si consideri un luogo ancora di Stobeo:

Ogni impulso è un assenso, e quelli pratici hanno in più anche la 
capacità di determinare un movimento. L’assenso ha un certo og-
getto, l’impulso ne ha un altro: infatti, gli assensi sono rivolti ai 

21  Pohlenz, Westman 1958, 204.
22  Cf. Einarson, De Lacy 1967, 279 nota f. I due studiosi rifiutano la congettura di 
Pohlenz e mantengono αἴσθησιν nel testo. 

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 57
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

giudizi, gli impulsi ai predicati che in un certo modo sono parte 
dei giudizi su cui si orienta l’assenso.23

Ritengo possibile che questo testo trasmetta la dottrina crisippea; 
si è visto come Plutarco, descrivendo la teoria stoica dell’azione, di-
stinguesse nettamente tre kinemata, la rappresentazione, l’impulso 
e l’assenso. Stobeo riferisce una posizione senz’altro diversa, secon-
do la quale, per usare il termine impiegato da Plutarco, gli ultimi due 
kinemata si identificano. In sostanza, tutto lascia credere che Crisip-
po, al fine di confutare le conclusioni a cui perveniva Arcesilao sul 
tema dell’azione, avesse sostenuto che ogni impulso sia un assenso. 
Dalla prospettiva crisippea, pertanto, non ha alcun senso distingue-
re l’impulso dall’assenso, in quanto, nella misura in cui una rappre-
sentazione impulsiva attiva l’impulso, l’assenso si accompagna im-
mediatamente allo stesso impulso tanto da indentificarsi con esso. 
Naturalmente Crisippo non poteva affatto cedere ad Arcesilao, re-
spingendo il ruolo dell’assenso: se lo avesse fatto, avrebbe nel con-
tempo negato tanto l’imputabilità dell’azione (dato che dare o meno 
l’assenso, come si vedrà meglio tra poco, dipende completamente dal 
soggetto agente) quanto il livello epistemologico-veritativo (ossia il 
piano stesso della katalepsis) necessario per l’azione. Identificando, 
invece, l’assenso con l’impulso, Crisippo non solo ribadiva l’inelimi-
nabilità dell’assenso per l’azione, ma riusciva a confutare Arcesilao, 
asserendo che ogni impulso porta necessariamente con sé l’assenso; 
pertanto, differenziare l’impulso dall’assenso o, come pensava Arce-
silao, ritenere che, per il darsi dell’azione, fosse sufficiente solo l’im-
pulso e non l’assenso, sono posizioni del tutto infondate. 

Il passo di Stobeo – che, però, non è possibile qui approfondire come 
meriterebbe – aggiunge ulteriori precisazioni di fondamentale impor-
tanza tanto per la teoria dell’azione quanto, più in generale, per l’epi-
stemologia stoica. Si dice, infatti, che l’assenso è rivolto agli axiomata, 
i giudizi o enunciati che, come si apprende, per esempio, da Cicerone, 
possono essere veri o falsi:

Crisippo giunge a concludere in questo modo: «Se c’è un movimen-
to incausato, non può essere che ogni enunciato, che i dialettici 
chiamano assioma (quod ἀξίομα dialectici appellant), sia o vero o 
falso; infatti ciò che non avrà una causa efficiente non potrà esse-
re né vero né falso. Eppure ogni enunciato è o vero o falso, moti-
vo per cui non può esserci movimento incausato.24

23  Stob. ecl. 2.88.1 W. = SVF III 171 (trad. Radice).
24  Cic. Fat. 20 = SVF II 252 (trad. Maso).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 58
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

Prescindendo dallo specifico contesto del De fato da cui è tratto que-
sto passo, Cicerone riferisce che Crisippo approfondì la natura degli 
axiomata, il che, tra l’altro, potrebbe costituire un indizio non tra-
scurabile dell’attribuzione crisippea del contenuto del passo di Sto-
beo. Come che sia, l’axioma è un enunciato che può essere vero o fal-
so: l’assenso, dunque, riguarda gli axiomata. Ma che significa questo? 
L’assenso legittima/certifica da parte del soggetto la natura catalet-
tica della rappresentazione, in altre parole, la verità della rappresen-
tazione. Senza l’assenso non può esserci comprensione (katalepsis) 
proprio perché non c’è alcun riconoscimento della rappresentazione 
come catalettica; pertanto, la katalepsis è sempre mediata dall’as-
senso. Quest’ultimo, quindi, è rivolto alla rappresentazione; se, però, 
come Stobeo riferisce, l’assenso concerne gli axiomata,25 le rappre-
sentazioni avranno natura proposizionale.26 Le phantasiai non sono, 
per così dire, solo mere immagini: come sarebbe possibile, infatti, as-
sentire a un’immagine?27 La rappresentazione catalettica ha (anche) 
contenuto linguistico-proposizionale ovvero contiene un axioma che 
verosimilmente condensa i caratteri essenziali dell’oggetto presen-
te esternamente secondo una movenza non diversa dalla prolepsis 

25  Cf. Brennan 2003, 262‑3.
26  È noto che la questione della natura proposizionale delle phantasiai è molto dibat-
tuta; per questo motivo, non può essere approfondita in questa sede. Segnalo brevemen-
te che Ioppolo 1989, 232‑9 (ma si veda anche Ioppolo 2013 per una più ampia disamina 
del punto), anche sulla base di Sext. Emp. M 7.154 (passo che riporta la critica di Arce-
silao alla katalepsis di Zenone: v. infra, nota 30), ha negato che per Zenone la phantasia 
abbia di per sé contenuto proposizionale. Più recentemente Reinhardt 2023, LXXXII 
nota 226 (ma cf. anche e.g. 238, 372, 381) ha ribadito la necessità di distinguere tra il 
contenuto fenomenico e quello proposizionale delle phantasiai. Per quanto questo te-
ma sia controverso, mi pare che una distinzione di questo tipo (rifiutata, per esempio, 
da Shogry 2019), almeno a livello ‘logico’, sia doverosa: se è vero che, per gli Stoici, la 
rappresentazione come tale avviene nell’egemonico, essa, come giustamente suggeri-
sce Sandbach (1996, 13), dovrà essere una sorta di combinazione tra il suo carattere 
‘fenomenico’ (il riferimento è a quei dati percettivi sull’oggetto esterno che, grazie ai 
sensi, si imprimono sull’egemonico, alterandolo) e l’‘interpretazione’ (necessariamen-
te proposizionale) di tale contenuto percettivo. Il fatto che il contenuto linguistico di 
una phantasia dipenda dall’interpretazione/elaborazione dei dati fenomenici/percetti-
vi da parte dell’egemonico mostra come occorra distinguere tra il contenuto fenomeni-
co e quello proposizionale delle phantasiai. È molto probabile che gli Stoici, su questo 
punto (come gli studi di Anna Maria Ioppolo hanno provato persuasivamente), avesse-
ro bene in mente il Teeteto ovvero l’idea che la aisthesis, di per sé (proprio come nell’E-
picureismo: cf. Verde 2020), non è in grado di esprimersi in termini proposizionali. Gli 
Stoici, pertanto, erano portati a non identificare aisthesis e phantasia così come gli Epi-
curei non identificano aisthesis e prolepsis (fermo restando, però, che tanto per i primi 
quanto per i secondi, sia la phantasia sia la prolepsis non si danno senza il fondamenta-
le apporto della aisthesis). Se, infine, l’assenso è necessario perché vi sia katalepsis e 
quest’ultima non è comprensibile se non in termini proposizionali, l’assenso dovrà ri-
volgersi al contenuto altrettanto proposizionale delle phantasiai.
27  Cf. Sandbach 1996, 12‑13.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 59
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

epicurea:28 il soggetto razionale che, per così dire, ̒ subisce’/’patisceʼ 
la rappresentazione dell’oggetto esterno elabora gli immediati dati 
percettivi e tale elaborazione non può che avvenire in termini pro-
posizionali. L’assenso, quindi, è dato dal soggetto29 proprio al con-
tenuto proposizionale della phantasia;30 va da sé che ogni axioma 
può essere o vero o falso. Assentire a un axioma falso significa cade-
re nell’errore. Pur non potendo approfondire in questa sede la que-
stione della relazione (riportata da Stobeo) tra impulsi e predicati 
(κατηγορήματα) – che, in ogni caso, sono ricompresi dagli axiomata –, 
se ogni impulso è un assenso, la sygkatathesis approva il contenu-
to proposizionale (più specificamente, ʻpredicativo ,̓ quindi, in qual-
che misura, già necessariamente orientato all’azione: Stobeo parla 
di hormai praktikai) dell’impulso,31 che, a sua volta, non può che esse-
re in una relazione di identità con quello ancora proposizionale della 
rappresentazione. Il dato più rilevante, comunque, è che il movimen-
to dell’assenso non si differenzia dall’impulso: non si dà, pertanto, un 
impulso che sia indipendente dall’assenso. Da questo punto di vista, 
se l’impulso è necessario per l’azione, lo sarà anche l’assenso, data 
l’indistinguibilità dei due termini.

28  Cf. Gourinat 2018, 137‑42; si veda anche Gourinat 2024.
29  Per ‘soggetto’ si intende l’uomo come animale razionale, cf. Inwood 1985, 56‑7.
30  Precedentemente (v. supra, nota 26) si è osservato come, secondo Ioppolo 1989, 
235 (ma cf. anche Ioppolo 2009, 90‑4 e spec. 94 nota 40, nonché Inwood 1985, 57; To-
gni 2010, 146 nota 232, il quale ritiene che sia stato Crisippo a teorizzare il contenuto 
di una rappresentazione in termini linguistici forse anche in risposta ad Arcesilao), il 
passo di Sext. Emp. M 7.154 proverebbe che, per Zenone, l’oggetto proprio dell’assen-
so non potrebbe essere l’axioma. Sesto, in questo passo, riferisce una duplice critica 
di Arcesilao alla katalepsis stoica, secondo la quale se la comprensione/katalepsis è un 
assenso alla rappresentazione catalettica, essa non esiste sia perché (1) l’assenso non 
si rapporta alle phantasiai ma al logos (Arcesilao, qui, secondo Sesto, aggiungerebbe 
che, infatti, gli assensi sono di axiomata: τῶν γὰρ ἀξιωμάτων εἰσὶν αἱ συγκαταθέσεις) 
sia perché (2) non si ritrova alcuna rappresentazione vera tale che non possa essere 
falsa. Per Ioppolo, se Zenone avesse ammesso che l’assenso si rivolge effettivamente ad 
axiomata, la critica di Arcesilao sarebbe infondata. Naturalmente questa esegesi è mol-
to plausibile, tuttavia si potrebbe anche pensare che la critica di Arcesilao fosse su un 
altro piano (cf. già Inwood 1985, 274 nota 95). Arcesilao, infatti, sa bene che per Zeno-
ne gli assensi sono di axiomata (così si spiega l’espressione sestana τῶν γὰρ ἀξιωμάτων 
εἰσὶν αἱ συγκαταθέσεις): l’errore degli Stoici sta nel fatto che essi parlano di katalepsis 
come assenso a una rappresentazione catalettica (ἡ κατάληψις καταληπτικῆς φαντασίας 
συγκατάθεσίς ἐστιν che, mi pare, sia dottrina stoica e non di Arcesilao) laddove sareb-
be più corretto parlare di assenso a un logos ma, così facendo, verrebbe meno il ruolo 
della phantasia kataleptike (il che potrebbe anche spiegare la seconda argomentazio-
ne di M 7.154 che, non a caso, fa riferimento alla aparallaxia). 
31  Cf. Togni 2010, 205‑7. Il fatto che Stobeo parli di hormai praktikai, tenendo conto 
del fatto che l’impulso è sempre necessariamente pratico (non esistono hormai che non 
siano praktikai), non credo vada a inficiare così gravemente l’affidabilità della sua te-
stimonianza: è probabile che dietro questa espressione vi sia la volontà di esplicitare 
maggiormente e di accentuare il carattere fondamentale della horme che è, appunto, 
quello di essere orientato all’azione/praxis. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 60
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

Questo dibattito e, in particolare, l’innovazione di Crisippo dove-
vano essere piuttosto noti; mi pare plausibile riferire a questa vicen-
da un passo del Lucullus:

Il secondo punto sta nel vostro dire che nessuna azione riguar-
dante una qualsiasi cosa può essere compiuta da chi non accoglie 
col suo assenso nessun oggetto; giacché, secondo voi, bisogna che 
anzitutto si colga l’apparire dell’oggetto, e in ciò c’è già l’assenso: 
difatti, gli Stoici affermano che le sensazioni stesse sono altret-
tanti assentimenti, e che proprio perché questi assentimenti son 
seguiti da un’appetizione, viene dietro l’azione; e che insomma, se 
si tolgono le rappresentazioni, si toglie tutto.32

Chi parla qui nel dialogo è Cicerone, portavoce dell’Academia 
ʻscettica ,̓ il quale, per quanto la questione continui a essere discus-
sa e problematica, parrebbe legato a Clitomaco e, comunque, al-
la ʻvarianteʼ carneadea del cosiddetto ʻscetticismoʼ academico (for-
se appresa tramite Filone di Larissa, allievo diretto di Clitomaco, 
del quale, probabilmente, almeno in una prima fase, doveva sposa-
re le tesi principali), come ha mostrato alquanto persuasivamen-
te il recente lavoro di Tobias Reinhardt sugli Academici.33 Se, dun-
que, Cicerone in quanto filosofo academico dipende soprattutto da 
Carneade più che da Arcesilao, l’argomentazione per la quale l’eli-
minazione dell’assenso non impedisce l’azione sembrerebbe esse-
re un punto fermo dell’intera tradizione academica, benché, come 
si legge ancora nel Lucullus (108), Carneade abbia, più nello speci-
fico, ammesso la possibilità dell’azione per chi segue il ʻprobabileʼ 
(probabilia), estirpando, in ogni caso, l’assenso da questo processo. 
In effetti, Cicerone, nel passo in questione, presenta il medesimo 
argomento che si ritrova in Plutarco circa l’inefficacia dell’assenso 
perché si dia l’azione ma aggiunge qualcosa che nei passi dell’Ad-
versus Colotem presi in considerazione rimane solo implicito. Nel 
Lucullus, infatti, si dice che, per gli Stoici, le sensazioni (sensus) so-
no assensi (adsensus); è plausibile pensare che, in questo contesto, 
le sensazioni indichino le rappresentazioni catalettiche, dunque le 
phantasiai vere. Se ciò è corretto, è possibile che questa sia un’ul-
teriore ‘innovazione’ (a mio avviso, alquanto coerente dal punto di 
vista epistemologico) degli Stoici teorizzata per confutare la posi-
zione di Arcesilao e, più in generale, degli Academici (senza esclu-
dere anche la possibilità di un intento antiepicureo). Non solo non è 
possibile differenziare in modo netto tra l’impulso e l’assenso, ma, 
se le rappresentazioni sono catalettiche e, quindi, colgono la verità 

32  Cic. Luc. 108 (trad. Del Re).
33  Cf. Reinhardt 2023, CXLII-CLVII; 682‑3.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 61
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

dell’oggetto presente da cui provengono, esse hanno quei caratteri 
evidenti e veritativi tali da costringere necessariamente all’assenso. 
Le rappresentazioni catalettiche, di conseguenza, sono assensi per-
ché la loro natura evidente non può che indurre alla sygkatathesis. 
Non si può escludere, pertanto, che gli Stoici, ancora una volta per 
rispondere alle argomentazioni sollevate dagli Academici, abbiano 
voluto rafforzato la fondamentale unità di phantasia, horme e syg-
katathesis per l’azione: la rimozione di uno dei tre kinemata avreb-
be significato condannare la possibilità dell’azione. Se anche Arce-
silao sostiene che, per l’azione, sono sufficienti la rappresentazione 
e l’impulso, ciò, dalla prospettiva stoica, è una posizione del tutto 
immotivata: non solo perché ogni impulso è un assenso, ma anche 
perché lo stesso livello basilare delle phantasiai (vere) è così legato 
agli assensi da risultarne indistinguibili. 

È questo il motivo principale che mi spinge a credere che il pas-
so di Cicerone possa contribuire a spiegare il luogo plutarcheo do-
ve compare la sensazione, senza la necessità di emendare il tràdi-
to αἴσθησιν, come, invece, proposto da Pohlenz:34 Arcesilao, contro 
i suoi avversari, non accettò che la causa dell’inclinazione dell’im-
pulso fosse, appunto, la sensazione intesa non come mero atto per-
cettivo ma nell’accezione di rappresentazione catalettica che, come 
si apprende dal Lucullus, gli Stoici, in ultima analisi, differenziava-
no dall’assenso per i suoi caratteri di evidenza e di verità.35 Negan-
do che la sensazione/rappresentazione catalettica fosse in grado di 
orientare l’assenso, Arcesilao non cade affatto in contraddizione: egli 
non esclude dal processo dell’azione l’essenziale e ineliminabile livel-
lo delle phantasiai (necessarie per attivare l’impulso) ma rifiuta che 
si tratti di rappresentazioni catalettiche (che, come tali, necessita-
no il darsi immediato dell’assenso) per il semplice fatto che, secondo 
lo scolarca, non è possibile differenziare una rappresentazione ca-
talettica da una non catalettica (aparallaxia). Se, quindi, non è pos-
sibile che si dia una rappresentazione vera che sia distinguibile da 
una falsa, è anche impossibile che si dia una rappresentazione vera 
capace di dare luogo all’assenso a sua volta capace di inclinare l’im-
pulso. Gli Stoici affermano esattamente il contrario: la rappresenta-
zione vera è talmente evidente che non solo induce all’assenso, ma 
finisce così anche per identificarsi con esso. 

Gli ultimi due passi che vorrei analizzare sono tratti ancora dal Luc-
ullus, in particolare proprio dal discorso di Lucullo portavoce di Antioco:

Ed è ben chiaro anche quest’altro punto: è necessario che si abbia 
un principio ben stabilito a cui la sapienza (sapientia) tenga dietro 

34  Cf. Corti 2014, 233 nota 123.
35  Cf. Rubarth 2004, 329‑30.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 62
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

quando comincia a compiere una qualche azione; e quel principio 
deve essere conforme alla natura. Altrimenti, non potrebbe met-
tersi in moto l’appetizione (adpetitio): è questo il vocabolo con cui 
designiamo quella ὁρμή dalla quale siamo spinti ad agire e desi-
deriamo di ottenere ciò che abbiamo visto. Ma la cosa che muove 
deve esser prima manifesta al nostro sguardo; e bisogna che noi 
crediamo nella sua verità, il che non potrebbe accadere se ciò che 
sarà stato veduto non sarà distinguibile da quel ch’è falso. E in che 
modo l’animo può muoversi a desiderare, qualora non si percepi-
sca se l’oggetto veduto sia conforme alla natura o alieno da essa? 
E similmente, se non interviene nell’animo la cognizione di quello 
che è il suo dovere, non farà di certo mai nulla, non sarà mai spin-
to verso alcuna cosa, non si muoverà mai. Se, invece, ha da com-
piere una qualche volta una qualche azione, è necessario che gli 
sembri vero quel che gli si presenta innanzi.36

La fonte di questo luogo ciceroniano è Antioco, il quale, come è noto, 
riteneva che la filosofia stoica e quella di Aristotele e di Teofrasto (ma 
con qualche limitazione relativa al pensiero etico di quest’ultimo)37 
fosse parte integrante di un unico sistema filosofico che, pur usando 
un vocabolario non univoco, aveva al suo fondamento l’auctoritas di 
Platone. Non è possibile qui approfondire la posizione di Antioco; è 
utile, piuttosto, tenere presente che è storicamente scorretto identi-
ficare sic et simpliciter l’etica di Antioco con quella stoica, come, del 
resto, lo studio recente di Georgia Tsouni38 ha mostrato in modo con-
vincente, in particolare circa la teoria del telos e quella della oikeio-
sis per come la si ricava specialmente dal V libro del De finibus.39 Di 
conseguenza, occorre essere molto cauti quando si intende conside-
rare Antioco come fonte affidabile per questa o quella dottrina stoica: 
Antioco certamente interpreta, integra ed elabora la filosofia stoica 
ma all’interno di un progetto filosofico più ampio e sistematico che 
certamente non può identificarsi col solo Stoicismo. Ciò, tuttavia, non 
significa che Antioco non possedesse fonti affidabili nell’ambito del 
pensiero stoico; mi pare che ciò sia particolarmente evidente quan-
do si occupa della dottrina dell’azione. Nel passo appena citato non 
può sfuggire il riferimento alla sapientia intesa come conoscenza as-
soluta (episteme) che è esattamene il piano ineludibile per l’azione 
retta orientata a fini appropriati (perché conformi a natura) secondo 

36  Cic. Luc. 24‑5 (trad. Del Re).
37  Cf. Cic. Fin. 5.12 = 498 FHS&G.
38  Tsouni 2019.
39  Si veda anche Trabattoni 2022 sull’appropriazione della oikeiosis da parte di An-
tioco; sul tema della oikeiosis e sulla questione della sua possibile coloritura peripa-
tetica rimane utile (anche dal punto di vista del metodo) il lavoro di Magnaldi 1991.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 63
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

gli Stoici. Viene ribadito, inoltre, che ciò che è ‘visto’ ovvero ciò che 
è capace di muovere l’impulso (la phantasia) deve essere riconosciu-
to come vero (illud autem quod movet prius oportet videri eique cre-
di) ma ciò è possibile, contrariamente alla posizione di Arcesilao e 
degli Academici, se esso risulti distinguibile da ciò che è falso (quod 
fieri non potest, si id quod visum erit discerni non poterit a falso). In 
sostanza, il piano della conoscenza e, più nello specifico, della com-
prensione (katalepsis) è, per gli Stoici, l’unico livello possibile perché 
l’azione si dia e sia diretta a fini appropriati (ovvero, principalmente 
al bene). La rappresentazione, conclude Antioco, deve presentarsi (e 
non ʻapparireʼ nel senso della fallace parvenza) come vera (necesse 
est id ei verum quod occurrit videri) perché possa esserci un’azione 
retta e consapevole. Qui Antioco non tratta dell’assenso che, invece, 
ancora nel Lucullus, è centrale pochi paragrafi dopo:

giacché chi percepisce dà il suo assenso subito. Ma poi viene an-
che quest’altra conseguenza, che senza l’assenso non possono sus-
sistere né memoria, né nozioni degli oggetti, né arti o scienze. E in 
colui che non darà l’assenso ad alcuna cosa non avrà luogo nem-
meno ciò che importa più di tutto, cioè nemmeno la possibilità che 
qualcosa sia in nostro potere. E dove allora sarà la virtù, se nul-
la dipende da noi stessi? D’altra parte, è assurdo supporre che i 
vizi siano in nostro arbitrio, e che nessuno pecchi senza assenti-
mento, e che invece lo stesso non valga per la virtù, mentre tutta 
la stabilità e fermezza di questa è costituita solamente da quelle 
cose a cui essa ha dato il suo assentimento e approvazione. Ed è 
senz’altro necessario che, prima di agire, noi ci rappresentiamo 
qualcosa e assentiamo a quella rappresentazione. Pertanto, chi to-
glie o le rappresentazioni o l’assenso toglie dalla vita ogni azione.40

Un recente studio di Ermanno Malaspina ha mostrato convincente-
mente che Cicerone traduce la katalepsis stoica con cognitio, percep-
tio e comprehensio;41 all’inizio del testo appena citato si legge che qui 
enim quid percipit adsentitur statim (Luc. 38). Secondo la teoria stoi-
ca ‘ortodossa’ della conoscenza, l’assenso segue alla rappresentazio-
ne catalettica ma precede la katalepsis. Credo che in questo caso il 
verbo percipere non indichi la mera azione percettiva come la si in-
tende genericamente: come a ragione rileva Malaspina,42 il termine 
latino perceptio è certamente legato alla dimensione della aisthesis e, 
dunque, dell’attività sensoriale ma proprio perché la stessa phantasia 
stoica è in stretta relazione con l’inaggirabile piano della sensazione, 

40  Cic. Luc. 38‑9 (trad. Del Re).
41  Malaspina 2022.
42  Malaspina 2022, 315‑16.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 64
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

sebbene non possa in alcun modo identificarsi con essa. Nel passo in 
esame, pertanto, percipere si riferisce, con ogni probabilità, a un’a-
zione difficilmente distinguibile dall’assenso (e dalla conseguente 
comprensione), il che mi pare evidente anche per via dell’uso di sta-
tim: percepire, insomma, significa avere una rappresentazione ca-
talettica43 ovvero afferrarla, comprenderla e riconoscerla come ta-
le. Questo riconoscimento conduce direttamente/immediatamente 
(statim) all’assenso: chi ha compreso ha già dato immediatamente 
il suo assenso. 

Cicerone/Antioco subito dopo richiama un punto assolutamente 
centrale: l’assenso è decisivo per la memoria, perché si formino e si 
conservino i concetti (notitias rerum) ma ciò che è più importante 
(idque quod maximum est) rimane il fatto che l’assenso dipende da 
noi. Esso è qualcosa che è in nostro potere (in nostra potestate). Si 
comprende facilmente come la dipendenza dell’assenso dal sogget-
to ricopra un ruolo determinante nella teoria dell’azione: non a ca-
so, subito dopo, Cicerone si chiede, se così non fosse, ossia se l’as-
senso non fosse in nostra potestate, come potrebbe esistere la virtù 
se questa non fosse chiaramente imputabile a chi la pratica (ubi igi-
tur virtus, si nihil situm est in ipsis nobis?). Questa doveva essere ve-
rosimilmente una delle argomentazioni più forti sollevate e ribadite 
dagli Stoici contro gli Academici: se, infatti, eliminano l’assenso, co-
storo elimineranno allo stesso tempo l’imputabilità e la responsabi-
lità di ogni azione. Per questa ragione, proprio per via dell’inelimi-
nabilità dell’assenso, la virtù e il vizio sono direttamente imputabili 
al soggetto agente che, appunto, è e rimane l’unico responsabile del-
le azioni che compie, siano queste ispirate alla virtù oppure al vizio 
morale. Secondo la prospettiva stoica, nella misura in cui Arcesilao 
e i suoi seguaci rifiutano l’assenso come necessario per l’azione, così 
facendo, essi aboliscono la responsabilità dell’azione. A mio avviso, 
però, la polemica stoica va ben oltre: se si sopprime l’assenso e con 
esso l’imputabilità dell’azione, si sopprime l’azione stessa che, per gli 
Stoici, è inconcepibile se non è responsabilmente ascritta/ascrivibile 
a un soggetto. Questo mi sembra il motivo principale per il quale Ci-
cerone/Antioco, alla fine del passo in esame, ribadisce con fermezza 
che, prima di compiere l’azione, l’assenso è dato dal soggetto alla rap-
presentazione (omninoque ante videri aliquid quam agamus necesse 
est eique quod visum sit adsentiatur): eliminando la rappresentazio-
ne o l’assenso, si elimina l’azione dalla vita e, pertanto, la vita stessa 
(quare qui aut visum aut adsensum tollit is omnem actionem tollit e 
vita). Ritengo sia arduo non scorgere in questa chiusa una serrata e 
diretta polemica contro gli Academici; non si può non notare, inoltre, 
che, almeno su questo punto (cioè sul riferimento all’annullamento 

43  Reinhardt 2023, 439.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 65
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

della vita), la polemica di Antioco coincide essenzialmente con quel-
la di Colote contro Arcesilao, il che è un indizio non poco significa-
tivo circa il rapporto tra Antioco e Colote che, a mio giudizio, è un 
campo ancora tutto da esplorare.44 

Concludendo, la vicenda della polemica tra gli Academici, in parti-
colar modo Arcesilao, e gli Stoici (prima Zenone e poi Crisippo) è un 
momento estremamente significativo dell’etica e delle teorie dell’a-
zione dell’Antichità, il cui valore storico e teorico non può essere in 
alcun modo sottovalutato. Occorre anche aggiungere che, se avessi-
mo più fonti su questo acceso dibattito, conosceremmo certamente 
molti importanti dettagli che, purtroppo, irrimediabilmente sfuggo-
no alla nostra comprensione. Al di là di questo, dalle fonti che sono a 
disposizione emerge come l’opposizione tra Arcesilao e gli Stoici se-
gni il contrasto tra due concezioni nettamente diverse circa la natu-
ra dell’azione. Per un verso, dal lato di Arcesilao, l’azione è possibile 
ma su un piano che si potrebbe definire ‘fenomenico/rappresentati-
vo’ e comunque ‘istintivo’ e ‘naturale’: l’azione si svolge in virtù della 
concatenazione necessaria tra la rappresentazione e l’impulso, facen-
do, così, decadere l’indispensabilità dell’assenso. Per un altro verso, 
dal lato degli Stoici, l’assenso è del tutto necessario perché l’azione 
morale indirizzata a fini appropriati (ovvero naturali/buoni) si possa 
collocare esclusivamente sul piano della verità distinta e distingui-
bile dal falso. Questo piano è direttamente connesso con quello della 
imputabilità: responsabile dell’azione rimane il soggetto agente per-
ché l’assenso è unicamente in suo potere. L’assenso, di conseguenza, 
pone in strettissima relazione il livello della verità (l’assenso, infat-
ti, è dato alla rappresentazione catalettica che è criterio di verità) 
e quello della imputabilità (l’assenso è sempre in nostra potestate). 
Come accade in altre aree del pensiero academico e di quello stoico, 
il contrasto tra questi due piani è il contrasto tra due concezioni di-
verse, anzi opposte di natura: nello Stoicismo antico la physis coin-
cide con il Logos, la ragione divina universale e provvidenziale che 
domina e governa tutto, regolando anche le azioni moralmente ap-
propriate. Anche nel pensiero di Arcesilao la natura gioca un ruolo 
tutt’altro che secondario (come, d’altronde, lo stesso Plutarco, nel-
la sua replica a Colote, riconosce chiaramente) m a certamente non 
possiede affatto quei caratteri di intelligenza e divinità che gli Stoi-
ci sono pronti ad attribuirle nei termini di ragione universale e di 
provvidenza (pronoia). 

Per motivi di spazio e anche perché il fine del presente articolo 
non è specificamente la ricostruzione della teoria dell’azione di Ar-
cesilao in tutta la sua ampiezza teorica, non si può qui approfondire 

44  Per una prima panoramica su Antioco e Colote mi permetto di rinviare a Verde 
2019.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 66
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

la complessa nozione di eulogon nella filosofia dello scolarca, che, 
a mio parere e seguendo le conclusioni a cui gli studi di Anna Ma-
ria Ioppolo sono pervenuti, è la giustificazione di ragionevolezza del 
contenuto dell’azione dopo (e non prima) che questa venga compiu-
ta. La dottrina dello eulogon risulta, in ogni caso, coerente con la te-
oria dell’azione di Arcesilao descritta da Plutarco (il quale, tuttavia, 
di eulogon non parla): l’azione, infatti, non necessita di una giusti-
ficazione razionale preventiva come è quella data dall’assenso pro-
prio perché la sua possibilità non dipende dalla verità ma dal darsi 
della rappresentazione che, come l’istinto, è un movimento naturale. 
In Arcesilao, insomma, l’azione è guidata e regolata dalla natura che 
la orienta in termini che, ancora una volta potremmo definire istin-
tivi verso ciò che appare oikeion/appropriato ovvero verso ciò che si 
presenta come bene.45 In questa visione l’assenso, contrariamente 
alla posizione stoica, assume un carattere di estrema pericolosità, 
dato che, per Arcesilao, esso non è in grado di riconoscere e appro-
vare la verità della rappresentazione necessaria per muovere l’im-
pulso. È quasi certo che gli Stoici, in special modo Crisippo, non ab-
biano considerato valida o convincente la posizione di Arcesilao, dal 
momento che questi non riesce a spiegare la volontarietà dell’azio-
ne. Gli Stoici reputavano l’azione descritta da Arcesilao come un’at-
tività quasi meccanica o automatica senza un chiaro fine razional-
mente voluto e perseguito dall’agente; si trattava, insomma, di una 
tipologia di azione per nulla razionale ma accostabile a quella degli 
animali non umani. In realtà, è molto probabile che Arcesilao richia-
mandosi alla natura, intendesse fondare propriamente in essa le moti-
vazioni dell’azione appropriata, dato che l’istinto naturalmente orien-
ta l’azione verso il fine che appare appropriato: il bene.46 Sostenere, 
poi, che Arcesilao non si pose il problema della volontarietà dell’a-
zione non può essere corretto, benché – lo si ribadisce – Plutarco non 
affronti la questione. Purtroppo la scarsità delle testimonianze non 
permette di avere un quadro chiaro della questione; appare, comun-
que, molto improbabile, dal punto di vista della coerenza filosofica, 
che Arcesilao, come filosofo platonico, non si fosse posto il problema 
della imputabilità dell’azione, anche indipendentemente dalla polemi-
ca contra Stoicos. Se davvero lo eulogon ricopriva un ruolo decisivo 
nell’etica dell’Academico, non si può escludere che è proprio grazie 
a questa nozione che Arcesilao risolse il problema della volontarietà 
dell’azione, senza per questo sconfinare nelle temibili strettoie im-
poste dall’assenso. L’azione volontaria poteva essere compresa come 
quell’azione che, proprio perché raggiunge il suo fine appropriato, 

45  Cf. Vezzoli 2016, 135‑40. 
46  Cf. Ioppolo 1986, 144.

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 67
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

può essere giustificata e considerata ragionevole:47 un’azione di que-
sto tipo che coglie il suo obiettivo non potrebbe non essere delibe-
ratamente scelta dal soggetto agente, per quanto non sia possibi-
le giustificarne la ragionevolezza prima che questa sia compiuta. È 
del tutto evidente che questa posizione non risolve affatto le molte 
questioni che, allo stato delle fonti, rimangono di difficile soluzione. 
D’altronde, Arcesilao si ritrova immerso in una questione altamente 
problematica: egli deve cercare di legittimare la volontarietà dell’a-
zione (che, in caso contrario, non si distinguerebbe da quella degli 
animali) non ammettendo un contributo epistemologicamente netto 
e preventivo da parte del soggetto agente (l’assenso), pena il venir 
meno della aparallaxia e, pertanto, della epoche peri panton. Se ci 
si riflette bene, gli Stoici risolvono la questione in maniera agevole, 
ammettendo quella capacità posseduta dal soggetto di assentire vo-
lontariamente e, quindi, di afferrare deliberatamente la verità della 
rappresentazione catalettica. Laddove questa capacità venga meno 
o sia messa in discussione per il fatto che una rappresentazione non 
catalettica non è distinguibile da una catalettica, risulta molto dif-
ficile giustificare la razionalità e la responsabilità dell’azione. Una 
delle poche possibilità che Arcesilao ha per farlo, rispettando tanto 
l’aparallaxia quanto l’epoche peri panton, è quella di legittimare la 
possibilità stessa dell’azione e perfino la sua volontarietà a posterio-
ri, appellandosi a una nozione di natura che di per sé orienta verso 
il proprio obiettivo l’azione appropriata. Se, poi, l’eulogon intervie-
ne a giustificare la ragionevolezza dell’azione dopo che questa è sta-
ta compiuta, certificando, così, il raggiungimento dello scopo, e se si 
considera che un’azione è davvero volontaria e responsabile quando 
è razionale/ragionevole (ossia nella misura in cui essa ottenga effet-
tivamente l’obiettivo che di volta in volta appare appropriato: il be-
ne), l’eulogon fa sì che l’azione sia volontaria e non costretta. Anzi, 
proprio l’eulogon preserva l’azione dai rischi in cui senz’altro incor-
rerebbe se conseguisse dall’assenso che, per Arcesilao, è quanto di 
più dannoso possa darsi. 

Per concludere davvero, stando al quadro complessivo che le fon-
ti possedute permettono di avere, prima ancora che il fatto della vo-
lontarietà dell’azione, il nodo teorico centrale che oppone gli Stoici 
ad Arcesilao circa la natura dell’azione mi sembra, piuttosto, che ri-
manga la questione della conoscenza/comprensione del vero, quel 
piano della verità irrinunciabile per i primi ma indistinguibile dal 
falso per il secondo. Questa è la ragione essenziale per cui tanto in 
campo gnoseologico quanto in ambito pratico tra Stoici e Academici 
non c’è e non può esserci alcuna forma di mediazione. 

47  Cf. Ioppolo 1986, 125‑31; Corti 2014, 266‑7.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 68
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

Bibliografia

Bonazzi, M.; Celluprica, V. (a cura di) (2005). L’eredità platonica: Studi sul platonismo 
da Arcesilao a Proclo. Napoli: Bibliopolis.

Borgna, A.; Lana, M. (a cura di) (2022). Epistulae a familiaribus: Per Raffaella Tabacco. 
Alessandria: Edizioni dell’Orso.

Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood 2003, 257‑94.
Corti, A. (2013). «È realmente esistita una polemica tra Arcesilao e la scuola epicu-

rea?». Aitia [En ligne], 3, 1‑38.
https://doi.org/10.4000/aitia.772

Corti, A. (2014). L’Adversus Colotem di Plutarco: Storia di una polemica filosofica. Lova-
nio: Leuven University Press.

Einarson, B.; De Lacy, P.H. (eds) (1967). Plutarch’s Moralia in Fifteen Volumes: vol. XIV: 
1086 C-1147 A. Cambridge; London: Harvard University Press-W; Heinemann LTD.

Goulet-Cazé, M.-O. (éd.) (2011). Études sur la théorie stoïcienne de l’action. Paris: Vrin.
Gourinat, J.-B. (2018). «L’epistemologie stoïcienne», in Verde, F.; Catapano, M. (eds), 

«Hellenistic Theories of Knowledge», special issue, Lexicon Philosophicum: Inter­
national Journal for the History of Texts and Ideas, 123‑44.
https://doi.org/10.2307/jj.16394360.8

Gourinat, J.-B. (2024). “The Elaboration of Prolepsis between Epicurus and the Stoics: 
A Common Challenge to Innatism?”. Masi, F.; Morel, P.-M.; Verde, F. (eds), Epicure­
anism and Scientific Debates. Epicurean Tradition and Its Ancient Reception. Vol. II, 
Epistemology and Ethics. Leuven: Leuven University Press, 83‑118.

Inwood, B. (1985). Ethics, Human Action in Early Stoicism. Oxford: Clarendon Press.
Inwood, B. (ed.) (2003). The Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: Cam-

bridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/ccol052177005x

Ioppolo, A.M. (1986). Opinione e scienza: Il dibattito tra Stoici e Accademici nel III e nel 
II sec. a.C. Napoli: Bibliopolis. 

Ioppolo, A.M. (1989). «Stoici e Accademici sul ruolo dell’assenso (a proposito della 
pubblicazione di The Hellenistic Philosophers)». Elenchos, 10, 231‑46. 

Ioppolo, A.M. (2009). La testimonianza di Sesto Empirico sull’Accademia scettica. Na-
poli: Bibliopolis.

Ioppolo, A.M. (2013). «Presentation, Assent: A Physical, Cognitive Problem in Early 
Stoicism». Dibattiti filosofici ellenistici: Dottrina delle cause, Stoicismo, Accademia 
scettica. A cura di B. Centrone et al. Sankt Augustin: Academia Verlag, 137‑57.

Ioppolo, A.M. (2018). «Arcesilaus». Machuca, Reed 2018, 36‑50.
Kechagia, E. (2011). Plutarch Against Colotes. A Lesson in History of Philosophy. Oxford: 

Oxford University Press.
Long, A.A. (ed.) (1996). Problems in Stoicism. London; Atlantic Highlands (NJ): 

Continuum.
Machuca, D.; Reed, B. (eds) (2018). Skepticism from Antiquity to the Present. London: 

The Athlone Press.
Magnaldi, G. (1991). L’οἰκείωσις peripatetica in Ario Didimo e nel “De finibus” di Cice­

rone. Firenze: Le Lettere.
Malaspina, E. (2022). «Noterelle filosofiche e linguistiche sulla resa di κατάληψις ne-

gli Academici libri di Cicerone». Borgna, Lana 2022, 309‑23.
Obdrzalek, S. (2012). «From Skepticism to Paralysis: The Apraxia Argument in Cice-

ro’s Academica». Ancient Philosophy, 32, 369‑92.
https://doi.org/10.5840/ancientphil201232231

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

https://doi.org/10.4000/aitia.772
https://doi.org/10.2307/jj.16394360.8
https://doi.org/10.1017/ccol052177005x
https://doi.org/10.5840/ancientphil201232231


Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Lexis Supplementi | Supplements 17 69
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 49-70

Pohlenz, M. (recensuit et emendavit); Westman, R. (editio altera quam curavit ad-
dendisque instruxit) (1958). Plutarchus. Moralia, Vol. VI, Fasc. 2. Lipsiae: in aed. 
Teubneri.

Reinhardt, T. (2023). Cicero’s Academici libri and Lucullus: A Commentary with Introduc­
tion, Translations. Oxford: Oxford University Press.

Roskam, G. (2021). Plutarch. Cambridge: Cambridge University Press.
Rubarth, S.M. (2004). «The Meaning(s) of ΑΙΣΘΗΣΙΣ in Ancient Stoicism». Phoenix, 58, 

319‑44.
https://doi.org/10.2307/4135172

Sandbach, F.H. (1996). «Phantasia Katalēptikē». Long 1996, 9‑21.
Shogry, S. (2019). «What Do Our Impressions Say? The Stoic Theory of Perceptual Con-

tent, Belief Formation». Apeiron, 52, 29‑63.
https://doi.org/10.1515/apeiron-2018-0001

Togni, P. (2010). Conoscenza e virtù nella dialettica stoica. Napoli: Bibliopolis.
Trabattoni, F. (2005). «Arcesilao platonico?». Bonazzi, Celluprica 2005, 13‑50.
Trabattoni, F. (2022). «Antiochus of Ascalon’s ‘Platonic’ Ethics». Elenchos, 43, 85‑103.

https://doi.org/10.1515/elen-2022-0005
Tsouni, G. (2019). Antiochus, Peripatetic Ethics. Cambridge: Cambridge University 

Press.
Verde, F. (2019). «Antiochus and the Epicureans on the Doctrinal Agreement Betwe-

en Plato, Aristotle», in «Il concordismo tra Platone e Aristotele: Momenti di sto-
ria dell’esegesi dall’antichità al Rinascimento», sez. monogr., Bruniana & Campa­
nelliana, 25(2), 363‑84.

Verde, F. (2020). «L’epistemologia di Epicuro e il Teeteto di Platone». Historia Philoso­
phica, 18, 13‑44.

Verde, F. (2024a). «Arcesilao scettico? Problemi e considerazioni». De Palo, M.; Mar-
chetti, L.; Sterpetti, F. (a cura di), Quaderni di Villa Mirafiori, vol. 1. Milano; Udine: 
Mimesis, 15‑39.

Verde, F. (2024b). «Arcesilaus’ Philosophical Stance in Cicero’s Academics». Adamson, 
P.; Beaney, M.; Chiaradonna, R.; Sedgwick, S.; Smalligan Marušić, J. (eds), Works of 
Philosophy and Their Reception. Berlin; Boston: De Gruyter.
https://www.degruyter.com/database/WPR/entry/wpr.31031216/html

Vezzoli, S. (2016). Arcesilao di Pitane: L’origine del platonismo neoaccademico. Tur-
nhout: Brepols.

https://doi.org/10.2307/4135172
https://doi.org/10.1515/apeiron-2018-0001
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0005
https://www.degruyter.com/database/WPR/entry/wpr.31031216/html




Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 71
Submitted 2024‑12-09  |  Accepted 2024‑01-08  |  Published 2025-03-17
© 2025 Castellani  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/004

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿La volontà come impulso diretto 
verso i predicati nella filosofia 
degli Stoici antichi
Barbara Castellani
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia; Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, France

Abstract  The reconstruction of the Stoic conception of voluntas is difficult, due to the 
scarcity of the sources. This paper intends to shed light on Stoic will via the much more 
attested notion of impulse, which is said to be directed towards predicates. A careful 
analysis of the fragments shows that βούλησις is, in fact, a ὁρμή; this ὁρμή is described 
as being directed towards something generic and this something coincides precisely 
with predicates. Thus, the very notion of will turns out to be an impulse directed towards 
predicates, a definition which enriches our understanding of voluntas and proves to be 
important within the theory of action and physics.

Keywords  Ancient Stoicism. βούλησις. ὄρεξις. Impulse. Predicates.

Sommario  1 Introduzione. – 2 La βούλησις quale ὁρμή. – 3 L’impulso genericamente 
orientato. – 4 Intermezzo: le passioni. – 5 L’impulso orientato verso i predicati: 
frammenti. – 6 L’impulso orientato verso i predicati: teorie. – 7 Conclusione.

1	 Introduzione

Una storia dei paradeigmata voluntatis che si sono affermati e succe-
duti nel corso del tempo risulterebbe parziale se non venisse preso 
in considerazione anche lo Stoicismo antico. Obiettivo del presente 
contributo è quello di ampliare e approfondire la nostra conoscen-
za relativa alla concezione stoica della βούλησις attraverso il ricor-
so alla nozione di ‘impulso’, di gran lunga più attestata nei frammen-
ti a noi pervenuti. In particolare, si intende mostrare in che senso la 
βούλησις stoica possa essere considerata un impulso diretto verso i 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 72
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

predicati. Ciò può costituire il punto di partenza per ulteriori inda-
gini in campo fisico-ontologico e nell’ambito della teoria dell’azione: 
infatti, la ὁρμή (quindi la βούλησις) è un movimento dell’anima (ov-
viamente corporea) rivolto verso i predicati, che sono invece incor-
porei, i quali finiscono dunque per orientare e dirigere il nostro agi-
re, nonostante lo statuto ontologico dell’incorporeità.1

Alcune considerazioni preliminari di carattere linguistico-termi-
nologico prima di entrare nel vivo della trattazione: innanzitutto, per 
gli Stoici i predicati sono λεκτά (significati, esprimibili, dicibili), in 
particolare λεκτά ἐλλιπῆ, cioè λεκτά ellittici, a differenza dei λεκτά 
completi (αὐτοτελῆ), quali gli enunciati. Come è noto, nell’ontologia 
stoica, i λεκτά fanno parte dei cosiddetti ‘incorporei canonici’, insie-
me con il vuoto, il luogo e il tempo.2

Nel presente contributo, si è cercato di uniformare le traduzioni 
della terminologia afferente al campo semantico della voluntas, te-
nendo naturalmente conto della scarsezza e dello stato frammentario 
delle testimonianze a nostra disposizione: abbiamo a che fare, infatti, 
con frammenti giunti per tradizione indiretta, da parte di fonti spes-
so ostili alla scuola stoica e discordanti tra loro. Dunque, in questa 
sede, il termine ‘volontà’ è la traduzione del greco βούλησις, mentre 
‘impulso’ di ὁρμή; ὄρεξις viene reso indifferentemente con ‘appetizio-
ne’, ‘appetito’ o ‘tendenza’, ἐπιθυμία, invece, con ‘desiderio’.3

2	 La βούλησις quale ὁρμή

Esigue sono le occorrenze del lemma βούλησις nel corpus dei fram-
menti attribuiti agli Stoici antichi: soltanto 19, stando alla consul-
tazione del Thesaurus Linguae Graecae.4 Particolarmente arduo si 
rivela, quindi, il tentativo di ricostruire una compiuta e organica 
teorizzazione della concezione della voluntas da ascrivere all’an-
tica Stoà. Vista l’oscurità dell’argomento, si procederà per gradi, 

1  Si tratta di aspetti che non saranno esaminati nel presente contributo, ma che ho 
indagato nel corso del mio dottorato di ricerca. Questo lavoro trae infatti origine dalla 
mia tesi dottorale, da cui ho ripreso parte delle riflessioni qui sviluppate e dei testi qui 
presentati e commentati. In questa sede, si intende giungere unicamente alla conclu-
sione per cui la βούλησις stoica è un impulso diretto verso i predicati.
2  Cf. Brunschwig 1994b, 92. Sui λεκτά, si vedano principalmente Frede 1994; Ales-
sandrelli 2013; Bronowski 2019.
3  Le traduzioni degli Stoicorum Veterum Fragmenta (cf. von Arnim 1903‑05) qui im-
piegate sono di Roberto Radice (2018), con qualche leggera modifica. Sul lessico greco-
latino della voluntas, del desiderio e delle passioni, si veda, in particolare, Maso 2021.
4  Cf. Plu. De comm. not. 34.1076e (SVF 2.937); D.L. 7.87 (SVF 3.4); Stob. 2.97.15 (SVF 
3.91); Stob. 2.58.5 (SVF 3.95); Stob. 2.87.14 (SVF 3.173); D.L. 7.115 (SVF 3.431); Andro-
nic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432); Cic. Tusc. 4.12 (SVF 3.438); Plu. De virt. mor. 9.449a 
(SVF 3.439); Stob. 2.7.105 (SVF 3.661); Diogenian apud Eus. P.E. 6.263c (SVF 3.914).

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 73
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

cercando di comprendere anzitutto in che senso la volontà possa dir-
si una forma di impulso.

Ora, le fonti annoverano la βούλησις fra le passioni positive, le 
εὐπάθειαι, insieme alla gioia (χαρά) e alla prudenza (εὐλάβεια). Ciascu-
na di esse si contrappone a uno dei πάθη individuati dagli Stoici, da in-
tendere in senso negativo quali passioni che eccedono la razionalità:5 
la gioia, infatti, si oppone al piacere, in quanto è un’esaltazione mi-
surata; la prudenza alla paura, poiché evita i pericoli in maniera as-
sennata; la volontà, invece, si contrappone al desiderio, dal momento 
che si tratta di un’appetizione ragionevole, una εὔλογος ὄρεξις. Inol-
tre, dalle tre passioni positive originarie ne scaturiscono altre: ad 
esempio, dalla βούλησις derivano la benignità (εὔνοια), la benevolen-
za (εὐμένεια), la socievolezza (ἀσπασμός) e l’amorevolezza (ἀγάπησις).6

Nello specifico, ciò che a noi interessa è la puntuale definizione di 
βούλησις in termini di εὔλογος ὄρεξις, appetito, appetizione, tenden-
za accompagnata da retta ragione. Ora, per gli Stoici l’ὄρεξις rappre-
senta una forma di impulso razionale (λογικῆς ὁρμῆς εἶδος), come te-
stimoniato da Ario Didimo, secondo il resoconto di Stobeo:

A loro giudizio, quello che muove l’impulso altro non è che una 
rappresentazione impulsiva e diretta del dovere, mentre l’impul-
so [ὁρμὴν] è un moto dell’anima [φορὰν ψυχῆς] verso qualcosa [ἐπί 
τι] in generale. Quanto alle specie, si può distinguere l’impulso che 
si verifica negli esseri razionali dall’impulso che si verifica negli 
animali privi di ragione: questi, invero, non hanno una denomina-
zione particolare. L’appetizione [ὄρεξις], pur non essendo l’impulso 
razionale, ne è comunque una forma specifica [λογικῆς ὁρμῆς εἶδος]. 
Qualcuno potrebbe ben definire l’impulso razionale come un moto 
dell’intelligenza [φορὰν διανοίας] in vista di un’azione pratica [ἐπί τι 
τῶν ἐν τῷ πράττειν]. Opposta all’impulso è la repulsa, che è un moto 
dell’intelligenza che distoglie da una certa azione pratica. Anche 
lo slancio [ὄρουσιν] è un moto dell’intelligenza verso un evento fu-
turo [ἐπί τι μέλλον]. Dunque, a questo punto, noi abbiamo quattro 
accezioni dell’impulso e due della repulsa. Come quinta accezione 
dell’impulso si può aggiungere la facoltà stessa dell’impulso da cui 
trae origine un tale atto, e a cui pure spetta il nome di impulso.7

5  Torneremo più avanti sulla nozione stoica di πάθος; per il momento, mi limito a ri-
mandare alla sterminata bibliografia su questo tema: si vedano, tra gli altri, Ioppolo 
1972; 1995; Preus 1981; Inwood 1982; 1985a; Frede 1986; Long, Sedley 1987, 1: 410‑23; 
Annas 1992, 103‑120; Brennan 1998; 2003; Tieleman 2003; Graver 2007; Gourinat 2018; 
Maso 2018; Sauvé Meyer 2018; Klein 2021; Cassan 2022.
6  Cf. D.L. 7.115 (SVF 3.431); Andronic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432).
7  Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]): Τὸ δὲ κινοῦν τὴν ὁρμὴν οὐδὲν ἕτερον εἶναι λέγουσιν ἀλλ’ 
ἢ φαντασίαν ὁρμητικὴν τοῦ καθήκοντος αὐτόθεν, τὴν δὲ ὁρμὴν εἶναι φορὰν ψυχῆς ἐπί τι 
κατὰ τὸ γένος. ταύτης δ’ ἐν εἴδει θεωρεῖσθαι τήν τε ἐν τοῖς λογικοῖς γιγνομένην ὁρμὴν καὶ 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 74
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Nel frammento, Stobeo mette in evidenza la ‘polivocità’ della nozione 
di impulso, il quale è detto πενταχῶς, ovverosia vengono individuate 
ben cinque tipologie di ὁρμαί: gli impulsi razionali, tra cui sono cita-
ti l’appetizione (ὄρεξις) e lo slancio (ὄρουσις), gli impulsi propri degli 
animali irrazionali e la facoltà che dà origine all’impulso, denomina-
ta essa stessa ὁρμή.8 Si noti che gli impulsi vengono sempre definiti 
come un movimento (φορά) dell’anima (ψυχή) o della mente (διάνοια) 
verso qualcosa (ἐπί τι), più specificatamente verso una qualche azio-
ne nel caso dell’impulso razionale (ἐπί τι τῶν ἐν τῷ πράττειν) e verso un 
qualcosa di futuro (ἐπί τι μέλλον) nel caso dell’ὄρουσις.

Nel seguito del passo, sono presi in considerazione soltanto gli im-
pulsi pratici, evidentemente coestensivi agli impulsi razionali,9 di cui 
Stobeo riporta una lista più esaustiva, ma pur sempre incompleta:

L’impulso pratico [πρακτικῆς ὁρμῆς] è di varie specie, fra cui ri-
cordiamo le seguenti: il proposito [πρόθεσιν], la determinazione 
[ἐπιβολήν], il progetto [παρασκευήν], l’esecuzione [ἐγχείρησιν], la 
scelta [αἵρεσιν], la scelta di fondo [προαίρεσιν], la volontà [βούλησιν], 
la decisione [θέλησιν]. Il proposito, secondo loro, è già un segno del 
compimento dell’opera; la determinazione è un impulso che ne pre-
cede un altro; il progetto è un’azione che precede l’azione; l’ese-
cuzione è un impulso verso qualcosa che è già in nostra mano [ἐπί 
τινος ἐν χερσὶν ἤδη ὄντος]; la scelta è una volontà [βούλησιν] che 
viene da un ragionamento; la scelta di fondo è una scelta che vie-
ne prima della scelta; la volontà [βούλησιν] è un’appetizione ragio-
nevole [εὔλογον ὄρεξιν]; la decisione una libera volontà [βούλησιν].10

τὴν ἐν τοῖς ἀλόγοις ζῴοις· οὐ κατωνομασμέναι δ’ εἰσίν· ἡ γὰρ ὄρεξις οὐκ ἔστι λογικὴ ὁρμή, 
ἀλλὰ λογικῆς ὁρμῆς εἶδος. τὴν δὲ λογικὴν ὁρμὴν δεόντως ἄν τις ἀφορίζοιτο, λέγων εἶναι 
φορὰν διανοίας ἐπί τι τῶν ἐν τῷ πράττειν· ταύτῃ δ’ ἀντιτίθεσθαι ἀφορμήν, φοράν τινα 
<διανοίας ἀπό τινος τῶν ἐν τῷ πράττειν>. ἰδίως δὲ καὶ τὴν ὄρουσιν ὁρμὴν λέγουσι, τῆς 
πρακτικῆς ὁρμῆς οὖσαν εἶδος. εἶναι δὲ τὴν ὄρουσιν φορὰν διανοίας ἐπί τι μέλλον. ὥστε 
μέχρι μὲν τούτων τετραχῶς ὁρμὴν λέγεσθαι, διχῶς δ’ ἀφορμήν· προστεθείσης δὲ καὶ τῆς 
ἕξεως τῆς ὁρμητικῆς, ἣν δὴ καὶ ἰδίως ὁρμὴν λέγουσιν, ἀφ’ οὗ συμβαίνει ὁρμᾶν, πενταχῶς.
8  L’individuazione, nel testo, di cinque diverse accezioni di ὁρμή non è così perspicua (in-
fatti, sembrano citate soltanto tre tipologie: l’impulso proprio degli esseri razionali, l’impul-
so degli animali privi di ragione e la facoltà stessa che dà origine all’impulso): cf. Inwood 
1985a, 225‑6; Goulet-Cazé 2011b, 117: «En fait, c’est comme si Arius, après avoir donné quatre 
sens évidents de l’ὁρμή, répondant tous les quatre à des impulsions-assentiments, en ajoutait 
(προστεθείσης) un cinquième, qu’il ne met pas sur le même plan que les quatre précédents, 
puisqu’il s’agit moins de l’ὁρμή en tant que telle que de ce qui permet l’avènement de l’ὁρμή».
9  Sull’equivalenza tra gli impulsi pratici e gli impulsi razionali, cf. Inwood 1985a, 
224; 321‑2 nota 2.
10  Stob. 2.87.14 (SVF 3.173): Τῆς δὲ πρακτικῆς ὁρμῆς εἴδη πλείονα εἶναι, ἐν οἷς καὶ 
ταῦτα· πρόθεσιν, ἐπιβολήν, παρασκευήν, ἐγχείρησιν, <αἵρεσιν>, προαίρεσιν, βούλησιν, 
θέλησιν. πρόθεσιν μὲν οὖν εἶναι λέγουσι σημείωσιν ἐπιτελέσεως· ἐπιβολὴν δὲ ὁρμὴν πρὸ 
ὁρμῆς· παρασκευὴν δὲ πρᾶξιν πρὸ πράξεως· ἐγχείρησιν δὲ ὁρμὴν ἐπί τινος ἐν χερσὶν 
ἤδη ὄντος· αἵρεσιν δὲ βούλησιν ἐξ ἀναλογισμοῦ· προαίρεσιν δὲ αἵρεσιν πρὸ αἱρέσεως· 
βούλησιν δὲ εὔλογον ὄρεξιν· θέλησιν δὲ ἑκούσιον βούλησιν.

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 75
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Innanzitutto, si noti che mancano da questa lista l’ὄρεξις e l’ὄρουσις 
precedentemente citate: con ogni probabilità, gli esempi qui ripor-
tati rientrano tutti nell’ambito dell’appetizione e dello slancio, i qua-
li si configurano, dunque, come principali sottocategorie degli impul-
si razionali, rivolti, rispettivamente, verso il bene e verso il futuro.11

Nel passo di Stobeo preso in esame, molteplici sono le occorrenze 
del sostantivo βούλησις, su cui occorre focalizzare l’attenzione: in-
nanzitutto, la βούλησις è esplicitamente annoverata fra gli impulsi 
pratici; in secondo luogo, viene riportata la consueta definizione di 
volontà quale appetizione ragionevole; infine, sono definite in termi-
ni di βούλησις sia l’αἵρεσις (dunque, sebbene indirettamente, anche 
la προαίρεσις) sia la θέλησις, poiché si tratta, in ogni caso, di impul-
si rivolti verso il bene.12 Ora, a distinguere la βούλησις e l’αἵρεσις è, 
essenzialmente, il loro diverso ambito di applicazione: se la prima è 
tematizzata quasi esclusivamente nel contesto della trattazione sui 
πάθη e le εὐπάθειαι,13 la nozione di αἵρεσις è impiegata su larga sca-
la nel sistema filosofico stoico, poiché rappresenta una delle più alte 
espressioni e manifestazioni dell’intelligenza pratica dell’uomo. Ogni 
nostro agire, infatti, deve essere finalizzato alla scelta dei beni14 e, 
addirittura, senza la scelta fra le cose che sono secondo natura e le 
cose che sono contro natura viene meno qualsiasi forma di saggezza.15 
A differenza della βούλησις, il bene che scaturisce dalla θέλησις non 
proviene in alcun modo da situazioni difficili o circostanze gravose: 
in breve, si ha la θέλησις quando è facile compiere il bene.16

Pertanto, la βούλησις rientra a pieno titolo nel genere della ὁρμή, 
è essa stessa ὁρμή per più ragioni: anzitutto, è annoverata tra gli im-
pulsi pratici, dunque razionali; in secondo luogo, è alla base delle no-
zioni di αἵρεσις (quindi, di προαίρεσις) e di θέλησις, tutte ὁρμαί de-
scritte in termini di volontà; infine, l’ὄρεξις, attraverso cui la βούλησις 
è definita, è essa stessa una forma di impulso razionale, nonché la 
principale sottospecie di ὁρμή, insieme all’ὄρουσις.

11  Inwood 1985a, 224‑37; cf. anche Inwood 1982; Klein 2021.
12  Cf., in particolare, Inwood 1985a, 231‑3.
13  Inwood 1985a, 237.
14  Plu. De comm. not. 26.1071a (SVF 3.195).
15  Cic. fin. 3.31 (SVF 3.190). Al contrario, il successivo impulso pratico elencato da Stobeo, 
la προαίρεσις, ovvero una scelta che ne precede temporalmente un’altra, non assume parti-
colare rilevanza nell’etica degli Stoici antichi, bensì rivestirà un ruolo cruciale nella filoso-
fia del neostoico Epitteto: cf., tra gli altri, Cassanmagnago 1977; Dobbin 1991; Sorabji 2007.
16  Cf. Inwood 1985a, 237‑8, il quale riporta il seguente esempio: «If one discovered 
that the right thing to do was to jettison the cargo in order to save lives, that might, if 
done by a sage, be a boulêsis or hairesis but not a thelêsis. If the right thing to do invol-
ves smooth sailing and the health of the crew and safety of the cargo, then one’s voy-
age would be carried out by a thelêsis».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 76
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

3	 L’impulso genericamente orientato

Come abbiamo sottolineato, secondo la testimonianza di Stobeo sopra 
citata, l’impulso è un moto dell’anima diretto verso un generico qual-
cosa (ἐπί τι); nello specifico, l’impulso razionale è un movimento della 
mente rivolto a una qualche azione pratica (ἐπί τι τῶν ἐν τῷ πράττειν), 
mentre l’ὄρουσις è diretta verso qualcosa di futuro (ἐπί τι μέλλον).17 
Analogamente, Clemente Alessandrino testimonia che «L’impulso è 
un movimento della mente [φορὰ διανοίας] verso un qualche ogget-
to [ἐπί τι]».18 Su questa stessa linea, si consideri il resoconto di Filo-
ne di Alessandria:

Infatti l’essere vivente è superiore al non vivente per due aspet-
ti: la rappresentazione e l’impulso. La rappresentazione consiste 
nell’ingresso di un oggetto esterno che impressiona l’intelletto per 
il tramite della sensazione; l’impulso, fratello della rappresenta-
zione, consiste nella tensione attiva dell’intelletto [κατὰ τὴν τοῦ νοῦ 
τονικὴν δύναμιν], che protendendosi attraverso la sensazione, giun-
ge a contatto con l’oggetto e procede verso di esso [πρὸς αὐτὸ], lo 
raggiunge e, aderendovi, se ne impossessa.19

Come è manifesto, le fonti concordano nel definire l’impulso quale 
movimento dell’anima o, più specificatamente, della sua parte intel-
lettiva (διάνοια o νοῦς): esso è dunque di natura indubitabilmente 
corporea. In secondo luogo, tutte e tre le definizioni in esame descri-
vono la ὁρμή come un movimento, per così dire, orientato verso qual-
cosa: ἐπί τι nelle testimonianze di Stobeo e Clemente, πρός αὐτό in 
Filone. Evidentemente, si tratta di espressioni assai generiche e pri-
ve di un referente preciso e ciò rende difficoltosa la stessa traduzio-
ne e la relativa interpretazione. In linea con le principali traduzioni 
di riferimento, è preferibile, per il momento, servirsi di formulazio-
ni il più possibile ‘neutrali’, che considerino l’impulso come un movi-
mento dell’anima verso qualcosa di generico.20

17  Cf. Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]).
18  Clem. Al. Strom. 2.460 (SVF 3.377): Ὁρμὴ μὲν οὖν φορὰ διανοίας ἐπί τι ἢ ἀπό του.
19  Ph. Leg. Alleg. 1.30 (SVF 2.844): Τὸ γὰρ ζῷον τοῦ μὴ ζῴου δυσὶ προὔχει, φαντασίᾳ 
καὶ ὁρμῇ· ἡ μὲν οὖν φαντασία συνίσταται κατὰ τὴν τοῦ ἐκτὸς πρόσοδον τυποῦντος νοῦν 
δι’ αἰσθήσεως· ἡ δὲ ὁρμή, τὸ ἀδελφὸν τῆς φαντασίας, κατὰ τὴν τοῦ νοῦ τονικὴν δύναμιν· ἣν 
τείνας δι’ αἰσθήσεως ἅπτεται τοῦ ὑποκειμένου καὶ πρὸς αὐτὸ χωρεῖ γλιχόμενος ἐφικέσθαι 
καὶ συλλαβεῖν αὐτό.
20  A titolo d’esempio, si vedano le seguenti traduzioni di Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]): 
«L’appetizione poi è un moto dell’anima verso qualcosa secondo il genere» (Isnardi Pa-
rente 1989, 886); «In genus impulse is a movement of soul towards something» (Long, 
Sedley 1987, 1: 317); «El impulso es, en sentido genérico, un movimiento del alma ha-
cia algo» (Boeri, Salles 2014, 550).

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 77
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Sauvé Meyer ritiene che tale definizione di impulso sia caratteriz-
zata da una struttura ‘teleologica’, espressa dalla cosiddetta stand-
ard impulse formula: nelle fonti, infatti, il sostantivo ὁρμή è quasi 
sempre seguito dalla preposizione ἐπί accompagnata da un termine 
in caso accusativo o da un verbo al modo infinito (preceduto o me-
no dall’articolo).21 L’impulso come movimento dell’anima ἐπί τι costi-
tuisce dunque la definizione più ampia e onnicomprensiva di ὁρμή.

4	 Intermezzo: le passioni

Si prenda brevemente in considerazione la teoria stoica delle passio-
ni: anzitutto, poiché rappresenta una specifica e rilevante applicazio-
ne della tesi generale per cui gli impulsi sono rivolti verso qualcosa; 
in secondo luogo, al fine di comprendere appieno la distinzione tra 
πάθη ed εὐπάθειαι (fra cui la βούλησις) sopra delineata.

L’impulso è, in effetti, alla base della teoria stoica delle passioni, le 
quali sono definite proprio in termini di ὁρμαί. In particolare, le fonti 
concordano nel considerare il πάθος22 quale πλεονάζουσα ὁρμή, ovvero 
come una forma eccessiva di impulso, che travalica i limiti della razio-
nalità, entrando in contrasto con la ragione. Il frammento di Clemente 
Alessandrino visto in precedenza pone in contrapposizione la definizio-
ne di ὁρμή quale movimento della mente, un moto razionale e conforme 
a natura, e la definizione di πάθος, che, al contrario, viene descritto così:

La passione è un impulso eccessivo [πλεονάζουσα ὁρμὴ] che in-
frange i limiti della ragione, oppure è un impulso deviante [ὁρμὴ 
ἐκφερομένη] che sfugge al controllo della ragione. Le passioni so-
no dunque moti psichici contrari a natura [παρὰ φύσιν] perché non 
seguono la ragione.23

21  Sauvé Meyer 2018, 115‑16; 123 e 132 per una lista di esempi. Si veda anche Inwo-
od 1985b, 78: «All of our sources agree that an impulse is ‘directed at’ something (the 
expression is almost always epi plus the accusative case)».
22  Su questo termine, così Maso 2018, 377‑8: «Cosa intendere per pathe? Passioni, 
emozioni, affezioni, sentimento (feeling)? Nel linguaggio moderno queste traduzioni so-
no certamente corrette, eppure poggiano su alcuni tratti che le caratterizzano, distin-
guendole. In breve: se ‘passione’, attraverso il latino patior, mostra anzitutto un eviden-
te aspetto passivo, proprio come ‘affezione’ (cf. adficior, adfectus), lo stesso non accade 
con ‘emozione’, dove è invece in evidenza l’aspetto attivo: cf. emoveo che in primo luogo 
rinvia al fatto che il soggetto stesso si ‘agita’ ed è in movimento così da produrre una se-
rie di conseguenze. ‘Avere sentimenti’ o ‘provare sentimenti per qualcuno o per qualco-
sa’ comporta poi una forma di tensione in direzione di qualcuno o qualcosa di esterno, 
ma contemporaneamente implica la percezione interiore di un’esperienza soggettiva».
23  Clem. Al. Strom. 2.460 (SVF 3.377): Πάθος δὲ πλεονάζουσα ὁρμὴ ἢ ὑπερτείνουσα 
τὰ κατὰ τὸν λόγον μέτρα· ἢ ὁρμὴ ἐκφερομένη καὶ ἀπειθὴς λόγῳ. Παρὰ φύσιν οὖν κινήσεις 
ψυχῆς κατὰ τὴν πρὸς τὸν λόγον ἀπείθειαν τὰ πάθη.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 78
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Le quattro passioni fondamentali e originarie, all’interno delle qua-
li è possibile ricondurre tutte le altre, sono il desiderio (ἐπιθυμία), il 
piacere (ἡδονή), la paura (φόβος) e il dolore (λύπη). Ebbene, essendo 
forme di impulso, anche le passioni sono dirette verso qualcosa, in 
linea con la definizione generale di ὁρμή. In particolare, esse posso-
no essere raggruppate a due a due proprio a seconda del τί a cui so-
no rivolte: dal punto di vista temporale, la paura e il desiderio sono 
forme di anticipazione, quindi sono rivolti verso il futuro, mentre il 
piacere e il dolore riguardano il presente; per quanto concerne i loro 
oggetti, il desiderio e il piacere hanno a che fare con il bene, la pau-
ra e il dolore, invece, con il male.24 Pertanto, il desiderio e la paura 
consistono nell’aspettarsi, rispettivamente, un bene e un male futu-
ri; il piacere e il dolore si provano quando si sperimentano, rispetti-
vamente, un bene e un male presenti. Si veda, a tal proposito, que-
sta testimonianza tratta da Stobeo:

Parliamo subito della passione [πάθος], perché essa nel suo gene-
re rientra nel novero degli impulsi [τῆς ὁρμῆς]. Definiscono la pas-
sione come un impulso eccessivo [ὁρμὴν πλεονάζουσαν] indocile 
alla scelta della ragione, oppure come un moto irrazionale dell’a-
nima [κίνησιν ψυχῆς ἄλογον] contro natura; e le passioni sono tut-
te inerenti alla parte dominante [τοῦ ἡγεμονικοῦ] dell’anima. Ogni 
forma di turbamento è una passione, e, viceversa, ogni specie di 
passione è un turbamento. Stando così le cose, si deve ritenere che 
alcune passioni sono originarie e principali, ed altre sono in rela-
zione a queste. Quanto al genere, queste sono le quattro passio-
ni originarie: desiderio [ἐπιθυμίαν], paura [φόβον], dolore [λύπην] 
e piacere [ἡδονήν]. Desiderio e paura sono forme di anticipazioni: 
l’uno in relazione a qualcosa che sembra un bene [τὴν μὲν πρὸς 
τὸ φαινόμενον ἀγαθόν], l’altra in relazione a qualcosa che sembra 
un male [τὸν δὲ πρὸς τὸ φαινόμενον κακόν]. Ci sono poi piacere e 
dolore: l’uno si ha quando realizziamo un nostro desiderio o sfug-
giamo a qualcosa che temevamo, l’altro quando non riusciamo ad 
attuare un desiderio o incappiamo in qualcosa che temevamo.25

24  Cicerone parla di articolazione simmetrica (Cic. Tusc. 3.11.24; SVF 3.385): Quat-
tuor perturbationes aequaliter distributae sunt. Per una schematizzazione delle quat-
tro passioni fondamentali, cf. Brennan 1998, 30.
25  Stob. 2.88.6 (SVF 3.378): Ἐπεὶ δ’ ἐν εἴδει τὸ πάθος τῆς ὁρμῆς ἐστι, λέγωμεν ἑξῆς 
περὶ παθῶν. Πάθος δ’ εἶναί φασιν ὁρμὴν πλεονάζουσαν καὶ ἀπειθῆ τῷ αἱροῦντι λόγῳ ἢ 
κίνησιν ψυχῆς <ἄλογον> παρὰ φύσιν (εἶναι δὲ πάθη πάντα τοῦ ἡγεμονικοῦ τῆς ψυχῆς), 
διὸ καὶ πᾶσαν πτοίαν πάθος εἶναι, <καὶ> πάλιν <πᾶν> πάθος πτοίαν. Τοῦ δὲ πάθους 
τοιούτου ὄντος ὑποληπτέον, τὰ μὲν πρῶτα εἶναι καὶ ἀρχηγά, τὰ δ’ εἰς ταῦτα τὴν ἀναφορὰν 
ἔχειν. Πρῶτα δ’ εἶναι τῷ γένει ταῦτα τὰ τέσσαρα, ἐπιθυμίαν, φόβον, λύπην, ἡδονήν. 
Ἐπιθυμίαν μὲν οὖν καὶ φόβον προηγεῖσθαι, τὴν μὲν πρὸς τὸ φαινόμενον ἀγαθόν, τὸν δὲ 
πρὸς τὸ φαινόμενον κακόν. Ἐπιγίγνεσθαι δὲ τούτοις ἡδονὴν καὶ λύπην, ἡδονὴν μὲν ὅταν 

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 79
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Nel frammento, il desiderio e la paura sono definiti attraverso la pre-
posizione πρός seguita dall’accusativo, a indicare il loro essere rivol-
ti verso qualcosa, rispettivamente verso un bene e un male apparen-
ti. Dunque, le passioni, specie di impulsi, sono, proprio come questi 
ultimi, diretti verso qualcosa, un qualcosa che viene precisandosi a 
seconda del πάθος considerato.

Sulle passioni, merita di essere citata anche una testimonianza di 
Andronico di Rodi, il quale, dopo aver fornito la consueta definizio-
ne di πάθος come ὁρμή πλεονάζουσα, descrive le quattro passioni fon-
damentali dal punto di vista specificatamente fisiologico, ovvero in 
termini di movimenti dello πνεῦμα psichico:

La passione è un moto irrazionale [πάθος ἐστὶν ἄλογος] dell’anima 
contro natura, oppure è un impulso eccessivo [ὁρμὴ πλεονάζουσα]. 
[…] Le passioni generali sono quattro: dolore [λύπη], paura 
[φόβος], desiderio [ἐπιθυμία], piacere [ἡδονή]. Il dolore è una de-
pressione [συστολή] irrazionale, oppure un’opinione viva di un 
male presente, che si pensa capace di deprimere. La paura è un 
ritrarsi [ἔκκλισις] irragionevole, una fuga dinnanzi a ciò che si 
prevede terribile; il desiderio è una tendenza [ὄρεξις] non retta 
da ragione, o un’aspirazione [δίωξις] ad un bene atteso; il piace-
re è un’esaltazione [ἔπαρσις] irragionevole, oppure la viva opi-
nione di un bene presente, dal quale si pensa che l’animo debba 
sentirsi sollevato.26

La συστολή, l’ἔκκλισις, l’ὄρεξις e l’ἔπαρσις corrispondono ai quattro 
processi fisiologici che si accompagnano alle passioni fondamentali, 
nell’ordine, il dolore, la paura, il desiderio e il piacere.27 È evidente, 
dunque, che quell’eccesso, quella devianza, che contraddistingue i 
πάθη riguarda anche i relativi movimenti psicofisici, tutt’altro che 
conformi a natura.28 Ebbene, le tre εὐπάθειαι di cui si è discusso all’i-
nizio della trattazione, ovvero la βούλησις, la χαρά e l’εὐλάβεια, sono 
anch’esse definite, rispettivamente, in termini di ὄρεξις, ἔπαρσις ed 
ἔκκλισις. C’è, tuttavia, una differenza fondamentale: nel caso delle 
passioni positive, tali processi fisiologici sono sempre accompagnati 

τυγχάνωμεν ὧν ἐπεθυμοῦμεν ἢ ἐκφύγωμεν ἃ ἐφοβούμεθα· λύπην δέ, ὅταν ἀποτυγχάνωμεν 
ὧν ἐπεθυμοῦμεν ἢ περιπέσωμεν οἷς ἐφοβούμεθα.
26  Andronic. Rhod. De pass. 1.11 (SVF 3.391): Πάθος ἐστὶν ἄλογος ψυχῆς κίνησις καὶ 
παρὰ φύσιν ἢ ὁρμὴ πλεονάζουσα. […] τὰ δὲ γενικώτερα πάθη τέσσαρα· λύπη, φόβος, 
ἐπιθυμία, ἡδονή. λύπη μὲν οὖν ἐστιν ἄλογος συστολή. ἢ δόξα πρόσφατος κακοῦ παρουσίας, 
ἐφ’ ᾧ οἴονται δεῖν συστέλλεσθαι. φόβος δὲ ἄλογος ἔκκλισις· ἢ φυγὴ ἀπὸ προσδοκωμένου 
δεινοῦ. ἐπιθυμία δὲ ἄλογος ὄρεξις· ἢ δίωξις προσδοκωμένου ἀγαθοῦ. ἡδονὴ δὲ ἄλογος 
ἔπαρσις· ἢ δόξα πρόσφατος ἀγαθοῦ παρουσίας, ἐφ’ ᾧ οἴονται δεῖν ἐπαίρεσθαι.
27  Cf. Sedley 1993, 329; Zanatta 1993, 222‑3; Graver 2007, 30‑4; Gourinat 2018, 356‑9.
28  Long, Sedley 1987, 1: 420.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 80
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

da ragione, come testimoniato dall’aggettivo εὔλογος, che compare 
in tutti e tre i casi.29

Questo breve intermezzo sui πάθη è stato necessario al fine di mettere 
in luce il ruolo discriminante del λόγος nella definizione delle εὐπάθειαι, 
quindi della βούλησις: una tendenza che, se non retta da ragione, sfo-
cia nel πάθος a cui la volontà si contrappone, vale a dire il desiderio.

5	 L’impulso orientato verso i predicati: frammenti

Si è visto che le fonti concordano nel considerare l’impulso come un 
movimento dell’anima diretto verso un non meglio specificato qualco-
sa. Ebbene, un frammento tratto da Stobeo aiuta a gettare luce pro-
prio sull’indefinitezza del qualcosa a cui le ὁρμαί sono rivolte:

Ogni impulso è un assenso, e quelli pratici hanno in più anche la 
capacità di determinare un movimento. L’assenso ha un certo og-
getto, l’impulso ne ha un altro: infatti, gli assensi sono rivolti ai 
giudizi, gli impulsi ai predicati [ὁρμὰς δὲ ἐπὶ κατηγορήματα] che in 
un certo modo sono parte dei giudizi su cui si orienta l’assenso.30

Come è evidente, Stobeo asserisce esplicitamente che gli impulsi sono 
diretti verso i predicati, tesi sottesa anche ad altri frammenti attri-
buiti agli Stoici antichi. Ad esempio, secondo Clemente Alessandrino:

La preghiera si rivolge a quelle cose a cui si rivolgono le appetizio-
ni [ὀρέξεις], i desideri [ἐπιθυμίαι] e, per dirla in generale, gli impul-
si [αἱ ὁρμαὶ]. Così nessuno ha il desiderio della bevanda [πόματος], 
ma del bere la bevanda [τοῦ πιεῖν τὸ ποτόν]; e neppure si ha il de-
siderio dell’eredità [κληρονομίας], ma di ricevere un’eredità [τοῦ 
κληρονομῆσαι]; e così non della conoscenza [γνώσεως], ma del co-
noscere [τοῦ γνῶναι], non di una buona politica [πολιτείας ὀρθῆς], 
ma dell’esercizio di una buona politica [τοῦ πολιτεύεσθαι]. Insomma, 
c’è preghiera delle cose di cui c’è domanda; e delle cose di cui c’è do-
manda c’è anche desiderio. Dunque il ‘pregare per’, e ‘l’aver impulso 
per’ sono ugualmente diretti all’avere i beni e i vantaggi connessi.31

29  Cf. D.L. 7.115 (SVF 3.431) e Andronic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432), in cui, ol-
tre all’ormai nota definizione di βούλησις come εὔλογος ὄρεξις, compaiono le definizio-
ni di χαρά quale εὔλογος ἔπαρσις ed εὐλάβεια quale εὔλογος ἔκκλισις.
30  Stob. 2.88.1 (SVF 3.171): Πάσας δὲ τὰς ὁρμὰς συγκαταθέσεις εἶναι, τὰς δὲ πρακτικὰς 
καὶ τὸ κινητικὸν περιέχειν. Ἤδη δὲ ἄλλων μὲν εἶναι συγκαταθέσεις, ἐπ’ ἄλλο δὲ ὁρμάς· 
καὶ συγκαταθέσεις μὲν ἀξιώμασί τισιν, ὁρμὰς δὲ ἐπὶ κατηγορήματα, τὰ περιεχόμενά πως 
ἐν τοῖς ἀξιώμασιν, οἷς συγκαταθέσεις.
31  Clem.Al. Strom. 7.7 (SVF 3.176): Ὧν μὲν οὖν καὶ ὀρέξεις εἰσὶ καὶ ἐπιθυμίαι καὶ ὅλως 
εἰπεῖν αἱ ὁρμαὶ τούτων εἰσὶ καὶ αἱ εὐχαί· διόπερ οὐδεὶς ἐπιθυμεῖ πόματος, ἀλλὰ τοῦ πιεῖν 

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 81
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Clemente Alessandrino individua una caratteristica comune alle pre-
ghiere da una parte e agli impulsi, tra cui l’ὄρεξις e l’ἐπιθυμία, dall’al-
tra: il loro oggetto è il medesimo, poiché sono rivolti verso i predica-
ti, espressi con l’infinito sostantivato dall’articolo al caso genitivo. 
Così, ad esempio, non si ha il desiderio della bevanda, ma di bere la 
bevanda (τοῦ πιεῖν τὸ ποτόν); non si ha l’appetito dell’eredità, ma di 
ricevere l’eredità (τοῦ κληρονομῆσαι): l’impulso non è infatti diretto 
semplicemente verso i beni, bensì verso ‘l’avere i beni’ (in quest’ul-
timo caso, l’infinito sostantivato è preceduto dalla preposizione di 
moto a luogo εἰς).

Su questa stessa linea, si consideri la seguente testimonianza di 
Origene, che pone a confronto il modo di agire automatico e istintivo 
del ragno e dell’ape con quello libero e spontaneo dell’uomo:

Degli esseri che hanno in sé il principio del loro movimento alcuni 
si dice che si muovono ‘da sé’, altri ‘di per sé’: che si muovono da 
sé sono gli esseri inanimati, di per sé gli esseri animati. Gli ani-
mali infatti si muovono ‘di per sé’ quando, al presentarsi di cer-
te rappresentazioni, si risvegliano gli impulsi [ὁρμὴν]. Dunque, in 
certi animali le rappresentazioni suscitano l’impulso; ma questo 
è mosso da rappresentazioni preordinate dalla natura [φύσεως 
φανταστικῆς τεταγμένως]. Ad esempio, nel caso del ragno si gene-
ra la rappresentazione del tessere la tela, e a questa segue l’im-
pulso a tessere [ἐπὶ τὸ ὑφαίνειν]. La capacità rappresentativa del 
ragno è preordinata [τῆς φανταστικῆς αὐτοῦ φύσεως τεταγμένως] 
ad indirizzarlo a questa azione [ἐπὶ τοῦτο αὐτὸν] e il nostro anima-
le non può seguire nient’altro che tale rappresentazione, come del 
resto l’ape <non può seguire altra rappresentazione> che quella di 
produrre la cera [ἐπὶ τὸ κηροπλαστεῖν]. L’essere razionale invece 
non ha solo la facoltà percettiva, ma anche la ragione con la qua-
le, per natura, giudica le rappresentazioni, alcune scartandole, al-
tre accettandole affinché il vivente possa agire in conformità con 
esse. Inoltre, poiché nella natura della ragione è compresa la ten-
denza a vedere il bene e il male, noi, seguendo questa tendenza, 
<di fatto> vediamo il bene e il male, e scegliamo l’uno e scartiamo 
l’altro, guadagnandoci la lode quando facciamo il bene, e invece 
il biasimo quando agiamo in senso opposto.32

τὸ ποτόν· οὐδὲ μὴν κληρονομίας, ἀλλὰ τοῦ κληρονομῆσαι· οὑτωσὶ δὲ οὐδὲ γνώσεως ἀλλὰ 
τοῦ γνῶναι· οὐδὲ γὰρ πολιτείας ὀρθῆς, ἀλλὰ τοῦ πολιτεύεσθαι· τούτων οὖν αἱ εὐχαί, 
ὧν καὶ αἰτήσεις· καὶ τούτων αἱ αἰτήσεις ὧν καὶ ἐπιθυμίαι· τὸ δὲ εὔχεσθαι καὶ ὀρέγεσθαι 
καταλλήλως γίγνεσθαι εἰς τὸ ἔχειν τὰ ἀγαθὰ καὶ τὰ παρακείμενα ὠφελήματα.
32  Orig. De princ. 3.108 (SVF 2.988): Τῶν δὲ ἐν ἑαυτοῖς τοῦ κινεῖσθαι τὴν αἰτίαν 
ἐχόντων τὰ μέν φασιν ἐξ ἑαυτῶν κινεῖσθαι τὰ δὲ ἀφ’ ἑαυτῶν, ἐξ ἑαυτῶν μὲν τὰ ἄψυχα, ἀφ’ 
ἑαυτῶν δὲ τὰ ἔμψυχα· ἀφ’ ἑαυτῶν γὰρ κινεῖται τὰ ἔμψυχα φαντασίας ἐγγινομένης ὁρμὴν 
προκαλουμένης· καὶ πάλιν ἔν τισι τῶν ζῴων φαντασίαι γίνονται ὁρμὴν προκαλούμεναι, 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 82
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Se il ragno e l’ape non possono fare altro che, rispettivamente, tes-
sere la tela e produrre la cera, l’uomo è invece dotato della facoltà di 
giudizio che gli consente di assentire al contenuto di certe rappre-
sentazioni e di rifiutarne altre; da qui scaturiscono anche il biasimo 
e la lode di cui sono passibili gli esseri umani. Tuttavia, rilevanti in 
questa sede sono le formule ἐπὶ τὸ ὑφαίνειν ed ἐπὶ τὸ κηροπλαστεῖν 
impiegate nel frammento: gli impulsi del ragno e dell’ape, infatti, so-
no rivolti verso i predicati del tessere la tela e del produrre la cera, 
espressi, in ambo i casi, dalla preposizione ἐπί seguita dall’infini-
to sostantivato del verbo. Ciò è del tutto conforme alla tesi secon-
do la quale le ὁρμαί sono dirette verso i κατηγορήματα, di cui questo 
frammento costituisce dunque un’ulteriore preziosa testimonianza.

6	 L’impulso orientato verso i predicati: teorie

Al di là dei singoli frammenti che attestano la tesi dell’impulso rivol-
to ai predicati, vi sono, più in generale, intere teorie del sistema stoi-
co che poggiano su questo assunto. Ad esempio, esso è alla base di 
quella che Brunschwig chiama POI thesis (it is a Predicate that is the 
Object of an Impulse), come testimoniato da Cicerone:33

Pongono poi un’ulteriore differenza fra ingordigia e struggimento: l’u-
no è relativo a quelle cose che si dicono di taluno o di taluni – quelli che i 
dialettici chiamano κατηγορήματα – come possedere ricchezze [habere 
divitias], guadagnarsi onori [capere honores]; l’altra riguarda invece le 
cose stesse come gli onori [honorum] e le ricchezze [pecuniae].34

Secondo Brunschwig, viene qui riportata la cosiddetta POD thesis, ov-
vero la tesi per cui il predicato è oggetto del desiderio, una versione 
più ristretta della POI thesis (come abbiamo visto, il desiderio è infat-
ti una specie di impulso) e a essa antecedente, elaborata da antichi 

φύσεως φανταστικῆς τεταγμένως κινούσης τὴν ὁρμήν, ὡς ἐν τῷ ἀράχνῃ φαντασία τοῦ 
ὑφαίνειν γίνεται, καὶ ὁρμὴ ἀκολουθεῖ ἐπὶ τὸ ὑφαίνειν, τῆς φανταστικῆς αὐτοῦ φύσεως 
τεταγμένως ἐπὶ τοῦτο αὐτὸν προκαλουμένης καὶ οὐδενὸς ἄλλου μετὰ τὴν φανταστικὴν 
αὐτοῦ φύσιν πεπιστευμένου τοῦ ζῴου, καὶ ἐν τῇ μελίσσῃ ἐπὶ τὸ κηροπλαστεῖν. Τὸ μέντοι 
λογικὸν ζῷον καὶ λόγον ἔχει πρὸς τῇ φανταστικῇ φύσει τὸν κρίνοντα τὰς φαντασίας, 
καὶ τινὰς μὲν ἀποδοκιμάζοντα, τινὰς δὲ παραδεχόμενον, ἵνα ἄγηται τὸ ζῷον κατ’ αὐτάς. 
ὅθεν ἐπεὶ ἐν τῇ φύσει τοῦ λόγου εἰσὶν ἀφορμαὶ τοῦ θεωρῆσαι τὸ καλὸν καὶ τὸ αἰσχρόν, 
αἷς ἑπόμενοι θεωρήσαντες τὸ καλὸν καὶ τὸ αἰσχρόν, αἱρούμεθα μὲν τὸ καλόν, ἐκκλίνομεν 
δὲ τὸ αἰσχρόν· ἐπαινετοὶ μέν ἐσμεν ἐπιδόντες ἑαυτοὺς τῇ πράξει τοῦ καλοῦ, ψεκτοὶ δὲ 
κατὰ τὸ ἐναντίον.
33  Cf. Brunschwig 1994c.
34  Cic. Tusc. 4.21 (SVF 3.398): Distinguunt illud etiam, ut libido sit earum rerum, quae 
dicuntur de quodam aut quibusdam, quae κατηγορήματα dialectici appellant, ut habere 
divitias, capere honores, indigentia rerum ipsarum sit, ut honorum, ut pecuniae.

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 83
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

dialettici e dalla quale, per l’appunto, la POI thesis deriverebbe. Il 
desiderio (libido) è infatti rivolto verso predicati quali ‘possedere le 
ricchezze’ (habere divitias) e ‘guadagnarsi onori’ (capere honores), in 
contrapposizione a ciò che riguarda propriamente gli onori e le ric-
chezze. Pertanto, Brunschwig sostiene che già tali dialettici anteriori 
agli Stoici abbiano attribuito uno statuto predicativo agli oggetti del 
desiderio; gli Stoici, da parte loro, avrebbero esteso tale ‘gramma-
tica del desiderio’ a tutti i casi di impulso in generale, determinan-
do una transizione dalla POD thesis prestoica alla POI thesis stoica.35

Analogamente, si consideri la dottrina stoica concernente la πρώτη 
ὁρμή, il primo impulso, anch’esso, com’è ovvio, rivolto verso i predi-
cati. A tal proposito, Diogene Laerzio si esprime così:

Sostengono che il primo impulso [πρώτην ὁρμήν] dell’animale è 
quello di avere cura di sé stesso [ἐπὶ τὸ τηρεῖν ἑαυτό], in quanto 
la natura fin dall’inizio lo porta ad appropriarsi [οἰκειούσης] di sé 
stesso; così dice Crisippo nel primo libro de I fini, quando sostie-
ne che le cose che ogni essere vivente sente più proprie sono la 
sua costituzione e la coscienza che ne ha.36

Non appena un animale nasce, è animato da una πρώτη ὁρμή che lo 
induce a salvare se stesso e il proprio essere, ad avere cura di sé, per-
seguendo quelle cose che contribuiscono a tutelarlo e ad allontanare 
la propria fine. Tale primo impulso all’autoconservazione e all’appro-
priazione viene fatto risalire dagli Stoici alla natura universale, che 
nulla fa invano: dall’amore di sé, infatti, consegue necessariamente 
che ogni ente tende verso ciò che si accorda con la propria natura, 
ovvero con la natura universale.37 Ebbene, la πρώτη ὁρμή, proprio 
in quanto specifica categoria di impulso, nonché impulso primario, 
originario e fondamentale, è diretta verso un predicato: ancora una 
volta, si tratta di un concetto espresso dalla preposizione ἐπί segui-
ta dall’infinito sostantivato τὸ τηρεῖν. Come volevasi dimostrare, dun-
que, anche l’importante teoria stoica della πρώτη ὁρμή conferma la 
tesi dell’impulso rivolto ai predicati.

Si consideri ora un passo tratto da Stobeo, in cui viene operata 
una distinzione grammaticale assai utile ai nostri fini:

35  Brunschwig 1994c, 160‑2.
36  D.L. 7.85 (SVF 3.178): Τὴν δὲ πρώτην ὁρμήν φασι τὸ ζῷον ἴσχειν ἐπὶ τὸ τηρεῖν 
ἑαυτό, οἰκειούσης αὐτῷ τῆς φύσεως ἀπ’ ἀρχῆς· καθά φησιν ὁ Χρύσιππος ἐν τῷ πρώτῳ 
περὶ Τελῶν, πρῶτον οἰκεῖον λέγων εἶναι παντὶ ζῴῳ τὴν αὑτοῦ σύστασιν καὶ τὴν ταύτης 
συνείδησιν.
37  Cf. Kühn 2011, 315‑24.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 84
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

A loro giudizio corre una bella differenza fra il ‘preferito’ [αἱρετὸν] 
e il ‘preferibile’ [αἱρετέον], fra il ‘desiderato’ e il ‘desiderabile’, fra 
il ‘preteso’ [= ciò che si pretende di avere] e il ‘pretendibile’ [ciò 
che si pretende di essere], fra l’‘accettato’ [= ciò che si accetta di 
avere] e l’‘accettabile’ [= ciò che si accetta di essere]. Preferiti, de-
siderati, pretesi e accettati sono i beni. Invece, le condizioni van-
taggiose sono stati che sono preferibili, desiderabili, pretendibi-
li e ammissibili, in quanto sono predicati [κατηγορήματα] che si 
connettono ai beni. Noi infatti preferiamo <essere> le cose prefe-
ribili, vogliamo <essere> ciò che si vuole <essere> e desideriamo 
<essere> ciò che è desiderabile <essere>. Le scelte [αἱρέσεις], gli 
appetiti [ὀρέξεις], le volontà [βουλήσεις] fanno parte dei predicati 
[κατηγορημάτων], e così pure gli impulsi [ὁρμαί]. Analogamente, 
noi vogliamo possedere e scegliamo i beni, e per questo i beni so-
no preferiti, pretesi e desiderati. Insomma, noi preferiamo avere 
la saggezza [τὴν γὰρ φρόνησιν] e la temperanza [τὴν σωφροσύνην], 
ma per Zeus, non preferiamo avere l’essere saggi e temperanti [τὸ 
φρονεῖν καὶ σωφρονεῖν], perché questi sono incorporei [ἀσώματα] 
e predicati [κατηγορήματα].38

Gli impulsi, tra cui vengono esplicitamente annoverati gli appetiti, 
le volontà e le scelte, sono qui assimilati a ciò che è preferibile, desi-
derabile, pretendibile e accettabile: tutti hanno come oggetto predi-
cati incorporei, in contrapposizione a ciò che è preferito, desiderato, 
preteso e accettato, i quali corrispondono invece a beni corporei. A 
distinguere queste due categorie è, dal punto di vista grammatica-
le, la diversa desinenza che caratterizza il preferibile, il desiderabi-
le, il pretendibile e l’accettabile da una parte, e il preferito, il desi-
derato, il preteso, l’accettato dall’altra: si tratta di aggettivi verbali 
che terminano in -τεος nel primo caso e -τος nel secondo. Si prenda-
no, ad esempio, τὸ αἱρετόν e τὸ αἱρετέον: il primo aggettivo verbale è 
dotato della desinenza -τον, la quale indica il bene, la disposizione, lo 
stato corporeo (come la virtù) che noi scegliamo di possedere; inve-
ce, con τὸ αἱρετέον si intende il beneficio, espresso attraverso un pre-
dicato, che si ricava dal bene corporeo corrispondente (come ‘l’esse-
re virtuosi’), a cui noi miriamo e verso cui siamo rivolti. Pertanto, gli 

38  Stob. 2.97.15 (SVF 3.91): Διαφέρειν δὲ λέγουσιν, ὥσπερ αἱρετὸν καὶ αἱρετέον, οὕτω 
καὶ ὀρεκτὸν καὶ ὀρεκτέον καὶ βουλητὸν καὶ βουλητέον καὶ ἀποδεκτὸν καὶ ἀποδεκτέον. 
Αἱρετὰ μὲν γὰρ εἶναι καὶ βουλητὰ καὶ ὀρεκτὰ <καὶ ἀποδεκτὰ τἀγαθά· τὰ δ’ ὠφελήματα 
αἱρετέα καὶ βουλητέα καὶ ὀρεκτέα> καὶ ἀποδεκτέα, κατηγορήματα ὄντα, παρακείμενα δ’ 
ἀγαθοῖς. Αἱρεῖσθαι μὲν γὰρ ἡμᾶς τὰ αἱρετέα καὶ βούλεσθαι τὰ βουλητέα καὶ ὀρέγεσθαι τὰ 
ὀρεκτέα. Κατηγορημάτων γὰρ αἵ τε αἱρέσεις καὶ ὀρέξεις καὶ βουλήσεις γίνονται, ὥσπερ 
καὶ αἱ ὁρμαί· ἔχειν μέντοι αἱρούμεθα καὶ βουλόμεθα καὶ ὁμοίως ὀρεγόμεθα τἀγαθά, διὸ 
καὶ αἱρετὰ καὶ βουλητὰ καὶ ὀρεκτὰ τἀγαθά ἐστι. Τὴν γὰρ φρόνησιν αἱρούμεθα ἔχειν καὶ 
τὴν σωφροσύνην, οὐ μὰ Δία τὸ φρονεῖν καὶ σωφρονεῖν, ἀσώματα ὄντα καὶ κατηγορήματα. 
Cf. anche Stob. 2.78.7 (SVF 3.89).

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 85
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

impulsi sono diretti verso i predicati così come il preferibile, il desi-
derabile e tutti gli aggettivi verbali in -τεος, i quali costituiscono al-
lora ulteriori modalità attraverso cui è possibile esprimere il concet-
to di ὁρμή ἐπὶ κατηγορήματα.

La distinzione grammaticale tra gli aggettivi verbali in -τος e -τεος 
si rivela molto importante nella filosofia stoica, poiché è alla base 
della distinzione concettuale tra σκοπός e τέλος,39 una delle appli-
cazioni più rilevanti della tesi stoica per cui gli impulsi sono rivol-
ti verso i predicati. A tal proposito, si consideri la seguente testimo-
nianza tratta da Stobeo:

Dicono che il fine [τέλος] consiste nell’essere felici [τὸ εὐδαιμονεῖν], 
e che appunto a ciò si dirige ogni nostra azione, mentre l’essere fe-
lici non si attua in vista di nient’altro. Questo equivale a vivere se-
condo virtù, o a vivere in modo coerente, oppure, che è lo stesso, 
secondo natura. Zenone dà questa definizione della felicità: la fe-
licità è una vita dal corso prospero; Cleante nelle sue opere adot-
ta la medesima definizione e Crisippo e quelli dopo di lui, pur so-
stenendo che felicità e vita felice non sono cose fra loro estranee, 
dicono poi che la felicità [τὴν μὲν εὐδαιμονίαν] è lo scopo [σκοπὸν], 
e invece vivere in condizioni di felicità [τὸ τυχεῖν τῆς εὐδαιμονίας], 
cioè essere felici [τῷ εὐδαιμονεῖν], è il fine [τέλος]. Da ciò risulta 
chiaramente che espressioni del tipo ‘vivere secondo natura’, ‘vi-
vere una bella vita’, ‘vivere bene’, ‘vivere una vita bella e buona’, 
‘virtù e ciò che partecipa di virtù’ sono sinonime. E poi ogni cosa 
bella è anche buona, e ogni cosa brutta è cattiva. Pertanto anche 
per gli Stoici il fine [τέλος] equivale ad una vita secondo virtù.40

La differenza tra τέλος e σκοπός risulta evidente: il primo consiste 
nell’effettivo raggiungimento della felicità, nella sua stabile e per-
manente acquisizione. Nel frammento appena considerato, il τέλος è 
definito infatti quale bene ultimo e massima aspirazione a cui tutto 

39  Mentre τέλος è reso unanimemente con ‘end’ (cf. Long, Sedley 1987, 1; Brunschwig 
1994c; Boeri 2001), σκοπός viene tradotto con ‘target’ da Long, Sedley 1987, 1, con ‘aim’ 
da Brunschwig 1994c e con ‘goal’ o ‘target’ da Boeri 2001. Sulla nozione di ‘end’, cf., in 
particolare, Long, Sedley 1987, 1: 394‑410.
40  Stob. 2.77.16 (SVF 3.16): Τέλος δέ φασιν εἶναι τὸ εὐδαιμονεῖν, οὗ ἕνεκα πάντα 
πράττεται, αὐτὸ δὲ πράττεται μὲν οὐδενὸς δὲ ἕνεκα· τοῦτο δὲ ὑπάρχειν ἐν τῷ κατ’ ἀρετὴν 
ζῆν, ἐν τῷ ὁμολογουμένως ζῆν, ἔτι, ταὐτοῦ ὄντος, ἐν τῷ κατὰ φύσιν ζῆν. Τὴν δὲ εὐδαιμονίαν 
ὁ Ζήνων ὡρίσατο τὸν τρόπον τοῦτον· εὐδαιμονία δ’ ἐστὶν εὔροια βίου. Κέχρηται δὲ καὶ 
Κλεάνθης τῷ ὅρῳ τούτῳ ἐν τοῖς ἑαυτοῦ συγγράμμασι καὶ ὁ Χρύσιππος καὶ οἱ ἀπὸ τούτων 
πάντες, τὴν εὐδαιμονίαν εἶναι λέγοντες οὐχ ἑτέραν τοῦ εὐδαίμονος βίου, καίτοι γε λέγοντες 
τὴν μὲν εὐδαιμονίαν σκοπὸν ἐκκεῖσθαι, τέλος δ’ εἶναι τὸ τυχεῖν τῆς εὐδαιμονίας, ὅπερ 
ταυτὸν εἶναι τῷ εὐδαιμονεῖν. Δῆλον οὖν ἐκ τούτων, ὅτι ἰσοδυναμεῖ ‘τὸ κατὰ φύσιν ζῆν’ καὶ 
‘τὸ καλῶς ζῆν’ καὶ ‘τὸ εὖ ζῆν’ καὶ πάλιν ‘τὸ καλὸν κἀγαθόν’ καὶ ‘ἡ ἀρετὴ καὶ τὸ μέτοχον 
ἀρετῆς’· καὶ ὅτι πᾶν ἀγαθὸν καλόν, ὁμοίως δὲ καὶ πᾶν αἰσχρὸν κακόν· δι’ ὃ καὶ τὸ Στωϊκὸν 
τέλος ἶσον δύνασθαι τῷ κατ’ ἀρετὴν βίῳ.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 86
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

può essere ricondotto, oggetto ultimo del desiderio, ciò a cui si di-
rige ogni nostra azione, ma che a sua volta non è in vista di altro. Il 
τέλος consiste, dunque, nel vivere secondo natura tipicamente stoi-
co, seguendo sempre la virtù e assecondando la ragione, frammen-
to del λόγος universale. Lo σκοπός, invece, è un obiettivo immedia-
to, funzionale o meno al raggiungimento del τέλος. Tale distinzione 
semantica si riflette sul piano logico e ontologico: infatti, il τέλος è 
espresso da un predicato incorporeo (τὸ εὐδαιμονεῖν, τὸ τυχεῖν τῆς 
εὐδαιμονίας, ovvero l’‘essere felici’), mentre lo σκοπός corrisponde 
a un corpo (εὐδαιμονία, la felicità). Ebbene, riprendendo la distinzio-
ne tra gli aggettivi verbali in -τος e -τεος, è evidente che essa corri-
sponde, rispettivamente, alla distinzione tra σκοπός e τέλος. Infatti, 
gli aggettivi in -τος esprimono uno scopo immediato, uno σκοπός co-
me la prudenza, che è un bene corporeo che noi intendiamo posse-
dere qui e ora; invece, gli aggettivi verbali in -τεος denotano il fine 
ultimo, il τέλος, ovvero un predicato incorporeo quale ‘agire in mo-
do prudente’ o ‘essere prudenti’, che noi desideriamo ci appartenga 
stabilmente. Il τέλος è dunque costruito sul modello della ὁρμή, poi-
ché entrambi hanno il medesimo oggetto, ovvero il predicato incorpo-
reo; d’altra parte, come risulta massimamente evidente dalla dottri-
na stoica della πρώτη ὁρμή, l’impulso primario e naturale dell’essere 
umano coincide proprio con il suo fine ultimo, con il τέλος, ovvero vi-
vere conformemente al λόγος.

7	 Conclusione

Si riprenda, un’ultima volta, la definizione generale di ὁρμή quale 
impulso diretto verso un non meglio precisato qualcosa: ebbene, nel 
presente contributo, si è cercato di mostrare che gli impulsi sono ri-
volti specificatamente ai predicati (ἐπὶ κατηγορήματα), come testimo-
niato da Stobeo e, più sotterraneamente, dagli altri frammenti e teo-
rie stoiche considerate. Come abbiamo visto, infatti, molteplici sono 
le attestazioni di quella che Sauvé Meyer definisce standard impulse 
formula, ovvero la preposizione ἐπί seguita dal predicato, espresso 
con un verbo al modo infinito, preceduto o meno dall’articolo;41 op-
pure, più semplicemente, si trova di frequente l’infinito sostantiva-
to del verbo senza preposizione. Allora, ecco che per gli Stoici il pri-
mo impulso dell’animale è quello di avere cura di se stesso (ἐπὶ τὸ 
τηρεῖν ἑαυτό), mentre il ragno ha l’impulso a tessere la ragnatela (ἐπὶ 
τὸ ὑφαίνειν) e l’ape a produrre la cera (ἐπὶ τὸ κηροπλαστεῖν); noi es-
seri umani non abbiamo il desiderio o l’appetito della bevanda, ma di 
bere la bevanda (τοῦ πιεῖν τὸ ποτόν), non dell’eredità, ma di ricevere 

41  Sauvé Meyer 2018, 115‑23; 132.

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi



Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 87
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

l’eredità (τοῦ κληρονομῆσαι), non della conoscenza, ma di conoscere 
(τοῦ γνῶναι) e così non della buona politica, ma dell’esercizio della 
buona politica (τοῦ πολιτεύεσθαι). I predicati, dunque, entrano a buon 
diritto nella definizione stessa di ὁρμή, poiché costituiscono l’oggetto 
precipuo a cui gli impulsi sono rivolti: siamo infatti diretti verso i pre-
dicati che esprimono le azioni che vogliamo compiere, lo stato di cose 
che intendiamo realizzare, il fine che ci proponiamo di raggiungere.

Ciò trova conferma nella distinzione precedentemente illustra-
ta tra gli aggettivi verbali in -τος e -τεος (ad esempio, τὸ αἱρετόν e τὸ 
αἱρετέον), a cui corrisponde quella tra σκοπός e τέλος e, quindi, tra 
bene corporeo e predicato incorporeo: noi preferiamo possedere be-
ni corporei come la felicità, la saggezza o la temperanza, che sono 
tutti scopi immediati, finalizzati o meno all’effettivo raggiungimen-
to del τέλος, di ciò che noi preferiamo essere stabilmente, ovvero noi 
preferiamo che si realizzino ‘l’essere felici’ (τὸ εὐδαιμονεῖν), ‘l’essere 
saggi’ e ‘l’essere temperanti’ (τὸ φρονεῖν καὶ σωφρονεῖν), tutti predi-
cati incorporei. Difatti, come abbiamo visto, la ὁρμή, il τέλος e gli ag-
gettivi verbali in -τεος condividono la medesima costruzione, che è 
proprio quella dell’essere diretti verso i predicati.

Tutti questi ragionamenti possono essere applicati, per transiti-
vità, anche alla nozione di βούλησις, dalla quale siamo partiti. Si 
è mostrato, infatti, che la volontà è un impulso a tutti gli effetti; in 
quest’ottica, cioè proprio in quanto ὁρμή, anche la βούλησις è allo-
ra un movimento dell’anima rivolto verso un λεκτόν, un predicato in-
corporeo, il quale corrisponde, ripetiamolo in chiusura: all’azione 
che intendiamo compiere; a ciò che vogliamo si attualizzi e si predi-
chi come vero di noi (come nel caso degli aggettivi verbali in -τεος); 
al τέλος verso cui la nostra azione è orientata.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 88
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Bibliografia

Alessandrelli, M. (2013). Il problema del λεκτόν nello stoicismo antico. Origine e statu­
to di una nozione controversa. Firenze: Leo S. Olschki Editore.

Annas, J.E. (1992). Hellenistic Philosophy of Mind. Berkeley: University of California 
Press.

Boeri, M.D. (2001). «The Stoics on Bodies and Incorporeals». The Review of Metaphys­
ics, 54(4), 723‑52.

Boeri, M.D.; Salles, R. (eds) (2014). Los Filósofos Estoicos: Ontología, Lógica, Física y Éti­
ca. Sankt Augustin: Academia Verlag. 
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/23016

Brennan, T. (1998). «The Old Stoic Theory of the Emotions». Sihvola J.; Engberg-Ped-
ersen, T. (eds), The Emotions in Hellenistic Philosophy. Dordrecht: Kluwer, 21‑70.

Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood, B. (ed.), The Cambridge Com­
panion to the Stoics. Cambridge: Cambridge University Press, 257‑94. 
https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X.011

Bronowski, A. (2019). The Stoics on Lekta: All There is to Say. Oxford: Oxford Univer-
sity Press. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780198842880.003.0005

Brunschwig, J. (ed.) (1994a). Papers in Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge 
University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393

Brunschwig, J. (1994b). «The Stoic Theory of the Supreme Genus and Platonic Ontol-
ogy». Brunschwig 1994a, 92‑157. 
https://doi.org/10.1017/cbo9780511518393.007

Brunschwig, J. (1994c). «On a Stoic Way of Not Being». Brunschwig 1994a, 158‑69. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393.008

Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni 
Ca’ Foscari. 
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑630-5

Cassanmagnago, C. (1977). «Il problema della prohairesis in Epitteto». Rivista di Filo­
sofia Neo-Scolastica, 69(2), 232‑46.

Dobbin, R. (1991). «Προαίρεσις in Epictetus». Ancient Philosophy, 11(1), 111‑35. 
http://doi.org/10.5840/ancientphil199111138

Frede, M. (1986). «The Stoic Doctrine of the Affections of the Soul». Schofield, M.; Strik-
er, G. (eds), The Norms of Nature: Studies in Hellenistic Ethics. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 93‑110.

Frede, M. (1994). «The Stoic Notion of a Lekton». Everson, S. (ed.), Language. Compan­
ions to Ancient Thought, vol. 3. Cambridge: Cambridge University Press, 109‑28.

Goulet-Cazé, M.-O. (éd.) (2011a). Études sur la théorie stoïcienne de l’action. Paris: Li-
brairie Philosophique J. Vrin.

Goulet-Cazé, M.-O. (2011b). «À propos de l’assentiment stoïcien». Goulet-Cazé 2011a, 
73‑236.

Gourinat, J.-B. (2018). «The Stoics on the Mental Mechanism of Emotions: Is There a 
‘Pathetic Syllogism’?». Elenchos, 39(2), 349‑75. 
https://doi.org/10.1515/elen-2018‑0020

Graver, M. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago: University of Chicago Press.
Inwood, B. (1982). «A Note on Desire in Stoic Theory». Dialogue, 21(2), 329‑32. 

http://doi.org/10.1017/s0012217300016450
Inwood, B. (1985a). Ethics and Human Action in Early Stoicism. Clarendon Press: Oxford. 

http://doi.org/10.2307/2185267
Inwood, B. (1985b). «The Stoics on the Grammar of Action». The Southern Journal of 

Philosophy, 23(5), 75‑86.

Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X.011
https://doi.org/10.1093/oso/9780198842880.003.0005
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393
https://doi.org/10.1017/cbo9780511518393.007
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393.008
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
http://doi.org/10.5840/ancientphil199111138
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0020
http://doi.org/10.1017/s0012217300016450
http://doi.org/10.2307/2185267


Barbara Castellani
La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Lexis Supplementi | Supplements 17 89
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 71-90

Ioppolo, A.M. (1972). «La dottrina della passione in Crisippo». Rivista Critica di Storia 
della Filosofia, 27(3), 251‑68.

Ioppolo, A.M. (1995). «L’horme pleonazousa nella dottrina stoica della passione». Elen­
chos, 16(1), 25‑55.

Isnardi Parente, M. (a cura di) (1989). Stoici antichi. Torino: UTET.
Klein, J. (2021). «Desire and Impulse in Epictetus and the Older Stoics». Archiv für Ge­

schichte der Philosophie, 103(2), 221‑51. 
https://doi.org/10.1515/agph-2017‑0113

Kühn, W. (2011). «L’attachement à soi et aux autres». Goulet-Cazé 2011a, 237‑366.
Long, A.A.; Sedley, D.N. (eds) (1987). The Hellenistic Philosophers. 2 vols. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Maso, S. (2018). «Seneca e la passione come esperienza fisica». Elenchos, 39(2), 

377‑401. 
https://doi.org/10.1515/elen-2018‑0021

Maso, S. (2021). «Desiderium voluntas non est». Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di), Pa­
radeigmata voluntatis. All’origine della concezione moderna di volontà. Venezia: 
Edizioni Ca’ Foscari, 73‑96. 
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑583-4/003

Preus, A. (1981). «Intention and Impulse in Aristotle and the Stoics». Apeiron, 15(1), 
48‑58. 
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1981.15.1.48

Radice, R. (2018). Stoici antichi. Tutti i frammenti. Milano: Bompiani.
Sauvé Meyer, S. (2018). «Passion, Impulse, and Action in Stoicism». Rhizomata, 6(1), 

109‑34. 
https://doi.org/10.1515/rhiz-2018‑0006

Sedley, D.N. (1993). «Chrysippus on Psychophysical Causality». Brunschwig, J.; Nuss-
baum, M.C. (eds), Passions and Perceptions. Studies in Hellenistic Philosophy of 
Mind. Cambridge: Cambridge University Press, 313‑31. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511470325.013

Sorabji, R. (2007). «Epictetus on Proairesis and Self». Scaltsas, T.; Mason, A.S. (eds), 
The Philosophy of Epictetus. Oxford: Oxford University Press, 87‑98. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199233076.003.0007

Tieleman, T. (2003). Chrysippus’ on Affections: Reconstruction and Interpretation. Lei-
den; Boston: E.J. Brill.

Von Arnim, H. (Hrsg.) (1903‑05). Stoicorum Veterum Fragmenta. 3 Bde. Lipsiae: Teubner.
Zanatta, M. (a cura di) (1993). Plutarco. Le contraddizioni degli Stoici. Milano: BUR 

Rizzoli.

https://doi.org/10.1515/agph-2017-0113
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0021
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1981.15.1.48
https://doi.org/10.1515/rhiz-2018-0006
https://doi.org/10.1017/CBO9780511470325.013
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199233076.003.0007




Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 91
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Flamigni  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/005

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Voluntas amica. La natura  
e il ruolo della volontà  
nel De beneficiis di Seneca
Gabriele Flamigni
Sorbonne Université, Paris, France

Abstract  The object of this paper is the relevance of uoluntas in Seneca’s De beneficiis, 
a topic seldom considered by scholars, notwithstanding the importance of this prob-
lematic notion in Seneca’s treatment of benefits. Our analysis of this issue, conducted in 
light of the considerations on charity by other ancient thinkers, will lead us to grasp the 
complex nature of the will involved in Seneca’s conception of beneficia: with reference 
to this domain, uoluntas denotes the attitude of both the benefactor and their recipient, 
which, according to Seneca, ought to be virtuous and emotionally involved in the act of 
giving and accepting a benefit.

Keywords  Aristotle. Beneficium (Benefit). De beneficiis. Gaudium (Joy). Seneca. Stoi-
cism. Voluntas (Will).

Sommario  1 Introduzione. – 2 Il De beneficiis e l’interesse per la beneficenza 
nell’Antichità. – 3 Il beneficium senecano come azione virtuosa. – 4 La uoluntas nella 
concezione senecana del beneficium. – 5 Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo del 
beneficium senecano. – 6 Conclusione.

1	 Introduzione

La ricorrenza del termine uoluntas e della sua famiglia lessicale 
nell’opera di Seneca costituisce, com’è noto, un importante argo-
mento di dibattito fra gli studiosi. Questo dibattito, ricostruito in 
maniera dettagliata dal recente lavoro di Cassan,1 si articola a gran-

1 Cassan 2022, 93‑4.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 92
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

di linee attorno a tre poli: diversi interpreti, soprattutto novecente-
schi, quali Pohlenz o Donini,2 vanno nella direzione di ascrivere a 
Seneca una psicologia e dunque un’etica volontaristiche: in questa 
prospettiva, l’anima sarebbe dotata di una facoltà che produce azio-
ni sulla base di ‘intenzioni’ piuttosto che di conoscenze; altri studi, 
tra i quali spiccano quelli di Rist e Hadot,3 rivendicano invece la ne-
cessità di integrare l’impiego del lessico della uoluntas da parte di 
Seneca nell’etica intellettualistica stoica; costoro, riconducendo la 
uoluntas senecana nell’ambito del λόγος e delle sua attività, esten-
dono così al filosofo l’idea che il comportamento di un individuo sia 
determinato dal suo bagaglio cognitivo. D’altronde, proposte inter-
pretative come quelle difese da Inwood e dalla stessa Cassan,4 valo-
rizzano la maniera in cui il ricorso di Seneca alla nozione di uoluntas 
fa emergere l’approccio personale del Cordovese ad alcune catego-
rie concettuali dello Stoicismo. 

Alla luce delle suddette divergenze interpretative, in questa se-
de ci si concentrerà sulla presenza del lessico della uoluntas in uno 
scritto senecano che di solito non riceve molta attenzione a questo 
proposito,5 sebbene la uoluntas vi svolga un ruolo di primo piano co-
me si tenterà di mostrare: il De beneficiis. Il nostro intento nel consi-
derare questo tema sarà palesare il probabile riferimento della uolun-
tas, in questo contesto, a una pluralità di τόποι della psicologia stoica, 
dalla teoria dell’azione alla dottrina delle εὐπάθειαι. Questo risulta-
to ci permetterà così di enucleare la peculiarità della riflessione di 
Seneca, nel solco della filosofia stoica e non solo, sulla beneficenza.

2 Pohlenz 1967, 2: 89‑91; Donini 1982, 202‑3.
3 Rist 1969, 223‑32; Hadot 2014, 297‑313.
4 Inwood 2005b; Cassan 2022, 94‑103.
5  Con le notevoli eccezioni di Donini 1982; Marino 2009.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 93
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

2	 Il De beneficiis e l’interesse per la beneficenza 
nell’Antichità

Il De beneficiis è un trattato di natura parenetica, in cui pertanto la 
componente teorica è completata dalla discussione di numerosi tipi 
di situazioni legati all’argomento del trattato.6 Nello specifico, questo 
scritto è dedicato alla definizione del beneficio e alla disamina delle 
modalità con le quali i gesti di beneficenza dovrebbero essere com-
piuti e ricambiati, questione che si declina nell’analisi di un insieme 
variegato di problematiche inerenti alla beneficenza. L’urgenza di af-
frontare questo tema e l’esortazione che Seneca ne trae a compiere 
benefici sulla base dei criteri da lui discussi7 sono legate al clima di 
ingratitudine che egli constata nella società romana, il quale a suo 
avviso disincentiva dall’esercizio della beneficenza,8 indebolendo co-
sì i legami fra gli uomini.9

A fianco di questo stimolo sociale è imprescindibile sottolineare 
che la beneficenza aveva già attirato l’interesse di svariati pensatori 
precedenti Seneca, molti dei quali costituiscono per lui un punto di 
riferimento teorico. Pensiamo in primis a Senofonte, evocato en pas-
sant in Sen. ben. 3.32.3, che tematizza la beneficenza in numerosi 
luoghi della sua opera,10 spesso in un’ottica utilitaristica, o a Platone, 
nominato a più riprese da Seneca (3.23.3; 4.33.1; 5.7.5 etc.): costui, 
pur non mostrando particolare attenzione per il fenomeno della be-
neficenza nel suo corpus, secondo la testimonianza riportata in D.L. 
3.95‑6, avrebbe tuttavia avuto la cura di tematizzare delle ̒ divisioniʼ 
relative alle varie forme di evergetismo.

Ma inevitabilmente il pensiero va soprattutto ad Aristotele, con 
il quale il Cordovese, pur non menzionandolo mai nel De beneficiis, 
si rivela in profonda sintonia, come vedremo. Il contributo dello 
Stagirita a questo proposito ha almeno due ramificazioni princi-
pali: da un lato, Aristotele pone la benevolenza (εὔνοια, Eth. Nic. 
8.2.1155b31‑1556a5; 9.4.1166b30‑5; 1167a21) e l’atto di fare del be-
ne (εὐεργεσία, 8.15.1162b31‑1163a9) a fondamento dei rapporti di 

6  Questa interpretazione della struttura del De beneficiis si ispira a quella di Grif-
fin 2013, 111‑42.
7  Come argomenta in maniera convincente Lepisto 2020, il procedere delle argomen-
tazioni nel De beneficiis, con lo sforzo ermeneutico che richiede da parte dei lettori, po-
trebbe voler anch’esso contribuire a formarli nella corretta valutazione dei fattori che 
determinano la qualità dei benefici.
8  Su questo problema, tematizzato nei primi capitoli dell’opera, si rimanda alla pre-
cisa analisi di Raccanelli 2010, 27‑37.
9  Sen. ben. 1.4.2. Per un puntuale inquadramento del De beneficiis nella cultura ro-
mana, nonché nel pensiero politico antico, rimandiamo a Chaumartin 1985, 157‑257.
10  Si vedano i luoghi citati da Griffin 2013, 16‑17, di cui condividiamo l’interpreta-
zione complessiva.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 94
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

amicizia; a questo proposito, il filosofo pondera anche la questione 
di come misurare un beneficio, nell’ottica di ricambiarlo, valutan-
do che, nelle amicizie ‘etiche’, fondate sulla virtù, l’entità del be-
neficio è determinata dal movente psichico del benefattore, quali-
ficato in termini di προαίρεσις (1163a9‑23).11 D’altra parte, in un 
diverso contesto Aristotele valorizza la liberalità (ἐλευθεριότης) co-
me virtù del dare e dell’acquisire «per il bello, e in modo corretto» 
(τοῦ καλοῦ ἕνεκα καὶ ὀρθῶς, 4.2.1120a24‑5; trad. C. Natali), dispo-
sizione intermedia ai vizi della prodigalità (ἀσωτία) e dell’avari-
zia (ἀνελευθερία); dunque, in conseguenza della sua natura virtuo-
sa, «l’atto generoso non consiste nella misura di quanto viene dato, 
ma nello stato abituale di chi dà […]» (οὐ γὰρ ἐν τῷ πλήθει τῶν 
διδομένων τὸ ἐλευθέριον, ἀλλ’ ἐν τῇ τοῦ διδόντος ἕξει […], 1120b7‑9; 
trad. C. Natali). Stato che, quando si realizza, può implicare anche 
un certo piacere (1121a3‑4); speculare a questa emozione potrebbe 
essere, d’altronde, la χάρις propria del beneficiario, secondo la du-
plice interpretazione che Konstan12 fornisce delle occorrenze in Rh. 
2.7.1385a16‑19 di questo termine, ambiguo in greco, al contempo 
‘gesto altruistico di amicizia’ e ‘senso di gratitudine’. Tuttavia, sul-
la falsariga dello stesso Konstan,13 è bene sottolineare che in Ari-
stotele i due ambiti della beneficenza e della liberalità, mai esplici-
tamente connessi, sembrano piuttosto restare distinti dal punto di 
vista psicologico e della finalità dell’agente.

Il tema della beneficenza continua a essere frequentato dagli intel-
lettuali in epoca ellenistica. Ed è in questo contesto che, per quanto 
le scarne testimonianze superstiti ci permettono di comprendere, si 
collocavano anche gli Stoici: in termini generali, osserviamo che l’e-
lenco delle virtù subordinate alla giustizia fornito nell’epitome di eti-
ca stoica di Stobeo contiene la χρηστότης, definita come «scienza del 
fare bene» (ἐπιστήμην εὐποιητικήν, Stob. ecl. 2.7.5b2 p. 62.3,14 SVF 
3.264) e comprensibile dunque come benevolenza; di fatti, l’atto di 
fare del bene (εὐεργετεῖν), possibile manifestazione di questa virtù,15 

11  Nella psicologia aristotelica la προαίρεσις, fondamento peraltro dell’amicizia etica 
(Eth. Eud. 7.27.1243b9‑10), è un processo psicologico volontario diretto all’agire (Eth. 
Nic. 3.5.1113a9‑12). Su questa nozione si veda lo studio fondamentale di Chamberlain 
1984 e la proposta ermeneutica di Severino 1980, 362‑70, che sottolinea il connubio in 
Aristotele, sul quale ci soffermeremo in seguito, fra questa nozione e un’idea di volon-
tà, espressa dal lessico della βούλησις.
12 Konstan 2018, 95‑104.
13 Konstan 2018, 95‑104.
14  L’Antologia di Stobeo è qui citata nell’edizione di Wachsmuth e Hense (Berlin 
1884‑1912).
15  Come suggerisce l’uso verosimilmente sinonimico degli aggettivi εὐεργετικός e 
εὐποιητικός nella testimonianza plutarchea su Crisippo e Antipatro alla quale faccia-
mo riferimento nel capoverso seguente.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 95
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

è portato a esempio di azione virtuosa dallo stesso Stobeo qualche 
pagina dopo (§ 11e p. 96.21, SVF 3.501).

Con riferimento a Stoici specifici, una riflessione di Cleante a que-
sto proposito, in particolare sul ruolo della uoluntas nella benefi-
cenza, è attestata proprio nel De beneficiis senecano (5.14.1‑2, SVF 
1.580; 6.12.1‑2, SVF 1.578), e Diogene Laerzio menziona per l’appun-
to una sua opera intitolata Περὶ χάριτος (7.175, SVF 1.481).16 Sempre 
nel De beneficiis si fa riferimento a un librum di Crisippo (1.3.8, SVF 
2.1082), non meglio qualificato,17 nel quale erano affrontate una se-
rie di questioni cardinali rispetto alla beneficenza: secondo Sene-
ca, Crisippo indugiava, in particolare, sulla nomenclatura, gli attri-
buti e la genealogia delle Grazie, Χάριτες in greco, ricercandovi una 
raffigurazione simbolica dei vari elementi della beneficenza e una 
giustificazione di quest’ultima come forma di rispetto delle divinità 
(1.3.8‑4.4, SVF 2.1082).18 Egli paragonava inoltre, con probabile fina-
lità esplicativa, la necessità di calibrare un beneficio rispetto al be-
neficiario a un gioco in cui ci si passa una palla lanciandola in aria, 
il cui obiettivo, non farla cadere, richiede che ogni tiro sia tale che il 
giocatore a cui è destinato possa riceverlo (2.17.3‑4, SVF 3.725); del-
lo stesso sapore è la similitudine crisippea fra l’uomo riconoscente, 
pronto a ricambiare il beneficio ricevuto al momento opportuno, e 
l’atleta che attende il segnale di avvio della gara per iniziare a corre-
re (2.25.3, SVF 3.726). Riflessioni sulla disposizione degli dèi a ‘fare 
il bene’ (εὐεργετικός, εὐποιητικός), con riferimento alla loro filantro-
pia, sono poi testimoniate per Crisippo e per Antipatro di Tarso, in 
un suo Περὶ θεῶν, da Plutarco (De Stoic. rep. 38.1051e-f, SVF 2.1049, 
3 Ant. 33; 1052b, SVF 3 Ant. 34), che suggerisce d’altronde un inte-
resse generale degli Stoici per questo tema; nella stessa opera Plu-
tarco ci informa anche di una considerazione di Crisippo, contenuta 
nel primo libro del suo Περὶ κατορθωμάτων, in merito alla «esten-
sione» della χάρις alle «cose intermedie» (τὰ μέσα, 12.1038a-b, SVF 
3.674), dottrina all’apparenza criptica ma, come vedremo, verosimil-
mente condivisa da Seneca.

16  Secondo Inwood 2005a, 94 nota 72 quest’opera «is almost certainly the ultimate 
source of the discussion of Cleanthes’ views at Ben. 5.14 […]».
17  Veillard 2022, 124‑5 ipotizza, con verosimiglianza, che possa trattarsi di un Περὶ 
χαρίτων, menzionato in Phld. Piet. (PHerc. 1428) col. 7.5‑6 (SVF 2.1081) – leggiamo il pa-
piro nell’edizione di Henrichs 1974 – proprio con riferimento al collegamento che Cri-
sippo stabiliva fra le Grazie e le εὐεργεσίαι.
18  Su questa mobilitazione delle Grazie da parte di Crisippo, ripresa da Ecatone, co-
me si dirà fra poco, quindi da Seneca e da Cornuto (Theol. 9 p. 8.1‑5, § 15 p. 15.18 – § 16 
p. 16.21; l’opera di Cornuto è qui citata nell’edizione di Torres [Berlin/Boston 2018]), 
rimandiamo a Setaioli 1988, 287‑93. Questo legame fra le Grazie e la beneficenza, sug-
gerito dal nome delle dee, verosimilmente percepito anche al di fuori dei circoli intel-
lettuali, si ritrova d’altronde, in un uso non tematico, già in Democrito (Maxim. L., c. 
8 p. 556 = fr. 636 Luria).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 96
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

Riflessioni sulla beneficenza si trovano anche presso gli Stoici 
successivi: ispirata in una certa misura al pensiero di un allievo di 
Antipatro, Panezio, in particolare al suo Περὶ τοῦ καθήκοντος,19 è la 
discussione sulla beneficentia contenuta nel De officiis di Cicerone 
(1.42‑60,20 t. 91, 110 Alesse): secondo il livello più generale del suo 
discorso, gli atti di beneficenza sono conformi alla natura umana (ni-
hil est naturae hominis accomodatius […], 1.42), e di conseguenza è 
per noi opportuno compierli, in base alla concezione stoica dell’azio-
ne conveniente (καθῆκον, D.L. 7.107‑8, SVF 3.493; officium, Cic. fin. 
3.58, SVF 3.498). Nello specifico, la beneficenza in questione è la vir-
tù del dono, il quale, per essere effettuato in maniera corretta e svol-
gere così una funzione di coesione sociale (§§ 20‑2), richiede la soddi-
sfazione di una serie di parametri,21 come l’osservanza della giustizia 
(§§ 42‑3),22 la proporzione dell’entità del dono rispetto alle possibilità 
del donatore (§ 44), le circostanze (§§ 59‑60, t. 91 Alesse), i bisogni 
(§ 49) e il merito del beneficiario (§§ 45‑58, t. 91 Alesse).

Il De beneficiis senecano testimonia, infine, l’interesse di Ecatone, 
allievo di Panezio, per i benefici: da Seneca apprendiamo che questi, 
oltre a recuperare la riflessione crisippea sulle Grazie (1.3.9, fr. 12 
Veillard), argomentava l’esigenza di una regula volta a disciplinare le 
relazioni sociali che implicano officia reciproci, come quelle fra padre 
e figlio o fra coniugi (2.18.1‑2, fr. 13 Veillard);23 forse nella stessa ot-
tica egli rifletteva sulla possibilità, controintuitiva, per gli schiavi di 
beneficare i propri padroni (3.18.1, fr. 15 Veillard). Seneca riferisce, 
inoltre, del ricorso ecatoniano a exempla che confermino ab auctori-
tate la validità di alcuni precetti concernenti i benefici, quali non ac-
cettarne da una persona alla quale nuocerebbe essere benefica (2.21.4, 
fr. 14 Veillard) o non augurare niente di male a chi ci ha recato danno 
(6.37.1, fr. 16 Veillard). Irrisolvibile è la questione se la fonte di Seneca 

19  In più luoghi (Att. 16.11.4; Off. 2.60, 3.7‑10, 34) Cicerone dichiara o implica di aver 
seguito la struttura e il contenuto di quest’opera paneziana nella composizione dei pri-
mi due libri del suo De officiis. Il rapporto effettivo fra le due opere è però indecidibile, 
essendo il De officiis la fonte di gran lunga più importante del Περὶ τοῦ καθήκοντος pa-
neziano; tuttavia, la maggior parte degli studiosi, quali ad esempio Dyck 1996, 17‑21; 
Alesse 1994, 13‑14; Vimercati 2004, 46‑8, non vede motivo di dubitare delle dichiara-
zioni dell’Arpinate a questo proposito.
20  Il De officiis è qui citato nell’edizione di Testard (1965‑70).
21  Per questa sintesi schematica della trattazione ciceroniana della beneficenza ci 
ispiriamo a Dyck 1996, 155‑83.
22  Cic. Off. 1.20 (t. 69 Alesse), sottolineando la connessione fra iustitia e beneficentia, 
invita a riconoscere una forte prossimità fra quest’ultima, secondo la sua concezione 
paneziana, e la χρηστότης stoica, definita in Stobeo, lo abbiamo ricordato sopra, come 
virtù subordinata alla δικαιοσύνη.
23  Veillard 2022, 86‑91; 290‑300 ipotizza che proprio a Ecatone risalga una sistema-
tizzazione dell’accezione etico-pratica dei termini κανών e/o κριτήριον, che probabil-
mente Seneca traduce con regula.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 97
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

a questo proposito fosse il liber de officiis di Ecatone menzionato da Ci-
cerone (Off. 3.89, fr. 11 Veillard), o un suo Περὶ χαρίτων, mai attestato 
in maniera esplicita ma la cui esistenza è postulata da vari studiosi.24

Questi, dunque, gli elementi più manifesti della cornice storico-in-
tellettuale in cui Seneca, scrivendo il De beneficiis, si inserisce, e con 
consapevolezza: come abbiamo visto, numerose testimonianze del-
la tematizzazione della beneficenza da parte di pensatori antichi, in 
particolare stoici, sono offerte proprio nel De beneficiis; d’altronde, 
come vedremo adesso, nel trattamento senecano della beneficenza 
si avvertono inconfondibili echi anche di autori che egli non nomina 
mai, come Aristotele,25 o evoca solo all’interno di sommari exempla 
biografici, come Cicerone (Sen. ben. 4.30.2; 5.17.1). Tutto ciò, ben in-
teso, al netto della considerazione che il De beneficiis senecano resta 
la nostra testimonianza più corposa e approfondita della riflessione 
antica sulla beneficenza e, più nello specifico, della dottrina elabo-
rata a questo riguardo dagli Stoici, nel cui solco Seneca procede.

3	 Il beneficium senecano come azione virtuosa

Una delle ragioni dell’interesse di quest’opera consiste proprio, si 
può sostenere, nella sua mobilitazione della nozione di uoluntas che, 
sebbene mai tematizzata nel De beneficiis, vi gioca senza dubbio un 
ruolo di primo piano. Di fatti questa nozione fa la sua comparsa nel-
le prime righe dell’opera, e poi di nuovo nel cuore del momento teori-
co del trattato, vale a dire nella definizione del beneficium, alla quale 
Seneca allude all’inizio del primo libro e che formula nel sesto capi-
tolo, dopo aver dichiarato il movente della composizione dell’opera e 
averne abbozzato il fine. Prima di considerare le occorrenze di uol-
untas in questi contesti, tentiamo dunque di capire la rete lessicale 
e concettuale di cui questo termine fa parte.

Il beneficium che costituisce l’argomento del trattato, distinto 
dall’oggetto e dal servizio (ministeria, 1.5.5)26 che il benefattore of-
fre al beneficiario, omonimi nell’uso corrente di beneficium (2.34.5),27 

24  Per uno status questionis rimandiamo a Veillard 2022, 58. Veillard 2022, 125‑30 
stessa, come già Chaumartin 1985, 31‑41, argomenta a favore del ricorso senecano, 
nel De beneficiis, a un Περὶ χαρίτων di Ecatone piuttosto che al suo Περὶ καθήκοντος o 
καθηκόντων, ipotesi sostenuta invece da Setaioli 1988, 308‑16; Inwood 2005a, 70. Chau-
martin 1985, 43‑53 sostiene inoltre che il De beneficiis sia largamente debitore del Περὶ 
χαρίτων ecatoniano dal punto di vista tematico.
25  Come osservato brevemente da Inwood 2005a, 67 nota 9, la cui intuizione trova 
ampio sviluppo in Griffin 2013.
26  Il De beneficiis è qui citato nell’edizione di Kaster (Oxford 2022).
27  Come si è visto, al seguito di Griffin 2013, 16, questa ambiguità è condivisa dal 
greco χάρις.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 98
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

si qualifica come un che di intangibile (Non potest beneficium manu 
tangi,28 1.5.2) e di invisibile (Sic non est beneficium id quod sub oculos 
uenit […], 1.5.6): esso è una cosa relativa all’anima (res animo, 1.5.2), 
mentre l’oggetto dato o il servizio reso ne sono la materia (1.5.2), le 
indicazioni percepibili (meritorum signa, 1.5.2, beneficii uestigium et 
nota, 1.5.6).29 Questa distinzione e il suo inquadramento in quella fra 
piano dell’apparenza (species rei) e piano della cosa propriamente ta-
le (ipsa res, 1.5.5) concorrono a tratteggiare la nozione di beneficium. 
Ciò che caratterizza il concetto senecano – ma già cleanteo e aristo-
telico come si è visto – di beneficium è, in altri termini, non l’oggetto 
dato o il servizio reso, e nemmeno il gesto con cui il benefattore av-
via la ‘transazione’ dell’oggetto o del servizio verso il beneficiario:30 
l’essenza del beneficium fa bensì riferimento al movente interiore del 
dono, considerato il ruolo dell’anima nella teoria senecana, e più in 
generale stoica, dell’azione.31

Questa idea trova conferma nella descrizione senecana del bene-
ficium come un recte factum che nessuna forza può annullare (quod 
inritum nulla uis efficit), nel senso che il beneficio perdura anche se 
circostanze esterne – vale a dire la fortuna (5.2.2)32 – ne vanificano 
l’effetto concreto (1.5.3‑4). Per comprendere queste parole di Seneca 
è opportuno osservare che il sintagma recte factum qui mobilitato dal 

28  Il manoscritto archetipo della tradizione del De beneficiis, N (Palatinus latinus 
1547, IX secolo), al posto di quest’ultima parola ha tangiles, vocabolo inesistente in la-
tino, cui seguono le parole animo geritur; in copie posteriori di N – ma non in R (Regi-
nensis latinus 1529, X secolo), fonte di tutte le copie successive dello scritto seneca-
no – questa lezione è stata corretta in tangi sed animo geritur. L’implausibilità linguisti-
ca e concettuale di questa soluzione ha indotto J.F. Gronovius alla congettura tangi: res 
animo geritur, accolta da Kaster 2022b. Su questa congettura si veda Kaster 2022a, 26.
29  A questo proposito De Caro 2009, 126‑8 e Picone 2013, 100‑1 tematizzano appro-
priatamente la ‘natura semiotica’ del beneficium.
30  L’innesto semantico del tema dei beneficia sul lessico economico, operato da Sene-
ca sulla scia di Cleante (ben. 6.12.2, SVF 1.579) – ma si considerino già Democr., apud 
Democrat., 62 = fr. 681 Luria e Arist., Eth. Nic. 8.13.1162b22‑34 – proprio per sottrar-
re il beneficium alla relazione fra creditore e debitore (si veda in particolare la caratte-
rizzazione del beneficio come creditum insolubile in ben. 4.12.1), è efficacemente messo 
in luce da Li Causi 2009, Picone 2013, 36‑42 e più di recente da Veillard 2022, 316‑25. 
A questo proposito risulta efficace la definizione metaforica del beneficio proposta da 
Griffin 2013, 81 come «transaction between minds».
31  Per un prospetto sulla teoria stoica dell’azione rimandiamo a Gourinat 2017, 103‑16; 
quanto a Seneca, si veda Cassan 2022, 60‑3, 74‑8.
32  La fortuna concorre inoltre, per converso, a massimizzare l’aspetto materiale del 
beneficio, come implicato in 3.29.2, ed è pertanto fondamentale perché il beneficio rag-
giunga il suo destinatario, costringendolo a essere riconoscente (6.10.2, 11.3); la me-
desima idea pare implicata in Cic. Off. 2.32. Sulla polisemica nozione di fortuna pre-
sente nel De beneficiis, designante in riferimento ai beneficia talora una sorte prospe-
ra, talaltra una sorte avversa, e a volte evocata come uox media, rimandiamo alla pun-
tuale analisi di Averna 2009.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 99
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

filosofo, come già notato da Griffin,33 rinvia probabilmente alla no-
zione stoica di κατόρθωμα; per questo termine tecnico Cicerone ave-
va proposto, fra varie traduzioni, proprio recte factum (fin. 3.24, SVF 
3.11), e di questa scelta, come di altre,34 Seneca sembra risentire nel 
suo uso di recte factum, e in più generale del sintagma recte facere, 
qui e altrove (clem. 1.1.1; ep. 95.5). Nel lessico stoico il κατόρθωμα è 
un’azione umana conforme alla natura, e di conseguenza ‘convenien-
te’ (Stob. ecl. 2.7.8 p. 85.18‑20, SVF 3.494); la sua specificità, rispet-
to agli altri καθήκοντα, risiede nell’essere il κατόρθωμα un’azione 
compiuta secondo virtù (τὰ κατ’ ἀρετὴν ἐνεργήματα), come lo defini-
sce Stobeo (§ 8 p. 85.20‑1, SVF 3.494), esemplificandolo di seguito 
con atti compiuti con una disposizione virtuosa, quale la prudenza 
(τὸ φρονεῖν) e la giustizia (τὸ δικαιοπραγεῖν), e, qualche pagina dopo, 
proprio con l’εὐεργετεῖν (§ 11e p. 96.21, SVF 3.501). Infine, nella mi-
sura in cui partecipa della virtù, il κατόρθωμα appartiene anche al-
la categoria dei beni (D.L. 7.95, SVF 3.97a).

Il beneficium senecano si declina visibilmente secondo le medesi-
me categorie: gli esempi di benefici forniti da Sen. ben. 1.5 (donazio-
ni di ricchezze, concessioni di cariche e così via) rivelano che esso è 
un’azione, ipotesi che la definizione di beneficium in 1.6.1 conferma 
in pieno come vedremo fra poco; lo smarcamento, rispetto alla ma-
teria beneficii, del beneficium come res animo, e nello specifico come 
recte factum la cui esistenza non è precludibile da nessun evento, 
implica quindi che l’essenza di quest’ultimo consiste nella ‘dirittu-
ra’ dell’anima del benefattore, vale a dire nella sua disposizione vir-
tuosa. Questa interpretazione è suffragata dalla classificazione as-
siologica che, poche righe dopo (1.6.2), Seneca opera sui benefici e 
sulla loro materia, rileggendo lo scarto fra di essi come una distinzio-
ne fra beni e cose moralmente indifferenti. Ora, gli Stoici, e in par-
ticolare Crisippo, qualificavano gli elementi appartenenti a questa 
seconda categoria come τὰ μέσα (Plut. De Stoic. rep. 18.1042b, SVF 
3.760), plausibilmente nel senso che gli indifferenti sono intermedi 
fra i beni e i mali (Ἀδιάφορα δ’ εἶναι λέγουσι τὰ μεταξὺ τῶν ἀγαθῶν 
καὶ τῶν κακῶν, Stob. ecl. 2.7.7 p. 79.4‑5, SVF 3.118); dunque, il passo 
appena letto del De beneficiis spiega forse in che senso Crisippo, se-
condo la testimonianza plutarchea, avrebbe affermato che la χάρις 
si estende a τὰ μέσα.35

33 Griffin 2013, 181.
34  Come argomentano Setaioli 2003, 68; Fedeli 2006, Seneca nella sua opera si mo-
stra ben consapevole delle traduzioni filosofiche proposte da Cicerone.
35  Interpretano così già Inwood 2005a, 74; Griffin 2013, 19‑20.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 100
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

4	 La uoluntas nella concezione senecana del beneficium

Nel quinto capitolo del primo libro del De beneficiis, appena analiz-
zato, sono presenti due occorrenze del termine uoluntas che finora 
non abbiamo considerato, cercando innanzi tutto di ricostruirne il 
contesto teorico. A proposito della distinzione tra il beneficio e la sua 
materia Seneca scrive: 

Multum interest inter materiam beneficii et beneficium, itaque nec 
aurum nec argentum nec quicquam eorum quae pro maximis ac-
cipiuntur beneficium est sed ipsa tribuentis uoluntas.

C’è una bella differenza tra la materializzazione del beneficio e il 
beneficio stesso. In altre parole, né dell’oro, né dell’argento, né al-
cuno di quei doni cui si attribuisce il più grande valore sono in sen-
so proprio un beneficio, lo è invece la volontà dell’autore. (1.5.2; 
trad. M. Menghi modificata)

La medesima idea è ripetuta qualche riga dopo, a seguito della carat-
terizzazione del beneficium come recte factum non vanificabile dalle 
circostanze esterne: «Insomma, tutte quelle cose che prendono im-
propriamente il nome di benefici, sono solo i compimenti attraverso 
cui si esprime la buona volontà» (Omnia itaque quae falsum beneficii 
nomen usurpant ministeria sunt per quae se uoluntas amica explicat, 
1.5.5; trad. M. Menghi modificata). D’altra parte, queste parole fan-
no eco all’inizio dell’opera, in cui il filosofo, esorta a non donare con 
lentezza affermando:

Eodem animo beneficium debetur quo datur, et ideo non est negle-
genter dandum, sibi enim quisque debet quod a nesciente accepit; 
ne tarde quidem, quia, cum in omni officio36 magni aestimetur dan-
tis uoluntas, qui tarde fecit diu noluit. 

Il beneficio deve essere riconosciuto con lo stesso animo con cui vie-
ne dato, e perciò non deve essere dato malamente: ciascuno infat-
ti deve a se stesso ciò che ha ricevuto da chi donava senza render-
sene conto. Ma un beneficio non deve essere fatto neppure troppo 
tardi: infatti, siccome in ogni favore viene considerata soprattutto 

36  N ha la lezione, poco sensata, omni et officio, corretta nel più plausibile in omni of-
ficio in una tradizione manoscritta non confluita in R. Altre varianti manoscritte, di-
pendenti da R, leggono omni officio e omni in officio, lezione quest’ultima accolta da 
Gertz, mentre Kaster 2022b ha accolto in omni officio. A questo proposito si vedano le 
spiegazioni di Kaster 2022a, 17‑18.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 101
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

la volontà di chi lo fa, chi l’ha fatto tardi, significa che per molto 
tempo non ha voluto farlo. (1.1.8; trad. M. Menghi)37

Come si vede, in entrambi i contesti il termine uoluntas pare usato 
come sinonimo di animus, e così esso è inteso da Voelke e da Griffin.38 
Più precisamente, dato l’ambito teorico dei due passi, l’impiego di 
uoluntas qui sembrerebbe rinviare all’orientamento dell’anima ver-
so l’agire, cioè alla nozione stoica di impulso (ὁρμή), significato che 
di fatti uoluntas ha in altri luoghi del corpus senecano secondo l’in-
terpretazione di vari studiosi.39

Le numerose altre occorrenze di questo lessico nel De beneficiis 
fanno tutt’altro che sconfessare la prossimità semantica tra la uolun-
tas amica e la virtuosità dell’animus del benefattore: l’individuazione 
dell’essenza del beneficio nell’anima di quest’ultimo anziché nella ma-
teria beneficii, ad esempio, è più volte ribadita in termini di uoluntas 
(1.6.3; 2.35.1; 3.29.3, etc.), talora con la precisazione che si tratta di 
una uoluntas bene faciendi (1.7.1) o rectum (5.2.2), di una benigna et 
familiaris uoluntas (6.16.1) o, più semplicemente, bona (6.9.3) o rec-
ta (1.15.6). D’altra parte, in linea con la caratterizzazione del bene-
ficium come res animo e sulla base della premessa di 1.1.8, Seneca 
evoca a più riprese la uoluntas accipientis, con la quale si è chiamati 
a rispondere a un beneficio per ricambiarlo (2.10.4, 25.2, 31.2, etc.), 
qualificandola talora come honesta (6.27.2).

Tuttavia, se le qualifiche di bene faciendi, benigna (generatrice di 
bene), bona, honesta (già termine ciceroniano equivalente allo stoi-
co καλός, riferito al bene),40 recta e rectum si integrano senza pro-
blemi con un’identificazione fra la uoluntas amica del benefattore e 
la sua anima virtuosa, non si può dire altrettanto degli aggettivi am-
ica41 e familiaris.42 L’amicizia, pur avendo la virtù come prerequisi-
to, nel senso che solo i saggi ne fanno esperienza (D.L. 7.124, SVF 
3.631; Sen. ben. 7.12.2), è considerata dagli Stoici non come una vir-
tù ma una forma di «comunanza di vita» (κοινωνίαν βίου, Stob. ecl. 
2.7.5l p. 74.3‑4; trad. C. Viano); e, quanto alla familiaritas, essa po-
trebbe essere la συνήθεια elencata da Stobeo (2.7.5l p. 74.6‑7) come 

37  La medesima tesi è espressa in termini di uoluntas in 2.1.2 e, in termini di ami-
ca uoluntas, in 2.5.4.
38 Voelke 1973, 167‑8 nota 5; Griffin 2013, 106.
39  Monteils-Laeng 2014, 399; Bourbon 2019, 283‑8; Cassan 2022, 96. Voelke 1973, 
175 sembra andare, indirettamente, nella stessa direzione.
40  Il senso di questa denominazione del bene è spiegato in D.L. 7.98‑9 (SVF 3.87). Sul-
la nozione ciceroniana di honestum rimandiamo a Graver 2016.
41  L’aggettivo ritorna nella caratterizzazione dell’essenza del beneficium in termini 
di cogitatio amica et benigna in 6.7.2.
42  A questo proposito si legga anche 1.14.3, in cui Seneca invita chi riceve un bene-
ficio a riconoscere una familiaris nota nelle manifestazioni di autentica beneficenza.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 102
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

specie di amicizia relativa ai rapporti fra persone abituate le une al-
tre (φιλίαν συνειθισμένων).43 Nella misura in cui, in un contesto teo-
rico stoicheggiante, la uoluntas del benefattore è amica e familiaris, 
dunque, è riduttivo descriverla come virtuosa.

La definizione senecana di beneficium, con cui si apre il capitolo 
sei del primo libro del De beneficiis, supporta questa conclusione in-
dicando, in un’ottica ancora stoica, una direzione ermeneutica plau-
sibile per la nostra questione. Questo l’incipit del capitolo:

Quid est ergo beneficium? Beneuola actio tribuens gaudium capien-
sque tribuendo, in id quod facit prona et sponte sua parata. Itaque 
non quid fiat aut quid detur refert sed qua mente, quia benefici-
um non in eo quod fit aut datur consistit sed in ipso dantis aut fa-
cientis animo. 

Che cos’è dunque un beneficio? Un’azione benevola che arreca gio-
ia e la riceve procurandola, caratterizzata da un’inclinazione e da 
una spontaneità naturali in quello che fa. Perciò, non ha impor-
tanza che cosa venga fatta o data, ma la disposizione d’animo con 
cui questa cosa viene realizzata: il beneficio infatti non consiste 
in quanto viene fatto o dato, bensì nel sentimento di chi ne è l’au-
tore. (1.6.1; trad. M. Menghi modificata)

Analizziamo questa definizione. Innanzi tutto, notiamo che alla 
uoluntas del donatore è qui dato un ruolo di primo piano, dal mo-
mento che il beneficium è detto una beneuola actio: l’aggettivo, in 
base alla propria etimologia, suggerisce infatti che l’agire in que-
stione sia caratterizzato dalla bona uoluntas dell’agente, la quale 
si esplica nel suo bene facere.44 Il seguito della definizione è verosi-
milmente da comprendere, come altri luoghi dell’opera, in termini 
metonimici:45 è cioè il benefattore che, arrecando in maniera disinte-
ressata46 gaudium nel beneficiario con il proprio agire, ne prova egli 
stesso, ed è sempre lui, anziché il suo beneficium, a essere pronus e 
sponte sua paratus all’atto della beneficenza. Venendo al contenuto 

43  Di fatti, fra le traduzioni latine possibili di συνήθεια e συνήθης Tsakalotos 1889, 
757; Adamantios 1908, 441 menzionano rispettivamente familiaritas e familiaris.
44  La nostra interpretazione a questo proposito si allinea con quella di Raccanel-
li 2009, 333‑4.
45  Si veda ad esempio l’interpretazione in termini metonimici che Ricottili 2009, 408 
dà di ben. 2.35.4, in cui Seneca invita il beneficiario ad «abbracciare» (amplector) il be-
neficio ricevuto. D’altronde, si noterà che svariate traduzioni (Préchac [Paris 1926]; Co-
oper, Procopé 1995, 202; Marchese 2009, 270; Griffin 2013, 106; Veillard 2022, 315), co-
me quella di M. Menghi citata, traducono in id quod facit prona et sponte sua parata in 
maniera non letterale, senza riferire i due aggettivi al beneficium stesso.
46  Questa accezione di tribuo è appropriatamente sottolineata da Picone 2013, 111.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 103
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

di queste due asserzioni, comprendiamo senza difficoltà che la frase 
in id quod facit prona et sponte sua parata rimarca l’idea sviluppata 
nel resto del capitolo, un vero e proprio adagio di Seneca in questo 
trattato: il beneficium deve procedere da una determinata condizio-
ne dell’anima piuttosto che essere una mera concessione materiale, 
poiché è nella mens, nell’animus o nella uoluntas del dans che risiede 
l’essenza del beneficium, non nell’oggetto donato o nel servizio reso. 
In id quod facit prona et sponte sua parata sembra fare riferimento 
anche ad altre due idee, consequenziali a questa tesi di fondo: una, 
asserita dall’autore fin dal primo capitolo dell’opera come si è visto 
(1.1.8), riguarda l’esigenza di non manifestare titubanza e non indu-
giare nel concedere un beneficio, poiché queste sono spie di una man-
canza di uoluntas;47 l’altra tesi,48 emersa in risposta a un’obiezione e 
che pure conosciamo (4.12), concerne il disinteresse, nel senso eco-
nomico del termine, del benefattore, il quale trova soddisfazione nel 
proprio essere benefico e non dona motivato da un logica di do ut des.

5	 Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo  
del beneficium senecano

L’elemento della gioia (gaudium) costituisce invece visibilmente un 
elemento di caratterizzazione supplementare del beneficium, che in-
troduce una componente emotiva nel discorso di Seneca.49 Alla luce 
dell’impiego esplicativo delle etimologie da parte degli Stoici, testi-
moniato nello stesso De beneficiis in relazione al mito delle Grazie, 
risulta infatti probabile l’ipotesi di Veillard:50 secondo la studiosa, 

47  Creando così, come scrive De Caro 2009, 127 un «paradosso comunicativo, in quan-
to il destinatario riceve sì l’oggetto della sua richiesta, ma accompagnato da una se-
rie di messaggi, per lo più non verbali, che smentiscono benevolenza e generosità, poi-
ché comunicano (nel senso che meta-comunicano) disprezzo e fastidio»; il parallelo fra 
la beneficentia senecana e la teoria della comunicazione è approfondito da Raccanel-
li 2010, 49: la studiosa osserva infatti che il beneficium oggetto dello studio di Sene-
ca comporta un contenuto, il dono materiale, e un’informazione sull’intenzione dell’a-
gente, la sua uoluntas, come una comunicazione contiene un’informazione verbale, ciò 
che il parlante dice, e una metacomunicativa, concernente il suo atteggiamento ver-
so l’ascoltatore. A proposito invece della critica senecana ai benefattori titubanti, con-
viene osservare che, nel discorso senecano, speculare all’opportunità di non indugia-
re nel concedere benefici è quella di non affrettarsi nel restituirli: chi mira infatti a ri-
cambiare il beneficium il prima possibile, senza aspettare l’occasione in cui può esse-
re utile al proprio benefattore, gestisce il beneficio ricevuto come un debito da soluere 
(6.35.4) e manifesta, di conseguenza, una pessima uoluntas nell’ottica di un rapporto 
di beneficenza (35.3). Come si è visto, l’importanza di ricambiare i benefici al momen-
to giusto era già una preoccupazione di Crisippo, secondo Sen. ben. 2.25.3 (SVF 3.726).
48  Mobilitata a questo proposito da Marchese 2009, 270; Raccanelli 2009, 334.
49  A questa conclusione giungono anche De Caro 2009, 127; Picone 2013, 109‑11.
50 Veillard 2022, 313‑14.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 104
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

almeno in questa parte della definizione di beneficium, Seneca, che 
come stiamo vedendo ha uno smaccato approccio stoico al tema, sta-
rebbe riproducendo, traducendola, una concezione già stoica del be-
neficio in base alla quale alla χάρις si associa la χαρά (gioia in greco); 
concezione effettivamente testimoniata, sebbene in maniera indiret-
ta, da Cornuto, che nel suo Compendio di teologia greca spiega la fi-
liazione delle Grazie da Zeus asserendo che esse sono le cause τοῦ 
χαρίζεσθαι καὶ εὐεργετεῖν (§ 9 p. 8.12) e, più avanti, riconduce il no-
me Χάριτες alla χαρά, giustificando così l’esigenza di «beneficare 
con animo lieto» (ἱλαρῶς δ’ εὐεργετεῖν, § 15 p. 16.11‑13; trad. I. Ra-
melli modificata).

Ora, nel lessico stoico, la χαρά è una delle tre εὐπάθειαι, contrap-
poste dagli Stoici agli impulsi irrazionali (πάθη, Stob. ecl. 2.7.10 p. 
88.8 – 10d p. 92.20, SVF 3.378)51 e così definite nella testimonianza 
di Diogene Laerzio (7.115‑16, SVF 3.431):

εἶναι δὲ καὶ εὐπαθείας φασὶ τρεῖς, χαράν, εὐλάβειαν, βούλησιν. καὶ 
τὴν μὲν χαρὰν ἐναντίαν φασὶν εἶναι {τῇ λύπῃ} τῇ ἡδονῇ, οὖσαν 
εὔλογον ἔπαρσιν· τὴν δὲ εὐλάβειαν τῷ φόβῳ, οὖσαν εὔλογον 
ἔκκλισιν. φοβηθήσεσθαι μὲν γὰρ τὸν σοφὸν οὐδαμῶς, εὐλαβήσεσθαι 
δέ. τῇ δὲ ἐπιθυμίᾳ ἐναντίαν φασὶν εἶναι τὴν βούλησιν, οὖσαν εὔλογον 
ὄρεξιν. 

Gli Stoici dicono, poi, che ci siano anche tre passioni buone: la gio-
ia, la circospezione, la retta volontà. Quanto alla gioia, dicono che 
è il corrispettivo buono del piacere, essendo una elevazione razio-
nale; la circospezione è il corrispettivo buono della paura, essendo 
un moto teso ad evitare qualcosa e diretto dalla ragione. Infatti, a 
loro avviso, il sapiente non avrà in nessun modo paura, bensì use-
rà circospezione. Affermano che la retta volontà sia il corrispet-
tivo buono del desiderio, in quanto è una brama razionale. (trad. 
G. Reale modificata)52

Cicerone attesta la medesima dottrina quando, in Tusc. 4, contrappo-
ne ai πάθη stoici, latinizzati come perturbationes53 (§ 11, SVF 1.205), 
della libido, della laetitia e del metus rispettivamente la uoluntas, 
il gaudium e la cautio, classificandoli come constantiae (§§ 12‑14, 
SVF 3.438); qui, egli associa alla uoluntas il desiderio di qualcosa 

51  Per un prospetto sintetico della dottrina stoica dei πάθη si rimanda all’essenzia-
le trattazione di Gourinat 2017, 121‑9 e, per quanto concerne nello specifico il pensie-
ro di Crisippo a questo proposito, testimoniato in maniera diffusa da Galeno, di Tie-
leman 2003.
52  Le Vite di Diogene sono qui citate nell’edizione di Dorandi (Cambridge 2013).
53  Le Tusculanae sono qui citate nell’edizione di Fohlen (Paris 1930‑31).

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 105
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

di cui non si è in possesso e che si è giustamente convinti essere un 
bene, al gaudium la condizione di calma ed equilibrio (placide atque 
constanter) propria di un’anima che si sa in possesso di un bene, e 
alla cautio una naturale avversione per ciò che è male.

Da queste testimonianze le εὐπάθειαι risultano così essere la con-
troparte dei πάθη, cioè impulsi esclusivi del saggio – come conferma 
l’esemplificazione dei κατορθώματα con χαίρειν in Stob. ecl. 2.7.11e p. 
96.21 (SVF 3.501) – conformi alla ragione in quanto procedenti da una 
rappresentazione corretta della realtà. Al netto del dibattito fra gli 
studiosi sulla natura di questi impulsi,54 le descrizioni che ne leggia-
mo suggeriscono che le εὐπάθειαι accompagnano gli impulsi propria-
mente pratici del saggio, diretti cioè al compimento di azioni (Stob. ecl. 
2.7.9 p. 87.3‑5, SVF 3.169) e implicano un aspetto sentimentale, qua-
lificandosi così come emozioni. Il primo punto è supportato dalla pre-
sentazione delle εὐπάθειαι come movimenti dell’anima non impronta-
ti all’agire, ma insorgenti in reazione a un’attività che l’agente compie, 
possedendo un bene, o si dispone a compiere, mirando ad acquisire 
un bene o a evitare un male. Da queste osservazioni deriviamo la con-
gettura che le εὐπάθειαι accompagnino piuttosto gli impulsi pratici 
del saggio, verosimilmente, come interpreta Graver,55 contribuendo 
alla sua motivazione verso il compimento di determinate attività. Più 
precisamente, le εὐπάθειαι paiono, per così dire, dare una coloratu-
ra sentimentale alla vita psichica del saggio, nella misura in cui corri-
sponde loro un’alterazione nell’anima: la χαρά è in effetti descritta da 
Diogene come un sollevamento (ἕπαρσις) dell’anima, e il riferimento 
ciceroniano alla calma (placide) associata al gaudium veicola anch’esso 
una concezione della gioia come moto dell’anima. Quanto alla βούλησις 
e all’εὐλάβεια, esse non sono caratterizzate in questi termini; ciono-
nostante, la loro contrapposizione al desiderio e alla paura, di cui va-
rie specie sono descritte da Stobeo e Diogene in termini di biliosità e 
ribollimento (Stob. ecl. 2.7.10c p. 91.12), esplosione (p. 91.14‑15), ago-
nia (p. 92.1‑2, SVF 3.408) e frastuono (D.L. 7.113, SVF 3.407) indiriz-
za verso la medesima conclusione ermeneutica. La caratterizzazione 
che ne emerge, osserviamo con Becker,56 porta così a comprendere le 
εὐπάθειαι in termini emozionali.

La condivisione, da parte di Seneca, della dottrina dei maestri stoi-
ci, e in particolare di Crisippo, in merito ai πάθη, è stata dimostra-
ta in maniera convincente da numerosi contributi recenti.57 Meno 

54  La nostra interpretazione si allinea con quella più diffusa, di cui sono rappresen-
tativi, ad esempio, Bonhöffer 1890, 284‑98; Pohlenz 1967, 1: 307‑9; Frede 1986; Gra-
ver 2007, 51‑5; Sorabji 2009.
55 Graver 2007, 52.
56 Becker 2004.
57  Si vedano i saggi raccolti in Laurand, Malaspina, Prost 2021; Cassan 2022, 105‑43.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 106
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

attenzione ha ricevuto invece la presenza, nel suo corpus, di una con-
cezione delle εὐπάθειαι compatibile con quella già stoica: con riferi-
mento alla gioia, questa compatibilità è riconosciuta tuttavia, a livel-
lo generale58 e con riferimento al De beneficiis,59 da diversi studiosi. 
Il contesto teorico pienamente stoico e lessicalmente ciceroniano che 
abbiamo ricostruito per ben. 1.6 ci invita a fare nostra questa pro-
posta interpretativa, e a comprendere così il termine gaudium nella 
definizione del beneficium in riferimento alla nozione stoica di χαρά. 
Ciò che ne risulta è l’integrazione di una forte componente emotiva 
nella concezione senecana del beneficio, che ne emerge come un’a-
zione non soltanto virtuosa, risoluta e disinteressata, ma anche aven-
te l’obiettivo di stimolare nel beneficiario un senso di gioia legato al 
suo possesso di un bene; stimolazione che ha a sua volta l’effetto di 
ingenerare gioia nel benefattore stesso.

Il bene del cui possesso il beneficiario gioisce è d’altronde perfet-
tamente comprensibile nella prospettiva stoica. La funzione di co-
esione sociale svolta dalla beneficenza nell’ottica senecana (bene-
ficium dare socialis res est […], 5.11.5), in linea da questo punto di 
vista con diverse tradizioni precedenti, si realizza nell’instaurazio-
ne di un legame di amicizia fra benefattore e beneficiario.60 Seneca, 
appropriandosi di una riflessione già aristotelica e in nuce democri-
tea (Stob. ecl. 4.1.46 p. 13.14 – p. 14.3 = fr. 633 Luria), ripete questa 
idea a più riprese nel corso dell’opera, a partire dall’icastica affer-
mazione di 2.18.5: in questo luogo il filosofo, dando voce a una pre-
occupazione anch’essa già democritea (Stob. ecl. IV.31.120 p. 777.6‑9; 
Maxim. L., c. 8 p. 556 = fr. 636 Luria; Democrat., 58 = fr. 680 Luria) 

58  Cassan 2022, 91‑2.
59  Oltre alla già citata Veillard 2022, 314, notano la corrispondenza fra il gaudium 
evocato nel De beneficiis e la χαρά stoica anche Inwood 2005a, 85‑6 nota 62; Griffin 
2013, 241.
60  La natura di questa ‘amicizia’ non è evidente, dacché, come ricordano ad esempio 
Chaumartin 1985, 263‑90; Inwood 2005a, 69; De Caro 2009; Raccanelli 2010, 104‑12 
e Griffin 2013, 30‑3, il contesto socioculturale in cui Seneca osserva, e potenzialmen-
te vive, rapporti di beneficenza è quello del patronato e della clientela: «una relazione 
sociale fra diseguali che prevedeva la protezione (ad esempio, giuridica) del superio-
re verso l’inferiore e l’appoggio (ad esempio, elettorale o militare) dell’inferiore ver-
so il superiore» (De Caro 2009, 121). Seneca nel De beneficiis, focalizzandosi sul pia-
no emotivo della beneficenza e sulla circolarità del rapporto, e prendendo d’altronde le 
distanze dai risvolti materiali di quest’ultimo, pare tuttavia, come argomenta Griffin 
2013, 33‑8 sulla scia di Chaumartin 1985, 290‑305 (cf. anche Marino 2009, 285; Rac-
canelli 2010, 41‑6), descrivere un fenomeno diverso dall’amicitia patrono-clientelare, 
che sembra costituire anzi il suo obiettivo polemico: l’amicitia tematizzata da Seneca 
ha infatti i tratti di una relazione orizzontale e, per così dire, spirituale, piuttosto che 
gerarchica e istituzionale. Secondo Chaumartin 1985, 305‑7 l’amicitia fra patrono e 
cliente rappresenterebbe addirittura, agli occhi di Seneca, un aspetto della decadenza 
morale della società romana, e dunque una causa di disgregazione per quest’ultima.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 107
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

e aristotelica, come pure paneziano-ciceroniana,61 esorta a scegliere 
con cura chi ammettere «nel sacrosanto vincolo dei benefici, da cui 
nasce l’amicizia» (in beneficiorum quidem sacratissimum ius, ex quo 
amicitia oritur; trad. M. Menghi) e a chi invece legarsi in un rappor-
to creditizio: solo quest’ultimo infatti termina con il saldamento del 
debito, mentre l’amicizia manet. È dunque l’atteggiamento amiche-
vole, espresso in termini di uoluntas ma anche di adfectus, a smar-
care i gesti di beneficenza dalle prestazioni imposte a una persona 
in virtù del suo ruolo socioprofessionale (3.21.1, 6.16.1‑2). E questo 
atteggiamento, in cui il benefattore si palesa come amico del benefi-
ciario, fa sentire quest’ultimo amico del primo (6.16.1‑2).

La beneficenza genera così una circolarità virtuosa che, come ab-
biamo visto, si estende fino al piano emotivo, nella condivisione del-
la gioia fra benefattore e beneficiario o, meglio, nelle gioie che essi 
reciprocamente si danno (mutuo gaudio, 2.31.2). Infatti, il gaudium 
del beneficiario riposa, verosimilmente, sulla constatazione di aver 
guadagnato un amico virtuoso, esempio canonico di bene nelle dos-
sografie stoiche (D.L. 7.95‑6, SVF 3.97a; Stob. ecl. 2.7.5g p. 71.16 – p. 
72.1, SVF 3.106). D’altra parte, il gaudium del benefattore, che si po-
trebbe supporre già intrinseco alla sua consapevolezza di aver com-
piuto un’azione virtuosa e dunque di possedere la virtù, nella misu-
ra in cui è causato dal procurare gioia nel beneficiario trova un’altra 
spiegazione; scrive infatti Seneca in 2.22, un breve capitolo dedica-
to alla maniera corretta di accettare un beneficio:

Cum accipiendum iudicauerimus, hilares accipiamus profitentes 
gaudium, et id danti manifestum sit ut fructum praesentem capi-
at. Iusta enim causa laetitiae est laetum amicum uidere, iustior fe-
cisse: quam grate ad nos peruenisse indicemus effusis adfectibus 
quos non ipso tantum audiente sed ubique testemur. Qui grate ben-
eficium accipit primam eius pensionem soluit.

Quando giudicheremo che è il caso di accettare un beneficio, ac-
cettiamolo con gioia, senza nasconderla, in modo che il nostro be-
nefattore la noti e ne tragga un giovamento immediato. È infatti 
un motivo legittimo di gioia vedere un amico felice, ma ancor di 
più l’esserne stati la causa. Dichiareremo con accenti sinceri quan-
to ci è giunto gradito quel beneficio, e non lo faremo solo in sua 
presenza, ma ovunque. Chi ha ricevuto un beneficio con gratitu-
dine, ha già saldato la prima parte del suo debito di riconoscen-
za. (trad. M. Menghi) 

61  Oltre al De officiis ciceroniano, pensiamo qui a Cic. Amic. 31, in cui è sottolineata 
la valenza sociale della liberalitas.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 108
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

La gioia che il benefattore si procura attraverso quella che egli ‘tri-
buta’ al beneficiario trova dunque una spiegazione in termini eziolo-
gici: il benefattore gioisce di essere la causa della gioia del beneficia-
rio. Seneca sembra così mostrarsi ricettivo del dettato aristotelico,62 
dacché in Eth. Nic. 9.7.1167b17‑1168a27 lo Stagirita spiega l’amore 
del benefattore per il proprio beneficiario asserendo appunto che il 
primo vede realizzato nel secondo il proprio essere benefattore; co-
me si è accennato, sempre Aristotele d’altronde, sebbene in altri con-
testi, lega l’esperienza di un certo piacere al compimento di azioni 
generose (4.21121a3‑4) e, secondo una certa interpretazione, asso-
cia l’esperienza di un’emozione positiva al beneficiare di azioni be-
nevole (Rh. 2.7.1385a17‑19): idee anch’esse a prima vista consonanti 
con il discorso di Seneca qui.

Riassumendo, il gaudium del beneficiario nasce dal suo aver gua-
dagnato un amico virtuoso, e con esso un bene, mentre quello del 
benefattore scaturisce dal sapersi fonte del proprio bene, in quanto 
agente virtuoso, come pure di quello altrui, in quanto amico virtuo-
so, e del godimento che l’altro ne trae. Inoltre, scrive incidentalmente 
Seneca in 2.10.4, in un capitolo concernente l’opportunità contestua-
le di concedere benefici senza renderne consapevole il beneficiario,63 
è anche nella misura in cui quest’ultimo accoglie il beneficium con 
la uoluntas appropriata che il benefattore esperisce gaudium; questa 
precisazione, letta alla luce di quanto detto, suggerisce che la gioia 
del benefattore deriva pure dal suo sentirsi causa della virtù nel be-
neficiario, per quanto essa è stimolata dal beneficium e manifestata 
dalla sua corretta accoglienza.

Ma c’è di più. La pregnanza emozionale di ben. 1.6.1 e la prossi-
mità del lessico senecano a quello ciceroniano nella trattazione della 
beneficenza spingono a cogliere una risonanza, nella uoluntas amica, 
dell’εὐπάθεια stoica della βούλησις:64 latinizzata da Cicerone proprio 
con uoluntas, come si è visto, questa emozione del saggio si qualifi-
ca come aspirazione, conforme a ragione, a un bene autentico, e d’al-
tronde, secondo la testimonianza di D.L. 7.116, gli Stoici le subordi-
navano emozioni relative al voler bene (εὔνοια, εὐμένεια) e all’affetto 
(ἀσπασμός, ἀγάπησις). Questi concetti appartengono senza dubbio 

62  Questa proposta ermeneutica completa l’osservazione di Griffin 2013, 18 nota 22, 
e già di Cooper, Procopé 1995, 186, che notano la condivisione, da parte di Aristotele 
e di Seneca, del parallelo fra l’atteggiamento dell’artista verso la propria opera e quel-
lo del benefattore verso il proprio beneficiario: a questa similitudine Aristotele ricor-
re infatti in Eth. Nic. 9.7.1167b33‑1168a3, e Seneca la evoca in ben. 2.33.2 per spiega-
re il frutto della beneficenza.
63  Su questo tema, inquadrato in un’analisi della fama nel De beneficiis si veda Li 
Causi 2012, 44‑8.
64  Con riferimento all’occorrenza del lessico della uoluntas in ep. 116, il riferimento 
all’εὐπάθεια della βούλησις è colto da Cassan 2022, 91.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 109
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

alla cornice teorica del De beneficiis e, più nello specifico, si lasciano 
integrare con facilità nella nozione di uoluntas mobilitata in questo 
trattato: la βούλησις stoica è infatti un impulso, cioè un movimento 
dell’anima diretto verso l’agire, esclusivo del saggio e consistente in 
un desiderio corretto di un bene; quest’ultimo, d’altra parte, ha uno 
smaccato orientamento verso l’alterità, come denunciato dalle emo-
zioni subordinate alla βούλησις. Nell’amica uoluntas del benefattore 
tutti questi elementi si ricombinano, caratterizzandola come una di-
sposizione dell’animo all’agire moralmente irreprensibile ed emoti-
vamente coinvolta nel benessere altrui; la definizione del beneficium 
in termini di uoluntas o beneuola actio si carica a sua volta di questa 
duplicità, risultandone un’azione che procede da un’intenzione vir-
tuosa e affettuosa.

6	 Conclusione

La teorizzazione senecana della beneficenza esibisce così una con-
vivenza di elementi tradizionali e, sulla base delle fonti a nostra di-
sposizione, originali.

Come si è osservato a più riprese, la riflessione di Seneca a questo 
proposito è fortemente debitrice di quelle precedentemente elabora-
te dagli Stoici, cosa che il Cordovese non esita a riconoscere, ma an-
che di Aristotele, autentico ‘elefante nella stanza’ nel De beneficiis, 
per così dire. Se infatti la prospettiva concettuale di quest’opera è 
distintamente stoica, la diffusione dell’interesse per il tema al di fuo-
ri del Portico rende comprensibile la confluenza nel De beneficiis di 
una pluralità di tradizioni filosofiche: da un lato, il beneficium seca-
no, come l’εὐεργετεῖν stoico, è un’azione virtuosa, nel senso del termi-
ne stoico κατόρθωμα, vale a dire un atto che procede da una disposi-
zione conforme alla natura e che trova in ciò, piuttosto che nella sua 
traduzione concreta, la sua realizzazione; questa concettualizzazio-
ne, già cleantea e crisippea, implica l’urgenza, per gli esseri umani, 
di compiere beneficia, in quanto atti consequenziali alla loro natura 
(ben. 4.12.5), καθήκοντα nel lessico stoico.

Tuttavia, numerosi aspetti della trattazione stoica e senecana del-
la beneficenza hanno precedenti esterni alla Stoa: al livello più gene-
rale, l’esigenza di affrontare questo tema in maniera analitica pare 
essere già stata sentita da Platone. Su un altro piano, più specifico, 
notiamo che l’effetto di coesione sociale attribuito all’evergetismo da 
Seneca è già riconosciuto da Democrito; e, nello stesso contesto, que-
sti tematizzava anche il valore fondativo della beneficenza rispetto ai 
legami di amicizia, convinzione fatta propria da Seneca, al seguito di 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 110
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

Ecatone, secondo l’interpretazione di Veillard.65 Quest’ultima idea66 
si trova sviluppata da Aristotele. Ε proprio lo Stagirita, come si è vi-
sto, anticipa in maniera profonda la riflessione senecana: da un lato, 
in merito al sentimento benevolo che il benefattore prova nei con-
fronti del proprio beneficiario e, forse, in merito al gioioso senso di 
riconoscenza prodotto dal ricevere un beneficio; dall’altro, con rife-
rimento alla tesi secondo la quale, nei rapporti di amicizia virtuosi, 
l’entità di un beneficio è misurata sull’intenzione del benefattore. A 
questo proposito, è interessante osservare anche come Seneca sem-
bri integrare nel proprio discorso sul beneficium, già ricco di queste 
risonanze aristoteliche, elementi propri della virtù aristotelica della 
liberalità; sintesi nella quale il Cordovese è tuttavia anticipato da Ci-
cerone, che nel De officiis, probabilmente al seguito di Panezio, non 
distingue fra beneficentia e liberalitas. Come l’ἐλευθεριότης aristoteli-
ca, la beneficenza senecana è infatti una virtù improntata a un crite-
rio di medietà nella concessione di doni e la cui essenza risiede nella 
disposizione psichica del dans piuttosto che nell’oggetto donato; ben-
eficium e manifestazione di ἐλευθεριότης, inoltre, producono entram-
be nel donatore un’emozione gradevole, sia essa la gioia o il piacere.

All’interno di questo quadro storico-filosofico, le fonti ci consento-
no tuttavia di salvare Seneca da un appiattimento su questa o quel-
la concezione della beneficenza e anche di guadagnargli più di una 
semplice combinazione di idee altrui. In breve, si ha l’impressione 
che in Seneca le teorie aristoteliche della beneficenza e della libe-
ralità siano sintetizzate e riorganizzate secondo schemi concettua-
li stoici, ma che questa operazione, attestata ben prima di lui, sia 
portata avanti nel De beneficiis in maniera più elaborata e ‘organi-
ca’; ciò che ne risulta è una valorizzazione della componente emotiva 
della beneficenza, e, di conseguenza, una rivendicazione della natu-
ralità della dimensione emotiva nella vita umana. Gli Stoici elleni-
stici, infatti, se da un lato classificano l’εὐεργετεῖν come κατόρθωμα, 
mettendolo verosimilmente in relazione con la χρηστότης, virtù su-
bordinata alla giustizia, dall’altro non approfondiscono un eventua-
le aspetto ‘eupatico’ dell’evergetismo. E Cicerone nel De officiis, la 
fonte stoica più diffusa sul tema dopo Seneca, in sintonia con quanto 
testimoniato da Stobeo ravvicina beneficenza e giustizia, assimilan-
do peraltro beneficenza e liberalità, mossa quest’ultima che potreb-
be essere dovuta proprio a Panezio;67 tuttavia, l’emotività del dona-

65 Veillard 2022, 212‑13; 293‑8.
66  Condivisa forse con gli Epicurei, e con Filodemo nello specifico, il quale peraltro, 
come gli Stoici, mostra interesse per il fenomeno dell’ingratitudine nei frammenti leg-
gibili del suo Περὶ χάριτος (PHerc. 1414).
67  Questa ipotesi è in linea con la posizione di Chaumartin 1985, 100‑5, il quale vede 
tentativamente in Ecatone, a questo proposito in sintonia con il suo maestro Panezio, 

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 111
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

tore o del beneficiario non è messa in risalto né nel riconoscimento 
paneziano-ciceroniano dell’importanza sociale della beneficenza né 
nella conseguente disamina dei parametri che permettono di bene-
ficare correttamente.

Si palesano così diverse differenze significative fra l’approccio 
senecano e quello dei filosofi precedenti. Macroscopica è quella, già 
notata da Griffin,68 relativa all’interesse paneziano, e forse più ge-
nericamente stoico visto il comune inquadramento ‘giuridico’ della 
beneficenza, per la pratica della beneficenza come forma di rispet-
to, socialmente obbligato, delle proprie relazioni familiari e politi-
che; abbiamo visto che, al contrario, Seneca rivolge la propria atten-
zione alla beneficenza nella misura in cui essa può porre le basi per 
dei rapporti che esulano da, o al massimo si sovraimprimono a quel-
li fondati sulla parentela o lo statuto socio-professionale di benefat-
tore e beneficiario. I legami che scaturiscono dai beneficia senecani 
sono infatti di sintonia psichica, determinati dalla uoluntas del be-
nefattore che si trasmette al beneficiario insieme al dono. Si è visto 
che, con riferimento a questa idea, Seneca evoca Cleante, ma la ca-
renza di testimonianze ci impedisce di indovinare se già costui cari-
casse l’intenzione del benefattore dei molteplici risvolti propri dell’a-
mica uoluntas senecana.

Ciò che, come Inwood,69 possiamo osservare è piuttosto una pros-
simità fra questa nozione, al contempo disposizione virtuosa dell’ani-
mo ed emozione appropriata di benevolenza, e quella aristotelica di 
προαίρεσις, mobilitata in Eth. Nic. 8.15.1163a9‑23: qui questa «scel-
ta», concepita da Aristotele come una facoltà dell’anima desiderativa 
e deliberativa al contempo (βουλευτικὴ ὄρεξις, 3.3.1113a9‑12), funge 
infatti come parametro per determinare l’entità di un beneficio com-
piuto nel contesto di un’amicizia fra virtuosi. Così caratterizzata, la 
προαίρεσις aristotelica ha, in un certo senso, una connotazione in-
tenzionale ed emotiva. Entrambe si declinano però in termini assai 
diversi rispetto ai versanti intenzionale ed emotivo della uoluntas se-
necana: non solo infatti quest’ultima è espressione dell’integralità 
dell’anima umana, a differenza della προαίρεσις che ne è una facol-
tà fra altre; la uoluntas senecana fa inoltre riferimento alla disposi-
zione pratica dell’agente e alla sua benevolenza verso il proprio be-
neficiario, piuttosto che, come invece la προαίρεσις aristotelica, alla 
decisione sulla propria condotta e al conseguimento di un obietti-
vo reputato un bene. La beneficenza aristotelica manca d’altronde, 
a differenza di quella senecana, di una circolarità della virtù e della 

la fonte principale di Seneca per i prestiti a scuole filosofiche diverse dal Portico, Ari-
stotele incluso.
68 Griffin 2013, 22‑3.
69 Inwood 2005a, 92‑3.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 112
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

buona emotività intrinseca al rapporto fra donatore e destinatario.
 Tuttavia, notando, di nuovo, anche l’associazione aristotelica fra 

la liberalità e l’esperienza di un certo piacere, non possiamo non con-
statare che, nella valorizzazione dell’emotività del benefattore Sene-
ca si mostra in linea con Aristotele piuttosto che con la Stoa: l’unica 
potenziale eccezione, a nostra conoscenza, è costituita da Ecatone, al 
quale Veillard70 attribuisce tentativamente un’esortazione all’amore 
verso i propri amici in un’ottica evergetica; ma la nostra ignoranza 
del contesto del motto ecatoniano «si vis amari, ama» (Sen. ep. 9.6, 
fr. 19 Veillard),71 punto di partenza di questa congettura, ci frena dal 
condividerla. D’altra parte, Stobeo e Diogene Laerzio testimoniano 
il relegamento da parte degli Stoici della χαρά, a possibile esempli-
ficazione delle εὐπάθειαι, fra i beni che «non appartengono a tutti i 
saggi né sempre» (οὔτε πᾶσι τοῖς φρονίμοις ὑπάρχειν οὔτε αἰεί, Stob. 
ecl. 2.7.5c p. 69.3‑4, SVF 3.103; trad. C. Viano); ciò induce a suppor-
re che, più in generale, gli Stoici ellenistici non riconoscessero all’e-
motività un ruolo prioritario nella vita dei saggi, posizione che trova 
invece, nel Seneca del De beneficiis, un deciso ripensamento.

Ne consegue, finalmente, che, integrando una dimensione emoti-
va nella sua concezione del beneficio, Seneca estende il terreno di 
confronto fra l’insegnamento stoico e altre proposte filosofiche, in 
particolare quella aristotelica, pur restando saldamente entro i limi-
ti dottrinali e le categorie concettuali del Portico. Con questa mos-
sa inedita, per quanto ci informano le fonti, rappresentata soprattut-
to dalla mobilitazione della nozione di uoluntas, Seneca si fa così, in 
maniera personale, crocevia di una pluralità di tradizioni di pensie-
ro e di approcci al fenomeno della beneficenza.

Bibliografia

Adamantios, Χ.Μ. (1908). Λεξικὸν ἐλλήνο-λατινικόν. Athina: Fexi.
Alesse, F. (1994). Panezio di Rodi e la tradizione stoica. Napoli: Bibliopolis.
Averna, D. (2009). «Fortuna nel de beneficiis di Seneca». Picone, G.; Beltrami, L.; Ricot-

tili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asimmetrica nel de benefi-
ciis di Seneca. Palermo: Palumbo, 9‑24.

Becker, L.C. (2004). «Stoic Emotion». Strange, S.K.; Zupko, J. (eds), Stoicism. Traditions 
and Transformations. Cambridge: Cambridge University Press, 250‑75. 
https://doi.org/10.1017/cbo9780511498374.014

Bonhöffer, A. (1890). Epictet und die Stoa. Untersuchungen zur stoischen Philosophie. 
Stuttgart: Enke.

70 Veillard 2022, 293‑8.
71  Ignoranza argomentata in maniera opportuna da Setaioli 1988, 314‑15, che pende 
piuttosto verso l’ipotesi che Seneca riprendesse questa sentenza «da uno gnomologio 
piuttosto che da uno scritto di Ecatone» (315).

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

https://doi.org/10.1017/cbo9780511498374.014


Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 113
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

Bourbon, M. (2019). Penser l’individu. Genèse stoïcienne de la subjectivité. Turnhout: 
Brepols. 
https://doi.org/10.1484/m.phr-eb.5.117163

Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni Ca’ 
Foscari. 
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑630-5

Chamberlain, C. (1984). «The Meaning of Prohairesis in Aristotle’ Ethics». Transactions 
of the American Philological Association, 114, 147‑57. 
https://doi.org/10.2307/284144

Chaumartin, F.-R. (1985). Le “De beneficiis” de Sénèque, sa signification philosophique, 
politique et sociale. Paris: Les Belles Lettres. 

Cooper, J.M.; Procopé, J.F. (eds) (1995). Seneca. Moral and Political Essays. Cambridge: 
Cambridge University Press.

De Caro, A. (2009). «Voluntas luceat. Riconoscimento e riconoscenza nel beneficium». 
Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione 
asimmetrica nel “de beneficiis” di Seneca. Palermo: Palumbo, 121‑58.

Donini, P. (1982). Le scuole, l’anima, l’impero: la filosofia antica da Antioco a Plotino. 
Torino: Rosenberg & Sellier.

Dorandi, T. (ed.) (2013). Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philosophers. Cambridge: 
Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511843440

Dyck, A.R. (1996). A Commentary on Cicero, De officiis. Ann Arbor: The University of 
Michigan Press. 
https://doi.org/10.3998/mpub.15366

Fedeli, P. (2006). «Cicerone e Seneca». Ciceroniana On Line, 12, 217‑37. 
https://doi.org/10.13135/2532‑5353/1235

Fohlen, G. (éd.) (1930‑1931). Cicéron. Tusculanes. 2 voll. Trad. fr. di J. Humbert.  Paris: 
Les Belles Lettres.

Frede, M. (1986). «The Stoic Doctrine of the Affections of the Soul». Schofield, M.; Strik-
er, G. (eds), The Norms of Nature. Studies in Hellenistic Ethics. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 93‑110.

Gourinat, J.-B. (2017). Les stoïciens et l’âme. Paris: Vrin.
Graver, M.R. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago; London: The University of Chi-

cago Press. 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001

Graver, M.R. (2016). «Honor and the Honorable: Cato’s Discourse in De Finibus 3». An-
nas, J.; Betegh, G. (eds), Cicero’s De Finibus. Philosophical Approaches. Cambridge: 
Cambridge University Press, 118‑46. 
https://doi.org/10.1017/cbo9781139871396.006

Griffin, M.T. (2013). Seneca on Society. A Guide to De Beneficiis. Oxford: Oxford Uni-
versity Press. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199245482.book.1

Hadot, I. (2014). Sénèque. Direction spirituelle et pratique de la philosophie. Paris: Vrin.
Henrichs, A. (1974). «Die Kritik der stoischen Theologie im PHerc. 1428». Cronache Er­

colanesi, 4, 5‑32.
Inwood, B. (2005a). «Politics and Paradox in Seneca’s De Beneficiis». Reading Seneca. 

Stoic Philosophy at Rome. Oxford: Clarendon Press, 65‑94.
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0004

Inwood, B. (2005b). «The Will in Seneca». Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome. 
Oxford: Clarendon Press, 132‑56. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0006

https://doi.org/10.1484/m.phr-eb.5.117163
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
https://doi.org/10.2307/284144
https://doi.org/10.1017/CBO9780511843440
https://doi.org/10.3998/mpub.15366
https://doi.org/10.13135/2532-5353/1235
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001
https://doi.org/10.1017/cbo9781139871396.006
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199245482.book.1
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0004
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0006


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 114
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

Kaster, R.A. (2022a). Studies on the Text of Seneca’s De beneficiis. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.
https://w w w.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/
actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1

Kaster, R.A. (ed.) (2022b). L. Annaei Senecae De beneficiis libri VII; De clementia libri II; 
Apocolocyntosis. Oxford: Oxford University Press. 
https://w w w.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/
actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1

Konstan, D. (2018). «Libéralité et gratitude». Revue de philosophie ancienne, 36(1), 
89‑104. 
https://doi.org/10.3917/rpha.361.0089

Laurand, V.; Malaspina, E.; Prost, F. (éds) (2021). Lectures plurielles du “De ira ” de Sé­
nèque. Interprétations, contextes, enjeux. Berlin, Boston: De Gruyter. 
https://doi.org/10.1515/9783110711547

Lepisto, S. (2020). «Reading as Training: Seneca’s Didactic Technique in De Benefici­
is». American Journal of Philology, 141(1), 27‑53. 
https://doi.org/10.1353/ajp.2020.0002

Li Causi, P. (2009). «Fra creditum e beneficium. La pratica difficile del ‘dono’ nel De be­
neficiis di Seneca». I Quaderni del Ramo d’Oro on-line, 2, 226‑52.
http://www.qro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_
beneficium.pdf

Li Causi, P. (2012). Il riconoscimento e il ricordo. Fama e memoria nel “De beneficiis” di 
Seneca. Palermo: Palumbo.

Marchese, R.R. (2009). «Dignità e diseguaglianza. Il rispetto nella relazione fra be-
nefattori e beneficati». Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefatto­
ri e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Pa-
lumbo, 245‑71.

Marino, R. (2009). «Lo ‘stigma’ dell’estraneità: il beneficium tra volontà e virtù». Pi-
cone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione 
asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Palumbo, 273‑88.

Monteils-Laeng, L. (2014). Agir sans vouloir. Le problème de l’intellectualisme moral 
dans la philosophie ancienne. Paris: Classiques Garnier.

Picone, G. (2013). Le regole del beneficio. Commento tematico a Seneca, De benefici-
is, libro I. Palermo: Palumbo.

Pohlenz, M. (1967). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. 2 voll. Trad. it. di O. De 
Gregorio. Firenze: La Nuova Italia. Trad. it. di: Die Stoa. Geschichte einer geistigen 
Bewegung. 2 voll. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1959.

Préchac, F. (éd. e trad. fr.) (1926). Sénèque. Des Bienfaits. Tome I: Livres I-IV. Paris: Les 
Belles Lettres.

Raccanelli, R. (2009). «Cambiare il dono: per una pragmatica delle relazioni nel de 
beneficiis senecano». Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefatto­
ri e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Pa-
lumbo, 303‑56.

Raccanelli, R. (2010). Esercizi di dono. Pragmatica e paradossi delle relazioni nel de be-
neficiis di Seneca. Palermo: Palumbo.

Ricottili, L. (2009). «Aspetti della rappresentazione gestuale nel de beneficiis». Picone, 
G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asim­
metrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Palumbo, 399‑429.

Rist, J.M. (1969). Stoic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.
Setaioli, A. (1988). Seneca e i Greci: citazioni e traduzioni nelle opere filosofiche. Bo-

logna: Pàtron.

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1
https://doi.org/10.3917/rpha.361.0089
https://doi.org/10.1515/9783110711547
https://doi.org/10.1353/ajp.2020.0002
http://www.qro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_beneficium.pdf
http://www.qro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_beneficium.pdf


Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volontà nel De beneficiis di Seneca

Lexis Supplementi | Supplements 17 115
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 91-116

Setaioli, A. (2003). «Seneca e Cicerone». Narducci, E. (a cura di), Aspetti della fortuna 
di Cicerone nella cultura latina. Atti del III Symposium Ciceronianum Arpinas (Arpi­
no, 10 maggio 2002). Firenze: Le Monnier, 55‑77.

Severino, E. (1980). Destino della necessità. Κατὰ τὸ χρεών. Milano: Adelphi.
Sorabji, R. (2009). «Did the Stoics Value Emotion and Feeling?». The Philosophical Quar­

terly, 59(234), 150‑62. 
https://doi.org/10.1111/j.1467‑9213.2008.574.x

Testard, M. (éd.) (1965‑1970). Cicéron. Les devoirs. 2 voll. Paris: Les Belles Lettres.
Tieleman, T. (2003). Chrysippus’ On Affections. Reconstruction and Interpretation. Lei-

den; Boston: Brill. 
https://doi.org/10.1163/9789004321175

Torres, J.B. (ed.) (2018). Lucius Annaeus Cornutus. Compendium de Graecae theologiae 
traditionibus. Berlin; Boston: De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110350449

Tsakalotos, E. (1889). Λεξικόν Ελληνο-λατινικόν. Athina: Sakellariou.
Veillard, C. (éd.) (2022). Hécaton de Rhodes. Les fragments. Paris: Vrin.
Vimercati, E. (2004). Il Mediostoicismo di Panezio. Milano: Vita e Pensiero.
Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoïcisme. Paris: Presses Universitaires 

de France.
Wachsmuth, C.; Hense, O. (ed.) (1884‑1912). Ioannis Stobaei Anthologium. 5 voll. Ber-

lin: Weidmann.

https://doi.org/10.1111/j.1467-9213.2008.574.x
https://doi.org/10.1163/9789004321175
https://doi.org/10.1515/9783110350449




Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 117
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Maso  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/006

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Volontà e coerenza.  
Il senso dell’esistenza  
secondo Marco Aurelio
Stefano Maso
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  In his Meditations Marcus Aurelius insistently returns to the purely Stoic ques-
tion of accepting destiny and the role that every human being must play in the world. 
This contribution focuses on the ‘will’, essential to make this acceptance effective and 
operational. It is a will resulting from a severe path of self-education and serious train-
ing favoured by friends and influential teachers. A will which, within the folds of Marcus 
Aurelius’ Selbsbetrachtungen, can be qualified as the expression of an emotion (i.e. of a 
desire) or as the expression of a decision. A will which is at the service of hêgemonikon 
and is configured as a necessary means to achieve the ‘coherence’ that every human 
being (not necessarily the sapiens) must set as an objective, once what is ‘up to him’ 
has been defined.

Keywords  Marcus Aurelius. Coerenza. Voluntas Hêgemonikon. Will. Decision.

Sommario  1 Introduzione. – 2 La volontà di conoscere. – 3 Ciò che la natura, la 
filosofia e l’uomo vogliono. – 4 L’assunzione di responsabilità, l’intellettualismo etico e 
la scelta. – 5 Interpretare la volontà della natura. – 6 La dimensione sociale e politica della 
volontà. – 7 Ciò che è in nostro potere e ciò che non lo è. – 8 Conclusione.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 118
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

1	 Introduzione

Con Marco Aurelio l’evoluzione della dottrina stoica antica volge al 
suo epilogo. Assecondando la forte tensione ‘difensivistica’ proposta 
da Epitteto,1 la riflessione si concentra sul soggetto. Si tratterà di 
un soggetto in grado di assumere fino in fondo la propria natura di 
individuo ‘mortale’ che, peraltro, si trova a vivere in mezzo ad altri 
mortali; in una condizione particolare: quella del sovrano-imperato-
re che intende interpretare il proprio ruolo in modo esclusivamente 
‘funzionale’ al bene dello Stato. Marco Aurelio si esercita fin da gio-
vane a questo compito2 e mai, nelle sue riflessioni e appunti morali 
indirizzati a se medesimo, si abbandona a considerazioni dettate dal 
rango sociale o dal ruolo militare, o che ostentino una superiorità di 
qualche tipo. Sempre sembra rinviare a un’umanità senza particola-
ri ambizioni di successo o di grandezza, in un contesto storico diffi-
cile in cui vivere. In lui non si coglie la spinta a raggiungere chissà 
quali traguardi; nemmeno si intravedono nette aperture alla speran-
za o alla gioia di vivere.

Piuttosto con grande intensità è posta al centro la questione – pret-
tamente stoica – dell’accettazione del destino e del ruolo che ciascu-
no deve svolgere nel mondo. 

I «pensieri rivolti a se stesso» sono segnati da questa ‘accettazio-
ne’ che si sostiene grazie alla forza di volontà3 frutto di un severo 
percorso di autoeducazione e della seria formazione ottenuta gra-
zie agli amici e agli influenti maestri. Una volontà che si configura 
come il mezzo necessario al realizzarsi della ‘coerenza’ che l’indivi-
duo (non necessariamente il sapiens) deve porsi come obiettivo. Co-
me gli ha insegnato il filosofo peripatetico Claudio Severo, gli ami-
ci non devono esser costretti a scrutare ‘la sua volontà’ (περὶ τοῦ τί 
θέλει ἢ τί οὐ θέλει), ma questa deve risultare manifesta (ἀλλὰ δῆλον 
εἶναι) senza ambiguità (1.14).

1  In Ad se ipsum 1.7 Marco Aurelio ricorda di aver ricevuto in regalo dall’amico Q. 
Giunio Rustico, che fu console e prefetto dell’Urbe, i commentari di Epitteto e di cono-
scerli direttamente (τὸ ἐντυχεῖν τοῖς Ἐπικτητείοις ὑπομνήμασιν). Sul rapporto tra Epit-
teto e Marco Aurelio cf. Sellars 2021, 12‑13.
2  In quello che è considerato il primo libro, Marco Aurelio manifesta a più riprese 
la volontà di perseguire la propria formazione con costanza e disciplina. In 1.16 sono 
elencati gli insegnamenti più significativi che ritiene di aver ricevuto dal padre. Tra gli 
altri l’autocontrollo (τὸ αὔταρκες) e la costanza: τὸ μὴ εὐμετακίνητον καὶ ῥιπταστικόν, 
ἀλλὰ καὶ τόποις καὶ πράγμασι τοῖς αὐτοῖς ἐνδιατριπτικόν («Ho imparato a non essere 
incerto né imprudente, ma a perdurare nei medesimi luoghi e nelle medesime azioni»). 
Un’affidabile analisi e ricostruzione del contesto storico-culturale cui riferire il primo 
libro dei Pensieri è offerta da Rutherford 1989, 48‑125.
3  Pur affrontate da molteplici angoli prospettici, finora le indagini dedicate ai Pen-
sieri di Marco Aurelio non si sono mai concentrate sul ruolo della ‘volontà’ e, in parti-
colare, sulla differenza tra ‘desiderio’ (espressione di un’emozione) e ‘volontà’ (espres-
sione di una decisione). 

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 119
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Di qui la costanza nelle opinioni che, naturalmente, devono riferir-
si a una conoscenza vera, fondata sulla ‘vera essenza’ (κατ᾽ οὐσίαν) di 
quello che si offre alla propria attenzione e sensibilità. 

2	 La volontà di conoscere

Scrive Marco Aurelio:

Οὐδὲν γὰρ οὕτως μεγαλοφροσύνης ποιητικόν, ὡς τὸ ἐλέγχειν ὁδῷ 
καὶ ἀληθείᾳ ἕκαστον τῶν τῷ βίῳ ὑποπιπτόντων δύνασθαι καὶ τὸ 
ἀεὶ οὕτως εἰς αὐτὰ ὁρᾶν, ὥστε συνεπιβάλλειν ὁποίῳ τινὶ τῷ κόσμῳ 
ὁποίαν τινὰ τοῦτο χρείαν παρεχόμενον τίνα μὲν ἔχει ἀξίαν ὡς πρὸς 
τὸ ὅλον, τίνα δὲ ὡς πρὸς τὸν ἄνθρωπον, πολίτην ὄντα πόλεως τῆς 
ἀνωτάτης, ἧς αἱ λοιπαὶ πόλεις ὥσπερ οἰκίαι εἰσίν. (3.11)

Non esiste nulla che tanto ingigantisca l’animo quanto il poter spie-
gare a se stessi con ordine e con verità gli avvenimenti della vita me-
ditati singolarmente e il saperli osservare sempre in modo da com-
prendere a quale mondo appartengano e a che servano, quale valore 
abbiano rispetto all’universo e all’uomo, cittadino di una città, la 
più sublime, della quale le rimanenti sono come altrettante case.4

La sottesa volontà di conoscere correttamente la realtà circostante 
non viene mai meno. Rispetto a ciò, Marco Aurelio sa che ci si deve 
preoccupare e organizzare. L’uomo è dotato di ragione per definizio-
ne, dunque deve adoperarla: in pratica deve solo esercitare la volon-
tà di fare quel che essa gli detta:

“Λόγον ἔχεις;” “ἔχω.” “τί οὖν οὐ χρᾷ; τούτου γὰρ τὸ ἑαυτοῦ ποιοῦντος 
τί ἄλλο θέλεις;” (4.13)

Sei dotato di ragione? Sì. E perché allora non l’adoperi? E se essa 
fa quel che deve, cosa desideri di più? 

Si osservi che il verbo qui adoperato dal filosofo è θέλειν, nel suo signi-
ficato primario e meno ‘impegnativo’: allude al ‘desiderare’ qualcosa,5 

4  Le traduzioni da Marco Aurelio, laddove non precisato diversamente, sono di Fran-
cesco Cazzamini-Mussi (1943), revisionate da Carlo Carena (Einaudi 1968) e con qual-
che ulteriore mio intervento.
5  Di questo tipo è anche l’uso in 7.59: «Perché desideri (θέλεις) somigliare a loro?»; 
così anche in 7.63: «Quelli dei quali desideri (θέλεις) l’approvazione», e in 8.53: «Aspiri 
(θέλεις) alla lode di chi si maledice da se stesso tre volte in un’ora? Desideri (θέλεις) pia-
cere a un individuo che non piace a se stesso?». Si tenga presente che il verbo θέλειν / 
ἐθέλειν è raro nel greco attico e diventa d’uso comune a partire dalla seconda metà del 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 120
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

cioè a quel primo moto affettivo che può tradursi poi nella modalità 
più ‘impegnata’ del ‘volere’. 

Ed è il verbo θέλειν quello più usato nel corso dell’intera raccolta 
dei ‘pensieri’ per esprimere la ‘volontà’ nel suo senso più generale, af-
fine alla prospettiva stoica che rinvia al concetto di ‘tensione’.6 Non 
si tratta della ‘volontà’ in senso moderno, cioè intesa come espressio-
ne consapevole di una decisione che il soggetto ha preso nella sua pie-
na libertà: qui si ha a che fare piuttosto con la convinta progressiva 
adesione a un processo razionale che contraddistingue ciascun esse-
re umano e che, nel contempo, appartiene al realizzarsi dell’universo. 

Questo aspetto appare in evidenza in apertura del quinto libro, in 
uno dei pensieri più efficaci proposti dal filosofo. La mattina, al risve-
glio, si preannuncia quello che dovrà essere il compito quotidiano da 
svolgere. È evocato il dovere che spetta all’uomo assolvere, il dovere 
‘da uomo’ (ἐπὶ ἀνθρώπου ἔργον), cioè da ‘essere razionale’. Come acca-
de che gli alberi, i passeri, le formiche, i ragni e le api debbano impe-
gnarsi nelle loro specifiche attività, e così contribuire alla conservazio-
ne dell’universo (τὸ καθ᾽ αὑτὰς συγκοσμούσας κόσμον), analogamente 
deve fare anche l’uomo. Avverte Marco Aurelio: «Tu non puoi non voler 
compiere quello che è il tuo dovere d’uomo7 e non affrettarti a ciò che 
è secondo la tua natura»: σὺ οὐ θέλεις τὰ ἀνθρωπικὰ ποιεῖν· οὐ τρέχεις 
ἐπὶ τὸ κατὰ τὴν σὴν φύσιν (5.1, trad. dell’Autore).

3	 Ciò che la natura, la filosofia e l’uomo vogliono 

Scrive Marco Aurelio: 

μέμνησο δὲ ὅτι φιλοσοφία μόνα, ἃ θέλει ἡ φύσις σου, θέλει· σὺ δὲ 
ἄλλο ἤθελες οὐ κατὰ φύσιν. (5.9)

Rammentati che la filosofia ti chiede soltanto quel che la tua stessa 
natura vuole, e che eri tu a esigere altre cose contrarie alla natura.8

III secolo a.C. inglobando le due valenze: ‘desiderare’ e ‘volere’. Cf. Chantraine 2009, 
alla voce βούλομαι.
6  Sulla fondamentale interpretazione della volontà stoica come ‘tendenza / tensione’ 
cf. Voelke 1973, 56‑95. Lo studioso tuttavia si concentra su Seneca ed Epitteto, e si oc-
cupa di Marco Aurelio solo di passaggio (126‑30).
7  Cf. 6.22: Ἐγὼ τὸ ἐμαυτοῦ καθῆκον ποιῶ, τὰ ἄλλα με οὐ περισπᾷ· ἤτοι γὰρ ἄψυχα ἢ 
ἄλογα ἢ πεπλανημένα καὶ τὴν ὁδὸν ἀγνοοῦντα («Quanto a me, io eseguisco il mio do-
vere, gli altri esseri non me ne possono sviare, o perché inanimati, o privi di ragione, o 
traviati per ignoranza della via»). Per l’origine e l’uso del termine kathekon nella scuo-
la stoica, cf. Visnjic 2021, 14‑31. In particolare per Marco Aurelio, cf. Flamigni 2024, 
241-74. Sul ‘dovere’ fondato su basi naturalistiche e interpretato come ‘globaler teleo-
logischer Erfolg’, cf. Lorenz 2020, 130‑54. 
8 Qui e in seguito l’enfasi è stata aggiunta.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 121
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Questo passo è importante perché si sottolineano in modo estrema-
mente conciso tre aspetti della ʻvolontà :̓ 

a.	 la volontà della natura (θέλει) che, innata, si manifesta in ogni 
individuo razionale;

b.	 la volontà soggettiva (σὺ δὲ ἄλλο ἤθελες) che può allinear-
si a quanto la volontà naturale esige, ma può anche decide-
re diversamente;

c.	 la volontà come proposta razionale (ἃ θέλει ἡ φύσις σου): cioè 
la volontà naturale che trova la possibilità di operare, nell’es-
sere umano, attraverso le proposte della filosofia.

Come si precisa nel punto b), certamente è possibile volere diversa-
mente da quanto richiede la natura. Di conseguenza entra in gioco 
la responsabilità dei singoli soggetti che, evidentemente, godono di 
un margine di autonomia nella scelta di ciò che faranno. È tuttavia 
questo un aspetto che Marco Aurelio non sembra interessato ad ap-
profondire: preferisce limitarsi a ribadire le proprie scelte e a non 
giudicare quelle degli altri:

Ἄλλος ἁμαρτάνει. τί εἰς ἐμέ; ὄψεται· ἰδίαν ἔχει διάθεσιν, ἰδίαν 
ἐνέργειαν. ἐγὼ νῦν ἔχω, ὅ με θέλει νῦν ἔχειν ἡ κοινὴ φύσις, καὶ 
πράσσω, ὅ με νῦν πράσσειν θέλει ἡ ἐμὴ φύσις. (5.25)

Taluno manca verso di me? Se la veda lui. Egli pure ha volontà9 ed 
energia. Io ho ora quel che la natura comune vuole che io abbia, e 
faccio quel che la mia natura vuole ora che io faccia.

La natura ha la possibilità e la capacità di esprimere in modo chiaro 
la sua volontà. Sta al soggetto umano interpretarla correttamente, 
capire il senso di questa volontà, contestualizzarne il carattere. Ciò 
che sembra valido in un’occasione può non esserlo in un’altra; per-
ciò, la capacità di interpretare la volontà naturale si fa risolutiva e 
l’uomo deve preoccuparsi di non fraintenderla:

Ἐμὲ ἓν μόνον περισπᾷ, μή τι αὐτὸς ποιήσω, ὃ ἡ κατασκευὴ τοῦ 
ἀνθρώπου οὐ θέλει ἢ ὡς οὐ θέλει ἢ ὃ νῦν οὐ θέλει. (7.20)

Una sola cosa mi preoccupa, ed è di fare ciò che la natura dell’uo-
mo non vuole, o come non vuole, o ciò che ora non vuole.

9  In questo caso il greco ha διάθεσις, che – propriamente – significa ‘disposizione’. 
È chiaro però che la ‘disposizione’ corrisponde qui al fatto di poter esercitare la pro-
pria volontà.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 122
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Che la volontà della natura sia fondamentale è chiaro; e, tutto som-
mato, che sia facile da cogliere, e quindi da seguire, appare evidente 
a Marco Aurelio.10 È ammirevole il modo in cui il progressivo affina-
mento del carattere personale riesca a mutare la facoltà desiderati-
va (ἃ θέλω), che ciascuno dentro di sé avverte, nella convinta espres-
sione di una decisione volontaria (θέλω δὲ) collimante, appunto, con 
la volontà della natura (‹ἃ› κατὰ φύσιν). Marco Aurelio sottolinea che 
proprio questo è il segnale della libertà sua (ἐλεύθερος) e dell’uomo 
razionale (τοῦ λογικοῦ): una libertà che – nella piena consapevolezza 
della dottrina stoica – si mantiene salda fino al momento della mor-
te. E non è un caso che la morte possa costituire una via di fuga (τοῦ 
ζῆν ἔξιθι […] καπνὸς καὶ ἀπέρχομαι), alla quale si può essere costret-
ti dall’evolvere delle vicende umane, pena la possibilità che sia ga-
rantita la libertà stessa.

Si passa dunque dal desiderio alla decisione volontaria; dalla de-
cisione volontaria, all’ammissione che essa coincide con la volon-
tà naturale; da questa ammissione, al riconoscimento che si è liberi 
fintantoché tale decisione volontaria può esser presa; da tale rico-
noscimento, alla constatazione che – se il ‘libero desiderare’ dive-
nuto volontà attuativa non è realizzabile – è sempre possibile ‘usci-
re’ dalla vita.

Ed ecco la breve riflessione in cui Marco Aurelio condensa questa 
serie di asserzioni, prendendo lo spunto da quanto la sua condizione 
di imperatore gli consente, una volta che ha preso atto del ruolo so-
ciale che ricopre e delle scelte che gli competono:

Ὡς ἐξελθὼν ζῆν διανοῇ, οὕτως ἐνταῦθα ζῆν ἔξεστιν· ἐὰν δὲ μὴ 
ἐπιτρέπωσι, τότε καὶ τοῦ ζῆν ἔξιθι, οὕτως μέντοι ὡς μηδὲν κακὸν 
πάσχων. καπνὸς καὶ ἀπέρχομαι· τί αὐτὸ πρᾶγμα δοκεῖς; μέχρι δέ 
με τοιοῦτον οὐδὲν ἐξάγει, μένω ἐλεύθερος καὶ οὐδείς με κωλύσει 
ποιεῖν ἃ θέλω· θέλω δὲ ‹ἃ› κατὰ φύσιν τοῦ λογικοῦ καὶ κοινωνικοῦ 
ζῴου. (5.29)

Come mediti di viver fuori da questa reggia, così puoi anche viver-
ci. Se poi non te lo concedono, allora esci anche dalla vita, ma come 
chi non soffre alcun male. C’è fumo, e io me ne vado (καπνὸς καὶ 
ἀπέρχομαι). Ti par gran cosa? Ma fino a quando nulla mi costrin-
gerà ad andarmene, io rimango, libero, e nessuno potrà vietarmi 
di fare ciò che desidero (ποιεῖν ἃ θέλω). E quel ch’io voglio (θέλω 

10  Gill (2022, 138‑41) cita al riguardo la figura del daimon che pone l’essere raziona-
le in sintonia con la razionalità di ciò che lo circonda: «We (human beings) have a ratio-
nality (daimon) in us that is parallel to that in the universe, and we should show proper 
respect to this fact by exercising our rationality and self-care in a proper way» (140). 
Quanto al richiamo a Socrate, cf. Asmis 1989, 2237‑9.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 123
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

δὲ ‹ἃ›)11 è appunto di comportarmi secondo la natura (‹ἃ› κατὰ 
φύσιν) di un essere ragionevole e nato per vivere socievolmente.

4	 L’assunzione di responsabilità, l’intellettualismo etico 
e la scelta

Ebbene, tutto questo non può aggirare l’assunzione di responsabi-
lità da parte dell’uomo in quanto essere razionale, cui si accennava 
in precedenza.12 Tuttavia l’approccio di Marco Aurelio rimane ‘com-
prensivo’ rispetto alle decisioni che ciascuno prende, perché – nella 
linea di una sorta di ‘intellettualismo etico’13 – solo colui che ha gua-
dagnato la sapienza potrebbe non errare, mentre alla maggior parte 
degli uomini può capitare di effettuare scelte sbagliate senza ‘volerlo’: 

Μήτε θεοῖς μεμπτέον· οὐδὲν γὰρ ἑκόντες ἢ ἄκοντες ἁμαρτάνουσι· 
μήτε ἀνθρώποις· οὐδὲν γὰρ οὐχὶ ἄκοντες. ὥστε οὐδενὶ μεμπτέον. 
(12.12)

Non bisogna rimproverare gli Dei, perché non errano, né volonta-
riamente né involontariamente, e neppure gli uomini, perché non 
errano che involontariamente. Quindi non rimproverare nessuno.

Il vocabolario qui ci riporta alla contrapposizione aristotelica tra 
ciò che è volontario (ἑκούσιον) e ciò che è involontario (ἀκούσιον) 
e tra la condizione di chi agisce volontariamente (ἑκόντες) oppure 

11  Nell’interpretazione di questo passo è indispensabile intendere le due valenze del 
verbo θέλειν in modo tale da rispecchiare il doppio significato già sottolineato in pre-
cedenza: il desiderare (valenza ‘non impegnativa’) che può preannunciare il volere (va-
lenza ‘impegnativa’). Ciò efficacemente fa Francesco Cazzamini-Mussi nella traduzio-
ne qui riportata. 
12  Questo aspetto è opportunamente colto da Reydams-Schils 2005, 13: «Of all an-
cient schools of thought, the Roman Stoics are the most entitled to a strong notion of 
selfhood. But this self is in essence a mediator […] The Stoics found a way to anchor 
the life according to reason in a fundamental commitment to community. This commit-
ment entails not merely opposition to existing power structures, but more important-
ly, it advocates political responsibility in general». Per litteras Carlos Lévy mi segna-
la che probabilmente «il y a à l’arrière-plan de toute cette structure psychologique la 
théorie cicéronienne des personae, dans laquelle la première persona, celle de la ratio-
nalité universelle se trouve confronté aux personae individualisantes». La principale 
originalità di Marco Aurelio sembrerebbe essere «le surgissement et la prédominan-
ce de la persona politique». 
13  Per il quale si veda almeno Plat. Men. 77b-78a; Alc. 1.117e-118a; Alc. 2.143a. Sull’a-
gire umano che trova una motivazione razionale ‘sub specie boni’, cf. Brennan 2003, 
283‑92.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 124
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

involontariamente (ἄκοντες).14 Marco Aurelio evoca in altri tre ‘pen-
sieri’ la condizione di chi sbaglia involontariamente, sottolineando 
la centralità dell’errore nelle scelte umane. 

In 4.3 sta presentando la condizione dell’uomo che è in grado di 
apprezzare il ritiro non tanto nei luoghi appartati che la natura offre, 
quanto piuttosto nell’interiorità della propria anima. Lì sarà possibi-
le raccogliersi nella meditazione ed escludere la malinconia e la ten-
sione quotidiana che può portare ad agire spinti dall’ira. Si rifletterà 
sul fatto che gli esseri umani sono «nati l’uno per l’altro» e che – se 
errano – errano per ignoranza, senza volerlo: ἄκοντες ἁμαρτάνουσι.

In 7.22 è ripreso un tema caro alla tradizione stoica e lungamente 
meditato da Seneca: la risposta del sapiens all’offesa. Secondo Mar-
co Aurelio l’uomo deve essere in grado di amare anche chi l’offende, 
perché costui è pur sempre un uomo ed è dunque legato da un «vin-
colo di parentela» (συγγενεῖς) con qualsiasi altro uomo.15 Se è così, è 
chiaro che coloro che recano un’offesa «hanno peccato per ignoranza 
e contro la loro stessa volontà» (δἰ  ἄγνοιαν καὶ ἄκοντες ἁμαρτάνουσι).

Nella riflessione sviluppata in 11.18, una tra le più ampie della rac-
colta, Marco Aurelio affronta la questione del rapporto che il soggetto 
stabilisce con gli altri uomini e richiama all’attenzione il fondamen-
to naturale dell’agire. Propone un elenco di azioni tipiche dell’uomo 
che debbono essere evitate e, in contrappunto, dieci precetti che è 
meglio seguire. Quasi all’inizio, al terzo punto, a proposito di coloro 
che hanno torto si sottolinea che:

δηλονότι ἄκοντες καὶ ἀγνοοῦντες· – πᾶσα γὰρ ψυχὴ ἄκουσα 
στέρεται, ὥσπερ τοῦ ἀληθοῦς, οὕτως καὶ τοῦ κατ᾽ ἀξίαν ἑκάστῳ 
προσφέρεσθαι.

È facile comprendere che agiscono contro volontà e senza saperlo, 
perché, come ogni anima si priva senza volerlo della verità, così pu-
re si priva della capacità di trattare ognuno secondo i suoi meriti.

Da qui seguirà la raccomandazione conclusiva in base alla quale, 
«dato che è da pazzi esigere che i cattivi non errino, perché sarebbe 
desiderare l’impossibile» (ὅτι τὸ ἀξιοῦν μὴ ἁμαρτάνειν τοὺς φαύλους 
μανικόν· ἀδυνάτου γὰρ ἐφίεται), ecco che è «da sciocchi, oppure da 
tiranni» (ἄγνωμον καὶ τυραννικόν) tollerare che si comportino ma-
le con gli altri e poi pretendere che non pecchino contro noi stessi.

14  Cf. in particolare Arist. EE II, capp. 7‑8. Ritroviamo la contrapposizione in Mar-
co Aurelio: 9.1; 12.12.
15  Già Cic. fin. 3.65 confrontandosi con Catone in merito ai vincula che legano l’uo-
mo all’uomo, scriveva: Nos ad coniunctionem congregationemque hominum et ad natu-
ralem communitatem esse natos.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 125
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Quanto alla diretta relazione tra volontà e scelta, occorre preci-
sare ancora qualcosa. Anzitutto, dal punto di vista formale, rispetto 
alle opzioni connesse all’atto dello scegliere Marco Aurelio propone 
sempre situazioni radicali e in evidente alternativa. L’aut aut può ri-
guardare i luoghi, le condizioni di vita,16 gli atteggiamenti. Inoltre, 
è invocata la schiettezza e la coerenza nel comportamento; da subi-
to ciò deve trasparire:

Ὡς σαπρὸς καὶ κίβδηλος ὁ λέγων· ἐγὼ προῄρημαι ἁπλῶς σοι 
προσφέρεσθαι. τί ποιεῖς, ἄνθρωπε; τοῦτο οὐ δεῖ προλέγειν. αὐτὸ 
φανήσεται· ἐπὶ τοῦ μετώπου γεγράφθαι ὀφείλει· εὐθὺς ἡ φωνὴ 
τοιοῦτον ἠχεῖν, εὐθὺς ἐν τοῖς ὄμμασιν ἐξέχειν, ὡς τῶν ἐραστῶν ἐν 
τῷ βλέμματι πάντα εὐθὺς γνωρίζει ὁ ἐρώμενος. (11.15)

Quanto è sozzo e ipocrita colui che dice: «Ho deciso di agire sin-
ceramente con te (ἐγὼ προῄρημαι ἁπλῶς σοι προσφέρεσθαι)» –. O 
uomo, che fai? Non c’è bisogno di questi esordi. La cosa risulterà 
da sé, deve leggersi sulla tua fronte, echeggiare senz’altro nella 
tua voce, apparirti negli occhi, come nello sguardo dell’amato su-
bito si rivela all’amante ogni cosa.

Confrontando la propria strategia di vita con quella di un qualsiasi 
altro suo compagno o, più in generale, di un ‘vicino’, Marco Aurelio ri-
vendica fino in fondo non solo la sincerità ma anche la propria autono-
mia di giudizio e di azione. Vuole che quest’ultima sia garantita per-
ché è essa a determinare la libertà delle sue decisioni. In 8.56 scrive:

Τῷ ἐμῷ προαιρετικῷ τὸ τοῦ πλησίον προαιρετικὸν ἐπίσης 
ἀδιάφορόν ἐστιν, ὡς καὶ τὸ πνευμάτιον αὐτοῦ καὶ τὸ σαρκίδιον. καὶ 
γὰρ εἰ ὅτι μάλιστα ἀλλήλων ἕνεκεν γεγόναμεν, ὅμως τὰ ἡγεμονικὰ 
ἡμῶν ἕκαστον τὴν ἰδίαν κυρίαν ἔχει· ἐπεί τοι ἔμελλεν ἡ τοῦ πλησίον 
κακία ἐμοῦ κακὸν εἶναι.

Alla mia libertà di scelta17 quella altrui riesce così indifferente co-
me la sua animuccia e il suo corpiciattolo, perché, sebbene nati 

16  Cf. 10.22: «O tu vivi qua, e ci sei abituato; o te ne vai via, e questo desideravi (τοῦτο 
ἤθελες); o muori, e hai compiuto l’opera tua. All’infuori di ciò, non vi è altro. Sta’ dun-
que di buon animo».
17  Προαίρεσις è da intendersi come ‘scelta autonoma’ relativa a un personale proget-
to di vita, foriera poi di ulteriori decisioni più specifiche. In 11.36, citando una senten-
za di Epitteto, si sottolinea che: Λῃστὴς προαιρέσεως οὐ γίνεται (Ladri del libero arbi-
trio non ne esistono). In 12.33 con forza l’autonomia decisionale è ribadita in stretta re-
lazione all’uso che ne fa l’hêgemonikon: πῶς ἑαυτῷ χρῆται τὸ ἡγεμονικόν; ἐν γὰρ τούτῳ 
τὸ πᾶν ἐστι. τὰ δὲ λοιπὰ ἢ προαιρετικά ἐστιν ἢ ἀπροαίρετα, νεκρὰ καὶ καπνός («Quale 
uso fa di sé l’hêgemonikon? Tutto sta lì. Il resto o dipende dalla tua autonomia nel de-
cidere o non dipende da essa: in questo caso è cadavere e fumo») (trad. dell’Autore).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 126
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

quanto più si può gli uni per gli altri, nondimeno l’organo diretti-
vo di ognuno ha un suo dominio particolare, senza il quale la mal-
vagità del vicino sarebbe per me un male.

È chiaro: l’autonomia del soggetto implica la differenziazione rispet-
to agli altri (ἕκαστον τὴν ἰδίαν κυρίαν ἔχει)18 e di conseguenza – in 
base all’assunto avvalorato da Epitteto e accolto da Marco Aure-
lio19 – l’indifferenza rispetto alle decisioni e all’autonomia altrui. Co-
me risulta letteralmente, nel prendere la decisione corretta e quindi 
procedere agendo in modo giusto – oppure nel rico no sce re l’eventua-
lità dell’errore e della cattiva scelta – Marco Aurelio ripensa al ruolo 
del   l’hê ge   monikon. Di esso, in altra occasione, dice:

Τὸ ἡγεμονικόν ἐστι τὸ ἑαυτὸ ἐγεῖρον καὶ τρέπον καὶ ποιοῦν μὲν ἑαυτὸ 
οἷον ἂν καὶ θέλῃ, ποιοῦν δὲ ἑαυτῷ φαίνεσθαι πᾶν τὸ συμβαῖνον οἷον 
αὐτὸ θέλει. (6.8) 

L’hêgemonikon è quello che suscita e muove se stesso e ha la forza 
di rendere se stesso quale vuole e di far apparire a se stesso qua-
le lo vuole tutto ciò che accade. 

È esplicito, in questa concisa riflessione, il duplice campo di azione 
della volontà che dall’hêgemo nikon dipende: da un lato il richiamo 
alla formazione del carattere (il che riconduce al versante educati-
vo e ontologico); dall’altro, il riferimento alla realtà circostante (il 
che chiama in gioco il versante cognitivo e relazionale).20 La volontà 
è fondamentale come strumento a servizio dell’hêge monikon e del-
la sua esistenza. Essa addirittura, come è precisato in 8.48, fa sì che 
l’hêgemonikon divenga invincibile:

Μέμνησο ὅτι ἀκαταμάχητον γίνεται τὸ ἡγεμονικόν, ὅταν εἰς ἑαυτὸ 
συστραφὲν ἀρκεσθῇ ἑαυτῷ, μὴ ποιοῦν τι ὃ μὴ θέλει, κἂν ἀλόγως 
παρατάξηται. τί οὖν, ὅταν καὶ μετὰ λόγου καὶ περιεσκεμ μένως κρίνῃ 
περί τινος; διὰ τοῦτο ἀκρόπολίς ἐστιν ἡ ἐλευθέρα παθῶν διάνοια· 
οὐδὲν γὰρ ὀχυρώτερον ἔχει ἄνθρωπος, ἐφ ὃ καταφυγὼν ἀνάλωτος 

18  Citroni Marchetti 1994, 4587‑93, sottolinea il gioco di ‘attrazione’ e ‘distacco’ nel 
rapporto con l’altro da parte di Marco Aurelio.
19  Cf. in particolare, la distinzione tra ciò che dipende e ciò che non dipende da noi: 
Ench. 1.1: τῶν ὄντων τὰ μέν ἐστιν ἐφ̓ ἡμῖν, τὰ δὲ οὐκ ἐφ̓ ἡμῖν. 
20  Questa doppia funzione è ribadita in 11.1: Τὰ ἴδια τῆς λογικῆς ψυχῆς· ἑαυτὴν ὁρᾷ, 
ἑαυτὴν ὁποίαν ἂν βούληται ποιεῖ, τὸν καρπὸν ὃν φέρει αὐτὴ καρποῦται […], τοῦ ἰδίου 
τέλους τυγχάνει, ὅπου ἂν τὸ τοῦ βίου πέρας ἐπιστῇ («Queste sono le facoltà dell’anima 
razionale: (a) vedere se stessa (ἑαυτὴν ὁρᾷ), articolare se stessa (ἑαυτὴν διαρθροῖ), ren-
dere se stessa come ella vuole e cogliere essa stessa il frutto che produce … e (b) rag-
giungere sempre il proprio fine, in qualsiasi istante finisca la sua esistenza»).

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 127
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

λοιπὸν ἂν εἴη. ὁ μὲν οὖν μὴ ἑωρακὼς τοῦτο ἀμαθής, ὁ δὲ ἑωρακὼς 
καὶ μὴ καταφεύγων ἀτυχής.

Ricordati che l’hêgemonikon diviene invincibile, allorché, raccol-
to in se stesso, basta a se stesso e non compie azioni che non vuo-
le (ὃ μὴ θέλει), anche quando vi si oppone irragionevolmente. Ma 
che sarà, quando il suo giudizio su di un determinato oggetto de-
riverà da un esame ragionevole e ben meditato? Allora la mente, 
libera da passioni, è un’eccelsa rocca,21 e l’uomo non ha nulla di 
più forte dove rifugiarsi senza pericolo per sempre di esser pre-
so. Chi non conosce questo asilo è un ignorante; chi lo conosce e 
non vi si ricovera è un disgraziato.

Evocando ancora il pensiero di Epitteto e, dunque, prospettando la 
condizione dell’individuo che non è padrone di ciò che è al di fuori 
del suo spirito, Marco Aurelio cita il corpiciattolo (σωμάτιον), il soffio 
vitale (πνευμάτιον) e l’intelletto (νοῦς). Solo νοῦς appartiene propria-
mente all’uomo. Ed è la facoltà intellettiva22 che gli consente di ren-
derlo libero, perché lo innalza al di sopra dei legami del destino (τῶν 
συνειμαρμένων ἐξῃρημένην); essa vive pura (καθαράν) facendo ciò che 
è giusto (ποιοῦσαν τὰ δίκαια), dicendo la verità (λέγουσαν τἀληθῆ)23 
e volendo ciò che accade (θέλουσαν τὰ συμβαίνοντα).24 Quest’ultimo 
punto è importante per cogliere fino in fondo il rapporto del sapiens 
stoico con il destino. Il superamento delle incognite e degli impedi-
menti che derivano da quanto il futuro ci riserva avviene solo trami-
te il corretto esame della realtà; fortunatamente, di per se stesse, le 
cose (τὰ πράγματα) sono esterne e non toccano (ἅπτεται) l’anima né 
la possono penetrare (οὐδὲ ἔχει εἴσοδον), né la possono mutare (οὐδὲ 
τρέψαι) o smuovere (κινῆσαι). Piuttosto è in nostro potere giudicarle 
e affrontarle. Tecnicamente è l’anima stessa che opera (τρέπει δὲ καὶ 
κινεῖ αὐτὴ ἑαυτὴν μόνη) in modo tale da inquadrarle correttamente 

21  Il richiamo alla rocca sulla quale ritirarsi, rifugiarsi e predisporre la difesa ha of-
ferto lo spunto alla fondamentale ricerca di Pierre Hadot (1996). Hadot sottolinea la 
necessità manifestata da Marco Aurelio di «circoscrivere l’io», vale a dire «la parte di-
rettiva dell’anima» (109‑19).
22  L’intelligenza si esprime attraverso la ragione e, in questo senso, la realtà dive-
niente ne è permeata e vede manifestarsi quella che è la volontà, vale a dire la tensio-
ne a dare ragione di tutto ciò che esiste: «L’intelligenza e la ragione (νοῦς δὲ καὶ λόγος) 
possono sorvolare, secondo la loro natura e il loro volere (ὡς πέφυκε καὶ ὡς θέλει), su 
tutti gli intoppi. Tieni quindi sempre innanzi agli occhi tuoi la facilità con cui la ragio-
ne si muove in tutte le direzioni: in alto come il fuoco, in basso come la pietra, sopra un 
piano inclinato come un cilindro; e non domandare altro» (10.33).
23  Sul valore e sull’uso di ἀλήθεια in Marco Aurelio, cf. Giavatto 2008, 89‑109.
24  Cf. 12.3: τῶν συνειμαρμένων ἐξῃρημένην, καθαράν ‹τε› τὴν νοερὰν δύναμιν ‹καὶ› 
ἀπόλυτον ἐφ ἑαυτῆς ζῆν, ποιοῦσαν τὰ δίκαια καὶ θέλουσαν τὰ συμβαίνοντα καὶ λέγουσαν 
τἀληθῆ. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 128
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

cosicché corrispondano al giudizio di valore che, su di esse, si è fat-
ta (κριμάτων καταξιώσῃ ἑαυτήν): di qui segue che l’accettazione ra-
zionale di esse (cioè l’accettazione della realtà) si fa accettazione del 
destino. Proprio tale progressivo ‘collimare’ della volontà dell’hêge-
monikon con lo svolgersi del destino, quale si manifesta nella corali-
tà delle vicende umane (προσυφεστῶτα), è ciò che sta a cuore a Mar-
co Aurelio.25 

In questo senso possiamo rilevare che la volontà deve esprimersi in 
modo da ‘accogliere volentieri’ quanto ‘voluto’ dalla natura (ἀσπάζου 
πᾶν τὸ γινόμενον): come si fa per la salute, così occorre «considerare 
il risultato finale di ciò che la natura universale dispone si compia»: 
il che coincide con «la sanità del cosmo» (τὴν τοῦ κόσμου ὑγίειαν).26

5	 Interpretare la volontà della natura

Ma è facile capire quale sia la volontà della natura?27 A parere di Mar-
co Aurelio non dovrebbe essere particolarmente difficile, una volta 
che si sia abbandonata – come stabilisce nella riflessione di apertura 
del libro 8 – la ricerca della fama (δόξα), della ricchezza (πλοῦτος), 
del piacere fine a se stesso (ἀπόλαυσις): una volta cioè che si sia in 
possesso dei principi di fondo (δόγματα) da cui dipendono impulsi e 
azioni (ἀφ ὧν αἱ ὁρμαὶ καὶ αἱ πράξεις). Ecco allora il consiglio che ri-
volge a sé:

τὸ μὲν τί δόξεις ἄφες, ἀρκέσθητι δέ, εἰ κἂν τὸ λοιπὸν τοῦ βίου ὅσον 
δήποτε, ‹ᾗ› ἡ [σὴ] φύσις σοῦ28 θέλει, βιώσῃ. κατανόησον οὖν τί 
θέλει, καὶ ἄλλο μηδέν σε περισπάτω· πεπείρασαι γὰρ περὶ πόσα 
πλανηθεὶς οὐδαμοῦ εὗρες τὸ εὖ ζῆν. (8.1)

25  Cf. 5.19: τὰ πράγματα αὐτὰ οὐδ᾽ ὁπωστιοῦν ψυχῆς ἅπτεται οὐδὲ ἔχει εἴσοδον πρὸς 
ψυχὴν οὐδὲ τρέψαι οὐδὲ κινῆσαι ψυχὴν δύναται, τρέπει δὲ καὶ κινεῖ αὐτὴ ἑαυτὴν μόνη καὶ 
οἵων ἂν κριμάτων καταξιώσῃ ἑαυτήν, τοιαῦτα ἑαυτῇ ποιεῖ τὰ προσυφεστῶτα («Le cose 
per se stesse non riescono a toccare l’anima nemmeno un po’ né vi penetrano né posso-
no mutarla e smuoverla. È l’anima che da sola si muta e si muove e gli avvenimenti so-
no per essa tali, quali i giudizi che essa ne formula»).
26  Cf. 5.8: τοιοῦτόν τί σοι δοκείτω ἄνυσις καὶ συντέλεια τῶν τῇ κοινῇ φύσει δοκούντων, 
οἷον ἡ σὴ ὑγίεια, καὶ οὕτως ἀσπάζου πᾶν τὸ γινόμενον […] διὰ τὸ ἐκεῖσε ἄγειν, ἐπὶ τὴν 
τοῦ κόσμου ὑγίειαν καὶ τὴν τοῦ Διὸς εὐοδίαν καὶ εὐπραγίαν («Come fai per la tua salu-
te, considera il risultato finale di ciò che la natura universale dispone si compia, e così, 
accogli volentieri ogni cosa che avviene […] perché essa volge ad una mèta, e cioè alla 
sanità del cosmo, alla felicità e al successo di Giove»).
27  La questione si affaccia in 9.29, a proposito di alcuni famosi uomini del passato: 
«Vedrò se riuscirono a conoscere (εἰ εἶδον) la volontà della natura universale (τί ἡ κοινὴ 
φύσις ἤθελε) e seppero educare se stessi». 
28  È questa la lezione proposta da Kronenberg 1905, 302, citata ma non accolta da 
J. Dalfen in Marci Aurelii Antonini 1979, ad loc.; Dalfen presenta: ἡ φύσις σε θέλει. In 
ogni caso il senso è chiaro.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 129
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Metti in disparte la preoccupazione di ciò che potranno dire su di te e 
contentati di passare ciò che ti resta da vivere secondo quanto la tua 
natura vuole.29 Pensa che cosa essa vuole e null’altro te ne svii. Infatti, 
tu conosci quanto hai vagato, senza trovare in nessun luogo la felicità.

Interpretare correttamente la volontà della natura e tradurre ciò nel-
le scelte e nelle azioni quotidiane diventa perciò l’obiettivo principale 
non solo del sapiens, ma anche dell’uomo in generale. Colui che fa una 
scelta e nel farla segue la propria ragione (ὁ προελόμενος […] τὸν ἑαυτοῦ 
νοῦν καὶ δαίμονα, 3.7) coltivando la virtù, vivrà senzaatteggiarsi a eroe 
di tragedia (τραγῳδίαν οὐ ποιεῖ) e senza inseguire o fuggire nulla (μήτε 
διώκων μήτε φεύγων). Ciò vale sempre, anche di fronte alla morte:

Come nelle morti serene l’animuccia si scioglie facilmente dal cor-
po, tale sia anche la tua dipartita da costoro. La natura ti aveva 
legato e unito a essi. Ora invece te ne separa? E tu te ne lascerai 
distaccare come da una brigata di carissimi amici, certo, ma non 
con animo restio, bensì volenterosamente (οὐ μὴν ἀνθελκόμενος 
ἀλλ̓  ἀβιάστως). Pure questo è conforme all’ordine naturale (ἓν 
γὰρ καὶ τοῦτο τῶν κατὰ φύσιν). (10.36)

Da buon conoscitore della dottrina stoica, Marco Aurelio sa che ciò 
che accade corrisponde, in linea di massima, a quanto gli dèi (e quin-
di il destino) hanno deliberato: ed essi non decidono per arrecare sof-
ferenza o favorire il male. Perciò:

Se essi non hanno preso decisioni su di me in particolare (εἰ δὲ 
μὴ ἐβουλεύσαντο κατ᾽ ἰδίαν περὶ ἐμοῦ), hanno preso decisioni pe-
rò di certo riguardo al complesso delle cose (περί γε τῶν κοινῶν 
πάντως ἐβουλεύσαντο), donde conseguono quei fatti che io sono 
obbligato ad accettare e ad accogliere con piacere. Se, al contra-
rio, non decidono nulla (εἰ δ᾽ ἄρα περὶ μηδενὸς βουλεύονται) di ciò 
che ci riguarda – e sarebbe indubbiamente un’empietà il crederlo 
[…] –, sarà giusto indubbiamente che io provveda a me stesso (ἐμοὶ 
μὲν ἔξεστι περὶ ἐμαυτοῦ βουλεύεσθαι), e a me spetterà di esamina-
re che cosa mi è utile: l’utile d’ogni individuo consiste appunto in 
quello ch’è conforme alla sua costituzione e alla sua natura, e la 
mia natura è quella di un individuo ragionevole e socievole (ἡ δὲ 
ἐμὴ φύσις λογικὴ καὶ πολιτική).30 (6.44)

29  In 4.49 per indicare il ‘volere della natura’ troviamo τὸ βούλημα τῆς φύσεως. Così pure 
in 6.40; 9.1. In 5.1 si fa riferimento alla natura del soggetto: οὐ γὰρ φιλεῖς ἑαυτόν, ἐπεί τοι 
καὶ τὴν φύσιν ἄν σου καὶ τὸ βούλημα ταύτης ἐφίλεις («Non ami te stesso, altrimenti amere-
sti anche la tua natura e i suoi voleri»). In 11.1 βούληται è usato come sinonimo di θέλει.
30  In questo ‘pensiero’ la volontà acquisisce valore metafisico ed è espressione imme-
diata del destino: di qui l’uso del verbo βουλεύεσθαι, che esalta il momento ‘decisionale’. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 130
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

6	 La dimensione sociale e politica della volontà

Quest’ultimo accenno apre l’orizzonte alla dimensione sociale e po-
litica.31 Anche – e probabilmente soprattutto – in essa deve eserci-
tarsi la volontà e ci si deve sforzare a esercitarla in modo razionale 
e senza pose da esibizionista.32 Di qui, ecco la raccomandazione che 
ritroviamo in 9.12:

Πόνει μὴ ὡς ἄθλιος μηδὲ ὡς ἐλεεῖσθαι ἢ θαυμάζεσθαι θέλων, ἀλλὰ 
μόνον ἓν θέλε· κινεῖσθαι καὶ ἴσχεσθαι, ὡς ὁ πολιτικὸς λόγος ἀξιοῖ.

Lavora non come se il lavoro ti renda infelice, né desiderando ri-
cevere compatimento o ammirazione. Abbi una volontà sola: quel-
la di agire o non agire, secondo quanto richiede il benessere del-
la società.

Questo approccio conduce a riflettere sia sulla ‘bene-volenza’ sia sul 
momento opportuno in cui occorre esercitare la volontà. Nel primo 
caso si tenga presente che la benevolenza (τὸ εὐμενές)33 non deve es-
ser mai simulata; consiste in un approccio psicologicamente mirato 
a esortare con mitezza, non per biasimare l’interlocutore o l’avversa-
rio. L’appartenere a un gruppo sociale – così come accade tra le api 

Esplicito l’aspetto ‘decisionale’ pure in 9.1: χρὴ δὲ πρὸς ἃ ἡ κοινὴ φύσις ἐπίσης ἔχει 
[…] πρὸς ταῦτα καὶ τοὺς τῇ φύσει βουλομένους ἕπεσθαι, ὁμογνώμονας ὄντας, ἐπίσης 
διακεῖσθαι («Bisogna che verso ciò che per la natura comune è indifferente […] anche 
coloro che decidono di seguire la natura, aderendo a essa, si mantengano indifferenti»).
31  Sul modo in cui Marco Aurelio ha affrontato la questione del potere politico e il 
suo ruolo di imperatore, cf. Wildberger 2018, 175‑84. Quanto alla dimensione socia-
le e politica delle decisioni e delle azioni di ciascun uomo, cf. in particolare i pensieri 
6.14 e 42. Così si legge in 7.55: πρακτέον δὲ ἑκάστῳ τὸ ἑξῆς τῇ κατασκευῇ […] τὸ μὲν οὖν 
προηγούμενον ἐν τῇ τοῦ ἀνθρώπου κατασκευῇ τὸ κοινωνικόν ἐστι («Ognuno deve agire 
conformemente alla propria costituzione […] Nella costituzione dell’uomo il primo do-
vere è la socievolezza»). Quanto ai limiti del concetto di ‘Sozialpolitik’ all’epoca di Mar-
co Aurelio, cf. Dalfen 2012, 241‑5. Che la prospettiva della cosmopoli (e dell’organizza-
zione sociale che la sostanzia) vada letta all’interno della dottrina dell’oikeiosis è sta-
to recentemente ribadito da Horst 2013, 56‑83. 
32  Marco Aurelio sa bene che «V’è gente che, se rende qualche favore ad alcuno, s’af-
fretta a segnalarglielo in conto […] e sembra necessario che sia pubblico ciò che si 
compie perché è dell’uomo civile (τοῦ κοινωνικοῦ) sapere chi opera per il bene comune 
(κοινωνικῶς ἐνεργεῖ) e volere (βούλεσθαι), per Giove, che pure i vicini lo sappiano!» (5.6).
33  In 5.5 la benevolenza è citata tra le qualità che devono appartenere al cittadino 
buono e in riferimento alle quali deve volentieri (ἑκών) vivere. Cf. 1.9; 7.63; 8.5; 8.47; 
8.51; 11.15. Vivere agendo benevolmente e in armonia (εὐμενῶς καὶ ἵλεως) con la pro-
pria anima (τῷ δαίμονι) è fondamentale, 12.3; cf. 3.12. La benevolenza coincide con l’es-
sere ‘comprensivi’ nei confronti degli altri: εὐμενέστερος ἔσῃ πρὸς τοὺς καθ᾽ ἕνα 9.42; 
cf. 10.4. Marco Aurelio usa con una certa frequenza il verbo ἀσπάζεσθαι, riferendosi 
alla ‘benevolenza’ con la quale lo stoico ‘acconsente’ al destino, cf. 3.4; 3.15; 4.33; 5.8; 
6.44; 8.7; 10.6; 10.36. Cf. Voelke 1973, 59‑60. In particolare, sul tema dell’amor fati – a 
suo tempo già anticipato da Sen. ep. 76.3 – cf. Neuenschwander 1951, 83‑9.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 131
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

e tra gli altri animali che vivono insieme per natura – deve indurre 
l’uomo a perdurare nell’essere benevolo con tutti (διατελῇς εὐμενής, 
11.18; cf. 3.4; 6.47; 7.3; 7.26; 8.43; 10.12; 11.9; 11.13). Lo scopo è quel-
lo di «agire in modo appropriato secondo giustizia e con disposizione 
benigna», ἀρκουμένου δὲ τῇ ἰδίᾳ πράξει δικαίᾳ καὶ διαθέσει εὐμενεῖ 
(4.25), finanche nel momento della dipartita: «non sarai per questo 
meno benignamente disposto con loro, nell’andartene» μὴ μέντοι διὰ 
τοῦτο ἔλαττον εὐμενὴς αὐτοῖς ἄπιθι (10.36). Ed è importante sceglie-
re sempre l’occasione migliore per intervenire. Si tratta di adopera-
re correttamente la propria ragione (ἡ διάνοιά μου) e di impegnarsi 
in prima persona, se se ne è capaci, oppure di affidare ciò che va fat-
to a chi ne ha la capacità, così da «compiere azioni opportune e uti-
li alla società (τὸ εἰς τὴν κοινωνίαν νῦν καίριον καὶ χρήσιμον)», 7.5. 
Nemmeno la morte incute paura a colui «per il quale è bene soltanto 
ciò che succede a suo tempo (τὸ εὔκαιρον μόνον ἀγαθὸν) […] ed agi-
sce in base a un’equa ragione», 12.35.34 E si osservi, da ultimo, che il 
momento opportuno per agire corrisponde al momento che è oppor-
tuno per l’intero universo: 

τί γάρ σοι κακόν, εἰ αὐτὸς νῦν ποιεῖς τὸ τῇ φύσει σου οἰκεῖον καὶ 
δέχῃ τὸ νῦν τῇ τῶν ὅλων φύσει εὔκαιρον, ἄνθρωπος τεταμένος πρὸς 
τὸ γίνεσθαι δἰ  ὅτου δὴ τὸ κοινῇ συμφέρον; (11.13)

Quale male per te, se ora fai ciò che vuole la natura e accetti ciò 
che ora alla natura dell’universo è opportuno, o uomo destinato 
ad agire per il bene della società?

Per contrasto, un’immagine ben precisa serve a Marco Aurelio per 
descrivere l’uomo succube delle passioni e privo di volontà, colui che 
si lascia manovrare dai fattori esterni o dagli altri: quella del fantoc-
cio, del burattino tirato dai fili. Questa la raccomandazione in 12.19:

Αἴσθου ποτὲ ὅτι κρεῖττόν τι καὶ δαιμονιώτερον ἔχεις ἐν σαυτῷ τῶν 
τὰ πάθη ποιούντων καὶ καθάπαξ τῶν νευροσπαστούντων σε.

Avverti finalmente d’aver dentro di te qualcosa di più alto, di più 
divino che non sia ciò ch’eccita le passioni e che ti fa muovere da 
una parte e dall’altra come un burattino tirato da un filo.

34  Cf. 12.23: «Ora, chi determina il momento opportuno, chi stabilisce il limite pre-
ciso, è appunto la natura (τὸν δὲ καιρὸν καὶ τὸν ὅρον δίδωσιν ἡ φύσις): talvolta la natu-
ra particolare d’un individuo. Come la morte per decrepitezza; in ogni modo la natu-
ra del mondo (πάντως δὲ ἡ τῶν ὅλων), che, col trasformarsi delle diverse parti, conser-
va nel suo complesso l’universo eternamente giovane e fiorente». Sul tema del καιρός 
in generale e, più in particolare, nell’interpretazione stoica e senecana, cf. Maso 2022.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 132
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

L’immagine ritorna più volte (2.2; 3.16; 6.16; 6.28, 7.3; 7.29, 10.38, 
12.19)35 e serve per alludere all’hêgemonikon reso schiavo, mosso co-
me un burattino secondo impulsi asociali (καθ᾽ ὁρμὴν ἀκοινώνητον 
νευροσπαστηθῆναι, 2.2). L’agire ‘da burattini’ va fermato (στῆσον τὴν 
νευροσπαστίαν, 7.29) e, se non si è capaci di farlo, ricordiamoci che 
potrà intervenire la morte:

Θάνατος ἀνάπαυλα αἰσθητικῆς ἀντιτυπίας καὶ ὁρμητικῆς 
νευροσπαστίας καὶ διανοητικῆς διεξόδου καὶ τῆς πρὸς τὴν σάρκα 
λειτουργίας. (6.28)

La morte impone tregua al dissidio dei sensi, alla condizione di 
burattini impostaci dagli impulsi, agli errori della mente, alla ser-
vitù della carne. (trad. dell’Autore)

7	 Ciò che è in nostro potere e ciò che non lo è

Ma, insomma, cos’è in nostro potere? Su che cosa effettivamente si 
esprime la nostra volontà? Certamente la nostra condotta dipende da 
noi stessi; di conseguenza, ne dipende anche l’opinione che ne han-
no gli altri.36 In 10.32 Marco Aurelio rivendica la decisione di esse-
re «semplice e buono» (ἀγαθὸν εἶναί σε καὶ ἁπλοῦν): dice che ciò è 
«in proprio potere» (πᾶν δὲ τοῦτο ἐπὶ σοί). Rivolgendosi a se stesso, 
Marco Aurelio ritiene che ciò sarà possibile solo se sarà lui stesso ad 
aver preso la decisione di voler vivere in tale modo (σὺ μόνον κρῖνον 
μηκέτι ζῆν, εἰ μὴ τοιοῦτος ἔσῃ). In aggiunta, si convince che «anche la 
ragione non vuole37 che tu sia diverso da così», οὐδὲ γὰρ αἱρεῖ λόγος 
μὴ τοιοῦτον ὄντα.A questo punto la situazione è chiara: occorre che 

35  Commentando questa immagine, correttamente osserva Berryman 2010, 206: «The 
emphasis is on the agency of reasoned choice even in a deterministic universe». La meta-
fora del burattino viene da Plat. Leg. 644d-e. Carlos Lévy mi segnala che essa è ripresa 
più volte, in contesto medioplatonico, da Filone di Alessandria: cf. De opif. mundi 117; 
De fuga et inventione 46; Legum allegoriae 3.115. 
36  Alludendo di nuovo alla strategia di Epitteto, Marco Aurelio sottolinea che dipende 
dal soggetto ritenere male o bene ciò che proviene dall’esterno o che qualcuno dall’e-
sterno provoca: «Colui che vuole (Ὂ θέλει), agisca dall’esterno su quelle cose che pos-
sono esser danneggiate da tali evenienze […] Quanto a me, se non ritengo male ciò che 
mi capita, non ne subisco danno. Dipende però da me il non ritenerlo tale (ἔξεστι δέ μοι 
μὴ ὑπολαβεῖν)», 7.14. A proposito della dottrina stoica degli ‘indifferenti’, Marco Aure-
lio sembra rivalutarne l’importanza proprio in riferimento a ‘ciò che dipende da noi’, 
così 6.32. Cf. Boeri 2014, 190‑6, che insiste sulla connessione «among what really de-
pends on us, what is indifferent, and the role the present plays in determining what re-
ally is in our power» (185). 
37  Il verbo αἱρέω rinvia al momento della ‘scelta’ in cui si traduce la volontà.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 133
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

ci sia la consapevolezza di ciò che è e di ciò che non è in proprio po-
tere.38 Da ciò deriva anche la responsabilità rispetto a ciò che si de-
cide e poi si fa. Così Marco Aurelio annota: 

Εἰ μὲν ἐπὶ σοί, τί αὐτὸ ποιεῖς; εἰ δὲ ἐπ ἄλλῳ, τίνι μέμφῃ; ταῖς ἀτόμοις 
ἢ τοῖς θεοῖς; ἀμφότερα μανιώδη. (8.17)

Se una certa cosa dipende da te, perché la fai? Se da un altro, chi 
incolperai? Gli atomi, gli dèi? L’una o l’altra cosa è da folli.

Ovviamente gli dèi sono evocati per mettere a fuoco l’importanza 
della responsabilità nel volere e nel prendere una decisione. In 9.40 
Marco Aurelio confronta la situazione dell’uomo con quella di dio; 
dapprima pone la questione dell’autonomia del soggetto e della li-
bertà di decidere ‘ciò che è in suo potere’ (χρῆσθαι τοῖς ἐπὶ σοὶ μετ᾽ 
ἐλευθερίας); poi però riflette sul fatto che sono gli dèi ad avergli con-
cesso sia l’autonomia sia la capacità decisionale (ἐπ᾽ ἐμοὶ αὐτὰ οἱ θεοὶ 
ἐποίησαν). Ovviamente l’uomo può inutilmente affannarsi in modo 
servile e vile per ciò che non è in suo potere (διαφέρεσθαι πρὸς τὰ μὴ 
ἐπὶ σοὶ μετὰ δουλείας καὶ ταπεινότητος). Si apre tuttavia a questo pun-
to la possibilità che la volontà del dio collimi con quella dell’uomo: in 
pratica, che dio coadiuvi l’uomo in ciò che l’uomo ritiene in suo potere 
(τίς δέ σοι εἶπεν ὅτι οὐχὶ καὶ εἰς τὰ ἐφ ἡμῖν οἱ θεοὶ συλλαμβάνουσιν;). Il 
dio va allora pregato: non però in modo da pretendere che dio si ade-
gui a ciò che l’uomo vorrebbe ottenere, ma conformando la preghiera 
a quello che è davvero in nostro potere. È l’estremo esito di quella che 
la dottrina stoica definiva come ὁμολογία,39 vale a dire come perfet-
to adattamento della ragione e della volontà umana al logos dell’uni-
verso, espressione del logos di dio. Se infatti tutti, necessariamente, 
stanno al gioco del logos universale e, dunque del destino, l’uomo ra-
zionale (in primis ovviamente il sapiens) lo fa volontariamente:

μόνῳ τῷ λογικῷ ζῴῳ δέδοται τὸ ἑκουσίως ἕπεσθαι τοῖς γινομένοις, 
τὸ δὲ ἕπεσθαι ψιλὸν πᾶσιν ἀναγκαῖον. (10.28)

38  Tale consapevolezza mira a evitare che si tenda a cose impossibili e che ci si 
rammenti che l’impulso all’azione è condizionato e prevede che si agisca con riserva 
(μέμνησο ὅτι μεθ ὑπεξαιρέσεως ὥρμας καὶ ὅτι τῶν ἀδυνάτων οὐκ ὠρέγου), 6.50. Cf. an-
che 4.1; 5.20; 6.50; 11.37. 
39  Sul tema dell’ὁμολογουμένως / ἀκολουθῶς τῇ φύσει ζῆν, fondamentale nodo della 
filosofia stoica messo a fuoco soprattutto da Crisippo (SVF 3.5 ss.), cf. Pohlenz 1978, 1: 
235‑9; Striker 1996, 223‑31; Schofield 2003, 239‑56. In Marco Aurelio 3.4 ritroviamo 
τῶν ὁμολογουμένως τῇ φύσει βιούντων μόνων (= coloro che vivono in accordo con la na-
tura). Si riscontra il richiamo alla conformità alla natura in 5.3 (ἀκολουθῶν τῇ φύσει) 
e, soprattutto agli dèi, in 3.9 (τὴν τοῖς θεοῖς ἀκολουθίαν).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 134
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Soltanto all’essere ragionevole è stato concesso di seguire volon-
tariamente gli avvenimenti, ché, per quel che riguarda il seguirli 
puro e semplice, è una necessità per tutti.

Il richiamo alla preghiera di Cleante (SVF 1.527) e alla ripresa sene-
cana di essa, in ep. 107.11, è esplicito e rappresenta uno degli elemen-
ti più significativi utili a collocare Marco Aurelio nella prospettiva 
più genuina dello stoicismo, nonostante le influenze esercitate – tra 
gli altri – da Socrate, da Platone, dai Cinici.40

8	 Conclusione

Il sapiens stoico, stando alla prospettiva di Marco Aurelio, è concen-
trato su di sé e, conscio della propria ragione e della propria autono-
mia decisionale, bada a come esercitare la propria azione volgendo, 
contemporaneamente, l’attenzione alla trama universale degli even-
ti (ἐκ τῶν ὅλων συγκλωθόμενα διηνεκῶς ἐννοεῖ, 3.4). Ciò lo rende re-
sponsabile e, insieme, gli fa cogliere che ogni aspetto della realtà 
naturale – in quanto attraversata dalla ragione – gli è affine e gli ri-
chiede di prestare attenzione agli altri esseri viventi (κήδεσθαι μὲν 
πάντων ἀνθρώπων κατὰ τὴν τοῦ ἀνθρώπου φύσιν ἐστί, 3.4). È una 
simmetria di analisi, decisione e azione che vede la volontà sogget-
tiva progressivamente conformarsi alla volontà del destino.41 Sul-
lo sfondo, il senso di una vita in base alla quale ogni azione è da af-
frontarsi come se fosse «l’estremo della vita (ἂν ὡς ἐσχάτην τοῦ βίου 
ἑκάστην πρᾶξιν ἐνεργῇς), evitando qualsiasi sconsideratezza e arden-
te ostilità ai moniti della ragione (ἀπὸ τοῦ αἱροῦντος λόγου), qual-
siasi falsità, egoismo malcontento per ciò che è destinato (πρὸς τὰ 
συμμεμοιραμένα)», 2.5. 

40  Cf. Asmis 1989, 2237‑52.
41  Sul tema dell’armonizzazione con la natura universale, cf. recentemente Gill 2022, 
133‑62.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Lexis Supplementi | Supplements 17 135
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Bibliografia

Marci Aurelii Antonini (1979). Ad se ipsum libri xii. Edidit J. Dalfen. Leipzig: Teubner.
Marco Aurelio [1943] (1968). I ricordi. Trad. di F. Cazzamini-Mussi; revisione, introdu-

zione e note di C. Carena. Torino: Einaudi.
Marco Aurelio (2008). Pensieri. A cura di C. Cassanmagnago. Milano: Bompiani.

Fonti secondarie

Asmis, E. (1989). «The Stoicism of Marcus Aurelius». ANRW, 36(3), 2228‑52.
Berryman, S. (2010). «The Puppet and the Sage: Images of the Self in Marcus Aure-

lius». OSAPh, 38, 187‑209.
Boeri, M. (2014). «Present Time, Indifferents: Making Room for ‘What Depends on Us’ 

in Marcus Aurelius». Destrée, Salles, Zingano 2014, 183‑97.
Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood 2003, 257‑94.
Chantraine, P. [1968‑80] (2009). Dictionnaire étimologique de la langue grecque. His­

toire des mots. Paris: Klincksieck.
Citroni Marchetti, S. (1994). «Il sapiens in pericolo». ANRW, 36(7), 4547‑98.
Dalfen, J. [1988] (2012). «Marc Aurel: Sozialphilosophie und Sozialpolitik». Parmen­

ides – Protagoras – Platon – Marc Aurel: kleine Schriften zur griechischen Philoso­
pohie, Politik, Religion und Wissenschaft. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 241‑5. 

Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds) (2014). What is ‘Up to Us’. Studies on Agency, 
Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Academia Verlag.

Flamigni, G. (2024). Sur la route du devoir, Le καθῆκον dans la pensée des stoïciens ro­
mains. Turnhout: Brepols.

Giavatto, A. (2008). Interlocutore di se stesso: la dialettica di Marco Aurelio. Hildesheim; 
New York: Olms.

Gill, C. (2022). Learning to Live Naturally: Stoic Ethics and its Modern Significance. Ox-
ford: Oxford University Press.

Hadot, P. (1996). La cittadella interiore. Introduzione ai pensieri di Marco Aurelio. Trad. 
di A. Bori; M. Natali. Milano: Vita e pensiero. Trad. di: La citadelle intérieure. Intro­
duction aux Pensées de Marc Aurèle. Paris: Fayard, 1992.
https://doi.org/10.25162/9783515104159

Horst, C. (2013). Marc Aurel: Philosophie und politische Macht zur Zeit der Zweiten So­
phistik. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Inwood, B. (ed.) (2003). The Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: Cam-
bridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X

Kronenberg, A.J. (1905). «Ad Marcum Antoninum». Classical Review, 19, 301‑3.
Lorenz, M. (2020). Von Pflanzen und Pflichten: Zum naturalistischen Ursprung des stoi­

schen kathēkon. Basel: Schwabe.
https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4190-2

Maso, S. (2022). «Il kairos come occasione di mettersi alla prova». Thaumàzein, 10(1), 
22‑44. 

Neuenschwander, H.R. (1951). Mark Aurels Beziehungen zu Seneca und Poseidonios. 
Bern; Stuttgart: Paul Haupt.

Pohlenz, M. [1967] (1978). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. Firenze: La Nuo-
va Italia. Trad. di: Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1959.

https://doi.org/10.25162/9783515104159
https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X
https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4190-2


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 136
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 117-136

Reydams-Schils, G. (2005). The Roman Stoics. Self, Responsibility, and Affection. Chi-
cago: The University of Chicago Press. 

Rutherford, R.B. (1989). The Meditations of Marcus Aurelius: A Study. Oxford: Claren-
don Press. 

Schofield, M. (2003). «Stoic Ethics». Inwood 2003, 233‑56.
Sellars, J. (2020). Marcus Aurelius. Philosophy in the Roman World. Abingdon; New York: 

Routledge.
Striker, G. (1996). Essays on Hellenistic Epistemology, Ethics. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Visnjic, J. (2021). The Invention of Duty: Stoicism as Deontology. Leiden; Boston: Brill.
Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoïcisme. Paris: Presses Universitaires 

de France.
Wildberger, J. (2018). Stoics and the State: Theory – Practice – Context. Baden: Nomos 

Verlagsgesellschaft.

Stefano Maso
Volontà e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio



Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 137
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Horn  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/007

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Rational Will, Free Will:  
A Fundamental
Semantic Difference  
in Ancient Philosophy
Christoph Horn
Universität Bonn, Deutschland

Abstract  In this paper, I highlight a fundamental semantic difference within the con-
cept of will: the difference between a rational will and a free will. It plays a major, but often 
neglected role in ancient philosophy. While Plato’s contribution to the conceptual history 
consists in the idea of a rational will (boulêsis, as calls it in the Gorgias), it was Augustine 
who should be seen as the philosopher who introduced the idea of a free will under the 
name of liberum arbitrium. I reject alternative proposals, e.g., that formulated by Michael 
Frede that we should see Epictetus as having a full idea of a free will.

Keywords  Rational will. Free will. Decisionism. Intrinsic goodness. Spontaneity. Inde-
terminacy. What is up to us (to eph’ hêmin). Assent (sunkatathesis).

 In this paper I wish to highlight a fundamental semantic difference 
within the concept of the will. This difference plays a major role both 
in ancient languages and in modern Western ones such as English, 
French, Italian, or German; however, it is widely neglected. What I 
mean is the difference between a rational will and a free will. What 
impedes us to clearly distinguish between these two meanings is 
the fact that, ever since the Latin expressions velle and voluntas, its 
modern equivalents like will, volonté, volontà, and Wille can be used 
to express both ideas, that of a rational will and that of a free will. 

Likewise in the scholarly literature on ancient Greek, Roman 
theories of deliberate action, the two meanings of ‘will’ are often 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 138
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

insufficiently separated from each other, although an appropriate 
disambiguation would be absolutely crucial in order to avoid confu-
sions about the idea of will in antiquity. My claim is that, within the 
development of ancient philosophy, it was Plato who first formulat-
ed the idea of a rational will, whereas free will cannot be found be-
fore the Roman Imperial Age, namely, as I believe, in Augustine. Au-
gustine, as we will see, offers an attractive conceptual dichotomy: he 
mostly uses the term voluntas for the rational will and the expression 
liberum arbitrium for the free will (even if he himself doesn’t strict-
ly follow this useful terminological distinction). 

In the first section, I will distinguish between three different 
meanings of ‘the will’, but then exclude one of them as irrelevant for 
our purposes. In the second part, I describe Plato’s contribution to 
the conceptual history of a rational will. Then, in the third section, 
the distinctive features of both notions are developed. Finally, in the 
fourth part, I will explain why Augustine should be seen as the first 
philosopher to introduce the idea of a free will, not, e.g., Epictetus. I 
will thereby defend my earlier thesis in some more detail.1

1	

I want to start with a distinction between three different ways of us-
ing the concept of will and then focus on two of them. Let us have a 
look at the following three paradigmatic sentences:

a.	 Since Peter is extremely tired, he wills (wants) to go to bed; 
this is the only will (wish/desire) Peter has for the rest of the 
day.

b.	 This document is the last will of Mary before she died; even if 
it may be somewhat peculiar, we should respect it.

c.	 The reason for Susan’s professional unsuccessfulness is the 
weakness of her will.

Perhaps, the usage of ‘will’ in phrase [a] – the ‘wills’ instead of 
‘wants’ – sounds a bit strange in contemporary English, whereas it 
is a quite normal use both in Greek (boulêsis, boulesthai) and in Lat-
in (voluntas, velle), and the same holds true for many modern lan-
guages such as French, Italian, or German. The sense meant here is 
that of a desire, a strife or a wish, or, to put it in classical terminol-
ogy, an inclination or an appetitive tendency (orexis). I call this the 
appetitive concept of will. A will in the sense of an inclination can 
per se be more or less good, more or less rational. But this is not im-
mediately inherent in the term. It need not be one rather than the 

1  Horn 1996; 2014. 

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 139
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

other. We will see in a moment that Plato coined the idea in the way 
that he restricted the expression boulêsis to a good inclination, i.e. 
the rational will. What is fundamental for such a rational inclination 
is that someone finds or discovers it within himself, having not cre-
ated it voluntarily; an inclination is something perceived, not some-
thing generated by the individual.2 

The usage [b], by contrast, is completely different from [a] .It pre-
sents the will as a faculty of choice, a power to bring about a deci-
sion. This decision can be more or less good and more or less ration-
al, but it can never be unconscious: a volitional decision must always 
be deliberately chosen. Hence, unlike [a], the decision made by the 
will in the sense [b] can never be seen as something which the agent 
finds or detects or perceives within himself, but what he himself cre-
ates, produces, and generates. ‘The will’ in this sense is precisely the 
agent’s ability to make an independent decision. Consequently, a de-
cision brought about by this will must be fully imputable. This ad-
ditionally implies that a volitional decision can be more or less ar-
bitrary. It can be brought about independently of good reasons. My 
example [b], namely the last will of a person, might illustrate this 
point: we usually think one should strictly respect and follow some-
one’s last will regardless of its possible weirdness and strangeness. 
I call usage [b] the decisionist concept of will. 

Finally, there is a usage of ‘will’ in the sense [c]. I mention this us-
age only to be comprehensive: here, ‘will’ signifies something like a 
psychic power and a faculty to persevere, e.g. to go for a valuable 
end under difficult external circumstances. I call that the dynamic 
concept of will. Therese Fuhrer in an interesting article claims that 
we can identify [c] in Seneca;3 but I cannot discuss this issue here. I 
tend to believe that [c] does not occur in ancient or medieval philos-
ophy but seems to be typical for a certain line of modern philosophi-
cal thought, especially that of the nineteenth century.4 Look, e.g., at 
the following passage from Nietzsche’s Beyond Good and Evil:

Life itself is essentially appropriation, injury, overpowering of the 
stranger and weaker, oppression, harshness, imposition of one’s 
own forms, incorporation and at least, mildest, exploitation, – but 
for what purpose should one always use just such words, which 
from time immemorial are imprinted with a slanderous inten-
tion? Even that body within which, as was assumed before, the 

2  Therefore, traditional inclination theories are typically perception models, not taste 
models.

3 Cf. Fuhrer 2010.
4  Will in the sense of an energetic power is meant, e.g., in Schopenhauer’s work-ti-
tle Die Welt als Wille und Vorstellung or in Nietzsche’s formula Der Wille zur Macht.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 140
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

individuals treat each other as equal – it happens in every healthy 
aristocracy – must itself, if it is a living and not a dying body, do 
everything against other bodies which the individuals in it abstain 
from doing against each other: it will have to be the bodily will to 
power, it will want to grow, to reach out, to draw to itself, to gain 
predominance – not out of any morality or immorality, but because 
it lives, and because life is precisely the will to power.5

What Nietzsche says is that life should be seen as basically dynam-
ic. Appropriation, overpowering, conquering etc. are fundamental 
features of the force which characterises life in general. This force 
is, according to Nietzsche, the ‘will’ which strives for dominance. As 
far as I can see, this dynamic concept of will [c] is absent from our 
ancient sources. Let us now have a closer look at the uses [a] and [b], 
beginning with Plato’s introduction of [a].6

2	

In the history of ancient philosophy, we can identify the appetitive 
concept of will [a], connected to the words boulêsis and boulesthai, 
in a passage of Plato’s Gorgias (466a9‑467e5). In this dialogue, Pla-
to’s Socrates distinguishes between two kinds of directing one’s de-
sire to something, a rational desire on the one hand and an arbitrary 
desire on the other. This distinction is part of Socrates’ rejection of 
the art of rhetoric as practiced and defended by his interlocutors, 
Gorgias, Polus, and Callicles. What Socrates aims to refute is Polus’ 
thesis that orators and tyrants are exceptionally powerful in the cit-
ies since they are capable of doing whatever they want. According 
to Socrates, the opposite holds true: only a rational desire merits to 
be called ‘willing’ (boulesthai), whereas a non-rational form of desire 
is but an expression of a contingent intention. Since rhetors and ty-
rants do not act rationally they do not follow their will. Someone una-
ble to follow his will is not mighty at all and does not, therefore, pos-
sess real power. The decisive passage runs as follows:

For I say, Polus, that both the rhetors and the tyrants have least 
powers in the cities, as I was saying just now; for they do practical-
ly nothing, I say, they want to, but do whatever they think is best.7

5 Nietzsche, Beyond Good and Evil, sect. 259. Italics added.
6 I first developed these points in Horn 2014.
7 Pl. Grg. 466d6-e2; translation by T.H. Irwin.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 141
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

According to these lines, orators and tyrants do nothing of what they 
want (ouden gar poiein hôn boulontai). Instead, they act on mere opin-
ions (poiein mentoi hoti an autois doxê beltiston einai). To understand 
what Plato has in mind, we should first look at the second form of de-
sire. The persons in question are striving for political power, pleasure, 
and honour, and use every instrument at their disposal, including ex-
pelling, expropriating, and killing their adversaries, to reach these 
goals. But the goods for the sake of which these actions are done are 
not really desirable: they are subjective, short-sighted, and illusory. 
As the formula doxê beltiston einai shows, they are founded merely on 
a doxa, viz. an unstable opinion without sufficient cognitive support.8

Plato expresses here his conviction that the expressions boulêsis 
and boulesthai should be reserved for something which I call the ‘ra-
tional will’. What is such a will? Clearly, Plato does not give us the 
simple advice that an agent should always deliberate sufficiently be-
fore making decisions. What he is arguing for is much more interest-
ing. Plato connects his account of a rational will with the concept of 
intrinsic goodness. Socrates asks Polus whether men “want the thing 
they are doing at any time or the thing for the sake of which they do 
the thing they do”.9 In the majority of cases one is acting for the sake 
of something different from what one is actually doing. Socrates illus-
trates this point by using the examples of taking drugs to regain one’s 
health and of seafaring to become wealthy. To act according to one’s 
will is to choose an intrinsic good, such as being healthy or rich, not 
a good of mere instrumental value. It means to act for a result that 
is good and valuable in itself. But when tyrants expel, expropriate, or 
kill their adversaries, they overlook the fact that such actions damage 
their own interests instrumentally since evil action harms the agent. 
Tyrants fail to see that their choices are made for the sake of bad re-
sults and that their actions do not merit to be described as ‘willed’. Pla-
to twice states that we do everything we do for the sake of the good,10 
a view that is close to the standard medieval formula nihil appetimus 
nisi sub ratione boni. Thus, only someone capable of identifying and fol-
lowing an intrinsic good can be said to possess a will in the full sense.

Plato’s claim concerning the rational will is not restricted to the 
Gorgias. There are traces of it in several other dialogues.11 Because 
of his concept of boulêsis, Plato seems in fact to be the founder of 

8  A view based on a changing doxa (in contrast to epistêmê) is not trustworthy; the 
most important Plato’s texts treating on this famous distinction are Meno 98a; R. 
5.474b-480a; Tht. 201a-c; Ti. 51d f.
9  Pl. Grg. 467c5‑7; translation by T.H. Irwin.
10  Pl. Grg. 468b1 f.: To agathon ara diôkontes kai badizomen hotan badizômen, oiome-
noi beltion einai, kai to enantion stamen hotan estômen, tou agathou heneka, tou agath-
ou; and Gorgias 468b7: Henek’ ara tou agathou hapanta tauta poiousin hoi poiountes.
11  Pl. Euthd. 278e3; Chrm. 167e4‑5; Men. 77e-78b.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 142
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

intellectualism in Western theories of the will. If we take a closer 
look at the history of ancient thought, we find a remarkable ancient 
tradition of this concept. For instance, in the pseudo-Platonic Defini-
tions, the term boulêsis is characterised as ‘rational desire’ (eulogos 
orexis or orexis meta logou).12 In the same sense, Aristotle tells us in 
the Nicomachean Ethics that boulêsis is always goal-directed, part-
ly towards some real good, partly towards some seeming good.13 In 
the Rhetoric, he distinguishes between a rational and an irrational 
form of striving (orexis) and calls the rational one ‘willing’ (boulêsis), 
stating that its rationality is based on its orientation towards a real 
good.14 Lastly, in his theory of the divided soul, Aristotle differenti-
ates between three forms of orexis, reserving the term boulêsis for 
the soul’s rational part, and ascribing bodily desire (epithumia) and 
emotional striving or appetite (thumos) to the irrational part.15 We 
find the same definition of will as rational desire in early Stoicism. 
Boulêsis is characterised by Chrysippus as eulogos orexis, which de-
notes one of the Stoic eupatheiai and is to be understood as a rational 
tendency, present in every agent, but fully developed only in the wise 
man.16 According to Chrysippus, all human actions should be in har-
mony with the “will of the administrator of the universe” (pros tên tou 
holou diokêtou boulêsin).17 Translated into voluntas, the same concept 
is found in Roman philosophy, e.g. in Cicero, Seneca. In the Tusculan 
Disputations, we have an interesting passage in which Cicero reflects 
explicitly on the Stoic use of boulêsis as a stable and rational inclina-
tion (adpetitio) towards the good. Cicero renders this concept as vol-
untas.18 In Seneca, the concept of voluntas is also mostly interpreted 
as a tendency of the soul which makes human actions right and gen-
erates good habits (habitus); the ‘pure and good’ voluntas is thus re-
lated to the concept of virtue.19 Seneca, however, also uses voluntas 

12  Definitions 413c8.
13  Arist. EN 3.6, 1113a15 f.: Hê de boulêsis hoti men tou telous estin eirêtai, dokei de 
tois men tagathou einai, tois de tou phainomenou agathou.
14  Arist. Rh. 1.10, 1369a2‑4: estin d’ hê men boulêsis agathou orexis. Oudeis gar boultai 
all’ ê hotan oiêthê einai agathon, alogoi d’ orexeis orgê kai epithymia. Cf. Top. 126a12‑14.

15  Arist. de An. III 9, 432b5‑7; cf. 433a24 f.
16  SVF III 173, 431 f.
17  SVF III 4.
18  Cic. Tusc. 4.6.12: natura enim omnes ea, quae bona videntur, secuntur fugiuntque 
contraria; quam ob rem simul obiecta species est cuiuspiam, quod bonum videatur, ad 
id adipiscendum impellit ipsa natura. Id cum constanter prudenterque fit, eius modi ad-
petitionem Stoici boulêsin appellant, nos appellemus voluntatem, eam illi putant in solo 
esse sapientem; quam sic definiunt: voluntas est, quae quid cum ratione desiderat. Quae 
autem ratione adversante incitata est vehementius, ea libido est vel cupiditas effrenata, 
quae in omnibus stultis invenitur.

19  Sen. epist. 95.57 (cf. Voelke 1973, 161 ff.) and 92.3.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 143
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

and velle for bad inclinations and additionally, as Fuhrer points out,20 
for acts of declaration. In each of these contexts, the will is consid-
ered as a rational tendency directed towards an agent’s true good. 
That is why I called [a] an appetitive concept of will.

3	

Before we look at the conceptual history of the decisionist concept of 
will, I want to propose two criteria for identifying cases of [b]: I call 
them the criterion of spontaneity or indetermination, and the criteri-
on of conscious choice. 

First criterion: a decisionist concept of will [b] is present in a his-
torical text, if the author refers to the ability of persons to make inde-
pendent acts of radical decision and arbitrary choice between options, 
whereby the spontaneity of the will is assumed. The will appears here 
as an autonomous capacity of undetermined initial triggering, i.e., of 
starting a chain of causes. (Of course, this presupposes a certain range 
of freedom, even if it need not imply a full indeterminism.)

Second criterion: We are entitled to identify the concept of free 
will [b] if, in a text, an agent is characterised by being fully conscious 
of what she does. The agent must clearly know what is at stake and is 
hence responsible for the foreseeable consequences of her behaviour. 
The consciousness of the individual is seen as a higher-order facul-
ty that is able to make decisions beyond rationality: it can perfectly 
choose the false option in full awareness of its falsity. 

Now, concerning ancient philosophical action theory, I think, 
the story to be told on [b] largely coincides with that of the expres-
sions hekôn, hekousion, eph’ hemin and, later on, also prohairesis, 
whereas it does not rest upon the term boulêsis.21 Additionally, we 
find some characteristic descriptions of the phenomena of delib-
erate choice and decision-making, such as Plato’s well-known for-
mula aitia helomenou, theos anaitios (R. 10.617e) or his distinction 
between involuntary and voluntary wrongdoings (akousia te kai he-
kousia adikêmata; Lg. 9.860e). But for reasons of brevity, I will fo-
cus on the eph’ hêmin and prohairesis to figure out where we can 
find a fully developed decisionist concept of will [b].

In general, to eph’ hêmin (in nostra potestate) means ‘up to us’, ‘at 
our disposal’, ‘in our capacity’. Aristotle uses this expression in the 
context of his action theory in the first chapter of Nicomachean Eth-
ics III. For Aristotle, the eph’ hêmin covers every possible object of 

20 Cf. Furher 2010.
21  A good survey is provided by Eliasson 2008.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 144
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

our practical deliberation (bouleusis), someone’s inner attitude (pro-
hairesis) and action, including the consequences resulting from our 
activities.22 That which is at our disposal is not confined to internal, 
mental states; it comprises the entire range of someone’s practical 
faculties. What is ‘up to us’ means the totality of things that an agent 
can modify or influence. Aristotle points out that the agent must be 
the origin (archê) of what is eph’ hêmin; this is clearly an element of 
what a free will is. Note that there is a difference between Aristot-
le’s notion of the voluntary (hekôn) and the eph’ hêmin: while the lat-
ter signifies what is fully at our disposal, the voluntary (hekôn) leaves 
room externally enforced actions. Aristotle would describe a murder 
committed under duress as ‘voluntary’. 

On the whole, I think that Aristotle does not possess a full concept 
of free will. Regarding the question ‘who discovered the (free) will?’, 
posed influentially by A. Dihle with regard to [b],23 there has been 
a broad scholarly debate.24 Up to certain point, I think that Michael 
Frede’s position is the most reasonable. Frede, in his posthumous 
work A Free Will: Origins of the Notion in Ancient Thought,25 describes 
the scholarly consensus by emphasising three crucial points: (1) nei-
ther Aristotle nor the older Stoics have a notion of free will; (2) Epic-
tetus combines for the first time the notions of freedom and will; (3) 
an indeterminist notion of free will occurs first in Alexander of Aph-
rodisias. In addition to what Frede is claiming, I am convinced that 
there is much truth in a well-known article written by S. Bobzien.26 
However, I don’t think that Frede deals adequately with the two cri-
teria I just mentioned. Frede fails to shows that Epictetus is in full 
accordance with the first criterion, while Bobzien admits that Alex-
ander of Aphrodisias does not fulfil the second one.

Let us first look at Epictetus, as Frede describes him. In Stoicism 
before Epictetus we encounter a much more restricted concept of 
eph’ hêmin: what is meant by earlier Stoics is the capacity of giving 
one’s assent (sunkatathesis) regarding the present phantasia (LS 62G, 
62K). Within Stoic determinism, it is left open if there exist genuine-
ly alternative options to choose for action. Nevertheless, already the 
Stoics before Epictetus formulated, according to Frede, two aspects 
of the eph’ hêmin which hint into the direction of a free will: (i) that 
there must be causally efficient mental states at my disposal and (ii) 

22  Arist. EN 3.7, 1113b6‑14, 1113b30‑1114a7; EE 1222b41‑1223a9.

23 Cf. Dihle 1982.
24  Two valuable papers which came to different conclusions on Dihle are Kahn 1988 
and Irwin 1992.

25 Cf. Frede 2011.

26 Cf. Bobzien 1998.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 145
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

that I must have alternative options to select between. Now, in chap-
ter 5 of Frede’s work, entitled The Emergence of a Notion of Free Will 
in Stoicism, the author explains why he thinks that Epictetus in fact 
arrives at the full idea of a free will: 

We have noted how Epictetus admonishes us to concentrate all our 
efforts on our will, on the way we make choices and decisions. The 
goodness or quality of people is a matter of the goodness or qual-
ity of their will (1.29.1). To be good the will has to be such that it 
accords with nature, that is to say, it has to be such as it is intend-
ed to be by nature or God. But by nature, we are told, the will is 
intended to be free (1.4.18). Epictetus claims that he wishes it to 
be his main concern, up to the very last moment of his life, that his 
will be free (3.5.7). What is it for the will to be free? 

Epictetus explains again and again that this is a matter of the 
will’s not being prevented from making the choices it sees fit to 
make, of its being impossible to force it to make any choice oth-
er than it would want to make (1.12.9; 1.4.18; 3.5.7). There is no 
force or power in the world which can force your will so long as it 
is free. The planets cannot force your choice. Even God cannot take 
away your free will and force your choice (1.1.23). Nor, Epictetus 
explains (3.3.8‑10), would God want to do so. For, after all, he has 
given you a will of the kind he himself has, a will which, so long 
as it is free, cannot be forced or hindered in making choices. The 
situation completely changes once we attach our hearts to things 
in the world, make ourselves dependent on them, become addict-
ed to them, enslave ourselves to them. Then the world begins to 
have an enormous power over us, and we begin to act under com-
pulsion. We become dependent on, or the victims of, the course the 
outside world takes in presenting us with supposed goods and evils. 

So here we have our first actual notion of a free will.27

Frede describes the position of Epictetus and characterises it “as the 
first actual notion of a free will”. He rightly points out that a free will 
must be something which cannot be externally enforced, not even by 
the planets or by God. But another point seems problematic: Frede 
says Epictetus’ will is free only as long as we do not “attach our hearts 
to things in the world, make ourselves dependent on them, become ad-
dicted to them, enslave ourselves to them”. As soon as we do this, we 
lose our free will. And, in fact, Epictetus clearly claims that only the 
sage is in possession of a free will, while we fools don’t have it. Look 
at what Epictetus says at the beginning of his treatise on free will: 

27 Frede 2011, 76‑7. Italics added.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 146
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

He is free who lives as he wishes to live; who is neither subject to 
compulsion nor to hindrance, nor to force; whose movements to ac-
tion are not impeded, whose desires attain their purpose, and who 
does not fall into that which he would avoid. Who, then, chooses to 
live in error? No man. Who chooses to live deceived, liable to mis-
take, unjust, unrestrained, discontented, mean? No man. Not one 
then of the bad lives as he wishes; nor is he, then, free. And who 
chooses to live in sorrow, fear, envy, pity, desiring and failing in his 
desires, attempting to avoid something and falling into it? Not one. 
Do we then find any of the bad free from sorrow, free from fear, who 
does not fall into that which he would avoid, and does not obtain that 
which he wishes? Not one; nor then do we find any bad man free.28

Epictetus clearly divides men into possessors and non-possessors of 
free will. And he connects the status of possession with that of be-
ing wise. But this leads to the consequence that, actually, almost no-
body has free will – since nearly nobody has reached the status of 
a sage, i.e. the status of a person who always acts in a rational way. 
Moreover, Epictetus, in the quoted passage, describes the free will 
very much in terms of the rational will: in order to be free, the will 
must select valuable options. However, this violates my first criteri-
on: in order to speak of a free will, an agent must have the faculty to 
do something wrong and immoral and to commit a crime. It must be 
the faculty for whose decisions one is held responsible. 

Let us now look at Bobzien’s account of Alexander. Bobzien argues 
for the thesis that we can find in the De fato of Alexander an explana-
tion of eph’ hêmin according to the idea of indeterminism. To make 
this plausible, she distinguishes between a ‘one-sided, causative eph’ 
hêmin’ and a ‘two-sided, potestative eph’ hêmin’. Bobzien maintains 
that the latter expresses “an element of undeterminedness, by implying 
that we, qua decision-makers, can decide freely between alternative 
options, the one-sided ‘depending on us’ cannot be so used. Its function 
is to help to distinguish between different types of ‘causes’ of events, 
not to imply the possibility of freedom to do otherwise”.29 This is an 
interesting observation, and I think she is right on this. Nevertheless, 
concerning the question if Alexander has a full-fledged notion of free 
will, Bobzien comes a well-considered negative conclusion:

These remarks may suffice as an illustration that Alexander is by 
no means clear and consistent about whether his phrases like ‘hav-
ing the power to do/choose opposites’ are to be understood as inde-
terminist. This may be partly explained by the fact that Alexander 

28 Epict. Dissert. 4.1. Italics added.
29 Bobzien 1998, 141.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 147
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

does not have a fully-fledged concept of a faculty of a will, and a 
fortiori not one of a will that is free in that it can operate indepen-
dently of the agent’s beliefs and desires. This is so despite the fact 
that he has collected all the ingredients required for a notion of 
acting from free-will: he has endowed human beings with a two-
sided power (exousia) of decision making, which 
*	 is not necessitated by external or internal influence factors;
*	 is exercised as the result of a process of deliberation;
*	 is envisaged as separable from the agent’s character, disposi-

tion, or nature; 
*	 is envisaged – it seems – as separable from the agent’s reason: 

we can decide against what appears to us as the most reason-
able course of action;

*	 leads to decisions that are not causally predetermined by in-
ternal or external factors, so that it is possible that the same 
agent, with the same desires and beliefs, in the same circum-
stances, chooses differently. 
But all these points do not add up to ‘choosing and acting from 

free-will’, since for Alexander the human soul is not separable from 
the body and in principle susceptible to causal impacts. It remains 
unclear what the independent decision-making faculty would be 
which has the power over choosing opposites: it can hardly be one 
of the non-rational parts of the soul. But if it is a, or the, rational 
part, the difficulty arises how it can – as Alexander suggests – de-
cide against the course of action that appears as the most rea-
sonable one to the agent: either this was not the most reasona-
ble course of action after all, or it is not a super-ordinate rational 
part of the soul that decides. Thus, even if a decision is not neces-
sitated, pre-determined or externally determined, there seems to 
be no suitable place for an independent decision-making faculty 
in Alexander’s conception of the soul.30

I fully agree both with the list of criteria for a free will Bobzien pre-
sents and with her overall conclusion. It seems mistaken to assume that 
Alexander of Aphrodisias is the philosopher who ‘discovered’ the free 
will. Alexander does not meet my second criterion, that of a (higher-
order) consciousness in the agent that is able to decide for a subopti-
mal option while clearly knowing that there is a better one. Again, as 
in the case of Epictetus, we see that he describes the free will in terms 
of the rational will and thereby does not arrive at the idea of a capac-
ity which enables the agent to make arbitrary decisions.31

30 Bobzien 1998, 171‑2.

31  Cf. also Bobzien 2000.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 148
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

4	

We find one of Augustine’s first versions of a theory of free will in his 
early dialogue De libero arbitrio (‘On Free Will’, written between 387 
and 391 AD). The Augustinian concept of free will is not confined to 
that text, but there are other early treatments of it.32 However, in this 
dialogue we arguably read the clearest and most extensive discus-
sion of this idea. The philosophical context in the De libero arbitrio 
is a debate on theodicy: Augustine raises the question if God should 
eventually be considered as the origin of the evil in the world (utrum 
deus non sit auctor mali; 1.1).33

The crucial challenge Augustine is confronted with by his inter-
locutor Evodius comes from moral evil. Evodius asks if we should 
consider God responsible for human misconduct because he created 
us as possibly sinful beings. Since it was God who chose the human 
constitution in exactly the form we now possess it, he created it in-
cluding our faculty to go astray. God did so knowingly and is hence 
the origin of our nature and its consequences. 

In this situation, Augustine introduces the concept of free will to 
resolve the threatening problem of God’s responsibility for moral 
evil in the world. He claims that human beings are equipped with a 
conscious will which can select among better and worse options and 
which can freely bring about what it decided to do. Therefore, humans 
alone bear the blame for moral evil, and God is inculpable. Obvious-
ly, this is a difficult, yet fascinating line of thought. Augustine’s argu-
mentative strategy can only be successful if he attributes to human 
beings a capability to select without any inner or outer determination; 
a free will must be able to begin a causal chain without an anteced-
ent cause. Moreover, the agent must be able to realise the selected 
option in full clarity, without any lack in consciousness and without 
a deficit in information. Augustine is thus forced to make some very 
strong claims in order to get along with what he wants to achieve. 

Concerning this decisionist concept of will [b] as we find it in Au-
gustine, I want to emphasise that his theoretical starting point im-
plies both a certain affinity to the eph’ hêmin and a considerable dif-
ference. In Augustine, the question of what is at our disposition has 
changed its framework from a eudaemonist context to a theological 
one. Whereas Aristotle and the Stoics are interested in what is up to 
us from the perspective of achieving happiness, Augustine is treating 
the problem in order to resolve a metaphysical challenge, i.e., that of 

32  Cf. also e.g. the passages de duab. anim. 10.14, divers. quaest. LXXXIII 68.5 and 	
in Rom. 52.14.
33  Important, yet divergent interpretations of Augustine’s position are those by 
Arendt 1976; Rist 1994, and Brachtendorf 2006.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 149
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

theodicy. His liberum arbitrium is a theoretical construct brought up 
to save God’s integrity. Surprisingly, however, he arrives at an an-
thropological standpoint that ascribes to human beings even more 
freedom and responsibility than Aristotle and the Stoics, including 
Epictetus, conceded. 

Can the will be adequately described as the ultimate and suffi-
cient cause of a sinful attitude? Certainly not, as long as it is under-
stood according to the appetitive meaning [a]. Apparently, what Au-
gustine has in mind when he ascribes full moral responsibility to 
human will is not an appetite, a tendency, or an inclination, but the 
faculty to affirm or to reject the rational appetite that exists in eve-
ry human being as the striving to ascend towards God. Note that he 
shares the Platonic conviction that we find within ourselves such a 
tendency. This is our natural directedness which remains sound un-
less perverted by our will. In the City of God 14.28, Augustine con-
trasts this tendency to return to God, the amor dei, with a sort of self-
love that constitutes earthly communities. 

Augustine thus has two different concepts of will, both the Platon-
ic appetitive one [a] and the decisionist one [b] As N.W. Den Bok has 
convincingly shown,34 Augustine begins in Contra Fortunatum (writ-
ten about 392 AD) to differentiate between voluntas as an inclina-
tion and liberum arbitrium as a faculty to decide, even if he does not 
maintain this distinction in an exact terminological sense. In sever-
al passages, he combines the two elements, and he sometimes con-
fuses them in a problematic way.

Giving us an idea of why human beings are fully responsible for 
their sinful actions is the first feature of Augustine’s concept of free 
will in the sense of [b]: we possess a faculty of ultimate and suffi-
cient causality in the sense of a two-ways-power, i.e., a faculty of de-
cision. A second characteristic of the will according to the De libe-
ro arbitrio is also highly characteristic for the usage [b]. In order to 
attribute full moral responsibility to the person who commits a sin, 
Augustine describes the will as a faculty that can only be used with 
full consciousness. As Augustine points out, we cannot imagine of a 
will which is used involuntarily. Note that Plato in the Gorgias de-
scribes the possession of boulêsis precisely as a potentially uncon-
scious ownership: The claim that rhetors and tyrants do not do what 
they want implies that they somehow possess the will without taking 
it explicitly into account. They neglect their will. In Augustine’s de-
scription of the will in the sense of [b], such a negligence is excluded:

Nobody can be certain with regard to those goods which he can 
unwillingly lose. Truth however and wisdom are lost by nobody 

34 Den Bok 1994.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 150
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

unwillingly. For nobody can be spatially separated from these 
goods, but what is called separation from truth and wisdom is 
precisely a perverted will by which inferior things are estimated. 
Nobody however wants anything unwillingly.35

‘Goods which can be lost involuntarily’ is Augustine’s expression for 
temporal or earthly goods. In the De libero arbitrio, immoral behav-
iour is defined as the “love for things which everyone can lose against 
his will” (earum rerum amorem quas potest quisque inuitus amittere; 
I.4.31). The will is immediately connected with our consciousness. It 
is hence something which cannot be lost (i.e., what I can only lose to-
gether with my personal identity). Therefore, it is a real good and is 
worthy or our appreciation. Nevertheless, the text mentions two oth-
er goods as real ones: truth (ueritatem) and wisdom (sapientiam). As 
we will see, the will itself is in fact a genuine good, but only of an in-
termediary value since it can take a perverse direction whereas both 
truth and wisdom are unambiguous goods that cannot be misused. 

A further characteristic of the Augustinian idea of free will which 
I would like to point out is its affinity to Plato’s concept of self-mo-
tion. Plato introduces the idea that soul is a self-moved entity in the 
Phaedrus (245c-246a) and develops this concept both in the States-
man (269d-e) and in the Laws (10.893b-896d). Self-motion is the facul-
ty of the soul to be the first cause of its own mobility; by being a spon-
taneous cause, a cause without a cause, it is able to be in constant 
and eternal movement. What is interesting for our context is the fact 
that Plato in the Phaedrus conceives of self-motion by contrasting it 
to the sort of causal relationship which exists when a cause is differ-
ent from its effect. The difference consists in the fact that in the case 
of self-motion soul “does not abandon itself” (ouk apoleipon heauto; 
245c8‑9). Only a self-related entity is able to be in permanent motion.

Let me add a little side note here. Plato, in his Laws, in fact brief-
ly considers the idea that the human soul could be the origin of evil, 
based his notion of self-motion developed in book 10. The central pas-
sage on this point is found in 893b-896d in a discussion of the vari-
ous kinds of motion. Plato there singles out self-motion as the most 
exquisite form of motion. He then concludes that everything that 
moves itself is alive and has a soul. If it is true that self-motion is pri-
mary, then, according to Plato, soul must be primary over all that is 
physical or material and must dominate the body. This leads to a re-
markable consequence. At least for a moment, the possibility of con-
sidering the soul (here that of the cosmos) as the cause of evil is dis-
cussed, based on the idea of its absolute spontaneity:

35 Aug. lib. arb. 2.14.37. Italic added.

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 151
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

[Athenian:] Shouldn’t we, then, even concede what is necessary 
according to this agreement, namely, that the soul is the cause 
of evils and of the beautiful, of the immoral and of the just, as 
well as of the unjust and of all opposites, if we are to suppose 
it to be the cause of everything? 

[Cleinias:] How shouldn’t we admit that?36 

What Plato briefly touches on here is the idea that the soul has a spon-
taneous faculty that allows the agent to decide deliberately for disad-
vantageous and evil things as well as for advantageous and morally 
good options. Undoubtedly, it would be such a decisionist capaci-
ty that would guarantee imputability and punishability in the full 
sense. However, Plato discusses this idea only en passant and with-
out clear affirmation. 

But let us return to Augustine. The following passage of the De 
libero arbitrio (3.1.2) shows the enormous difference between him 
and Epictetus: 

I think you will remember that you have sufficiently experienced 
that mind can be made a slave of lust by nothing else than its own 
will. For neither by something superior nor by something equal 
can it be forced to this disgrace, since this is unjust; nor by some-
thing inferior since it cannot do this. Hence it only remains that 
this motion is its own by which it turns the will to enjoy from the 
Creator to the creature. If this motion is judged as guilty – and who 
doubts about that, seems ridiculous to you – then it is certainly not 
natural, but voluntary, and it is similar to that motion by which a 
stone falls down in this regard that like this motion is proper for 
the stone, that is proper for the soul. It is however dissimilar in 
this regard that it is not up to the stone to arrest the motion down-
wards, but mind is not moved in a way that it gives up the superior 
things and estimates the inferior ones, if it does not want it. There-
fore, that motion is natural in the case of the stone, but voluntary 
in the case of the mind. Hence if someone says that the stone is 
sinful since it tends downwards by its weight, then I will not say 
that this person is more stupid than a stone; but he will certain-
ly be judged as mad. But we charge the mind of being guilty if we 
prove that is left the superior things and preferred to turn to the 
enjoyment of the inferior ones. Therefore, why is it necessary to 
ask where that motion comes from by which will turns away from 
the unchangeable good to the changeable if we admit that it is by 
the mind and voluntary and therefore imputable; and every useful 
doctrine about that is capable to turn our mind to the enjoyment 

36 Pl. Lg. 10.896d5‑9.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 152
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

of the eternal goof from the collapse to the temporal things after 
having disapproved of this motion and arrested it.

What is remarkable in this text is that Augustine combines two clas-
sical theories: On the one hand the theory of natural or elemental 
motion – a motion which is directed to the topos oikeios, and on the 
other hand the Platonic theory of self-motion. According to the first 
theory, everything which is movable is moved towards one’s natu-
ral end. The stone has the natural tendency to fall downwards, and 
the human mind has the natural tendency to ascend to eternal real-
ity. According to the second theory, the will possesses the capacity 
to stop its natural tendency and to turn to the temporal world. Fur-
thermore, the text alludes to the doctrine of the eph’ hêmin when Au-
gustine declares that it is not up to the stone (in potestate non habet 
lapis) to change the direction of its motion. Nevertheless, this is not 
simply Platonist; it is rather a Christian transformation of Platonism. 

The genuinely Christian component of this doctrine becomes quite 
clear from a passage in the De civitate dei, which I want to final-
ly highlight. Augustine characterises the vice underlying the first 
wrong decision committed by the ‘fallen angels’ pride or arrogance 
(superbia). But he does not think that their superbia is part of their 
natural endowment; it is brought about by a radically free decision. 
It is interesting to see that he claims that there are no further natu-
ral causes for committing a sin, but also that there exist no good rea-
sons to do so. Let us have a look at the passage:

If the further question be asked, What was the efficient cause of 
their evil will? there is none. For what is it which makes the will 
bad, when it is the will itself which makes the action bad? And 
consequently the bad will is the cause of the bad action, but noth-
ing is the efficient cause of the bad will. […] For if two men, alike 
in physical and moral constitution, see the same corporal beauty, 
and one of them is excited by the sight to desire an illicit enjoy-
ment while the other steadfastly maintains a modest restraint of 
his will, what do we suppose brings it about, that there is an evil 
will in the one and not in the other? What produces it in the man 
in whom it exists? Not the bodily beauty, for that was presented 
equally to the gaze of both, and yet did not produce in both an evil 
will. Did the flesh of the one cause the desire as he looked? But 
why did not the flesh of the other? Or was it the disposition? But 
why not the disposition of both? For we are supposing that both 
were of a like temperament of body and soul. Must we, then, say 
that the one was tempted by a secret suggestion of the evil spir-
it? As if it was not by his own will that he consented to this sug-
gestion and to any inducement whatever! This consent, then, this 
evil will which he presented to the evil suasive influence, – what 

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 153
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

was the cause of it, we ask? For, not to delay on such a difficulty 
as this, if both are tempted equally and one yields and consents 
to the temptation while the other remains unmoved by it, what 
other account can we give of the matter than this, that the one is 
willing, the other unwilling, to fall away from chastity? And what 
causes this but their own wills, in cases at least such as we are 
supposing, where the temperament is identical? The same beau-
ty was equally obvious to the eyes of both; the same secret temp-
tation pressed on both with equal violence. However minutely we 
examine the case, therefore, we can discern nothing which caused 
the will of the one to be evil.37

Augustine confronts us here with a thought-experiment. The two 
persons under consideration have – according to Augustine’s line of 
thought – no differences at all, neither on the level of external caus-
es nor of internal reasons. Nevertheless, one of them decides to com-
mit a sin, whereas the other preserves his integrity. This implies that 
the decision for a sin is basically an arbitrary one: there are no good 
reasons to choose the sinful life instead of opting for a life with God. 
This becomes the more relevant since De civitate dei 12.6 is mainly 
devoted to the explanation of the fall of bad angels. Given the intel-
lectual excellence of angels and their formerly happy life with God 
before the fall it becomes manifestly difficult to explain what might 
have inspired them to turn away from the divine source of happiness. 
Obviously, the only plausible answer must be: an arbitrary decision 
without good reasons – or even: against all better reasons.

Augustine’s description of a conscious, but irrational or unreason-
able decision contains an innovative element. For the first time in an-
cient philosophy, he describes full moral responsibility based on the 
idea of free will. Ever since, this idea is something like a standard 
view: most people interpret accountability for bad and blameworthy 
actions in a way that resembles Augustine’s solution. By blaming or 
punishing someone we mean that the perpetrator selected a morally 
or legally wrong option having, at the same time, knowledge of the 
immoral or illegal character of that action. The agent chose deliber-
ately; he or she could have done otherwise. Therefore, I believe that 
Frede’s view of Augustine is mistaken when he says:

Hence also in this regard Augustine’s notion of the will as some-
thing which is centrally involved in any cognitive act is nothing 
new. It is just the Stoic notion of the will.38

37 Aug. civ. 12.6.
38 Frede 2011, 159.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 154
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

Frede describes Augustine’s concept of will close to that of Epicte-
tus in that also an act of believing presupposes the voluntary assent 
of the agent. But he neglects that the true difference lies elsewhere: 
in Augustine’s concept of a sinful consciousness. A consciousness 
is a mental capacity which makes its bearer aware of options to act 
without necessarily highlighting the most rational one as the best. 

To conclude, we see how the two different concepts of will, the ra-
tional will of Plato and the free will of Augustine, are closely inter-
related, yet at the same time deeply different. Whereas the rational 
will is to be described as a tendency or an inclination in us directed 
towards a true good, not an arbitrary one, the free will is an open, 
undirected capacity to arbitrarily choose between given options. The 
rational will results from right thinking and sound practical deliber-
ation, while the free will is the product of our consciousness which 
neutrally presents us a manifold of options among which we can se-
lect. Maybe a full-fledged concept of consciousness is as late as Ploti-
nus.39 However this may be, given the fact that the concept of right 
reason in ancient philosophy is much older than that of conscious-
ness it is unsurprising that the idea of a rational will occurs much 
earlier than that of a free will – even if already Plato took important 
first steps into this direction.40

39  Cf. the illuminating monograph of Hutchinson 2018 which highlights Plotinus’ 
original contributions. 
40  I would like to thank Craig Martin for correcting my English. 

Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Lexis Supplementi | Supplements 17 155
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 137-156

Bibliography

Arendt, H. (1976). The Life of the Mind: Willing. New York: Harcourt Brace Janovich.
Bobzien, S. (1998). “The Inadvertent Conception and the Late Birth of the Free-Will 

Problem”. Phronesis, 43, 133‑75.
https://doi.org/10.1163/15685289860511069

Bobzien, S. (2000). “Did Epicurus Discover the Free Will Problem?”. Oxford Studies in 
Ancient Philosophy, 19, 287‑337.
https://doi.org/10.1093/oso/9780199242269.003.0008

Brachtendorf, J. (2006). “Einleitung”. Brachtendorf, J. (Hrsg.), De libero arbitrio. Pa-
derborn: Schöning. Augustinus Opera Werke 9, 7‑72. 

Den Bok, N.W. (1994). “Freedom of the Will: A Systematic, Biographical Sounding of 
Augustine’s Thoughts on Human Will”. Augustiniana, 44, 237‑70.

Dihle, A. (1982). The Theory of Will in Classical Antiquity. Berkeley; Los Angeles: Uni-
versity of California Press.

Eliasson, E. (2008). The Notion of That Which Depends on Us in Plotinus and Its Back­
ground. Leiden: Brill.

Frede, M. (2011). A Free Will: Origins of the Notion in Ancient Thought. Edited by A.A. 
Long. Berkeley: California University Press. 

Fuhrer, Th. (2010). “Wollen oder Nicht(-)Wollen. Zum Willenskonzept bei Seneca”. Mül-
ler, J.; Hofmeister Pich, R. (Hrsgg), Wille und Handlung in der Philosophie der Kai­
serzeit und Spätantike. Berlin; New York: deGruyter, 69‑94.
https://doi.org/10.1515/9783110221329.69

Horn, Ch. (1996). “Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-
griffs”. Zeitschrift für philosophische Forschung, 50, 113‑32.

Horn, Ch. (2014). “How Close Is Augustine’s Liberum Arbitrium to the Concept of to eph’ 
hêmin?”. Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds), What is Up to Us? Studies on Agen­
cy and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Academia, 295‑310.

Hutchinson, D.M. (2018). Plotinus on Consciousness. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 

Irwin, T.H. (1992). “Who Discovered the Will?”. Philosophical Perspectives, 6, 453‑73.
Kahn, Ch. (1988). “Discovery of the Will: From Aristotle to Augustine”. Dillon, J.M.; 

Long, A.A. (eds), The Question of Eclecticism. Berkeley: University of California 
Press: 234‑59.

Rist, J.M. (1994). Augustine: Ancient Thought Baptized. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 

Voelke, A.J. (1973). L’idée de volonté dans le stoïcisme. Paris: Presses Universitaires 
de France. 

https://doi.org/10.1163/15685289860511069
https://doi.org/10.1515/9783110221329.69




Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 157
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Soliani  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/008

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿La destinazione della volontà. 
Duns Scoto critico di Tommaso 
d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
Gian Pietro Soliani
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  The text of Duns Scotus’ Quodlibet, q. 16 contains an extended criticism of 
Thomas Aquinas’ thesis on the natural necessity relating human will and good, both 
as in its universal consideration and as a Supreme Good. After a brief description of 
Aquinas’ thought on natural necessity and its compatibility with freedom of the will, 
the article deepens Duns Scotus’ arguments against Aquinas, and their relationship 
with a particular theory of natural appetite, considered as affection for advantageous 
(affectio commodi). In the last part, the article describes the way in which Scotus holds 
an alternative and peculiar kind of compatibility between necessity, freedom, and con-
tingency, affecting human will.

Keywords  Duns Scotus. Thomas Aquinas. Free will. Natural necessity. Contingency.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Note su necessità naturale e volontà in Tommaso 
d’Aquino. – 3 Volontà libera, necessità, natura: la critica di Duns Scoto a Tommaso nel 
Quodlibet, q. 16. – 3.1 L’appetito naturale come affectio commodi. – 3.2 La superiorità 
della volontà sull’intelletto. – 3.3 La natura dell’unum che è destino della volontà. – 3.4 
La necessità come fermezza dell’atto libero. – 4 Conclusioni.

1	 Introduzione

Questo contributo riguarderà il nodo dell’appetito naturale (appeti-
tus naturalis) e della volontà in quanto natura (voluntas ut natura) 
secondo la posizione espressa da Tommaso d’Aquino e criticata da 
Giovanni Duns Scoto, in un momento cruciale per la storia dei con-
cetti di volontà (voluntas) e libero arbitrio (arbitrium liberum). Ci 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 158
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

riferiamo al passaggio tra XIII e XIV secolo e al dibattito sulla pos-
sibile compatibilità tra la volontà libera e una sua eventuale inclina-
zione necessaria verso il bene. Agli occhi di alcuni teologi medievali, 
l’affermazione di tale compatibilità, infatti, suonava come sinonimo 
di una qualche predeterminazione o destinazione della volontà verso 
un oggetto particolare, tale da eliminare il carattere libero del vole-
re. Una tale tesi è stata definita anche come ‘determinismo psichico’ 
o ‘intellettuale’, per distinguerla dal più noto determinismo natura-
lista.1 Parlare di una necessità destinale, proprio nel contesto del-
la fine del XIII secolo, evoca, tra l’altro, lo scenario del dibattito tra 
theologi e philosophi della Facoltà delle Arti all’Università di Parigi. 
Un tale scenario, come è noto, era sorto anche a partire dall’inter-
pretazione averroistica dei testi di Aristotele.2

In modo piuttosto sintetico e approssimativo, si potrebbe dire che 
se, ancora nel XIII secolo, il necessario era considerato come il ca-
rattere di ciò che era ontologicamente ed epistemologicamente su-
periore rispetto a ciò che è possibile oppure contingente, con la fine 
del XIII e l’inizio del XIV secolo si assiste a un ribaltamento di pro-
spettiva. Quanto al rifiuto dell’interpretazione averroistica dei testi 
aristotelici, possiamo, qui, ricordare la condanna che Bonaventura 
da Bagnoregio rivolge agli errori dei philosophi, i quali, avendo ab-
bandonato la dottrina platonica delle idee e seguendo la tesi aristo-
telica secondo la quale il Sommo bene non sarebbe un’idea, caddero 
nell’errore di negare la prescienza e la provvidenza divine. A parti-
re da questa posizione teorica, essi sostennero che si può avere ve-
rità soltanto di ciò che è necessario, ma non di ciò che è contingente 
e, dunque, o tutto avviene a partire dal caso oppure avverrà per una 
necessità fatale. Ora, poiché dal caso non può venire nulla, prosegue 
Bonaventura, i filosofi arabi hanno teorizzato che tutto ciò che acca-
de, accade a partire da sostanze che muovono il mondo come cause 
necessarie.3 Nella seconda metà del XIII secolo, le condanne del 1270 

1  Boulnois 2021, 361.
2  Per un approfondimento su questo ampio dibattito che è più ampio del dibattito su 
libertà e necessità, pur coinvolgendolo da vicino, si veda Bianchi 1990; 1999; Thijssen 
2023.
3  Bonaventura de Balneoregio, Coll. in Hex., 6, 360‑1: Divisit tamen Deus lucem a ten-
ebris, ut, sicut dictum est de Angelis, sic dicatur de philosophis. Sed unde aliqui tene-
bras secuti sunt? Ex hoc, quod licet omnes viderint primam causam omnium principium, 
omnium finem, in medio tamen diversificati sunt. Nama liqui negaverunt, in ipsa esse 
exemplaria rerum; quorum princeps videtur fuisse Aristoteles, qui et in principio Meta-
physicae et in fine et in multis aliis locis exsecratur ideas Platonis. Unde dicit, quod De-
us solum novit se et non indiget notitia alicuius alterius rei et movet ut desideratum et 
amatum. Ex hoc ponunt, quod nihil, vel nullum particulare cognoscat. Unde illas ideas 
praecipuus impugnat Aristoteles et in Ethicis, ubi dicit, quod summum bonum non potest 
esse idea. Et nihil valent rationes suae, et commentator solvit eas. Ex isto errore sequi-
tur alius error, scilicet quod Deus non habet praescientiam nec providentiam, ex quo 
non habet rationes rerum in se, per quas cognoscat. – Dicunt etiam, quod nulla veritas 

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 159
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

e, soprattutto, quella del 7 marzo 1277 colpirono, non soltanto il de-
terminismo fisico, ma anche alcune proposizioni favorevoli al deter-
minismo psichico.4 Tra queste proposizioni vi era quella secondo la 
quale la volontà sarebbe necessitata a seguire sempre il dettame del-
la ragione, senza poter porre atti a esso contrari. Ciò deve avvenire 
secondo la natura stessa della volontà, ma non secondo una costri-
zione che la volontà subirebbe dall’esterno. La critica di Duns Scoto 
a Tommaso intorno alla necessità naturale che dovrebbe legare la vo-
lontà umana al bene in quanto tale (beatitudine in senso universale) 
oppure al Sommo bene (beatitudine in senso particolare) si situa esat-
tamente a cavallo di questo dibattito epocale e può essere sintetizza-
ta a partire da alcuni testi dell’Ordinatio e, poi, soprattutto attraver-
so un’analisi della quaestio 16 del Quodlibet. Questa costituisce una 
delle ultime testimonianze eloquenti, benché poco considerate dagli 
studiosi, dell’insegnamento di Duns Scoto. Si tratta di pagine parti-
colarmente interessanti anche per il loro impatto sul dibattito mo-
derno intorno alla libertà e alla grazia divina. Si pensi, ad esempio, 
al fatto che Cornelis Jansen nel suo Augustinus (1640) riterrà l’inse-
gnamento di Duns Scoto, contenuto nella quaestio 16 del Quodlibet, 
come la migliore interpretazione della dottrina agostiniana intorno 
alla libertà umana e la migliore spiegazione della compatibilità di ne-
cessità e libertà nella volontà.5 In questo contributo ci concentrere-
mo soprattutto sull’analisi di questo testo scotiano, ma terremo con-
to, se necessario, anche di alcuni testi dell’Ordinatio.

de futuro est nisi veritas necessariorum; et veritas contingentium non est veritas. – Et 
ex hoc sequitur, quod omnia fina a casu, vel necessitate fatali. Et quia impossibile est fi-
eri a casu; ideo inducunt necessitatem fatalem Arabes, scilicet quod illae substantiae 
moventes orbem sunt causae omnium necessariae.
4  La condamnation Parisienne de 1277, 127: 159. Quod voluntas hominis necessitat-
ur per suam cognitionem, sicut appetitus bruti. 160. Quod nullum agens est ad utrumli-
bet, imino determinatur. 161. Quod effectus stellarum super liberum arbitrium sunt oc-
culti. 162. Quod voluntas nostra subjacet potestati corporum celestium. 163. Quod vol-
untas necessario prosequitur, quod firmiter creditum est a ratione; et quod non potest 
abstinere ab eo, quod ratio dictat. Hec autem necessitatio non est coactio, sed natu-
ra voluntatis.
5  Cornelis Jansen, Augustinus, 7.10, 295a: Nihil expressius et aptius excogitari potest 
ad explicandam Augustini mentem de liberate voluntatis, quam quae in ista tota quodli-
betica quaestione Scotus tradit.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 160
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

2	 Note su necessità naturale e volontà  
in Tommaso d’Aquino

Tommaso d’Aquino insegnava in modo pressoché costante che l’og-
getto della volontà è il bene appreso come bene (sub ratione boni) 
dall’intelletto. La volontà, infatti, non può dirigersi verso il male a me-
no che quest’ultimo non le sia proposto come un bene (sub ratione bo-
ni). Tuttavia, ciò non può avvenire senza che vi sia un errore da par-
te dell’intelletto.6 Tommaso mette in luce una struttura propria della 
volontà per la quale il bene è il referente originario di ogni moto vo-
litivo e il male, in quanto male, non può candidarsi al ruolo di ogget-
to del volere. Occorre, però, distinguere questa struttura essenzia-
le della volontà rispetto all’esercizio libero di quest’ultima, la quale 
pone differenti atti volontari rispetto ai beni dei quali è in grado di 
fare esperienza. Negli ultimi anni, da più parti e da diverse prospet-
tive, gli studiosi hanno messo in luce che, per Tommaso, la struttura 
della volontà, in quanto riferita essenzialmente al bene, è la radice 
della capacità della volontà di scegliere tra differenti beni. In questo 
senso, non si può propriamente parlare, per Tommaso, di una liber-
tà di indifferenza (libertas indifferentiae), ma piuttosto di libertas dif-
ferentiae. In questo modo si viene a dire che la volontà libera è ade-
guatamente esercitata soltanto in riferimento all’orizzonte del bene.7

Consideriamo il testo molto celebre di Summa Theologiae, I-II, 
q. 10, a. 2 – continuamente commentato e interpretato variamente 
dagli scolastici successivi –, nel quale Tommaso si confronta con il 
quesito che chiede se la volontà sia mossa necessariamente dal pro-
prio oggetto. La quaestio risulta inevitabilmente troppo generica. 
Infatti, Tommaso invita a distinguere tra il movimento della volon-
tà quanto all’esercizio (quantum ad exercitium actus) e il movimento 
della volontà quanto alla specificazione dell’atto (quantum ad spec-
ificationem actus). Nel primo caso, la volontà si muove liberamente, 
a prescindere dal proprio oggetto; mentre, nel secondo caso, Tom-
maso ammette che vi sia un oggetto peculiare, cioè specificante la 
natura stessa della volontà, in grado di muoverla necessariamente, 
allo stesso modo in cui la vista è mossa dal colore degli oggetti visi-
bili. L’oggetto capace di muovere la volontà è il bene trascendentale 
(bonum ut tale) che trova nel Sommo bene la sua istanziazione per-
fetta e concreta, detta anche beatitudo. Questo significa che tutto 
ciò che è bene sotto ogni punto di vista (universale bonum), in modo 

6  Thomas de Aquino, Summa contra Gentiles, 1.95, 258a-b: Cum enim voluntatis obiec-
tum sit bonum apprehensum, non potest voluntas ferri in malum nisi aliquo modo propo-
natur sibi ut bonum: et hoc sine errore esse non potest.
7  Si veda l’analisi particolarmente esaustiva in Pagani 2008, 59‑98; ma anche 
Hoffmann 2009; e più recentemente, Boulnois 2021, 439.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 161
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

tale da non possedere alcun difetto, è in grado di muovere necessa-
riamente la volontà. Al contrario, tutto ciò che è bene, ma in modo li-
mitato e difettoso, non è in grado di necessitare la volontà all’atto.8 
Nel vocabolario di Tommaso, questi due movimenti, secondo specifi-
cazione e secondo esercizio, rimandano rispettivamente alla volun-
tas ut natura (o simplex voluntas) e alla voluntas ut ratio (o electio).9

Il bene dice, dunque, quell’aspetto dell’essere per il quale ciò che 
è è sempre desiderabile dalla volontà in un certo grado. La struttu-
ra ontologica della volontà è, per Tommaso, apertura verso il bene in 
senso trascendentale. Da questo punto di vista, possiamo dire che la 
volontà è, in effetti, determinata ad unum, ma è proprio la natura di 
questo unum, insieme al significato del concetto di necessitas, a di-
videre Tommaso da Duns Scoto.

La posizione di Tommaso si fonda sull’insegnamento aristoteli-
co esposto in Etica Nicomachea 3.5.1113b3‑4, dove Aristotele spiega 
che mentre i beni particolari, ossia i fini intermedi, possono essere 
oggetto di scelta, il bene, inteso come fine ultimo, è necessariamen-
te voluto. Quale necessità è qui in gioco? Tommaso distingue tre ti-
pi di necessità e assegna al legame tra volontà e bene una necessità 
detta ‘naturale’, ‘assoluta’ e ‘formale’. Si tratta della stessa neces-
sità, spiega Tommaso, per la quale un triangolo deve possedere 

8  Thomas de Aquino, Summa Theologiae, I-II, 10.2, 54a-b: Respondeo dicendum quod 
voluntas movetur dupliciter: uno modo, quantum ad exercitium actus; alio modo, quantum 
ad specificationem actus, quae est ex obiecto. Primo ergo modo, voluntas a nullo obiec-
to ex necessitate movetur: potest enim aliquis de quocumque obiecto non cogitare, et 
per consequens neque actu velle illud. Sed quantum ad secundum motionis modum, vol-
untas ab aliquo obiecto ex necessitate movetur, ab aliquo autem non. In motu enim cui-
uslibet potentiae a suo obiecto, consideranda est ratio per quam obiectum movet poten-
tiam. Visibile enim movet visum sub ratione coloris actu visibilis. Unde si color propo-
natur visui, ex necessitate movet visum, nisi aliquis visum avertat: quod pertinet ad ex-
ercitium actus. Si autem proponeretur aliquid visui quod non omnibus modis esset color 
in actu, sed secundum aliquid esset tale, secundum autem aliquid non tale, non ex neces-
sitate visus tale obiectum videret: posset enim intendere in ipsum ex ea parte qua non 
est coloratum in actu, et sic ipsum non videret. Sicut autem coloratum in actu est obiec-
tum visus, ita bonum est obiectum voluntatis. Unde si proponatur aliquod obiectum vol-
untati quod sit universaliter bonum et secundum omnem considerationem, ex necessi-
tate voluntas in illud tendet, si aliquid velit: non enim poterit velle oppositum. Si autem 
proponatur sibi aliquod obiectum quod non secundum quamlibet considerationem sit 
bonum, non ex necessitate voluntas feretur in illud. – Et quia defectus cuiuscumque bo-
ni habet rationem non boni, ideo illud solum bonum quod est perfectum et cui nihil def-
icit, est tale bonum quod voluntas non potest non velle: quod est beatitudo. Alia autem 
quaelibet particularia bona, inquantum deficiunt ab aliquo bono, possunt accipi ut non 
bona: et secundum hanc considerationem, possunt repudiari vel approbari a voluntate, 
quae potest in idem ferri secundum diversas considerationes.
9  Per questa distinzione, cf. Thomas de Aquino, Summa Theologiae, III, 18.4, 234a-b: 
Differt autem, ut philosophus dicit, in III Ethic. electio a voluntate in hoc, quod voluntas, 
per se loquendo, est ipsius finis; electio autem eorum quae sunt ad finem. Et sic simplex 
voluntas est idem quod voluntas ut natura, electio autem est idem quod voluntas ut ra-
tio, et est proprius actus liberi arbitrii, ut in prima parte dictum est.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 162
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

necessariamente tre angoli per essere se stesso. Essa appartiene, 
quindi, all’essenza stessa della volontà: non è una necessità di co-
strizione e nemmeno una necessità imposta semplicemente da un fi-
ne estrinseco che si intende perseguire. Questo ultimo tipo di neces-
sità è esemplificato da Tommaso ponendo il caso che qualcuno voglia 
andare in un’isola e sia, dunque, necessariamente spinto a utilizzare 
una nave, non potendo svolgere una tale azione attraverso altri mez-
zi. L’aspetto che occorre mettere in evidenza riguarda il fatto che, 
per Tommaso, la necessità naturale non è contraddittoria rispetto 
alla libertà della volontà,10 ma piuttosto ne è la radice.11 Questa tesi 
viene fatta valere a partire dal testo aristotelico di Fisica 2.9, spes-
so sintetizzato nel Medioevo nella forma di un rapporto secondo il 
quale: «il fine, nell’ambito dell’agire, è come il principio in ambito 
speculativo».12 Da questo deriverebbe un parallelismo tra intelletto 
e volontà: come l’intelletto necessariamente dà l’assenso ai princìpi 
primi del sapere, così la volontà, per necessità, inerisce al fine ulti-
mo che è la felicità (il Sommo bene).

3	 Volontà libera, necessità, natura: la critica  
di Duns Scoto a Tommaso nel Quodlibet, q. 16

Come già anticipato, la posizione di Tommaso intorno alla compati-
bilità tra necessità naturale e libertà della volontà diventa uno degli 
obiettivi polemici della quaestio 16 del Quodlibet di Duns Scoto, ri-
salente, a giudizio degli studiosi Timothy Noone e Francie Roberts, 
a un periodo imprecisato tra la Quaresima del 1305 e la Quaresima 
del 1307. Si tratta in ogni caso di una fase molto avanzata del pen-
siero del francescano che assume, dunque, una rilevanza fondamen-
tale per la storia del concetto di volontà agli inizi del XIV secolo. Il 
titolo generale della questione chiede se la libertà della volontà e la 
necessità naturale siano compatibili nello stesso soggetto e sotto il 
medesimo rispetto nell’atto e nell’oggetto.

In primo luogo, Duns Scoto prende in considerazione le tre ragioni, 
ormai consolidate nel dibattito, secondo le quali ogni volontà vuole 
necessariamente il fine ultimo, sia nel caso in cui il fine sia visto chia-
ramente sia nel caso in cui il fine sia appreso soltanto in universale,13 

10  Il testo fondamentale per la distinzione dei tre tipi di necessità è il seguente: Tho-
mas de Aquino, Summa Theologiae, I, 82.1, 293a-b.
11  Questo punto è stato rilevato con un’analisi ben più dettagliata di quella che pos-
siamo svolgere qui da Pagani 2008, 59‑97.
12  Thomas de Aquino, Summa Theologiae, I, 82.1, p. 293b.
13  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 8, 164: De primo dicitur quod omnis vol-
untas necessario vult finem ultimum, et hoc vel clare visum vel etiam a nobis in univer-
sali apprehensum.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 163
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

come nel caso del bene in quanto tale. L’intento preliminare di Duns 
Scoto è quello di mostrare che le ragioni addotte non sono sufficienti 
e conclusive. Tra queste, vi è la tesi di Tommaso, presente in Summa 
theologiae, I-II, q. 10, a. 2, secondo la quale la volontà non può rifiu-
tare quell’oggetto che è il bene senza difetti. Per questo occorre di-
re che la volontà, quanto alla specificazione, tende necessariamen-
te in quell’oggetto.14

L’argomento di Tommaso viene contestato da Duns Scoto, in pri-
mo luogo, perché, se vi sono due nature assolute ed essenzialmente 
ordinate, la prima natura può fare a meno della seconda senza che 
questo dia luogo a una contraddizione. Nel caso dell’azione umana, 
siamo di fronte a tre elementi ordinati, ma assoluti, che concorro-
no a un quarto elemento, ossia all’atto di volontà (o di amore) verso 
qualcosa: 1) l’oggetto amabile; 2) l’apprensione o visione dell’oggetto 
nell’intelletto creato; 3) la volontà creata. Ciascuno di questi elemen-
ti precede l’atto di amore verso l’oggetto; quindi, per la tesi iniziale, 
i primi tre elementi possono stare senza quest’ultimo non dando luo-
go a contraddizione. Dunque, secondo Duns Scoto, il legame tra l’at-
to di volontà e quell’oggetto amabile che è il bene senza difetti non 
è necessario, come vorrebbe Tommaso, perché tale legame potreb-
be essere negato senza contraddizione.15

Duns Scoto aggiunge un secondo argomento. La potenza dell’a-
nima che agisce in modo necessario rispetto a un qualche ogget-
to dovrebbe garantire una continuità temporale e necessaria per 
quell’atto, finché gli è possibile o finché non venga impedita. Invece, 
la volontà dell’uomo nello stato presente (in via) non continua, né ne-
cessariamente né per quanto le è possibile, l’atto rivolto verso il fine 
ultimo appreso in universale.16 In altri termini, nel suo agire l’essere 
umano non rivolge costantemente i propri atti di volontà al fine ultimo 
della vita umana, ma il più delle volte si concentra su beni particolari. 

14  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 9, 164: Prima est ista: voluntas non potest 
resilire a proprio obiecto quod est bonum vel ab illo in quo est tota perfectio sui obiec-
ti; ergo necessario tendit in illud obiectum in quo nec est aliqua malitia nec aliquis de-
fectus boni; huiusmodi est finis ultimus (Soliani 2020, 800).
15  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 13, 166‑7: Quia quando sunt duae naturae 
absolutae et essentialiter ordinatae, prior sine contradictione videtur posse esse sine 
posteriori. Nunc autem, istorum trium quae sunt: obiectum diligibile, et ipsa apprehen-
sio vel visio illius obiecti in intellectu creato, et etiam ipsa voluntas creata, quodcumque 
est absolutum et prius naturaliter actu diligendi illud obiectum, et hoc loquendo de dilec-
tione in voluntate creata. Ergo quod quodcumque istorum possit esse – immo quod om-
nia possint esse – sine illo actu dilectionis, non includit contradictionem; nec per conse-
quens oppositum est simpliciter necessarium. Quomodo illud dicitur necessarium cuius 
oppositum non includit contradictionem? (Soliani 2020, 801).
16  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 16, 168: Praeterea, potentia quae neces-
sario agit circa obiectum, necessario continuat actum illum, quantum potest; voluntas, 
saltem viatoris, non necessario continuat actum circa finem in universali apprehensum, 
quantum posset continuare; ergo non necessario agit circa illum.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 164
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Ciò significa, per Duns Scoto, che la volontà umana non è necessita-
ta a rivolgersi intenzionalmente al bene in quanto tale.

Da quanto appena ricostruito, possiamo dire che Duns Scoto ritie-
ne il legame tra la volontà e il bene in quanto tale come un legame 
di tipo psicologico e non ontologico. Nelle parole del francescano, la 
volontà è descritta semplicemente come potenza capace di conside-
rare il fine ultimo, ma anche di rivolgersi altrove, secondo una feno-
menologia dell’atto di volontà che è altra rispetto al piano sul quale 
Tommaso aveva sviluppato il suo discorso intorno al legame natural-
mente necessario tra la volontà e l’orizzonte intrascendibile del bene.

Secondo Duns Scoto, la volontà dell’uomo in via potrebbe certa-
mente far seguire un proprio atto all’atto dell’intelletto, grazie al 
quale essa considera il fine ultimo, ma non vi è sempre una tale pro-
secuzione. Può avvenire anche che la volontà indirizzi l’intelligenza 
verso la considerazione di un altro atto cognitivo oppure che non im-
pedisca a un altro oggetto di ostacolare la considerazione dell’ogget-
to da parte dell’intelletto. Ora, se la considerazione del fine ultimo 
da parte dell’intelletto non può continuare, anche la considerazione 
da parte della volontà può non continuare. Se, invece, continuasse 
quella considerazione da parte dell’intelletto, allora continuerebbe 
anche la considerazione da parte della volontà.17 Tuttavia, sembra 
che ciò non accada sempre, secondo una conclusione tratta princi-
palmente dall’esperienza del gioco circolare tra i nostri atti cogniti-
vi e quelli volontari.

3.1	 L’appetito naturale come affectio commodi

Occorre subito precisare, che non si sta sostenendo che Duns Scoto 
non conosca un’accezione di volontà come facoltà inclinata verso il 
bene per necessità naturale o, più in generale, verso la propria per-
fezione. Tuttavia, questa necessità naturale è introdotta su un piano 
differente rispetto a quello di Tommaso. Tale prospettiva comporta 
un mutamento nel modo di intendere l’oggetto terminale di quella 
inclinazione. Per Duns Scoto, infatti, la volontà possiede un dupli-
ce appetito: 1) naturale/passivo; 2) libero/attivo. Sulla scorta del De 
casu diaboli di Anselmo d’Aosta, Duns Scoto distingue nella volontà 

17  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 18, 168: Quia voluntas viatoris posset quan-
doque continuare actum intellectus quo considerat finem, quem non continuat, sed vel 
convertit intelligentiam ad considerationem alterius actus, vel saltem non impedit quin 
obiectum aliud occurrens impediat illam considerationem; illa autem consideratione non 
continuata, non continuatur actus voluntatis circa illud obiectum, et continuata illa, con-
tinuaretur ista (Soliani 2020, 801).

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 165
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

un’affectio commodi e un’affectio iustitiae.18 Il primo tipo di affezione 
è naturale ed è la tendenza che la volontà possiede verso il proprio 
generico perfezionamento. Si tratta della radice dell’‘amore di concu-
piscenza’ (amor concupiscentiae) ed esisterebbe anche se la volontà 
non fosse libera. L’affezione per la giustizia, invece, è la radice dell’‘a-
more di amicizia’ (amor amicitiae) e in questa affezione consiste pro-
priamente il carattere libero e attivo del volere. Duns Scoto ne parla 
come dell’affezione più nobile, poiché è ‘regolatrice di sé’ (regulatrix 
eius) e ‘moderatrice’ (moderatrix) dei movimenti legati alla concupi-
scenza.19 La differenza tra i due amori è notevole. Scrive Duns Scoto 
che l’atto dell’amore di amicizia tende nell’oggetto in quanto è buo-
no in sé, mentre l’atto dell’amore di concupiscenza tende nell’ogget-
to in quanto è buono per me (mihi est bonum).20 L’amore di amicizia 
è, quindi, libero e tende al bene oggettivo. L’amore di concupiscenza, 
invece, è predeterminato nello spingere l’essere umano verso un bene 
soltanto soggettivo. Non si tratta più, dunque, del bonum ut tale che 
Tommaso aveva posto come terminale dell’appetito naturale umano.

Per Duns Scoto, le due inclinazioni – la naturale e la libera – non 
costituiscono due potenze distinte o due volontà diverse nel mede-
simo soggetto umano, tanto che la volontà naturale non è volontà in 
senso proprio, ma soltanto una relazione che caratterizza la potenza 

18  Bonnie Kent (1995, 196) ha messo in luce una torsione dal teologico all’ontologico, 
nell’ermeneutica scotiana del testo di Anselmo. L’affezione della giustizia che Ansel-
mo riteneva essere dono gratuito di Dio, revocabile a causa del peccato, in Duns Sco-
to entra a far parte della struttura stessa della volontà, indipendentemente dalla gra-
zia, confondendosi con la libertà del volere. Recentemente, Lydia Schumacher (2024) 
ha sostenuto che ciò che Duns Scoto attribuisce ad Anselmo si può già trovare nella 
Summa Halensis, composta da Alessandro di Hales e Giovanni de la Rochelle, ma at-
tribuita a Giovanni Damasceno. In entrambi i casi si tratterebbe di una interpretazio-
ne creativa delle fonti. 
19  Fondamentale è il seguente testo: Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 4.49.10, 282‑4, 
360‑1: sicut vult Anselmus, De casu diaboli cap. 6, ubi vult quod aliquid appetebant quod 
habuissent si stetissent; nihil autem prius vel magis appetebant quam beatitudinem, quia 
ad illam primo et summe inclinai affectio commodi. Actus autem amicitiae respectu Dei 
ex ratione sui et obiecti est bonus, saltem quod non potest esse immoderatus excedendo, 
sed forte deficiendo. Tum quia actus concupiscentiae non est nec potest esse primus ac-
tus voluntatis respectu finis, quia omne ̒ concupiscereʼ est in virtute alicuius actus amic-
itiae: ideo enim concupisco huic bonum, quia amo hunc cui concupisco. Tum quia actus 
amicitiae inest voluntati secundum quod habet affectionem iustitiae, quia si solam affec-
tionem commodi haberet, non posset nisi summe commoda velie, secundum Anselmum 
14 De casu diaboli. Actus autem concupiscentiae inest voluntati secundum quod habet af-
fectionem commodi, quia necessario inest secundum illam, etiamsi sola illa esset; nobil-
ior autem secundum rationem est affectio iustitiae affectione commodi, quia regulatrix 
eius et moderatrix secundum Anselmum, et propria voluntati, in quantum libera est, cum 
affectio commodi esset eius etiamsi voluntas libera non esset. Duns Scotus si riferisce 
al seguente passo: Alsemus Cantuariensis, De casu diaboli, 6.243‑4 (Soliani 2020, 798). 
20  Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 4.49.10, 285, 361: Tum, quarto, quia actus amiciti-
ae tendit in obiectum ut est in se bonum, actus autem concupiscentiae tendit in illud ut 
mihi est bonum (Soliani 2020, 798).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 166
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

dell’anima rivolta alla propria perfezione. La volontà, in senso pro-
prio, invece, è tale solo se libera.21 Duns Scoto spiega anche che la 
volontà vuole il bene naturalmente, ma quel volere non è un atto eli-
cito, cioè libero. In altri termini, non vi è alcun moto volontario nel 
bene soggettivo, ma soltanto una inclinazione naturale, la quale è 
atto primo.22

Il testo più esplicito nel quale Duns Scoto spiega che volontà na-
turale e volontà libera non sono due diverse volontà nel medesimo 
soggetto è il seguente:

Quando si dice che la volontà libera e [la volontà] naturale sono 
due volontà, dico che la volontà naturale – in quanto tale e in quan-
to naturale – non è volontà in quanto potenza, ma implica soltan-
to una inclinazione della potenza a ricevere la propria perfezio-
ne, non ad agire in quanto tale; e quindi è imperfetta a meno che 
non sia sotto quella perfezione alla quale quella tendenza inclina 
quella potenza. Quindi, la potenza naturale non tende, ma è quel-
la tendenza per la quale la volontà assoluta tende – e questo in mo-
do passivo – a ricevere. Ma vi è un’altra tendenza, nella stessa po-
tenza, affinché liberamente e attivamente tenda determinandosi 
all’atto, così che [vi è] una duplice tendenza (attiva e passiva). Al-
lora all’argomento [proposto] dico che la volontà naturale non è 
potenza o volontà, ma un’inclinazione della volontà e una tenden-
za per la quale tende nel ricevere la perfezione in modo passivo.23

21  Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 13, 566‑8: Dico quod ‘appetitus natu-
ralis’, in qualibet re, generali nomine accipitur pro inclinatione naturali rei ad suam pro-
priam perfectionem – sicut lapis inclinatur naturaliter ad centrum; et si in lapide sit in-
clinatio illa aliud absolutum a gravitate, tunc consequenter credo quod similiter inclina-
tio naturalis hominis ‘secundum quod homo’ ad propriam perfectionem, est aliud a vol-
untate libera. […] Tunc dico, quod sic est de voluntate, quia voluntas naturalis non est 
voluntas, nec velle naturale est velle: sed ly ‘naturalis’ distrahit ab utroque et nihil est 
nisi relatio consequens potentiam respectu propriae perfectionis unde eadem potentia 
dicitur ‘naturalis voluntas’ cum respectu tali necessario consequente ipsam ad perfec-
tionem, et dicitur ‘libera’ secundum rationem propriam et intrinsecam, quae est volun-
tas specifice (Soliani 2020, 799). Per una trattazione esauriente di queste questioni, 
cf. González-Ayesta 2012.
22  Ioannes Duns Scotus, Reportatata Parisiensiensia, 2.39.2, 8, 206b: Dico, quod vol-
untatem velle bonum naturaliter, non est illud velle aliquis actus elicitus. Unde nullus mo-
tus est in bonum, sed tantum inclinatio naturalis, quae est actus primus vel saltem non 
elicitus, cum sit a voluntate, inquantum appetitus tantum (Soliani 2020, 799).
23  Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 18, 570‑1: Ad secundum, cum dicitur 
quod voluntas libera et naturalis sunt duae voluntates, dico quod voluntas naturalis – ut 
sic et ut naturalis – non est voluntas ut potentia, sed tantum importat inclinationem po-
tentiae ad recipiendum perfectionem suam, non ad agendum ut sic; et ideo est imperfec-
ta nisi sit sub illa perfectione ad quam illa tendentia inclinat illam potentiam; unde natu-
ralis potentia non tendit, sed est tendentia illa qua voluntas absoluta tendit – et hoc pas-
sive – ad recipiendum. Sed est alia tendentia, in potentia eadem, ut libere et active ten-
dat eliciendo actum, ita quod una potentia et duplex tendentia (activa et passiva). Tunc 

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

http://q.un
http://q.un


Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 167
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Qui vengono distinti due modi di intendere la voluntas, ma di cui so-
lo uno è adeguato, ossia quello per il quale la volontà è attiva, cioè 
libera di determinarsi o non determinarsi all’atto. L’altro modo, im-
proprio, è quello della volontà che è in grado di riceve il proprio og-
getto soltanto passivamente. In questo caso, non si tratta di una ve-
ra potenza dell’anima, ma piuttosto di una semplice tendenza la cui 
inclinazione è sempre verso il bonum ut commodum, cioè il bene sog-
gettivo. Se non che, tale bene non è detto che coincida con il bene 
oggettivo, ossia con il bene morale.24 In generale, per Duns Scoto, si 
può parlare di volontà in senso stretto soltanto quando vi è possibili-
tà di volere altrimenti. In questo senso, la voluntas ut natura di Tom-
maso non sarebbe propriamente volontà.

L’interpretazione e la critica che Duns Scoto rivolge a Tomma-
so nel Quodlibet, q. 16 dovrebbero essere dunque valutate a partire 
da quello scarto tra il tommasiamo appetito naturale per il bene in 
quanto tale e l’appetito naturale come affezione per il bonum ut com-
modum di Duns Scoto. Mentre Tommaso inscrive l’agire della volon-
tà nell’orizzonte intrascendibile del bene in quanto tale, Duns Scoto 
mette in primo piano l’agire libero della volontà, la quale, per esse-
re se stessa, deve necessariamente potersi autodeterminare senza 
alcuna influenza o predeterminazione che la ostacoli. Citando l’au-
torità di Agostino, Duns Scoto sottolinea che niente è in potere del-
la volontà quanto la volontà stessa. Tale affermazione, precisa Duns 
Scoto,25 deve essere riferita all’agire della volontà e non al suo essere.

3.2	 La superiorità della volontà sull’intelletto

Grazie alla sua forza, da un lato, la volontà è in grado di comanda-
re un’altra potenza dell’anima affinché compia o non compia un cer-
to atto; ma, dall’altro lato, essa possiede, come condizione previa e 
causa parziale del proprio agire, l’atto dell’intelletto che considera 
l’oggetto eventualmente desiderabile, secondo l’adagio nihil volitum 
quin praecognitum. Ora, se l’intelletto non considera quell’oggetto 
peculiare che è il fine ultimo della vita umana, la volontà non potrà 
compiere alcun atto di comando verso il fine ultimo. Ciò significa che 
è in potere della volontà non compiere un atto verso quell’oggetto 

ad formam dico quod voluntas naturalis […] non est potentia vel voluntas, sed inclinatio 
voluntatis et tendentia qua tendit in perfectionem passive recipiendam.
24  Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 15, 568: tertio modo accipitur ‘volun-
tas naturalis’ ut elicit actum conformem inclinationi naturali, quae semper est ad com-
modum (Soliani 2020, 800).
25 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, q. 16, 19, 169.

http://q.un


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 168
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

determinato che è il fine ultimo,26 sia esso inteso come il Sommo be-
ne (fine ultimo in particolare) o come il bene in universale.

In altri termini, Duns Scoto intende mostrare che, poiché l’intel-
letto non considera stabilmente il fine ultimo, a maggior ragione ciò 
deve accadere per la volontà, i cui atti possono essere riferiti a ogget-
ti diversi e non costantemente al fine ultimo. Ciò avviene essenzial-
mente per due motivi. In primo luogo, la considerazione di un ogget-
to da parte dell’intelletto è condizione necessaria all’atto di volontà. 
In secondo luogo, la volontà è in grado di comandare all’intelletto 
di considerare un oggetto differente rispetto al fine ultimo. In que-
sto modo, la volontà sarebbe in grado di deviare l’intelletto rispet-
to al fine ultimo, fornendo a se stessa le condizioni affinché si pos-
sa volere altro dal fine ultimo. Si tratta di un movimento riflessivo 
della volontà sul proprio atto che Duns Scoto traduce come un vole-
re non autodeterminarsi a quell’atto intenzionale che dovrebbe ave-
re di mira il fine ultimo.27

Occorre ammettere questa possibilità di non volere il fine ultimo, 
affinché si possa dare ragione del fatto che anche dopo la deliberazio-
ne da parte dell’intelletto, la volontà è ancora in grado di sospendere 
il proprio atto. Il modello che ispira una tale concezione della volontà 
è quello, esplorato da Duns Scoto sulla scorta probabilmente di Pie-
tro di Giovanni Olivi, della contingenza o possibilità sincronica. Se-
condo questo modello, nel momento in cui una possibilità – in questo 
caso un oggetto d’azione possibile – viene attuata, la sua possibilità 
opposta non diventa impossibile o irrealizzabile tout court, ma piut-
tosto rimane in una latenza virtuale che è insieme reale.28 Dunque, 
ogni azione, anche dopo essere stata attuata, rimane contingente e, 
quindi, non necessaria. Gli elementi necessari, cioè che non possono 
essere sospesi sono 1) l’atto dell’intelletto che permette di volere la 
sospensione dell’atto di volontà; 2) l’atto di volontà attraverso il qua-
le si sospende quell’ulteriore atto di volontà che dovrebbe seguire la 
deliberazione. In entrambi i casi, si tratta di condizioni necessarie al 

26  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 19, 169: Probatur eadem minor per illud I 
Retractationum, 9 et 22: “Nihil tam est in potestate voluntatis quam ipsa voluntas.” Quod 
non intelligitur quantum ad esse voluntatis, sed quantum ad eius agere. Nunc autem in 
potestate voluntatis est quod per eius imperium alia potentia habeat actum vel non ha-
beat, sicut quod intellectus non considerat saltem illud obiectum sine cuius consider-
atione potest voluntas habere actum imperandi; ergo in potestate voluntatis est quod 
ipsamet non habeat actum circa illud obiectum determinatum. Augustinus Hipponen-
sis, Retractationum, 1.9, 25: quid enim tam in voluntate quam ipsa voluntas sita est?; 
De libero arbitrio, 1.12.16, 228: Quid enim tam in voluntate quam ipsa voluntas sita est?
27  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 20, 169: Hoc non intelligo sic quod possit 
voluntarie suspendere omnem actum suum, sed voluntarie potest non velle illud obiec-
tum; sed tunc habet aliud velle, scilicet reflexivum super suum actum, istud scilicet, ̒ volo 
modo non elicere actum circa istud obiectum .̓
28  Sul concetto di contingenza sincronica si veda Dumont 1995.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 169
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

dispiegarsi della libertà della volontà.29 Se vi è qualcosa di necessa-
rio per la volontà non è, quindi, il legame con il fine ultimo, ma lo so-
no piuttosto i requisiti dell’agire libero della volontà umana. È chia-
ro, però, che quello elaborato da Duns Scoto è un contesto teorico 
con presupposti ontologici molto diversi da quelli previsti dal model-
lo della contingenza diacronica accolta da Tommaso. Quelle appena 
illustrate non sono comunque necessità naturali che dovrebbero ap-
partenere alla struttura stessa della volontà, ma sono piuttosto con-
dizioni di possibilità necessarie dell’azione volontaria.

3.3	 La natura dell’unum che è destino della volontà

L’ultima argomentazione di Duns Scoto contro Tommaso si basa sulla 
tesi secondo la quale la necessità di agire deriva da ciò che per pro-
pria natura è principio dell’agire. Se, infatti, il principio non si rap-
porta all’agire in modo necessario, allora non è possibile che qualcosa 
agisca necessariamente per mezzo del principio. Ora, ciò che riceve è 
per sua natura aperto ad accogliere potenzialmente alterità diverse 
e tra loro contraddittorie (est in potentia contradictionis). Quindi: se 
l’oggetto – si pensi al caso del fine ultimo per Tommaso – fosse la ra-
gione della necessità del volere, allora esso sarebbe anche ciò che è 
principalmente attivo rispetto a quell’atto di volontà che a quel pun-
to sarebbe, però, passivo rispetto all’oggetto. Questa ultima conse-
guenza, tuttavia, non era stata ammessa da Tommaso, il quale rite-
neva come Duns Scoto che la volontà fosse per sua natura attiva. Ciò 
nonostante, secondo Duns Scoto, questo sarebbe l’esito ultimo, ben-
ché non voluto, delle premesse poste da Tommaso.30

Il motivo dell’accusa di Duns Scoto implica un’ermeneutica dei te-
sti di Tommaso filtrata da un paradigma teorico divergente rispet-
to a quello che sta alla base del discorso del maestro domenicano. 
La necessità naturale che Tommaso pone tra volontà e fine ultimo è 

29  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 20, 169: Et hoc bene potest ex se, alioquin 
non posset omnem actum suspendere post deliberationem; et est simile de actu intel-
lectus et voluntatis, quoad hoc quod non potest suspendere illam intellectionem quae 
necessaria est ad volitionem illam per quam suspendit intellectionem, sed potest quam-
cumque aliam suspendere. Sic non potest pro nunc suspendere omnem volitionem, quia 
non illam qua voluntarie suspendit, sed potest suspendere quamcumque aliam ad hoc 
non necessario requisitam.
30  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 21, 170: Praeterea, necessitas agendi est 
ab illo quod est per se principium agendi (quia si illud non necessario se habet ad agere, 
nec aliquid per illud necessario aget); passum autem secundum se est in potentia con-
tradictionis; si ergo, per te, obiectum sit ratio necessitatis in volendo, quia ponis quod 
quaecumque voluntas comparata ad ipsum obiectum necessario vult ipsum (nulla autem 
voluntas necessario vult quodcumque obiectum), videretur sequi quod obiectum sit prin-
cipale activum respectu volitionis. Quod tamen sic arguens non concedit.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 170
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

costitutiva della facoltà. Essa non determina o limita la libertà del-
la volontà, ma piuttosto la fonda. In quanto la volontà è apertura tra-
scendentale verso il bene in tutta la sua ampiezza, tale facoltà può 
soppesare ed eventualmente scegliere liberamente i beni particolari, 
ma non il bene assoluto, la cui natura è tale da saziare pienamente il 
desiderio umano. Quindi: pur non negando la libertà, il bene trascen-
dentale non lascia oltre sé altro da volere liberamente. Duns Scoto, 
invece, da un lato, sembra considerare il bene in universale (scil. il 
bene trascendentale) e il bene in particolare come beni accanto ad 
altri beni. A partire da questo presupposto non del tutto esplicitato, 
egli intende purificare l’atto di volontà da tutto ciò che ai suoi occhi 
appare come un determinismo.

Ne è testimonianza un altro passaggio di Quodlibet, q. 16 che ri-
guarda l’ontologia di quell’unum verso il quale la volontà sarebbe 
determinata, quanto alla specificazione dell’atto. Duns Scoto sostie-
ne che, per quanto l’oggetto sia perfetto, l’atto della volontà verso di 
esso può essere necessario soltanto se la potenza tende necessaria-
mente verso l’oggetto. Tralasciando la condizione della volontà crea-
ta nello stato di beatitudine celeste e la sua condizione di perfezione 
soprannaturale, Duns Scoto nega che la volontà creata in via possa 
essere necessitata in qualche modo verso alcunché, per la stessa ra-
gione che già abbiamo incontrato, ossia per il carattere radicalmen-
te contingente (di una contingenza sincronica) dei suoi atti. Questo 
vale anche quando l’oggetto intenzionale dell’atto volontario fosse il 
bene (o fine ultimo) appreso in universale. Infatti, continua Duns Sco-
to, un’eventuale apprensione intellettiva del bene in universale che, 
come già detto, deve essere precondizione dell’atto volontario, non 
è in grado in alcun modo di determinare la volontà a volere necessa-
riamente l’oggetto.31 Ciò, però, non significa che allora la volontà si 
determini necessariamente a volere l’opposto di quell’oggetto o che 
continui necessariamente a volere ciò che è offerto dalla considera-
zione dell’intelletto.32

L’unico punto che Duns Scoto concede riguarda il fatto che la vo-
lontà non possa respingere e rifiutare (nolle) quell’oggetto nel quale 
non si mostra alcun male, poiché il bene – anche nell’impianto teo-
rico del teologo francescano – rimane l’oggetto dell’atto di volere. Il 

31  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 170: Quantumcumque enim in obiecto 
aliquo sit perfectio obiecti, tamen ad necessitatem actus requiritur quod potentia nec-
essario tendat in illud obiectum. Et quidquid sit de voluntate creata beata et de perfec-
tione eius supernaturali qua tendit in illud obiectum, tamen diceretur quod voluntas 
creata viatoris simpliciter contingenter tendit in illud, et etiam quando est in universa-
li apprehensum, quia illa apprehensio non est ratio determinandi voluntatem ad neces-
sario volendum illud.
32  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 170‑1: Nec ipsa voluntas necessario se 
determinat in opposito, sicut nec necessario continuat illud positum.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 171
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

male, invece, può essere solo oggetto di un atto di rifiuto. Da questo, 
però, non consegue che, poiché la volontà non può rifiutare quell’og-
getto buono sotto tutti i punti di vista, allora lo debba volere necessa-
riamente. Infatti, la volontà potrebbe anche semplicemente astenersi 
sia dal volere (velle) sia dal rifiutare (nolle) quell’oggetto, rifugiandosi 
nello spazio del non volere (non velle) di cui il nolle è solo un aspetto.33

Secondo Duns Scoto, infatti, dal ‘non poter rifiutare xʼ non conse-
gue il ʻvolere necessariamente x ,̓ poiché velle e nolle non si oppon-
gono per contraddizione, ma solo in quanto contrari. Per contrad-
dizione, invece, si oppongono il velle e il non-velle. Se la possibilità 
di oscillare tra velle e nolle è conosciuta nel linguaggio della tarda 
Scolastica e della Scolastica moderna come libertas contrarietatis, 
l’indeterminazione della volontà rispetto al velle e al non velle è det-
ta libertas contradictionis. Quanto, poi, all’ontologia di ciò che è be-
ne sotto tutti i punti di vista, è necessario rilevare che Duns Scoto 
ha inteso disarticolare il concetto di oggetto beatificante dal concet-
to di fine, solitamente attribuito a quell’oggetto. Questa mossa teo-
rica consente di pensare la volontà e l’oggetto, anche il più perfetto, 
come l’uno di fronte all’altro, senza che la volontà sia in alcun modo 
necessitata a volere o a rifiutare l’oggetto, perché sempre in grado 
di porre un atto per sua natura contingente oppure di mantenersi in 
uno stato di sospensione.34

Secondo il teologo francescano, si potrebbe tentare di mettere in 
discussione questa conclusione facendo notare che il non poter rifiu-
tare il fine ultimo significa in realtà volerlo necessariamente, in ra-
gione del fatto che quell’oggetto ha nella propria costituzione onto-
logica qualcosa che è contraddittorio rispetto a un eventuale atto di 
rifiuto da parte di una volontà. Tuttavia, tale aspetto, incompossibi-
le rispetto a un atto di rifiuto, non potrebbe essere altro che un qual-
che atto di volere (velle) l’oggetto e inerente a quest’ultimo. In questo 
modo potrebbe scattare la contraddizione tra elementi che devono 
essere omogenei dal punto di vista ontologico. Occorre, poi, che que-
sto volere sia in atto, perché se fosse semplicemente un’inclinazione 
abituale oppure attitudinale, non potrebbe daccapo scattare la con-
traddizione con l’atto di rifiuto attualmente posto.35

33  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 171: Tamen ista posset concedi quod 
voluntas non potest resilire ab obiecto sive nolle obiectum in quo non ostenditur aliqua 
ratio mali nec aliquis defectus boni, quia sicut bonum est obiectum huius actus qui est 
velle, ita malum vel defectus boni, quod pro malo reputatur, est obiectum huius actus 
qui est nolle. Et tunc non sequitur ultra, “non potest nolle hoc, ergo necessario vult hoc,” 
quia potest hoc obiectum neque velle neque nolle.
34  Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 1.1.1.1, 15‑16, 9‑10.
35  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 23, 171: Contra hoc potest argui sic: si non 
potest nolle hoc obiectum, hoc ideo est quia necessario habet in se aliquid cui repugnat 
istud nolle; tale autem repugnans non potest esse nisi actu velle hoc obiectum; igitur 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 172
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Si può dire che l’aspetto che contraddice un eventuale atto di rifiu-
to (nolle) del fine ultimo sia da ricondurre alla potenza stessa di vo-
lere, la quale, per costituzione propria possiede un volere rispetto a 
quell’oggetto desiderabile e il rifiuto rispetto a un oggetto indesidera-
bile, poiché non è possibile fare altrimenti. Duns Scoto aggiunge che, 
poiché il fine ultimo non è un male e nemmeno una mancanza di bene, 
la condizione di essere indesiderabile è estranea alla sua costituzione 
ontologica. Per questo, la stessa espressione linguistica che rimanda 
all’atto di rifiuto del fine ultimo risulta a questo punto autocontraddit-
toria, come se si parlasse di vedere un suono. Del resto, ciò è coerente 
con l’indicazione di Agostino secondo la quale, se vogliamo essere fe-
lici, non solo ci rifiutiamo di essere infelici, ma non possiamo in alcun 
modo volere essere infelici. Ciò significa che l’infelicità ripugna all’at-
to di volontà e l’atto di rifiuto sembra essere contraddittorio rispetto 
alla tensione verso la felicità che accomuna tutti gli uomini. Insomma, 
l’infelicità manca di qualunque aspetto di desiderabilità, come la feli-
cità manca di qualunque aspetto di indesiderabilità.36

Questo ulteriore avanzamento del confronto dialettico di Duns 
Scoto con la posizione di Tommaso ci sembra essere, però, un’ulterio-
re concessione al maestro domenicano o, meglio, un approfondimen-
to della prima concessione che abbiamo messo in luce poc’anzi. Duns 
Scoto non respinge l’idea che la volontà per costituzione propria sia 
apertura alla felicità – al bene preso in tutta la sua possibile ampiez-
za –, tanto che vede la contraddittorietà tra infelicità e volontà, così 
come tra felicità e rifiuto; ma non accetta di introdurre alcun tipo di 
necessità nell’atto di volere, ammettendo la possibilità che di fron-
te alla felicità la volontà possa sospendere ogni suo atto. Introdurre 
nell’atto di volontà un qualche tipo di necessità significherebbe as-
similare la volontà all’intelletto, inteso come facoltà capace soltanto 
di manifestare necessariamente l’oggetto o di concludere razional-
mente un ragionamento a partire da premesse.37

illud necessario sibi inest. Maior probatur: quia si unum incompossibile repugnat, alter-
um necessario inest. Minor probatur: quia nulla inclinatio ad volendum habitualis sive 
aptitudinalis repugnat ipsi nolle actuali, quia cum actu uno potest stare potentialitas vel 
aptitudo ad oppositum actum.
36  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 24, 171‑2: Hic dici potest quod illud repug-
nans actui nolendi finem est ipsamet potentia volendi, quia ipsa non potest habere nisi 
velle respectu obiecti volibilis, vel nolle respectu obiecti nolibilis, quia nullum aliud velle 
vel nolle est possibile fieri; nunc autem finis non habet rationem nolibilis quia nec mali-
tiam, nec defectum boni; unde hoc quod est “nolle finem” includit contradictionem, sicut 
“videre sonum,” sicut Augustinus vult in Enchiridion 86 vel 52: “Sic beati esse volumus, 
ut miseri esse non solum nolumus, sed nequaquam velle possimus.” Sicut repugnat ipsi 
actui volendi tendere in miseriam, ita videtur repugnare actui nolendi tendere in beati-
tudinem. Augustinus Hipponensis, Enchiridion, 28.105, 106: qua beati esse sic volumus, 
ut esse miseri non solum nolimus, sed nequaquam prorsus velle possimus.
37  Questa tesi è presente in modo paradigmatico in Ioannes Duns Scotus, Qq. su-
per Metaph., 9.15.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 173
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Per Duns Scoto, non vi è quel parallelismo tra intelletto e volon-
tà che Tommaso riteneva di trovare in Aristotele. Ciò, infatti, dareb-
be luogo a un inconveniente non di poco conto per chi voglia rendere 
ragione dell’esperienza dell’azione malvagia, cioè del peccato. L’in-
telletto, a causa del principio da cui inizia il ragionamento, tende in 
modo ordinato in alcune verità e dà il proprio assenso alla conclusio-
ne, ma senza la libertà di sospendere o negare l’assenso, quando l’ar-
gomentazione sembra essere correttamente condotta. Ciò non deve 
valere, invece, per la volontà; diversamente tenderebbe in qualche 
fine intermedio (id quod est ad finem) a causa del fine ultimo, poten-
do soltanto utilizzarlo, ma senza possibilità di eleggerlo a oggetto di 
fruizione. Se così fosse, però, l’uomo in via non potrebbe cadere in 
quella perversità che Agostino indicava come la radice di ogni pec-
cato: utilizzare ciò che è da fruire e fruire di ciò che è da utilizzare.38

Quindi: mentre l’intelletto è mosso verso l’oggetto per una neces-
sità naturale, la volontà muove se stessa liberamente, senza riferirsi 
ad alcuna ragione estrinseca. Tra l’altro, conclude Duns Scoto – oppo-
nendosi stavolta a Enrico di Gand – se la volontà non vuole alcunché 
in modo necessario, non è necessario nemmeno che ciò in ragione di 
cui vuole le altre realtà, lo voglia necessariamente. È sufficiente, in-
vece, che lo voglia in modo contingente, affinché possa volere anche 
le altre realtà nello stesso modo.39 

L’argomentazione di Enrico intende sostenere che vi sia un amore 
naturale, da parte della volontà creata, per la natura del bene presa 
in senso assoluto (ratio boni simpliciter). I beni finiti, quindi, sareb-
bero amati dalla volontà creata soltanto in ragione della loro parte-
cipazione a quella ratio boni, la quale trova piena e perfetta realizza-
zione in Dio e realizzazioni soltanto finite e difettose nelle creature.40 

38  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 26, 173: sicut intellectus ordinate tendens 
in ista vera propter principium assentit conclusioni, sic voluntas ordinate tendens in il-
lud quod est ad finem tendit in ipsum propter finem. Sed non est simile hinc inde com-
parando ad potentias istas 5 ut absolute operantes, quia tunc non posset aliqua voluntas 
velle illud quod est ad finem, nisi utendo eo, scilicet volendo ipsum propter finem; cum 
tamen dicat Augustinus 83 Quaestionum quaestione 30, quod: “Perversitas voluntatis 
est in utendo fruendis et fruendo utendis”. Augustinus Hipponensis, De diversis quaes-
tionibus 83.30.38: Omnis itaque humana perversio est, quod etiam vitium vocatur, fru-
endis uti velle, atque utendis frui.
39  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 28, 173‑4: Maior posset simpliciter negari, 
quia si voluntas nihil necessario vult, non oportet quod illud, ratione cuius vult alia, neces-
sario velit, sed quod illud contingenter velit sufficit ad volendum alia eo modo quo vult ea.
40  Henricus de Gandavo, Quodlibet, 4.11.5, 93: Si ergo quaestio de dilectione Dei natu-
rali super omnia alia intelligatur de dilectione beneplacentiae, cum huiusmodi dilectione 
diligatur bonum simpliciter quia bonum, et nullum bonum participatum diligitur nisi quia 
in ipso est participata aliqua ratio boni simpliciter, quae perfecte habet esse in solo pri-
mo bono, quod Deus est, gratia cuius illud bonum participatum bonum diligitur tamquam 
gratia eius quod est in se, per se et primo dilectum, et cuius cognitione bonum partici-
patum cognoscitur esse bonum, tamquam illo quod in se est per se et primo cognitum.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 174
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Duns Scoto interpreta questa dottrina come una diversa riproposi-
zione dell’idea che vi sia una qualche necessità naturale nell’atto del 
volere Dio. Ciò significherebbe, in altri termini, introdurre in radice 
un elemento di disomogeneità rispetto al modo di operare, contin-
gente e libero, della volontà. Secondo il francescano, occorrerebbe 
piuttosto porre la contingenza anche nell’atto con il quale si vuole 
il Sommo bene, affermando che la volontà tende verso il fine ultimo 
soltanto in modo contingente, così da non vanificarne l’autonomia e 
la libertà radicale.

3.4	 La necessità come fermezza dell’atto libero

Ciò che Duns Scoto intende mostrare è la non conclusività delle tesi a 
favore di un atto di volontà che voglia necessariamente (per necessi-
tà naturale) il fine ultimo, sia esso il Sommo bene o il bene in univer-
sale. Tuttavia, egli ritiene che esista una qualche necessità del volere 
in grado di essere compossibile con il carattere libero e contingente 
del velle.41 Lasciamo da parte sia gli argomenti di autorità, tratti da 
Agostino e da Anselmo d’Aosta, sia l’argomento quia, dove si prende 
in esame soltanto il caso della volontà divina. Soffermiamoci, inve-
ce, sugli argomenti propter quid. Duns Scoto spiega che l’azione di-
retta della volontà creata verso il fine ultimo è un’azione perfettissi-
ma e in tal caso la fermezza (firmitas) necessaria all’atto di volontà 
che si fissi intenzionalmente su Dio è una perfezione, non un difetto. 
In questo caso, tale necessità non toglie, ma piuttosto esalta ciò che 
appartiene alla perfezione, ossia la libertà.42

In secondo luogo, la condizione intrinseca alla stessa volontà, os-
sia la libertà – sia in assoluto sia in ordine all’atto di volere perfetto –, 
non è contraddittoria rispetto alla perfezione nell’operare. Tale per-
fezione consiste appunto nella firmitas di cui si è appena detto. Ciò 
significa che la stessa libertà risulta compatibile con la condizione 
più perfetta possibile nell’operare, cioè con quella fermezza che ca-
ratterizza il perfetto atto di volere. Ora, tale fermezza ha i caratteri 
della necessità, ma si tratta di una necessità assai peculiare perché 
possibile in quanto appartenente all’ordine della volontà.43

41  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 33, 176: De secundo articulo principali, di-
co quod cum necessitate ad volendum stat libertas in voluntate.
42  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 37, 179: Praeterea secundo probatur idem, 
‘propter quid’. Et hoc primo sic: Actio circa finem ultimum est actio perfectissima; in ta-
li actione firmitas in agendo est perfectionis; ergo necessitas in ea non tollit, sed magis 
ponit illud quod est perfectionis, cuiusmodi est libertas.
43  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 38, 179: Praeterea, condicio intrinseca ip-
sius potentiae, vel absolute vel in ordine ad actum perfectum, non repugnat perfectio-
ni in operando; nunc autem libertas vel est condicio intrinseca voluntatis absolute, vel 

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 175
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Una tale necessità risulta, dunque, fondata sulla contingenza 
dell’atto volontario. Per Duns Scoto, la perfezione dell’atto non to-
glie la perfezione della potenza dell’anima – in questo caso della vo-
lontà –, ma piuttosto la mette in luce. In questo contesto, il termine 
necessitas connota lo stato di perfezione proprio dell’atto di volere 
che si porta sul Sommo bene. Con libertas, invece, si intende lo sta-
to di perfezione nell’agente. Questa precisazione consente a Duns 
Scoto di non predicare significati, che egli ritiene sempre opposti 
per contraddizione, del medesimo soggetto e sotto il medesimo ri-
spetto. Il fatto che la volontà voglia necessariamente il Sommo be-
ne, secondo le indicazioni fornite poc’anzi, significa il portarsi della 
volontà con tutta la propria energia verso qualcosa e, nel contempo, 
il proprio frenarsi rispetto all’opposto, in modo tale che più la volon-
tà vuole in modo volontario e libero quell’oggetto, trattenendosi in 
compagnia di quest’ultimo in modo liberissimo e assolutamente vo-
lontario, più l’atto può essere definito necessario. L’unica necessità 
ammessa da Duns Scoto sembra essere, dunque, questa fermezza 
e immutabilità di adesione volontaria e, quindi, libera della poten-
za verso l’oggetto.

Non siamo di fronte a una necessità dovuta a costrizione o a impe-
tuosità, come quando si viene spinti a compiere un atto. Se così fos-
se, saremmo di fronte a un agente naturale e non a un agente dota-
to di volontà. Secondo Duns Scoto, solo nel modo appena descritto, è 
possibile ritenere che ciò che è libero sia compatibile insieme con il 
possibile e con il necessario. Allo stesso modo, agire liberamente di-
viene compatibile con il poter agire in un modo o in un altro, ma an-
che con il contingente e insieme con il necessario.44 Questa partico-
lare necessità potrebbe essere definita come ‘necessità psicologica’, 
perché posta liberamente dalla volontà al livello più alto della perfe-
zione dell’agente libero. In altri termini, si tratta di un tener fermo 
liberamente ciò che si vuole: la volontà può essere necessitata sol-
tanto se è essa stessa a necessitarsi.

saltem in ordine ad actum volendi; ergo ipsa libertas potest stare cum condicione perfec-
ta possibili in operando; talis condicio est necessitas, et specialiter ubi ipsa est possibilis.
44  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, textus interpolatus, 176‑7: Quod libertas in 
voluntate stet simul cum necessitate respectu eiusdem actus et obiecti: perfectio actus 
non tollit perfectionem potentiae sed magis ponit; necessitas est perfectio in actu et lib-
ertas in agente; ergo. Nam voluntatem necessario velle non est nisi eam toto suo conatu 
in volitum ferre et eius oppositum cohibere, ita quod quanto actus est magis necessari-
us tanto voluntas volentius et liberius vult obiectum, liberrime et volentissime se tenens 
cum eo. Unde actui voluntatis nec necessitas nec contingentia repugnat per se ut volun-
tarius est. Accipiendo necessitatem pro firmitate et immobilitate adhaesionis potentiae 
cum obiecto, non autem pro coactione et impetuositate ita quod impellatur ad actum—
quia sic esset agens per naturam—, unde liberum stat cum possibili et necessario et sic 
est in plus quam possibile vel impossibile non. Et similiter agere libere stat cum posse 
agere alio modo et non alio modo sicut cum necessario et contingenti.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 176
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Fino a ora, Duns Scoto ha descritto semplicemente il fatto che le 
cose stanno in un certo modo, affinché sia preservato il carattere con-
tingente di ogni atto volontario insieme con l’adesione della volontà 
al Sommo bene, ma sul perché le cose stiano in questo modo egli è 
esplicito nel dire che non vi è una ragione, poiché siamo di fronte a 
quelle questioni principiali per le quali, come dice Aristotele, non vi è 
possibilità di dimostrazione.45 La conclusione di Duns Scoto, in parte 
già prevedibile, è particolarmente interessante: lo stato di perfezione 
del possibile e del libero è il necessario, ma tale stato non cancella la 
libertà e nemmeno la possibilità, semplicemente le compie, preser-
vandole in una sorta di Aufhebung. Si tratta, tuttavia, di una neces-
sità completamente diversa da quella ‘naturale’ difesa da Tommaso.

A riprova della non naturalità della necessità di adesione è suffi-
ciente considerare la parte finale della quaestio 16 del Quodlibet, do-
ve Duns Scoto si chiede se la naturalità sia compatibile con la libertà. 
Preliminarmente egli precisa come si debbano intendere i due termi-
ni. Se il termine natura viene preso in senso estensivo esso abbrac-
cia ogni ente, persino la volontà libera e le negazioni. In questo sen-
so, si può parlare per ogni ente di necessità naturale, quando essa 
riguardi i caratteri essenziali di qualcosa. Si dà allora compatibilità 
tra necessità naturale e volontà libera. Questo caso vale certamente 
per Dio, il quale per necessità naturale deve volere liberamente qual-
cosa, considerato lo stato di perfezione ontologica nel quale si trova.46

Le difficoltà con il termine natura nascono quando viene preso in 
un senso più ristretto a indicare ciò che si contrappone alla libertà, 
secondo quella distinzione originaria tracciata nel concetto di agen-
te o di principio agente dal testo aristotelico del libro II della Fisi-
ca.47 Duns Scoto ravvisa una distinzione analoga nel libro IX della 

45  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 39, 179‑80: Si quaeras quomodo stat libertas 
cum necessitate, respondeo: Secundum Philosophum IV Metaphysicae, non est quaerenda 
ratio eorum quorum non est ratio: “Demonstrationis enim principii non est demonstratio”.
46  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 55, 188: De isto articulo potest dici quod 
non est hic difficultas, accipiendo “naturam” extensive, prout extendit se ad omne ens; 
sic enim dicimus “natura voluntatis,” immo extendendo ad non ens dicimus “natura ne-
gationis.” Sic enim, extensive loquendo, necessitas in quocumque ente posset dici ne-
cessitas naturalis, et tunc, cum voluntas, saltem divina, ex sua perfecta libertate habeat 
necessario aliquod velle, ista necessitas perfectae libertatis posset dici, isto modo, ne-
cessitas naturalis.
47  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 56, 188‑9: Sed difficultas non est nisi accip-
iendo “naturam” magis stricte, prout scilicet “natura” et “libertas” sunt primae differen-
tiae agentis vel principii agendi, quomodo loquitur Philosophus II Physicorum, ubi divid-
it causam activam in naturam et propositum: “Eorum,” inquit, “quae fiunt propter hoc,” 
id est, propter finem, cuiusmodi sunt omnia quae fiunt a per se causa, “alia quidem se-
cundum propositum, alia vero non secundum propositum.” Et paulo post: “Sunt autem 
propter hoc quaecumque ab intellectu utique aguuntur, et quaecumque a natura.” Et ad 
istas duas causas per se reducit ibi duas causas per accidens, casum scilicet et fortu-
nam. Cf. Arist. Ph. 2.5.196b17‑12.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 177
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Metafisica, dove Aristotele indica la differenza tra le potenze attive 
razionali e quelle irrazionali.48 La caratteristica di un agente natu-
rale sarebbe quella di operare senza essersi dato un proposito e in 
modo irrazionale, mentre gli agenti liberi operano secondo un obiet-
tivo e in maniera razionale, cioè mediante il concorso di intelletto 
e volontà. Ora, mentre l’intelletto principia al modo della natura, la 
volontà causa liberamente. In ogni caso, quando qualcosa viene pro-
dotto mediante entrambe le facoltà si dice che è stato fatto libera-
mente e di proposito, sebbene l’intelletto concorra operando al mo-
do della natura. La volontà, infatti, mantiene la propria superiorità 
rispetto all’intelletto,49 sebbene non possa fare a meno dell’azione di 
quest’ultimo. L’introduzione da parte di Aristotele di ciò che Duns 
Scoto chiama in modo equivalente appetitus o prohairesis (il deside-
rio capace di scelta) è dovuta al fatto che l’intelletto non è in grado 
di determinare se stesso verso uno dei contrari che per natura è sol-
tanto in grado di manifestare indifferentemente. Il desiderio capace 
di scelta, invece, pur essendo aperto ai contrari, si determina da sé 
verso uno di essi, causando uno degli opposti per contrarietà. L’ipo-
tesi di un intelletto in grado di causare è, invece, scartata da Duns 
Scoto, perché un intelletto siffatto, in quanto incapace di scegliere, 
dovrebbe causare simultaneamente, ma contraddittoriamente, i con-
trari, dando luogo all’assurdo.50

48  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 57, 158: De hac etiam distinctione loquitur 
IX Metaphysicae distinguens modum quo potentiae activae rationales et irrationales di-
versimode exeunt in actus suos: “Tales,” inquit (scilicet, irrationales potentias), “necesse 
est, quando ut possunt passivum et activum appropinquant, hoc quidem facere, illud au-
tem pati; illas vero (scilicet, rationales), non necesse” (supple: hoc facere et illud pati). 
Cf. Arist. Met. 9.10.1048a5‑10.
49  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 59, 189‑90: Ista divisio principii activi di-
versis nominibus exprimitur, non solum apud diversos sed apud Aristotelem, ut patet ex 
II Physicorum, ubi praemisit: “secundum propositum et non secundum propositum,” et 
subdit: “ab intellectu et a natura”; et in IX Metaphysicae, “rationales et irrationales po-
tentiae.” Per ista tria, “non secundum propositum” et “a natura,” et “potentia irrationa-
lis,” intelligitur illud principium activum quod communiter dicimus naturam; per alia tria 
intelligit aliud principium activum in quo concurrunt respectu actus extrinseci intellectus 
et voluntas. Sed utrumque istorum per se acceptum habet suum proprium modum prin-
cipiandi: intellectus quidem per modum naturae, unde et ad suum proprium actum com-
paratus natura est […]; voluntas autem semper habet suum proprium modum causandi, 
scilicet libere, et ideo quando concurrit cum intellectu, ut in productione artificialium, 
totum dicitur produci libere et a proposito, quia propositum voluntatis est principale et 
immediatum respectu illius productionis extrinsecae; 61, 191.
50  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 60, 191: Unde Philosophus IX Metaphysi-
cae vult quod ultra intellectum requiritur aliud determinans ut appetitus vel prohaere-
sis —alioquin simul faceret contraria. Nam ipsa scientia simul ostendit contraria et ip-
sa quantum est ex parte sui esset principium per modum naturae; et necessario, quan-
tum est ex se, causaret quodlibet respectu cuius est potentia. “Illae,” inquit, “contrario-
rum quare simul faciet contraria, hoc autem impossible.” Necesse ergo alterum ad esse 
quod proprium est, hoc est, determinans ad unum oppositorum. Et subdit: “Dico autem 
hoc appetitum,” etc». Cf. Arist. Metaph. 9.5.1048a1‑13.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 178
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Separati i ruoli e le nature di intelletto e volontà, Duns Scoto può 
venire alla soluzione della questione sulla compatibilità nello stesso 
di natura stricto sensu e libertà. Posto, come si è visto in preceden-
za, che la volontà agisca sempre insieme a qualcosa che deve neces-
sariamente concorrere al suo operato, come l’intelletto e l’oggetto, 
rimane il fatto che il primo è naturalmente attivo, ma la volontà è atti-
va soltanto liberamente. ‘Essere naturalmente attivo’ ed ‘essere libe-
ramente attivo’ sono differenze specifiche che si oppongono per con-
traddizione e dividono il genere ‘principio attivo’.51 Dunque, il modo 
in cui Duns Scoto istruisce il tema della differenza tra volontà e na-
tura non esclude un qualche tipo di necessità, ma non esclude nem-
meno una qualche naturalità, se natura è intesa in senso largo come 
sinonimo di essenza. In questo senso, vi è una natura della volontà 
ed è anche possibile dire che la volontà è un principio agente libero 
e insieme necessario, quando cioè aderisce al Sommo bene libera-
mente, ma con la fermezza adeguata. Ciò che Duns Scoto esclude è 
un senso meccanicistico e potremmo dire fisicistico di necessità na-
turale come determinatio ad unum che non sarebbe in alcun modo 
compatibile con l’agire libero. Ci sembra, però, che il punto essenzia-
le della questione che separa Duns Scoto da Tommaso sia la natura 
di quell’unum, il quale non deve essere inteso come un qualche ente 
individuale tra gli altri enti oppure come un concetto universale tra 
altri concetti, ma piuttosto come un orizzonte trascendentale, certa-
mente dal carattere unitario, ma talmente indeterminato da non li-
mitare o predeterminare l’agire libero della volontà. La consistenza 
ontologica del bonum ut tale come unum trascendentale è del tutto 
peculiare. Esso è un infinito indeterminato e non incrementabile che 
non può essere prodotto mediante un atto di astrazione, il quale non 
sarebbe in grado di restituire tutta l’ampiezza e la capacità infinita di 
contenere i beni determinati, propria della trascendentalità. La con-
sapevolezza della peculiarità dell’unum verso il quale la volontà sa-
rebbe per sua natura determinata in Duns Scoto sembra attenuarsi.

Tornando alla differenza tra la natura stricto sensu e la volontà, 
si tratta di una disomogeneità così profonda che, mentre l’agente na-
turale può essere qualcosa di primo nel suo ordine oppure di poste-
riore e determinato da un agente superiore, la volontà non può esse-
re un principio agente primo in senso assoluto (perché deve essere 

51  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 62, 192: Ad propositum, dico quod, licet al-
iquod principium possit concurrere in agendo cum voluntate (puta, secundum aliquos 
obiectum et secundum aliquos intellectus), et illud concurrens, quantum est ex parte sui, 
sit naturaliter activum, tamen voluntas, per se loquendo, numquam est principium acti-
vum naturaliter, quia esse naturaliter activum et esse libere activum sunt primae differ-
entiae principii activi, et voluntas, unde voluntas, est principium activum liberum. Non 
magis ergo potest esse voluntas naturaliter activa quam natura, ut est principium dis-
tinctum contra voluntatem, posset esse libere activa.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 179
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

preceduta dall’intelletto), ma non può nemmeno essere in alcun mo-
do determinata da un principio agente superiore, altrimenti non sa-
rebbe veramente in grado di autodeterminarsi nell’agire. Tanto è ve-
ro che se vi fosse una causa per cui la volontà fosse agente libero, e 
quest’ultima volesse necessariamente A, questo volere non sarebbe 
causato naturalmente da ciò che causa la volontà, anche se ciò che 
causa la volontà la causasse naturalmente. La volontà potrebbe, co-
sì, continuare ad avere o non avere in modo contingente il suo vole-
re, poiché sarebbe sempre essa stessa ad autodeterminarsi verso il 
proprio atto volontario.52

Tutto ciò che la volontà riceve dalla propria causa è soltanto il 
principio per il quale è in grado di autodeterminarsi verso il volere 
qualcosa. Quindi, quando la volontà vuole qualcosa non si compor-
ta come il corpo pesante si rapporta con la tendenza naturale e vo-
luta dalla Causa prima verso la caduta.53 Come la forma, l’essere e 
il modo di essere di qualcosa sono elementi immediati di cui non si 
dà ragione, così anche dell’agire e del modo di agire di qualcosa non 
si dà una spiegazione, ma si può dire soltanto che tale agire scatu-
risce dal fatto che quell’ente è un certo ente con una certa essenza 
propria.54 Come accade, in altro contesto, riguardo alla radice ulti-
ma della possibilità delle cose, Duns Scoto non sa dare ragione della 
libertà del volere e ne parla piuttosto come di un dato immediato di 
esperienza, allo stesso modo in cui ne parlerà Guglielmo di Ockham, 
ad esempio nella quaestio 16 del libro IV della Reportatio. La libertà 
del volere consta, ma sembra priva di ragioni ultime, tanto che sa-
rebbe insensato chiederne una dimostrazione.

52  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 63, 192‑3: Omne agens naturale vel est omni-
no primum vel, si est posterius, est ab aliquo priore naturaliter determinatum ad agen-
dum; voluntas numquam potest esse agens omnino primum, sed nec potest esse deter-
minata naturaliter ab aliquo agente superiore. Quia ipsamet est tale activum quod seip-
sam determinat in agendo, sic cintelligendo quod sibi relin-queretur, posito actu primo 
quo voluntas est voluntas, quod si voluntas aliquid necessario velit puta A, non tamen is-
tud velle naturaliter causatur a causante voluntatem, etiamsi naturaliter causaret vol-
untatem, sed posset contingenter habere vel non habere hoc velle, cum seipsam deter-
minaret ad hoc velle.
53  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 64, 194: Voluntas creata, si necessario vult 
aliquid, non sic est determinata a causante ad illud velle sicut grave ad descensum, sed 
tantum a causante habet principium determinativum sui ad hoc velle. Si dicas, si descen-
sus gravis causatur a gravitate intrinseca, tunc grave movet se, quare ergo non aeque 
libere sicut voluntas se ad illud velle, respectu cuius ipsa voluntas est necessaria ratio 
causandi? Respondeo: illa causatio gravitatis respectu descensus gravis est naturalis, 
quia hoc est hoc et illud est illud.
54  Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 65, 194: Breviter, posset dici quod forma, 
esse, et modus essendi— agere et modus agendi—sunt immediata; ideo, sicut non est 
alia ratio quare hoc habet talem modum essendi, nisi quia est tale ens, sic non est alia 
ratio quare hoc habet talem modum agendi, puta libere, licet necessario agat, nisi quia 
est tale principium activum, scilicet liberum.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 180
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

4	 Conclusioni

Il carattere libero e contingente dell’atto di volere viene difeso da 
Duns Scoto, contro Tommaso e, in misura minore, contro Enrico di 
Gand, affinché sia rimosso ciò che viene inteso come un residuo de-
terministico imposto alla natura stessa della volontà. Quest’ultima, 
infatti, non può essere costretta in alcun modo e nemmeno subdola-
mente necessitata, anche quando l’atto di volere sia stato definitiva-
mente attuato. Esso rimane contingente, al pari di tutti gli altri atti 
di volontà alternativi e possibili, ma non attuati. Si è cercato di met-
tere in luce, però, che l’interpretazione e la critica di Duns Scoto ri-
volta ai testi di Tommaso sembra costruita, in fondo, a partire da te-
si antropologiche e metafisiche che non sono più quelle del maestro 
domenicano. Il primo punto riguarda la preferenza di Duns Scoto per 
la contingenza sincronica rispetto alla contingenza diacronica. Il se-
condo riguarda la dottrina scotiana delle due affezioni nella volon-
tà umana che prevedono una differente considerazione dell’oggetto 
proprio dell’appetito naturale. Collegato a questo punto vi è un’al-
tra questione, ossia la natura di quell’unum verso il quale la volontà 
sarebbe naturalmente determinata. Nel caso di Tommaso l’unum ha 
carattere trascendentale, è il bonum ut tale o la ratio boni simplici
ter (nel linguaggio di Enrico di Gand), mentre nel caso di Duns Sco-
to, sembra essere soltanto un unum dal carattere per lo meno sog-
gettivo e, in definitiva, categoriale: il bonum ut commodum. Si tratta 
di punti teorici che, pur affondando le proprie radici in un confron-
to critico con Aristotele e Agostino, introducono una considerazione 
fondamentalmente nuova della volontà. Quanto le scelte teoriche di 
Duns Scoto siano state influenti nella storia del concetto di volontà, 
oltre il Medioevo, è questione che merita ancora di ricevere un ap-
profondimento adeguato, ma certamente si può dire che il peso di 
questa influenza fu pervasivo e influenzò, non soltanto l’ordine fran-
cescano, ma anche ordini religiosi e autori tradizionalmente consi-
derati estranei o critici rispetto alla tradizione scolastica.

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Lexis Supplementi | Supplements 17 181
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Bibliografia

Anselmus Cantuariensis (1946). De casu diaboli. In Opera omnia. Ed. F.S. Schmitt. 
Edimburgi: Apud Thomam Nelson et filios.

Augustinus Hipponensis (1984). Retractationum. CCSL LVII, ed. A. Mutzenbecher. Tur-
nholti: Brepols. 

Augustinus Hipponensis (1970). De libero arbitrio. CCSL XXIX, ed. W.M. Green. Tur-
nholti: Brepols.

Augustinus Hipponensis (1969). Enchiridion. CCSL XLVI, edd. M.P.J. Van den Hout et 
al. Turnholti: Brepols. 

Augustinus Hipponensis (1975). De diversis quaestionibus 83. CCSL XLIV, ed. A. 
Mutzenbecher. Turnholti: Brepols.

Bonaventura de Balneoregio. Collationes in Hexaemeron. In Opera omnia, V. Typo-
graphia Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aqua 1891.

Henricus de Gandavo. Quodlibet IV. In Opera omnia, VIII. Edd. G.A. Wilson; G.J. Etzkorn, 
Leuven: Leuven University Press.

La condamnation Parisienne de 1277. Nouvelle édition du texte latin, traduction, intro­
duction et commentaire (1999). Éd. par D. Piché; C. Lafleur. Paris: Vrin.

Ioannes Duns Scotus. Ordinatio. In Opera omnia. Civitas Vaticana: Typis Vaticanis.
Ioannes Duns Scotus. Quodlibetum, q. 16. Edd. T. Noone; H. Francie Roberts. Scha-

bel, C. (2007). Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Centu­
ry. Leiden: Brill.

Ioannes Duns Scotus. Quæstiones super libros Metaphysicorum Aristotelis. In Op­
era philosophica. St. Bonaventure: The Franciscan Institute-St. Bonaventure 
University.

Ioannes Duns Scotus. Reportata Parisiensia. Parisiis: Ed. Vivés.
Cornelis Jansen. Augustinus. Lovanii: Typis Iacobi Zeveri 1640.
Thomas de Aquino. Summa contra Gentiles. Editio Leonina. Romae: Typis Riccardi 

Garroni.
Thomas de Aquino. Summa theologiae. Editio Leonina. Romae: Typographia 

Polyglotta.

Fonti secondarie

Bianchi, L. (1990). Il vescovo e i filosofi. La condanna parigina del 1277 e l’evoluzione 
dell’aristotelismo scolastico. Bergamo: Lubrina.

Bianchi, L. (1999). Censure et liberté intellectuelle à l’Université de Paris (XIIIe-XIVe 
siècles). Paris: Les Belles Lettres.

Boulnois, O (2021). Généalogie de la liberté. Paris: Seuil.
Dumont, S. (1995). «The Origin of Scotus’s Theory of Synchronic Contingency». The 

Modern Schoolman, 77(2‑3), 149‑67.
https://doi.org/10.5840/schoolman1995722/312

González-Ayesta, C. (2012). «Duns Scotus on the Natural Will». Vivarium, 50, 33‑52.
https://doi.org/10.1163/156853412X629864

Hoffmann, T. (2009). Renouveler toutes choses en Christ. Vers un renouveau thomiste 
de la théologie morale. Éd. par M.S. Sherwin; C.S. Titus. Fribourg: Academic Press 
Fribourg.

Kent, B. (1995). Virtues of the Will. The Transformation of Ethics in the Late Thirteenth 
Century. Washington: Catholic University of America Press.

Pagani, P. (2008). Studi di filosofia morale. Roma: Aracne.

https://doi.org/10.5840/schoolman1995722/312
https://doi.org/10.1163/156853412X629864


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 182
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 157-182

Schumacher, L. (2024). «The Two-Wills Theory in the Franciscan Tradition: Question-
ing an Anselmian Legacy». Revista Española de Filosofía Medieval, 31(1), 55‑72.
https://doi.org/10.21071/refime.v31i1.17200

Soliani, G.P. (2020). «Metamorfosi del bene. Tracce medievali nel Leviatano di Hob-
bes». Etica e Politica, 22(3), 793‑816.
https://doi.org/10.13137/1825‑5167/31713

Thijssen, H. (2023). «Condemnation of 1277», The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/entries/condemnation/

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

https://doi.org/10.21071/refime.v31i1.17200
https://doi.org/10.13137/1825-5167/31713
https://plato.stanford.edu/entries/condemnation/


Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 183
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Arbib  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/009

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Sens et place de la volonté  
dans les Meditationes de Descartes
Dan Arbib
Sorbonne Université, Paris, France

Abstract  After noting the ambiguity surrounding the finite/infinite relationship and 
that of the ordo rationum, we hypothesize that it is Meditatio IV’s task to resolve them (§ 
1). This hypothesis is supported by the fact that the will only appears late in the Cartesian 
corpus, in fact neither in the Regulae nor in the Discourse on Method (§ 2); to which we 
must add an internal delay in the Meditationes, since the will only imposes itself there 
through the late addition of Meditatio IV, and not to respond to the problem of error (§ 3), 
but to continue the progressive egology of the Meditationes and clarify the finite/infinite 
relationships (§ 4). These relationships can then be thought of under the scriptural motif 
of the Imago Dei, the meaning of which must be questioned afresh (§ 5).

Keywords  Descartes. Will. Imago Dei. Infinity. Egology. Error.

Sommaire  1 La double perplexité. – 2 Retard externe. – 3 Retard interne aux 
Meditationes. – 4 L’égologie progressive des Meditationes. – 5 L’image de Dieu.

1	 La double perplexité

Les questions soulevées ici prolongent les conclusions (forcément pro-
visoires) de notre enquête sur l’infinité dans la métaphysique de Des-
cartes, exposées dans Descartes, la métaphysique et l’infini.1 Souli-
gnons pour commencer deux embarras qui sont autant de points de 
relance de l’interprétation du corpus cartésien. Le premier porte sur 

1 Arbib 2017.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 184
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

le rapport entre le fini et l’infini, c’est-à-dire entre l’ego et Dieu, le se-
cond porte sur l’interprétation de l’ordo rationum. 

Soit le premier point de perplexité. On a depuis longtemps éta-
bli que la métaphysique cartésienne était dominée par deux étants 
suprêmes : l’ego et Dieu. L’ego est premier dans l’ordre des raisons, 
mais Dieu se révèle premier dans l’ordre des choses, même s’il est 
découvert en second. L’ego aurait une priorité noétique (comme pre-
mier connu), Dieu une priorité ontique (comme créateur). Cette dis-
tribution n’est pas fausse, mais elle est simpliste. L’ego est peut-être 
premier connu suivant l’ordre noétique, mais, noétiquement toujours, 
c’est l’idée de Dieu qui constitue l’idée la plus claire et la plus dis-
tincte – ce qui signifie que l’ego porte une idée de Dieu plus claire 
que l’idée qu’il a de soi (idea mei ipsius, VII 45, 29). De quoi contes-
ter la primauté noétique de l’ego. Il se pourrait même que Dieu lui-
même soit le premier cogité, comme Descartes l’envisage au moins 
une fois, dans les Iae Responsiones : non tam capere quam […] ab eis 
capi (non pour comprendre les perfections divines, mais être compris 
par elles, AT VII 114, 7).2 Si l’ego est compris par Dieu, c’est que l’ego 
ne cogite pas tant Dieu que Dieu finalement ne comprend (donc ne 
cogite) l’ego. – Qu’en est-il à présent de la primauté ontique de Dieu ? 
Certes, Dieu crée l’ego et endosse à ce titre une indiscutable supério-
rité ontique ; mais enfin dans les Meditationes Dieu ne se pose pas 
dans l’être comme l’ego – qui n’a qu’à performer le cogito pour être : 
l’affirmation de Dieu exige l’autoposition préalable dans la Medita-
tio II de l’ego ; autoposition elle-même réalisée sur le plan ontique. 
Exit donc encore la primauté ontique de Dieu. Se confirme ainsi une 
rivalité qu’il est difficile de réduire en Dieu et l’ego. On aura beau 
tourner le problème dans tous les sens, le constat est clair : l’idée de 
Dieu déborde l’ego qui la porte et s’invertit en réalité formelle, c’est-
à-dire en un Dieu dûment existant qui cause l’ego qui le prouve. Ce 
cercle, nul mieux que Levinas ne l’avait vu – et il suffit de lui-même 
à montrer la tension qui grève la prima philosophia de Descartes. 

Le second point de perplexité touche à la progression des Medi-
tationes. Descartes distingue, on le sait, ordre des raisons et ordre 
des matières :3 la manière de trouver une vérité peut n’être pas celle 
dont les choses s’ordonnent. L’esprit a son ordre, comme le soutenait 
déjà Descartes dans la Regula VI,4 et c’est à celui-là seul qu’obéit la 

2 Remarquons qu’il s’agit ici d’une citation du commentaire du Cantique des Cantiques 
de Guillaume de Saint-Thierry : Quod enim naturali intellectu intelligit anima, capit, il-
lo autem intellectu non tam capit quam capitur (§ 67, PL 180, 500C-501A) ; pour une in-
terprétation de cette rémanence, cf. Arbib 2017, § 71.
3 Descartes à Mersenne, 24 décembre 1640, AT III 266, 16‑267, 1.
4 Sur la distinction entre les deux concepts d’ordre, cf. Regula VI, AT X 381, 7‑16.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 185
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

philosophia prima.5 On connaît l’interprétation de M. Gueroult qui en 
tirait argument pour interpréter les Meditationes sur le modèle de 
l’Éthique de Spinoza, comme le développement de propositions hori-
zontalement déduites et se situant en quelque manière sur l’unique 
plan d’une immanence démonstrative ; mais Descartes n’est pas 
Spinoza, et quand il se résout à exposer géométriquement sa méta-
physique (dans l’abrégé géométrique des IIae Responsiones) ce n’est 
jamais sans résister d’abord ni redéfinir les termes de la question 
posée.6 Descartes ne procède pas en tirant les conséquences de dé-
finitions posées initialement : il pense effectivement, et ne laisse pas 
les conclusions se tirer toutes seules. Voilà pourquoi il y a dans l’or-
do rationum des fausses routes, des culs-de-sac, des faux départs, 
des ruptures d’ordre : Descartes est en quelque sorte ‘phénoméno-
logue’, au sens où il déploie effectivement la pensée comme un acte, 
non comme la déduction quasi automatique de conséquences à par-
tir de prémisses.7 Mais alors un problème se pose : comment éclairer 
le passage d’une méditation à une autre ? Qu’est-ce qui, de Medita-
tio en Meditatio, permet la « relance » de la pensée ? On peut certes 
à chaque fois localement trouver une transition ; mais à y regarder 
de près, cette transition ne laisse parfois pas d’être insatisfaisante 
et par suite d’éveiller les soupçons. Par exemple, et nous y revien-
drons, la Meditatio IV commence alors que Dieu a déjà été démontré 
comme vérace ; pourquoi Descartes a-t-il donc continué ? L’erreur 
que je commets de facto ne saurait constituer la raison d’une méta-
physique, puisqu’il me suffit de faire attention, d’éviter prévention 
et précipitation, bref de recourir à une saine discipline de l’esprit au 
travail pour éviter. Nous reprendrions donc volontiers une hypothèse 
de lecture simple et en somme classique : que chaque Meditatio se 
donne comme la condition de la précédente ; par exemple, la Medi-
tatio II comme la condition de la Meditatio I, car si je n’étais pas, je 
ne pourrais pas douter : le cogito (Meditatio II) est donc condition de 
possibilité du doute (Meditatio I). Poursuivons : si je ne me connais 
fini que parce que j’ai en moi l’idée de l’infini, c’est que l’idée de l’in-
fini (Meditatio III) est condition de possibilité de l’ego fini, c’est-à-
dire de l’ego dubitans (Meditatio II) ; ainsi la Meditatio III est-elle la 
condition de la Meditatio II, qui est la condition de la Meditatio I. Les 
Meditationes ne progressent donc pas en tirant les conséquences des 
préalables (prémisses, définitions, axiomes, postulats, etc.), mais par 
un approfondissement des conditions de possibilité – ce que nous ap-
pellerions un approfondissement vertical ou transcendantal. L’ordre 

5 Cf. les deux lettres à Mersenne du 11 novembre 1640, AT III 235, 13‑18 et 238, 
18‑239, 5.
6 IIae Responsiones, AT VII 155, 4‑159, 22. 
7 Marion 2021, chap. V, § 9.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 186
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

ne signifie pas seulement, comme le soutenait Gueroult, que chaque 
vérité est condition de la suivante,8 mais aussi que la suivante est 
condition de la précédente – en un autre sens de condition, naturel-
lement, puisque la première est condition d’une déduction alors que 
la première serait condition transcendantale. Surgit alors la ques-
tion : comment passe-t-on de la Meditatio III à la Meditatio IV ? Par 
quel type d’approfondissement passe-t-on de l’une à l’autre ? Pour-
rait-on, par une extrapolation en quelque manière structurale, sup-
poser que la Meditatio IV donne la condition des Meditationes anté-
rieures, ou seulement de la Meditatio III ? 

Apparaissent ainsi deux motifs de perplexité : le rapport de l’ego à 
l’infini, le rapport de la Meditatio III à la Meditatio IV. Nous voudrions 
suggérer l’hypothèse que ces deux problèmes n’en font qu’un, ou plu-
tôt qu’ils trouvent la même solution, et que c’est d’un même mouve-
ment que s’opère le passage de la Meditatio III à la Meditatio IV et que 
sont définitivement précisés les rapports fini/infini ; bref, que la Me-
ditatio IV se donne les moyens de formaliser ces relations. Mais cette 
hypothèse a un coût et appelle une précision. La précision d’abord : 
si la Meditatio IV a pour fonction de résoudre cette double perplexi-
té, il faudra encore préciser ce qui, dans ladite Meditatio, y travaille ; 
car cette Meditatio, nous y reviendrons, est d’une richesse qui frôle 
la disparate, et les éléments hétérogènes n’y manquent pas ; laissons 
cette question en suspens. Mais le coût nous intéressera immédiate-
ment : s’il appartient à la Meditatio IV, c’est-à-dire à la doctrine de la 
volonté, de résoudre la double aporie signalée, c’est donc que la vo-
lonté ne doit pas nécessairement être tenue pour une constante du 
corpus cartésien, mais qu’elle apparaît en un lieu et à une date pré-
cise pour résoudre un problème précis. Exit alors la vision d’un Des-
cartes mousquetaire, favorisée en France par Péguy ou Alain.

2	 Retard externe

Cette hypothèse peut-elle être soutenue ? En réalité, elle s’impose, 
et avec elle un paradoxe : Descartes ne se donne pas de prime abord 
comme un penseur de la volonté ; ou pour le dire autrement, le corpus 
cartésien ne déploie que tardivement le concept de volonté. La volon-
té n’apparaît dans le corpus cartésien qu’avec un double retard – un 
retard à l’échelle du corpus, retard externe, et un retard au sein des 
Meditationes elles-mêmes. 

8 Et cette définition s’autorise naturellement de celle de Descartes dans les IIae Res-
ponsiones (AT VII 155, 11‑14), laquelle s’applique quam accuratissime aux Meditationes 
(155, 15).

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 187
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

Ouvrons les textes de jeunesse. Deux déclarations sont ici no-
tables. (a) Tria mirabilia fecit Dominus : res ex nihilo, liberum arbi-
trium, et Hominem Deum (Cogitationes privatae, X 218, 19‑20);9 en-
suite (b) le Studium bonae mentis (1623 ?) distingue « les fonctions 
de la volonté et celles de l’entendement » (Baillet 1691, t. 2, 406, cité 
par AT X 191, 8). – Mais ces deux déclarations ne disent proprement 
rien de spécifiquement cartésien : la volonté humaine, ainsi que sa 
distinction d’avec l’entendement sont des thèses triviales, et on ne 
saurait trouver ici de marqueur absolument cartésien. Si l’on veut 
assigner un marqueur cartésien, c’est bien plutôt dans la théorie du 
jugement qu’il faudra le chercher, puisque c’est dans la théorie du 
jugement de la Meditatio IV que la volonté apparaît comme telle, dé-
finie et décrite dans son rapport avec l’entendement. C’est aussi dans 
la Meditatio IV qu’elle apparaît au cœur d’une articulation constitu-
tive d’une théorie du jugement à deux volets : le jugement n’est pas 
plus rapporté au seul intellect, selon une structure médiévale clas-
sique,10 mais met en œuvre une double structure, volonté et enten-
dement. Telle est la spécificité cartésienne, qui oblige à ne considé-
rer comme rigoureusement cartésienne que cette double structure : 
tout mention de la volonté hors de cette structure pourra être consi-
dérée comme triviale. 

Repérons-nous cette structure dans les Regulae ? Le statut du 
rapport entre le jugement et l’entendement est ambigu dans la Regu-
la XII, au moment de justifier que « les natures simples sont toujours 
connues de soi, et ne contiennent aucune fausseté » :11 

Quod facile ostendetur, si distinguamus illam facultatem intellec-
tus, per quam res intuetur et cognoscit, ab ea qua judicat affirman-
do vel negando. (420, 16‑18)

Peut-on retrouver ici la structure volonté/entendement plus tard ex-
plicitée dans la Meditatio IV ? Deux interprétations sont ici possibles. 
1) La première, due à J.-M. Beyssade : « dans l’intellectus, Descartes 
distingue deux facultés, la faculté d’intuitionner et de connaître, et 
la faculté de juger en affirmant ou en niant ».12 Les Regulæ distingue-
raient donc au sein de l’intellect ce qui sera plus tard du ressort de 
l’entendement et ce qui sera plus tard volonté. A cette date, on peut 
donc dire que la distinction entre l’entendement et la volonté n’est 

9 Nous avons émis l’hypothèse que cette étrange formule ne constitue qu’une réécri-
ture d’un apophtegme de Madathanaus (Adrian von Mynsicht, 1603‑38), mis en tête de 
son ouvrage, l’Aureum Seculum Redivivum ; cf. Arbib et al. 2022, 87‑110.
10 Perler 2004.
11 Descartes 1977, 47.
12 Beyssade 1979, 144 note 3.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 188
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

pas faite, puisque le jugement appartient à l’entendement.13 2) Autre 
hypothèse : la faculté d’intuitionner et de connaître serait la facul-
tas intellectus (faculté de l’intellect), dont il conviendrait de distin-
guer la faculté de juger, d’affirmer ou de nier ; dès lors, connaître et 
intuitionner reviendraient déjà à l’intellectus, alors que juger serait 
le propre d’une autre faculté non nommée. C’est l’hypothèse que sou-
tient la traduction de J.-L. Marion : « si nous distinguons cette faculté 
de l’entendement, par laquelle une chose est regardée et connue, de 
cette autre grâce à laquelle il juge en affirmant ou en niant ».14 D’où : 

Il est aussi possible de lire le texte sans le modifier inconsciem-
ment ; Descartes oppose certes deux facultés, l’une qui regarde 
la chose, l’autre qui juge ; mais seule la première se trouve rap-
portée à l’entendement […] ; la seconde n’est pas attribuée à l’en-
tendement, ni d’ailleurs à aucune autre faculté, pas même à la vo-
lonté […] ; il suffit de ne pas reporter le génitif intellectus sur la 
seconde faculté, pour que se dissolve la difficulté.15

Cette hypothèse est séduisante, mais elle recouvre une autre ques-
tion : le sens de la phrase latine, certes dépendant de la position du 
génitif intellectus (s’applique-t-il seulement à la facultas qui intui-
tionne ou aussi à celle qui juge ?), ne dépend-il pas aussi du sujet du 
verbe judicat (420, 18) ? Le texte énonce : illam facutatem intellectus, 
per quam res intuetur et cognoscit, ab ea qua judicat affirmando vel 
negando. Si l’on concède que c’est bien l’intellectus qui intuetur et co-
gnoscit, qui est le sujet de judicat sinon intellectus ? Si ce n’était pas 
l’intellectus, mais une autre faculté encore indéterminée, la phrase 
porterait le passif judicatur : or nous avons judicat, qui est gouverné 
par le même sujet que intuetur et cognoscit. C’est donc bien ici l’en-
tendement qui juge et il faut donner raison à Beyssade. Aussi peut-on 
conclure : que certes, le dispositif du doublon nécessaire intuition/ju-
gement est déjà en place, mais que l’entendement comprend la faculté 
d’intuitionner et celle de juger.16 On observera du reste que la lettre 

13 Alquié 1950, 285 : « dans les Regulæ, Descartes, distinguant ce par quoi on conçoit 
et ce par quoi on affirme, accordait encore à l’entendement le pouvoir total de juger ».
14 Descartes 1977, 47.
15 Descartes 1977, 243 note 28. Marion cite en outre deux textes : a) in singulis vitae 
casibus intellectus voluntati praemonstret quid sit eligendum (361, 20‑1) ; b) non inge-
nii actio sit, sed voluntatis (370, 22). Mais ces textes ne sont pas plus décisifs que la dif-
férence entre cognitio et volitio (19, 13‑15), puisqu’il faut toujours que soit éclairci ce 
qu’est la cognitio.
16 Nous réservons la difficile question des conséquences de cette insuffisante élabo-
ration du système des facultés, puisque Descartes « accordera toujours qu’en un sens 
large intellectus peut désigner, non la seule faculté d’entendre, mais la chose pensante 
tout entière, sujet unique de l’entendement et de la volonté » (Beyssade 1979, 144 
note 3) ; cf. AT VII 27, 14 et AT VII 174, 4‑9, 14‑17. Rien n’interdit de donner, dès les 

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 189
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

de fin avril 163717 évoque encore les « jugements qui dépendent du 
sens ou de l’imagination » et « ceux qui ne dépendent que de l’enten-
dement pur » (I 350, 8‑10), sans la moindre référence à la volonté : 
si celle-ci doit apparaître, ce devra donc être, nous le verrons, après 
avril 1637. Point de théorie de la volonté, donc, dans les Regulae. 

Tournons-nous à présent du côté du Discours de la méthode. Si la 
quatrième partie du Discours contient les « fondements » (31, 18) que 
Descartes considère lui-même comme « métaphysiques » (31, 15‑16), 
cette doctrine des fondements ne contiendrait-elle pas, elle-même, 
une réflexion sur la volonté ? Il faut pourtant se rabattre et renoncer 
à l’y trouver, pour plusieurs raisons. (a) D’abord, la réflexion sur la 
fausseté et la vérité, qui mobilisera la Meditatio IV et la doctrine de 
la liberté, se trouve dans le Discours traitée seulement du point de 
vue ontologique, sans que jamais la liberté intervienne : 

il n’y a pas moins de répugnance que la fausseté ou l’imperfection 
procède de Dieu, en tant que telle, qu’il y en a, que la vérité ou la 
perfection procède du néant. Mais si nous ne savions point que 
tout ce qui est en nous de réel et de vrai, vient d’un être parfait et 
infini, pour claires et distinctes que fussent nos idées, nous n’au-
rions aucune raison qui nous assurât, qu’elles eussent la perfec-
tion d’être vraies. (38, 30‑9, 7)

Ces lignes renvoient davantage à une doctrine de la participation ou 
à la nécessité de la garantie divine, qu’à la liberté, laquelle n’est pas 
expliquée : l’explication de l’erreur telle qu’elle donnera lieu à la Me-
ditatio IV est absolument absente du Discours.18 Cette lacune s’ex-
plique par une seconde considération, plus générale : (b) rien dans 
le Discours ne précise la structure du jugement comme relevant d’un 
montage entre volonté et entendement.19 Certes, la troisième partie 
soutient que « notre volonté ne se portant à suivre ni à fuir aucune 
chose, que selon que notre entendement la lui représente bonne ou 
mauvaise, il suffit de bien juger, pour bien faire, et de juger le mieux 

Regulæ, un sens large au concept d’intellectus, et par conséquent de reconnaître que 
l’ensemble se tient déjà comme dans les Meditationes. 
17 Avril – sans doute le 20 avril – et non pas mars 1637, d’après la retractatio de l’ap-
pendice d’AT I (conformément à la Mersenne 1932‑88, suivi ici par J.-R. Armogathe dans 
son édition de Descartes 2013, 851).
18 Ét. Gilson observait que toute la séquence VI 38, 21-VI 39, 7 « tient lieu dans le 
Discours, de toute la IVe Méditation », alors même le « Discours ne contient aucun al-
lusion » à la théorie de l’erreur (Descartes 1925, 362, et 364‑5). Mais alors pourquoi le 
commentateur ne cesse-t-il, au mépris de la lettre du texte, de repérer dans le Discours 
une théorie de l’erreur (cf. par exemple 362, note à VI 38, 21 ou 363, note à VI 25‑6) ?
19 Sur ce point, cf. Rodis-Lewis 1985 ; 1997, 44 et 181. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 190
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

qu’on puisse, pour faire aussi tout son mieux » (VI 28, 6‑11),20 mais ce 
fonctionnement n’est pas proprement cartésien, comme Descartes le 
reconnaît lui-même en la rapportant, dans sa lettre du 27 avril 1637 à 
Mersenne, à la « doctrine ordinaire de l’école » (I 366, 8) :21 de fait, il 
fait fond sur la distinction entre assensus et consensus, puisque c’est 
encore, conformément à la doctrine traditionnelle, l’entendement qui 
donne son assentiment au vrai (jugement spéculatif), alors que le ju-
gement qui consent au bien est imputé à la volonté, éclairée par l’en-
tendement.22 (c) Enfin, la quatrième partie du Discours n’interprète 
pas le doute comme acte de liberté, au contraire de la Synopsis des 
Meditationes (VII 12, 10). L’écart entre les Meditationes et le Discours 
est donc manifeste : la liberté manque à rendre possible le doute aussi 
bien qu’à structurer le jugement et donc à rendre compte de l’erreur.

L’analyse des Regulae et du Discours de la méthode autorise donc à 
conclure que la volonté n’est pas comme telle, avant les Meditationes, 
prise en compte. Si la liberté apparaît, c’est donc entre le Discours et 
les Meditationes – mais là encore, non sans retard.

3	 Retard interne aux Meditationes 

La volonté connaît en effet dans les Meditationes un ultime délai, et 
pour trois motifs. 

Le premier est extrinsèque. Rappelons ici la thèse de G. Ro-
dis-Lewis, sur le caractère tardif de la Meditatio IV :23 Descartes n’au-
rait inséré la Meditatio IV qu’en dernier lieu, car celle-ci ne trouve 
pas d’échos dans les textes antérieurs, et certainement pas dans la 
métaphysique de 1629. Ce simple fait biographique autorise à ques-
tionner l’unité des Meditationes, ou plutôt l’insertion de la réflexion 
de la Meditatio IV dans le tissu méditatif plus large. De fait, comme le 
montrait Rodis-Lewis, il demeure en toute rigueur parfaitement pos-
sible d’enjamber la Meditatio IV et de lier directement Meditatio III 

20 Cf. aussi Discours VI, 25, 31‑26, 2 : « Car notre volonté ne se portant naturelle-
ment à désirer que les choses que notre entendement lui représente en quelque façon 
comme possibles ».
21 « Vous rejetez ce que j’ai dit, qu’il suffit de bien juger pour bien faire ; et toutefois il 
me semble que la doctrine ordinaire de l’École est que voluntas non fertur in malum, nisi 
quatenus ei sub aliqua ratione boni repræsentatur ab intellectu, d’où vient ce mot : omnis 
peccans est ignorans ; en sorte que si jamais l’entendement ne représentait rien à la volon-
té comme bien, qui ne le fût, elle ne pourrait manquer en son élection » (AT I 366, 6‑13).
22 Sur cette distinction et sa réfutation par Malebranche, cf. Malebranche 1958‑67, 
t. I, 51‑2. Sur ce point, cf. Rodis-Lewis 1985.
23 Cf. Rodis-Lewis 1997, 121 sq. Quant à Gouhier (1976, 7‑31), il ne mentionne pas 
même la volonté : celle-ci demeure introuvable, tant dans le manuscrit de 1629 que 
dans le Discours. 

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 191
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

et Meditatio V.24 Mais alors il s’ensuit que la théorie de l’erreur, et 
avec elle la théorie de la volonté, n’appartenait pas au tissu initial des 
Meditationes – et donc que l’apparition de la volonté se marque non 
plus seulement par un retard externe, mais par un retard interne, 
au sein des Meditationes. 

Est-il permis d’aller plus loin et d’avancer un second argument ? 
Nous l’avons remarqué, le Discours de la méthode ne propose aucune 
thèse positive concernant la volonté ; d’où une question : quand celle-
ci apparaît-elle ? Il faut bien que ce soit entre le Discours et les Me-
ditationes – et plus après le 20 avril 1637, puisqu’en date du 20 le ju-
gement se passait encore de référence à la volonté (cf. supra, § 2). Or 
une lettre permet exactement de dater cette apparition – celle du 25 
décembre 1639 à Mersenne ; celle-ci explique : 

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu’il peut 
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons être 
en Dieu, vient de ce que Dieu nous a donné une volonté qui n’a 
point de bornes. Et c’est principalement à cause de cette volon-
té infinie qui est en nous, qu’on peut dire qu’il nous a créés à son 
image. (AT II 628, 3‑9)25

Cette lettre énonce en effet les réponses « à 3 de [vos] lettres, l’une 
du 12 Novembre, les autres du 4 et 10 Décembre » (II 626, 2‑3) ; les 
lettres de Mersenne ont été perdues, mais les réponses de Descartes 
indiquent le numéro des objections traitées ; au milieu de questions 
de physique, une réponse d’à peine plus de six lignes confond d’un 
coup les objections 5, 6 et 7. Pouvons-nous reconstituer la question 
de Mersenne ? Sans doute, si on reprend la réponse de Descartes : 

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu’il peut 
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons être 
en Dieu, vient de ce que… (II 628, 2‑6)

Descartes aurait ainsi répondu à la question : « D’où vient que 
nous voulons acquérir les perfections que nous concevons ? » Mais 

24 Cf. Rodis-Lewis 1997, 137‑8 : « nous avions depuis longtemps remarqué l’enchaî-
nement, dans la rédaction des Méditations, entre la fin de la troisième et le début de 
la cinquième. Et une étude plus approfondie sur la construction symétriquement in-
versée des principaux moments de ces Méditations 3 et 5 laisse supposer qu’elles fai-
saient partie, au moins dans leurs grandes lignes, de la première rédaction de la mé-
taphysique achevée. […] Il semble certain que les Méditations 4 et 6 n’étaient pas dans 
le ‘commencement’ [le traité de métaphysique de 1629], même si une partie de la si-
xième, la démonstration de la réelle distinction entre esprit et corps, était déjà pensé ».
25 L’absence de la volonté dans le Discours et son apparition en date du 25 décembre 
1639 avait été vue par Alquié 1950, 146, 156.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 192
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

pourquoi cette question ? Nous l’avons suggéré ailleurs.26 Mersenne 
questionne sans doute Descartes sur un point précis de la preuve par 
les effets du Discours de la méthode – celui-ci : 

si j’eusse été seul […], j’eusse pu avoir de moi […] tout le surplus 
que je connaissais me manquer, et ainsi être moi-même infini, éter-
nel […], et enfin avoir toutes les perfections que je pouvais remar-
quer être en Dieu. (VI 34, 30‑5, 6)

Le fondement de la preuve du Discours réside dans le désir de s’at-
tribuer toutes les perfections que l’on peut concevoir ; or ce désir 
est dans le Discours en manque d’un fondement – d’où la demande 
de Mersenne et la réponse de Descartes sur la liberté « qui n’a point 
de bornes ». Or, paradoxalement, et tel est notre second argument 
en faveur d’un retard interne de la volonté dans les Meditationes, la 
preuve a posteriori des Meditationes reprendra exactement celle du 
Discours, mais sans pour autant y intégrer la justification par la vo-
lonté qu’entre-temps Mersenne avait arrachée à Descartes. Comme 
si la volonté infinie de décembre 1639, censée appuyer la preuve, de-
meurait sans avenir et que cette dernière pût continuer d’être formu-
lée sans appel à la volonté. Aussi les deux formulations de la Medita-
tio III passent-elles sous silence, purement et simplement, le concept 
de volonté : 

si a me essem, nec dubitarem, nec optarem, nec omnino quicquam 
deesset ; omnes enim perfectiones quarum idea aliqua in me est, 
mihi dedissem, atque ita ipsemet Deus essem. (VII 48, 7‑10)

Pas davantage la fin de la Meditatio, au moment d’évoquer justement 
l’aspiratio aux perfections divines : intelligo me esse rem […] ad ma-
jora et majora sive meliora indefinite aspirantem (VII 51, 24‑6). La 
volonté mobilisée par la lettre à Mersenne en 1639 pour justifier un 
point inexploré de la preuve a posteriori du Discours de la méthode, 
est donc sans avenir dans les Meditationes à l’endroit même où elle 
y aurait trouvé place. 

Il faudra donc attendre la doctrine du jugement de la Meditatio IV 
pour que les Meditationes se tournent explicitement vers la ques-
tion de la volonté. Or là encore, cette dernière y obéit à nouveau à 
une situation paradoxale : en toute rigueur, il faut admettre qu’elle 
n’est nullement nécessaire à l’explication de l’erreur. Pour le com-
prendre, il nous faut reprendre le déroulement de la Meditatio IV. 
Celle-ci s’ouvre par une reprise de l’acquis de la Meditatio III (VII 52, 
24‑53, 22), la déduction qu’en Dieu ne se trouve aucune fallacia (53, 

26 Cf. Arbib 2017, § 77. 

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 193
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

23‑54, 3) et la nécessité de lever le dernier doute (superesset, 54, 4) 
sur l’absence de tromperie divine, doute entretenu par la contradic-
tion entre la facultas judicandi que Dieu m’a donnée et qui ne peut me 
donner occasion de faillir si je m’en sers correctement (53, 30‑54, 3) 
et, d’un autre côté, l’expérience de l’erreur (54, 5‑6) : j’ai prouvé que 
je tenais mon existence de Dieu, mais je constate que je fais des er-
reurs ; d’où ces erreurs peuvent-elles provenir ? Non certes de Dieu, 
en qui je ne trouve aucune cause d’erreur (54, 8‑10) ; de moi-même ? 
Mais je suis créature de Dieu, et si je tiens tout de lui, comment puis-
je me tromper ? Et pourtant je me trompe. Descartes constate donc 
une puissante tension entre le fait que je tienne mon existence de 
Dieu et le fait que je me trompe. Le problème de l’erreur se pose donc 
d’abord du fait de la nature du créé, qui devrait en toute rigueur ne 
jamais se tromper : si quodcumque in me est, a Deo habeo, nec ullam 
ille mihi dederit errandi facultatem, non videor posse unquam errare 
(54, 5‑7). La simplicité de cette question ne doit pas en araser le para-
doxe constitutif : c’est parce que je suis une créature de Dieu que, en 
toute rigueur, je devrais ne pas me tromper. L’erreur n’est incompré-
hensible que parce qu’elle contredit mon statut de créature, puisque 
la créature est parfaite à proportion de son créateur.27 La Meditatio IV 
déploie une structure progressive.28 a) Première réponse : la détermi-
nation de l’homme, sa constitution (constitutum, 54, 18), comme me-
dium quid inter Deum et nihil, sive inter summum ens et non ens vient 
préciser ce statut de créature, afin de rendre possible l’erreur. En 
un sens, le problème de l’erreur se trouve ainsi dissous. b) Après un 
premier moment consacré à l’explication de l’erreur comme negatio, 
le texte connaît une relance : Verumtamen hoc nondum omnino sa-
tisfacit (54, 31). Pourquoi ? Car non enim error est pura negatio, sed 
privatio (54, 31‑55, 1). Cette relance appelle plusieurs commentaires. 
(i) L’explication par la négation se révèle, à la lettre, non tout à fait 

27 Le soubassement de cette contradiction demeure l’argument tout à fait commun 
chez Descartes : que plus le créateur est parfait, plus doit l’être la créature. Cet argu-
ment joue à trois reprises au moins dans les Meditationes. a) Dans la Meditatio I : quo 
minus potentem originis meae authorem assignabunt, eo probabilius erit me tam imper-
fectum esse ut semper fallar (21, 24‑6) ; b) la seconde occurrence du principe cité en 
21, 24‑6 se trouve justement au début de la Meditatio IV ; c) une troisième occurrence 
de ce principe apparaît un peu plus loin, après la première explication de l’erreur (ex-
plication de l’erreur comme negatio) : quo peritior est artifex, eo perfectiora opera ab 
illo proficiscantur, quid potest a summo illo rerum omnium conditore factum esse, quod 
non sit omnibus numeris absolutum (55, 6‑10). Nous retrouvons la relation de propor-
tionnalité établie en VII 21 : le quo minus/eo probabilius se substitue à présent le quo 
peritior/eo perfectiora.
28 Le plan de Descartes est très simple. 1) 54, 4‑12 : position du problème ; 2) 54, 
13‑30 : première tentative, l’homme comme medium quid ; 3) 54, 31‑55, 13 : objection et 
relance, l’erreur n’est pas pura negatio, sed privatio ; 4) 55, 14‑56, 8 : première réponse, 
l’interdiction du finalisme, au moyen de (a) 55, 14‑26 : l’impossibilité d’investiguer les 
causes finales du fait de la césure fini/infini ; (b) 55, 27‑56, 8 : l’argument du holisme.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 194
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

satisfaisante – ce qui ne revient certainement pas à la déclarer tota-
lement insatisfaisante :29 à ce titre, l’explication par le medium quid 
n’est pas congédiée ni réfutée, elle demande à être complétée. L’ex-
plication suivant laquelle la facultas judicandi « non sit in me finita » 
n’est pas fausse, elle ne va seulement pas assez loin : elle n’envisage 
pas l’erreur comme privation, elle rate ce que l’erreur a de positif. (ii) 
On pourrait toutefois s’étonner du fondement donné à cette analyse 
de l’erreur comme privatio : la privatio est carentia cujusdam cogni-
tionis, quae in me quodammodo esse deberet (55, 2‑3) ; de la même 
façon si Dieu est mon créateur, je ne comprends pas que ille aliquam 
in posuerit facultatem, quae non sit in suo genere perfecta, sive quae 
aliqua sibi debita perfectione sit privata (55, 4‑6). Le plus étonnant 
est bien ici que cette relance semble assigner un devoir à Dieu : Dieu, 
en nous créant, eût dû donner à notre faculté de connaître toute sa 
*debita perfectio. Mais au nom de quoi assigner une dette ? Au nom 
de quoi l’ego devrait-il réclamer son dû ? N’y a-t-il pas ici évacuation 
de la transcendance divine ? – En fait, cette relance se fonde sur 
l’argument de l’artifex, déjà envisagé plus haut : quo peritior est ar-
tifex, eo perfectiora ab illo profiscantur (55, 6‑8); la relance consiste 
donc à rappeler le statut de créature : Nec dubium est quin potue-
rit Deus me talem creare, ut nunquam fallerer (55, 10‑11 ; souligné 
par l’Auteur). L’objection consiste donc à appuyer l’idée d’une perfec-
tion due sur l’idée d’un créateur tout puissant : c’est parce que Dieu 
peut tout faire, qu’il aurait pu, et donc dû, me créer infaillible. Or la 
réponse de Descartes consiste à délégitimer le discours sur ce que 
Dieu devrait vouloir ou devrait faire au moyen de deux arguments. 
(i) 55, 14‑26 : l’infinité divine interdit toute prétention à assigner les 
fins de Dieu ; l’infinité ici joue contre l’univocité de la connaissance : 
nous ne savons pas ce que Dieu a en vue, et prétendre le contraire 
serait se prendre pour Dieu ; (ii) 55, 27‑56, 2 : le seul finalisme légi-
time est holiste, et nous n’avons jamais de connaissance du tout. Des-
cartes ne conteste pas qu’il y ait en réalité une finalité et une cau-
salité finale à l’œuvre dans le monde, mais il la rejette en Dieu et la 
rend donc inaccessible à l’entendement humain. Conséquence : l’er-
reur humaine laisse Dieu indemne. Mais dans ces conditions, il faut 
conclure : avant donc l’intervention des facultés, la solution au pro-
blème de l’erreur est trouvée. Soit la privation est admissible en ver-
tu des fins de Dieu à nous inconnues, soit le concept même de priva-
tion est inadmissible puisque Dieu ne nous doit rien. Il est donc clair 
que le dubium résiduel qui justifiait la Meditatio IV est évacué en VII 

29 Il faudrait d’ailleurs traduire le verbe sans complément d’objet : « cela n’est pas en-
core tout à fait satisfaisant », sans suppléer : « ne me satisfait pas encore tout à fait » 
(traduction du duc de Luynes, AT IX 43, italique ajouté), et encore moins : « ne me sa-
tisfait pas encore entièrement » (Descartes 1990, 149, italique ajouté), ce entièrement 
s’appliquant au me indûment suppléé, il en accroît la présence.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 195
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

56, 8 : la regula generalis est définitivement établie avant même l’ana-
lyse de la structure du jugement. 

4	 L’égologie progressive des Meditationes

S’impose donc une conséquence : l’analyse de la volonté n’est nulle-
ment nécessaire au propos de la Meditatio IV. D’où, alors, et de quelle 
nécessité émerge-t-elle ? La formule qui ouvre la séquence consa-
crée à la théorie du jugement doit nous retenir : ad me propius ac-
cedens, et qualesnam sint erroris mei […] investigans (56, 9‑11). Les 
développements qui suivront proviennent d’une tentative d’accéder 
plus avant à soi et d’investiguer la nature des erreurs. Double objet 
en apparence – mais en vérité objet simple : c’est l’analyse de l’er-
reur qui permet de proposer une approche renouvelée de l’ego, au-
trement dit qui permet à l’ego d’« accéder à soi de plus près » (ad me 
propius accedens). Il convient de suivre cet accès progressif de l’ego 
à soi jusqu’au moment où il croise la question de l’erreur. 

Observons d’abord que les Meditationes procèdent à une égologie 
progressive parallèle à (et sans doute indépendante de) la recherche 
des causes de l’erreur. Car, à regarder le cours des Meditationes , 
celles-ci ne déroulent-elle pas une incontestable et progressive 
égologie ? 

a.	 La Meditatio II établit l’ego comme res cogitans (VII 27, 13 et 
28, 20) ; ce faisant, elle n’en donne de détermination que mi-
nimale, puisque res ne constitue à tout prendre aucune dé-
termination ontologique précise. Par res cogitans, il faut bien 
entendre le point immatériel d’émergence de toute cogita-
tion possible, sous quelque modus cogitandi que ce soit. Loin 
donc d’avoir défini l’ego, la Meditatio avance un énoncé mi-
nimal : l’ego est le point de surgissement de la pensée qui le 
pose. Quoi qu’elle pense, la res cogitans est, puisqu’il y a de 
la cogitatio qui s’y réfère : la res cogitans est point d’appro-
priation, point de convergence, de tous les actes cogitatifs.30 
Rien d’ontologiquement déterminé à ce foyer d’appartenance. 

b.	 La Meditatio III semble dans un premier temps reculer devant 
l’audace de la Meditatio II, puisqu’elle assigne à l’ego la subs-
tantialité – mais sans plus de précisions : ego autem substan-
tia (VII 45, 8).31 La percée de la Meditatio II semble ainsi re-

30 Juste après l’énumération des modi cogitandi, cf. VII 28, 23‑5 : Non pauca sane haec 
sunt, si cuncta ad me pertineant. Sed quidni pertineant ? Nonne ego ipse sum qui jam… ; 
l’ego est le point de convergence de tous les actes cogitatifs, alors encore innommés, 
mais seulement désignés (cuncta). 
31 Sur le sens et les enjeux de cette formule, cf. Arbib 2021.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 196
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

couverte derrière le recours à un lexique substantialiste que, 
de surcroît, Descartes avait critiqué avec les autres genera 
entis dès les Regulae.32 Mais en réalité, sous ce recul appa-
rent, la Meditatio III évacue la substantialité dans les lignes 
mêmes qui la convoquent, plaçant l’ego au cœur d’une équa-
tion où il ne trouve face à lui que l’infini : Nam quamvis subs-
tantiae quidem idea in me sit ex hoc ipso quod sim substan-
tia, non tamen idcirco esset idea substantiae infinitae, cum 
sim finitus, nisi ab aliqua substantia, quae revera esset infini-
ta, procederet (‘encore que l’idée de substance soit en moi, 
de cela même que je suis une substance, je n’aurais pas néan-
moins l’idée d’une substance infinie, moi qui suis un être fini, 
si elle n’avait été mise en moi par quelque substance qui fût 
véritablement infinie’; VII 45, 19‑22/IX 36). Qu’est-ce à dire ? 
Que la preuve par l’infini, en opposant « substance infinie » 
et « substance finie », finit par se défaire de la substance 
elle-même puisque celle-ci est présente de part et d’autre de 
l’équation ; le vrai rapport devient alors infini/fini, toute subs-
tantialité étant mise hors-jeu. C’est pourquoi les lignes qui 
suivent formalisent le rapport fini sous le signe de la compa-
ratio entre le fini et l’infini sans mention de la substance : Qua 
enim ratione intelligerem […] me non esse omnino perfectum 
si nulla idea entis perfectioris in me esset, ex cujus compara-
tione defectus meos agnoscerem (45, 30‑46, 4). 

Cette égologie progressive peut alors progresser (c) et la Medita-
tio IV poser l’ego comme un medium quid inter Deum et nihil, sive in-
ter summum ens et non ens (VII 54, 17), c’est-à-dire au fond comme 
créature, puisqu’il appartient à la créature de participer de l’être et 
du néant. – Il ne reste alors qu’un dernier pas à franchir, que l’ego 
soit défini comme imago Dei à partir de la volonté : illa [volutas] prae-
cipue sit, ratione cujus imaginem quandam et similitudinem Dei me 
referre intelligo (VII 57, 14‑15).

On comprend alors le sens du ad me propius accedens qui annonce 
l’analyse de la volonté : il s’agit d’approfondir le rapport fini/infini, 
donc de franchir un pas de plus dans cette égologie, et l’erreur surgit 
comme instrument de cet approfondissement. L’analyse de la volon-
té a pour rôle de permettre d’élaborer les rapports entre fini et infini. 
Pourquoi ? Une discrète proposition, entre parenthèse de surcroît, 
l’indique. Après avoir annoncé l’investigation des causes de l’erreur, 
Descartes ajoute : [erroris mei] qui soli imperfectionem aliquam in me 
arguunt (56, 10‑11) ; phrase redoutable, car elle peut s’interpréter en 
deux sens. (a) Le duc de Luynes propose une première lecture : «[mes 

32 AT X 381, 11‑12.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 197
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

erreurs] lesquelles seules témoignent qu’il y a en moi de l’imperfec-
tion » (IV 45). Traduction impeccable, mais qui se heurte à une objec-
tion : le désir, l’aspiratio de la Meditatio III, etc., ne valent-ils pas, eux 
aussi, argument en faveur de l’imperfection de l’ego ? Pourquoi sou-
tenir que l’erreur seule témoigne de ma finitude ? Une autre lecture, 
plus subtile, est en vérité possible et sans doute nécessaire, (b) celle 
de M. Beyssade : « [mes erreurs] qui suffisent à révéler quelque im-
perfection en moi » (Descartes 1990, 153). Ici, le soli ne signifie pas 
que mes erreurs sont seules à révéler mon imperfection, mais que, 
même prises seules, elles révèlent mon imperfection : la construc-
tion latine permet ce sens et c’est bien à elle que nous nous rallions. 
Reste que, quel que soit le parti pris, il demeure que la Meditatio IV 
opère une restriction de la finitude au problème de l’erreur. – Il s’en-
suit que c’est d’un même mouvement que l’ego se trouvera détermi-
né par la volonté, à laquelle fait accéder le ad me propius accedens, 
et que l’erreur se trouvera analysée : en somme, l’analyse de l’erreur 
permet l’approfondissement de l’égologie progressive de l’ego en di-
rection d’une analyse de la volonté.

5	 L’image de Dieu

Acceptons-en alors l’hypothèse : c’est la volonté qui permet de dé-
terminer le plus précisément le lien entre le fini et l’infini en redéfi-
nissant l’ego comme Imago Dei. Mais s’il en est ainsi, la volonté de la 
Meditatio IV doit éclairer et rejaillir sur l’interprétation des Medita-
tiones antérieures, donc dans la Meditatio I, la Meditatio II et la Me-
ditatio III et entretenir avec elle une relation de condition transcen-
dantale. La chose est-elle possible ? Plusieurs indices autorisent à le 
penser – indices encore purement formels, mais assez paradoxaux 
pour être pris au sérieux.

D’abord, pour que l’imago Dei conditionne les Meditationes anté-
rieures, il faut que la volonté soit implicitement engagée dans le par-
cours méditatif avant la Meditatio IV ; mieux, il faut que l’ego se soit 
déjà présenté comme voulant, que la cogitatio ait déjà été performée 
sur le mode de la volonté. Or c’est précisément le cas : nous l’avons 
montré ailleurs,33 plusieurs lignes de faits suggèrent que l’ego de la 
Meditatio II se performe et s’atteint sous la modalité de la volonté. 
Cette thèse est de conséquence : elle signifie que l’ego de la Medita-
tio II n’est pas d’abord un ego intelligens, ne déploie pas d’abord la 
cogitatio sur le mode de l’intellect (comme Gueroult l’avait soutenu) 
mais sur le mode de la volonté. L’ego de la Meditatio II, qui ignore 
encore Dieu, veut – il n’est que de vouloir. Un texte de la Recherche 

33 Cf. Arbib 2016.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 198
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

de la vérité le soutient, qui énonce clairement dubito ergo sum, c’est-
à-dire, puisque le doute est une espèce du vouloir, volo ergo sum.34 
Enoncer que l’ego s’atteint cogitant comme voulant, c’est d’ailleurs 
donner raison à Levinas, qui, dans Totalité et infini, voyait dans le 
moment de l’athéisme, moment où l’ego se pose sans Dieu et dans 
l’ignorance de toute relation à une transcendance, le moment de la 
volonté.35 Ainsi, il se pourrait que, bien que révélée pleinement dans 
la Meditatio IV, la volonté soit déjà présente dès la Meditatio II ; que 
la Meditatio IV nous permette de voir, rétroactivement, ce qui était 
déjà impliqué de la volonté dans le cogito. La Synopsis le confirme, 
puisqu’elle confie le doute à la liberté, le reconduisant à un acte de 
volonté : mens quae, proprie libertate utens (13, 10). Il n’y a donc de 
subjectivité dans la Meditatio IV que parce que, comme l’avait ma-
gistralement thématisé Levinas dans la seconde partie de Totalité et 
infini, la volonté est le mode cogitatif de la subjectivation du sujet.

Ensuite (deuxième indice), pour que l’Imago Dei éclaire le rapport 
entre le fini et l’infini en s’appliquant à la volonté, il faut que la vo-
lonté humaine ne soit pas à proprement parler infinie, mais porte en 
elle un rapport spécifique à l’infini tout en étant elle-même finie. In-
sistons sur ce point, qui implique de contester l’affirmation, pourtant 
courue, selon laquelle la volonté  de l’ego serait infinie. En effet, si en 
renonçant à l’infinité de la volonté divine, on dissout certains faux 
problèmes insurmontables, comme celui de savoir comment une vo-
lonté humaine infinie peut se distinguer de la volonté divine infinie, 
comme une telle volonté pourrait être un mode infini d’une substance 
finie,36 en même temps qu’on obéit plus rigoureusement à la logique 
explicite des textes cartésiens :37 en particulier, la Meditatio IV (AT 
VII 57) semble tout faire pour ne pas affirmer que la volonté est infi-
nie. Mais alors si la volonté humaine est une certaine manière d’être 
fini à l’image de l’infini, elle peut être le lieu où s’effectue le passage 
de la finitude (de l’ego) à l’infinité de Dieu. Comment comprendre ce 
rapport d’image ? Là est toute la difficulté : une image de l’infini n’est 
pas l’infini, puisqu’elle n’en est que l’image ; mais étant l’image de l’in-
fini, l’original se repère au sein même du reflet et lui confère alors, 
sur un mode problématique, sa propre infinité. En vérité, quand la 
Meditatio IV compare la liberté humaine et la volonté divine, elle re-
connaît qu’en Dieu volonté, entendement et puissance ne font qu’une 

34 Cf. Malebranche, Recherche de la vérité : de veritate hujus ratiocinii, dubito er-
go sum, vel, quod idem est, cogito ergo sum (in Malebranche 1958‑67, t. X, 523; sou-
ligné par l’Auteur).
35 Nous soutiendrions volontiers l’hypothèse que la seconde partie de la Totalité et in-
fini décrit en fait la Meditatio II – moment de la position de l’ego par sa volonté.
36 Cf. Gueroult 1953, I, 63.
37 Cf. notre démonstration complète in Arbib 2017, § 77, et Kambouchner 2015, 
chap. X. Marion (2021, chap. IV, § 8) a discuté notre thèse.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 199
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

seule et même chose, alors que ces mêmes facultés sont distinctes en 
l’homme.38 C’est pourquoi à peine la volonté humaine peut-elle for-
mellement être comparée à la volonté divine. Il n’est jamais possible 
d’isoler la volonté divine pour la comparer à la volonté humaine – ce 
qui rend d’avance boiteuse la clause de la Meditatio IV : non tamen, in 
se formaliter et praecise spectata, major videtur (57, 20‑1). Si la volon-
té divine n’est pas distincte de sa puissance et de son entendement, 
quel sens y a-t-il à dire que, formaliter, elle n’est pas moins grande 
que la volonté humaine ? Volonté humaine et volonté divine diffèrent 
ainsi fondamentalement et ne peuvent se ressembler que sur fond de 
cette différence fondamentale, que l’une est déliée des autres facul-
tés, alors que l’autre en est indistincte ; mais, paradoxalement, c’est 
cette différence fondamentale qui constitue leur ressemblance. Car si 
l’homme peut nier l’évidence, c’est que sa volonté peut n’être pas né-
cessitée à consentir par l’entendement : c’est être libre, pour l’homme, 
que de pouvoir refuser l’évidence ; la liberté s’insère dans la fracture 
entre entendement et volonté. La liberté de Dieu consiste au contraire 
à poser par un seul et même geste d’entendement et de volonté les vé-
rités – donc l’évidence. Dieu établit les vérités par l’union de ses fa-
cultés (l’entendement et la volonté), l’homme peut les contester par 
l’écart de ces mêmes facultés : la volonté peut ne pas suivre l’enten-
dement. L’homme est image de Dieu non pas en ressemblant à Dieu, 
mais en lui dissemblant : Dieu pose par liberté les vérités par un acte 
indivis d’entendement et de volonté, l’homme est libre de la vérité au 
contraire par l’écart entre l’entendement et la volonté. L’image de Dieu 
est ainsi une image par dissemblance. Que cette ressemblance par 
dissemblance ne surprenne pas trop : elle est conforme à la fois aux 
textes conciliaires (Concile de Latran IV, 1215),39 et (et c’est là pure 
hypothèse) au concept optique d’image chez Descartes, puisque le Dis-
cours IV de la Dioptrique explique que les images peuvent représen-
ter d’autant plus qu’elles ressemblent d’autant moins.40

Dès lors, et c’est le troisième indice, l’Imago Dei définit un rapport 
entre le fini et l’infini qui rectifie littéralement le rapport établi par 
la Meditatio III. La Meditatio III demandait : 

Qua enim ratione intelligerem […] me non esse omnino perfectum 
si nulla idea entis perfectioris in me esset, ex cujus comparatione 
defectus meos agnoscerem. (45, 30‑46, 4)

38 AT VII 57, 15‑20 : quamvis major […] extendit. L’unité des perfections divines et leur 
indistinction ne quidem ratione étaient au fondement de la création des vérités éter-
nelles; cf. à Mersenne, 27 mai 1630, AT I 153, 1‑3.
39 Concile de Latran IV, c. 2, 432 : inter creatorem et creaturam non potest tanta si-
militudo notari qui inter eos major sit dissimilitudo notanda.
40 Dioptrique, IV, AT VI 113, 23‑5 : « souvent, pour être plus parfaites en qualité 
d’images, et représenter mieux un objet, elles [les images] doivent ne lui pas ressembler ».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 200
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

Ainsi, le fini se connaît-il comme fini par comparatio avec l’infini. 
Nous avons exposé ailleurs toutes les difficultés que soulevait alors 
l’usage du concept de comparatio, surtout pris dans le sens de la Re-
gula VI (X 381, 17‑21) et de la Regula XIV (X 439, 15‑19), puisqu’il n’y 
a de comparatio que sous condition que les deux termes du rapport 
soient unis par une natura communis ; or cette dernière semble par-
faitement manquer entre l’ego fini et le Dieu infini, puisque nulla es-
sentia potest univoce Deo et creaturae convenire (VIae Responsiones, 
AT VII 433, 6‑7).41 C’est donc pour répondre à ces apories que la Medi-
tatio IV renonce bel et bien, et définitivement, à toute comparatio : en 
affirmant que la volonté est major absque comparatione in Deo quam 
in me sit (57, 15‑17), la Meditatio IV établit une relation de similitu-
do entre volonté humaine et volonté divine qui renonce très explici-
tement à l’univocité sous-tendue dans la Meditatio III par le concept 
de comparatio. Dès lors l’égologie progressive des Meditationes est 
aussi une égologie autorectificatrice. 

Une autre raison de la pertinence du motif de l’Imago Dei réside 
dans sa triple surdétermination – et cette surdétermination même 
constitue pour l’interprète un levier précieux, car plus le motif est dé-
terminé, plus il est lourd d’implicites, plus les choix cartésiens pour-
ront nous apparaître clairement. En fait, cette triple surdétermina-
tion s’articule à trois échelles de l’histoire de la philosophie. – (a) Sur 
le temps long de l’histoire de la philosophie, on sait qu’il s’agit là d’un 
motif biblique : « Faisons l’homme à notre image et à notre ressem-
blance » (Gn 1,26). En schématisant quelque peu, on pourrait dire 
que l’interprétation de ce motif se partage en deux tendances : une 
tendance intellectualiste et une tendance volontariste. La première : 
pour Maïmonide en tête puis pour Thomas d’Aquin, et au XVIIe siècle 
aussi Malebranche ou Leibniz, c’est par la connaissance que l’homme 
ressemble à Dieu.42 Pour d’autres – Bernard de Clairvaux ou Nicolas 
de Cues, et même, malgré d’importantes nuances, Kant –, l’homme 
est à l’image de Dieu par sa volonté, car il peut vouloir comme Dieu 
veut.43 Entre l’interprétation volontariste et l’interprétation intellec-
tualiste, Descartes a choisi : la thèse de la création des vérités éter-
nelles (printemps 1630) place Dieu en créateur des vérités, en sorte 
que nul ne pourrait connaître comme Dieu connaît, puisque nous ne 
connaissons jamais que dans l’horizon des vérités finies qu’il a li-
brement établies. La création des vérités contient la connaissance 

41 Cf. Arbib 2017, § 69. Sur la comparatio, cf. surtout Savini﻿ 2008.
42 Malebranche, Recherche de la vérité, OC I 456 ; Leibniz, Discours de métaphysique, 
§ 39. Cette thèse remonte au moins à Thomas d’Aquin, Summa theologiae, Ia p., q. 93, 
comme d’ailleurs Maïmonide, Guide des égarés, I, 1.
43 Bernard de Clairvaux, De gratia et libero arbitrio, VI, 19 ; Nicolas de Cues, De vi-
sione Dei, IV; Kant, Grundlegung, Ak IV 409.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 201
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

de l’ego dans l’horizon de la finitude, c’est-à-dire du créé. Ainsi est-
ce seulement par notre volonté que nous ressemblons à Dieu. (b) A 
l’échelle du XVIIe siècle, il est possible de schématiser à gros traits 
l’interprétation cartésienne de l’Imago Dei suivant la volonté. Car 
le XVIIe siècle foisonne d’interprétations de l’homme comme capax 
Dei – interprétations plus ou moins mystiques, et qui vont jusqu’à la 
querelle du pur amour en fin de l’âge classique. Ces interprétations, 
qui s’inaugurent par l’arrivée de la mystique du Nord en France via 
Benoist de Canfield puis l’École française de spiritualité, et même 
chez saint François de Sales et Gibieuf, posent toujours la volonté 
comme tendant vers Dieu et ne trouvant son contentement qu’une 
fois pleine de Dieu, suivant le motif augustinien de la capacitas Dei. 
Or on ne trouve rien de tel chez Descartes : que la volonté humaine 
soit sans limite comme la volonté de Dieu ne signifie pas que la vo-
lonté ne soit satisfaite que de Dieu, qu’elle demande à être pleine 
de Dieu. Le prouve encore l’absence chez Descartes de tout concept 
d’inquiétude, qui signifierait que la volonté n’est pas en adéquation 
avec son objet propre. Le fait est que la volonté humaine chez Des-
cartes n’a pas à proprement parler d’objet propre : elle est illimitée 
non parce qu’elle veut l’illimité ou l’infini (Dieu) mais parce qu’elle 
peut tout vouloir – tout est n’importe quoi. On voit bien, à une deu-
xième échelle, ce qui singularise la position cartésienne : l’absence 
de tout objet propre par la volonté et l’abandon de tout le motif mé-
diéval de l’objectum proprium voluntatis.44 – (c) Reste une troisième 
échelle, qui est le corpus cartésien lui-même : le motif de l’Imago Dei 
y présente une grande diversité d’occurrences,45 lesquelles offrent 
matière à interprétation globale du motif autant qu’à confirmation 
ou infirmations des hypothèses soutenues au sujet de la seule Medi-
tatio IV. Au surplus et surtout, l’Imago Dei se retrouve à l’articula-
tion des deux Meditationes qui nous occupent, à la fin de la Medita-
tio III (VII 51, 19‑23) et au milieu de la Meditatio IV (VII 57, 11‑15), 
sans que jamais Descartes tente d’articuler ces deux citations, ni 
d’ailleurs qu’il y soit invité par quelque objecteur que ce soit. Il est 
donc légitime de parier qu’elle pourrait nous permettre d’articuler 
exactement le rapport entre la Meditatio III et la Meditatio IV – bref, 
le rapport entre le fini et l’infini. 

Enfin, dernier indice formel. Que s’il revient véritablement à 
l’Imago Dei de préciser, sous les auspices de la volonté, les rapports 
entre fini et infini dans la métaphysique cartésienne, alors se répète 

44 Sur ce point, cf. les pages décisives de Renault 2000.
45 Descartes à Mersenne, 25 décembre 1639, AT II 628, 2‑9 ; Meditatio III, AT VII 51, 
15‑22 ; Meditatio IV, VII 57, 14‑15 ; Descartes à Christine de Suède, 20 novembre 1647, 
AT V 85, 15 ; Passions de l’âme, art. 152, VIII 445, 18‑23 ; Descartes à Chanut, 26 fé-
vrier, 1649, AT V 290, 7‑11.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 202
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

l’ambivalence de la métaphysique cartésienne que nous avons déjà 
décrite sur le plan de l’entendement. (a) Dans le sillage d’E. Levinas, 
il nous a été possible de montrer que l’idée d’infini perturbait la mé-
taphysique cartésienne : comme représentation de l’irreprésentable, 
c’est une idée que l’ego ne peut pas même porter et qui par consé-
quent destitue sa propre condition de possibilité. D’un côté, l’idée de 
l’infini exige l’ego et la représentation (nulle preuve de l’existence de 
Dieu sans idée de l’infini dans l’ordre des raisons), d’un autre côté, 
l’infini surmonte l’ego, le déclasse et le destitue (l’idée d’infini contre-
dit l’ordre des raisons et le surmonte). D’un côté, l’infini relève de la 
tradition métaphysique et scotiste de la représentation, d’un autre 
il s’en échappe et obéit même à certaines constantes de la théologie 
négative. Paradoxalement, l’idée d’infini portait la métaphysique de 
la représentation à sa limite et donc aussi à sa crise. (b) Ce premier 
paradoxe affectait la représentation par l’intellectus ; il se pourrait à 
présent que l’Imago Dei mette en crise la métaphysique, non pas en 
tant que doctrine de la représentation, mais en tant que doctrine de 
la volonté. Car d’un côté, la volonté est ce par quoi l’homme est reje-
té hors de lui-même à titre d’image, il trouve son centre en son origi-
nal, donc hors de lui-même, ce qui met fin à l’ego comme primum ens 
et à la prétendue substantialité de l’ego ; d’un autre côté, la volonté 
cartésienne se donne intrinsèquement volonté de volonté – volonté de 
puissance, dirait Nietzsche – et elle permet même, dans la générosi-
té, de substantialiser quelque peu l’ego.46 L’ambiguïté de la situation 
cartésienne de la volonté rejoue ainsi l’ambiguïté de la situation de 
l’infini dans la métaphysique de la représentation. A l’ambiguïté de 
l’idée d’infini dans la métaphysique de la représentation (suivant l’en-
tendement), répondrait l’ambiguïté de l’image de l’infini dans la mé-
taphysique de la volonté. Cette double perturbation affecte les deux 
déterminations de la métaphysique suivant Heidegger, métaphysique 
de la représentation (suivant Descartes et Leibniz), métaphysique de 
la volonté (chez Kant ou Nietzsche). L’articulation interne de la pen-
sée cartésienne compromettrait ainsi les deux dimensions de la mé-
taphysique de la subjectivité que Heidegger avait assignées : la re-
présentation et la volonté de puissance. Une telle homologie, pour 
l’heure seulement présomptive, n’est pas tant un argument que l’in-
dice d’une piste à suivre. 

Descartes n’avait donc en toute rigueur pas besoin de la volonté, la 
question de l’erreur étant d’avance réglée par l’examen de la negatio 

46 Décrivant l’humilité vicieuse, Descartes y stigmatise la croyance de « ne pouvoir 
subsister par soi-même ni se passer de plusieurs choses dont l’acquisition dépend d’au-
trui » (AT XI 450, 8‑10, italique ajouté) ; l’article 95, évoque le contentement des vieil-
lards « lorsqu’ils se souviennent des maux qu’ils ont soufferts » et « se représentent 
que c’est un bien d’avoir pu nonobstant cela subsister » (400, 22‑5, italique ajouté).

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Lexis Supplementi | Supplements 17 203
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

puis l’évacuation de la privatio. Seul le projet d’approfondir la fini-
tude de l’ego (ad me propius accedens), finitude attestée par l’erreur 
dont il convient à présent de mener l’examen (erroris mei […] inves-
tigans) – seul ce projet a motivé la doctrine de la volonté dans la Me-
ditatio IV : ce qui en fait le cœur, à nos yeux, est irréductible à la lo-
gique démonstrative des Meditationes ; c’est donc que son motif est 
ailleurs : dans l’investigation de la nature de l’ego et l’approfondis-
sement du rapport fini/infini qui appartient constitutivement à cet 
ego. Dès lors, loin que la volonté constitue dans les Meditationes un 
appendice surérogatoire, elle devient le lieu où se résout, par l’in-
vestigation de la finitude (c’est-à-dire du rapport fini/infini), l’uni-
té de la métaphysique cartésienne. Quiconque voudra suivre la dé-
termination de l’ego et redéfinir sur nouveaux frais la relation entre 
les deux premiers principes de la métaphysique cartésienne devra 
faire de l’étrange excroissance démonstrative qui, dans la Medita-
tio IV, commence par ad me propius accedens et se donne pour l’ex-
ploration d’un lieu théologique convenu, le cœur de son interpréta-
tion. Alors s’éclairerait peut-être la structure des Meditationes : si 
la Meditatio II traite de l’ego, la Meditatio III traite de Dieu, la Medi-
tatio IV traite de l’ego et de Dieu, ou plutôt de l’ego dans son rapport 
à Dieu. Elle unifie et élabore la relation entre la Meditatio II (l’ego) 
et la Meditatio III (Dieu). L’imago est le concept par lequel les préoc-
cupations égologiques de la Meditatio II entrent en rapport avec les 
préoccupations théo-logiques de la Meditatio III, et la Meditatio IV 
est le lieu où s’établit ce rapport. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 204
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 183-204

Bibliographie

Alquié, F. (1950). La découverte métaphysique de l’homme chez Descartes. Paris : PUF.
Arbib, D. (2016). « L’ego image de Dieu ou du cogito suivant la volonté ». Revue de mé­

taphysique et de morale, 333‑52.
https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333

Arbib, D. (2017; 2021 édition révisée). Descartes, la métaphysique et l’infini. Paris : PUF.
https://doi.org/10.3917/puf.arbib.2017.01 

Arbib, D. (2021). « Descartes et les deux sens de la substance ». Revue Internationale 
de Philosophie, 7‑26.
https://doi.org/10.3917/rip.296.0007

Arbib, D. et al. (2022). Mirabilis scientiae fundamenta. Der Anfang der Kartesianischen 
Philosophie. Baden-Baden : Karl Alber Verlag.
https://doi.org/10.5771/9783495999769-11

AT = Descartes, R. (1897‑1913, révisé en 1964‑74). Œuvres. Paris :Vrin. 
Baillet, A. (1691). La vie de Mr Descartes. Paris : Hortemels.
Beyssade, J.-M. (1979). La philosophie première de Descartes. Paris : Flammarion. 
Cristofolini, P. (a cura di) (1985). Studi sul Seicento e sull’immaginazione. Seminario 

1984. Pisa : Scuola Normale Superiore di Pisa.
Descartes, R. (1925). Discours de la méthode. Texte et commentaire par Étienne Gil­

son. Paris :Vrin.
Descartes, R. (1977). Règles utiles et claires pour la direction de l’esprit en la recherche 

de la vérité. Traduction selon le lexique cartésien, et annotation conceptuelle par 
Jean-Luc Marion avec des notes mathématiques de Pierre Costabel. La Haye : Nijhoff.

Descartes, R. (1990). Méditations métaphysiques. Trad. par M. Beyssade. Paris : Le 
Livre de Poche.

Descartes, R. (2013). Correspondance. 2 vols. Edité par J.-R. Armogathe. Paris : 
Gallimard.

Gouhier, H. (1976). Études d’histoire de la philosophie française. Hildesheim : Olms.
Gueroult, M. (1953). Descartes selon l’ordre des raisons. Paris :Aubier. 
Kambouchner, D. (2015). Descartes n’a pas dit. Un répertoire des fausses idées sur l’au­

teur du Discours de la méthode, avec les éléments utiles et une esquisse d’apologie. 
Paris : Les Belles Lettres.

Malebranche, N. (1958‑67). Œuvres complètes. Paris : Vrin. 
Marion, J.-L. (2021). Questions cartésiennes III. Paris : PUF.
Mersenne, M. (1932‑88). Correspondance du P. Marin Mersenne. 18 vols. Paris : CNRS.
Perler, D. (2004). « La théorie cartésienne du jugement. Remarques sur la IVe Médita-

tion ». Les Études philosophiques, 71, 461‑83.
https://doi.org/10.3917/leph.044.0461

Renault, L. (2000). Descartes ou la félicité volontaire. Paris : PUF.
Rodis-Lewis, G. (1985). « La volonté chez Descartes et Malebranche ». Cristofolini, P. 

(a cura di), Studi sul Seicento e sull’immaginazione. Pisa : Scuola Normale Supe-
riore di Pisa, 13‑28.

Rodis-Lewis, G. (1997). Le développement de la pensée de Descartes. Paris : Vrin.
Savini﻿, M. (2008). « Comparatio vel ratiocinatio. Statuto e funzione del concetto di com­

paratio/comparaison nel pensiero di René Descartes ». Marrone, F. (a cura di), Des­
cartes et des Lettres. “Epistolari” e filosofia in Descartes e nei cartesiani. Firenze : 
Mondadori, 132‑69.

Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333
https://doi.org/10.3917/rip.296.0007
https://doi.org/10.5771/9783495999769-11
https://doi.org/10.3917/leph.044.0461


Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 205
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Partene  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/010

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿Humanisme et volontarisme : 
la question de la singularité  
du genre humain
Elena Partene
École Normale Supérieure de Paris, France

Abstract  This paper sets out to consider the conditions under which humanist 
thought, which makes dignity the essence of man and elevates him above other forms 
of life, can emancipate itself from the fixist paradigm of ‘human nature’ and be recon-
ciled with a voluntarist doctrine. Can a thesis that posits man’s infinite freedom as his 
most distinctive feature constitute a consistent humanism? The current development of 
transhumanism and antispeciesism seems to show that, by challenging human privilege 
on the one hand, and by the desire to modify man on the other, making man a free being 
leads to criticism a humanism that is seen as both discriminatory and anti-progressive. 
On the contrary, the aim here is to show that, on the one hand, the Greek naturalist 
motif does not rule out the fact that man has an existential opening. On the other hand, 
modern voluntarism, which is most clearly expressed in Descartes’ philosophy, does 
not necessarily lead to anti-humanism. The Cartesian authorship of transhumanism 
will therefore be called into quest.

Keywords  Humanism. Will. Life. Zôè. Bios. General. Stupidity. Descartes. Antispecie-
sism. Transhumanism.

Sommaire  1 Introduction. – 1 L’extase de l’historicité. – 2 Ipséité et éthicité. – 
3 Conclusion.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 206
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

L’homme n’est ni ange ni bête,
Et le malheur veut que qui veut faire 

l’ange fait la bête.
(Pascal)

1	 Introduction

La question du propre de l’homme apparaît davantage comme une 
question grecque que comme une question moderne, sans doute 
parce que cette question du propre est la plus immédiatement réso-
lue par la position d’une nature humaine – et les Grecs furent bien 
plus naturalistes que les Modernes. La modernité, si, comme Hegel, 
nous la faisons commencer avec le christianisme,1 est profondément 
marquée par la découverte d’une volonté libre, qui semble rentrer 
en contradiction avec la position d’une nature humaine. Le terme de 
nature enferme l’homme dans une positivité alors même que la liber-
té est l’anti-nature, qui détotalise ce qui relève du constitué et pul-
vérise toute positivité.2 Est-il possible de concilier le paradigme du 
propre de l’homme ou de la nature humaine avec celui de la liberté ? 
La liberté du vouloir peut-elle constituer le cœur d’un humanisme, 
dès lors que l’homme ne serait défini que par ce qui l’indéfinit, à sa-
voir cette puissance de négativité qui lui laisse toujours la possibilité 
de se re-définir ? Nous aimerions tracer ici un cheminement qui verra 
l’entrelacement de deux fils : un fil ancien, d’une part, qui prend son 
ancrage dans des réflexions complexifiant le naturalisme de la pen-
sée grecque ; car si les Grecs sont dits naturalistes, ils sont aussi les 
premiers à avoir pensé la notion d’une existence qui ne se réduit pas 
à une nature fixe, à travers la distinction entre zôè et bios, distinc-
tion qui fait de l’homme un vivant tout à fait singulier, un vivant qui a 
une histoire, une bio-graphie, et donc pour qui la vie ne se réduit pas 
à son statut de vivant. D’autre part, le fil moderne de notre réflexion 
trouvera un ancrage dans la pensée cartésienne, ce qui nous permet-
tra d’émettre quelques réserves sur les usages antihumanistes faits 
en philosophie contemporaine de la philosophie de Descartes.3 Des-

1 Cf. Hegel 2013, § 185. 
2 Là-dessus, nous renvoyons à Heidegger 1992. C’est aussi pour éviter cette pente 
naturalisante que Sartre (1996, 76) propose cette redéfinition de l’humanisme : « Il 
y a un sens de l’humanisme qui signifie au fond ceci : l’homme est constamment hors 
de lui-même, c’est en se projetant et en se perdant hors de lui-même qu’il fait exister 
l’homme, et d’autre part c’est en poursuivant des buts transcendants qu’il peut exis-
ter. Il n’y a pas d’autre univers qu’un univers humain. C’est ce que nous appelons l’hu-
manisme existentialiste ».
3 Les critiques de l’humanisme ne sont pas récentes en philosophie : on se souvient 
des derniers mots de Foucault dans Les mots et les choses, mais la défense de l’hu-
manité constitue déjà une cible de l’animosité nietzschéenne, qui pourfend, dans le 
Gai savoir, cette « vieille horrible ». Ce qui nous retiendra ici sont les formes les plus 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 207
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

cartes possède en effet cette spécificité, parmi les philosophes de la 
tradition, d’être le plus abondamment cité par les courants remettant 
en cause l’humanisme classique : l’antispécisme le désigne souvent 
comme l’origine mortifère de la réification de l’animal,4 qui consacre 
la place surplombante des hommes « comme maîtres et possesseurs 
de la nature »,5 le transhumanisme le voit comme l’origine glorieuse 
de la technicisation méliorative de l’homme pour en faire un être ul-
tra-performant qui pourra d’autant mieux exercer sa maîtrise et sa 
possession de la nature.6 Le paradoxe ne peut échapper : Descartes 
est considéré comme le pire humaniste par les animalistes et comme 
le meilleur des antihumanistes par les transhumanistes.7 Nous pen-

contemporaines d’un antihumanisme parfois revendiqué comme tel que l’on trouve dans 
les littératures antispéciste et transhumaniste : dans les deux cas, le motif de la ‘na-
ture humaine’ est remis en cause, pour des raisons différentes. Sur cette mise en pa-
rallèle, cf. Wolff 2017 ; cf. aussi 2010 ; 2019. 
4 Les références sont innombrables, tant l’anti-cartésianisme est un topos du réqui-
sitoire animaliste. Pour une perspective exigeante, savante, précise, et subtile, cf. les 
travaux d’Élisabeth de Fontenay (notamment Fontenay 1998, 301 et sq.), qui parle pour 
Descartes d’un « humanisme démocratique ». Cette précieuse lecture vaut aussi pour 
la question du propre de l’homme, qui reçoit sous sa plume un traitement critique très 
convaincant, et qu’elle distingue de la singularité humaine (2008). Nous renvoyons donc 
à ces ouvrages pour une perspective inverse de celle que l’on trouvera développée ici.
5 Descartes 1982a, AT VI, 62.
6 Cf. par exemple les publications de N. Bostrom, D. Dennett, J.-M. Besnier, E. Bro-
chier, L. Frippiat, etc. Chez tous ces auteurs, défenseurs ou critiques du transhuma-
nisme, on trouve des rapprochements entre cette idéologie et la philosophie de Des-
cartes. On comprend que pour les auteurs critiques du transhumanisme, Descartes est 
blâmé comme étant le père d’une idéologie mécaniste et fonctionnaliste ; pour les dé-
fenseurs du transhumanisme, Descartes est loué pour son caractère visionnaire. Ce 
qui est intéressant n’est pas tant l’axiologie qui leur est attachée, mais le rapproche-
ment constant qui est fait entre ces deux pensées : cartésianisme et transhumanisme. 
On se contentera de citer, à titre d’exemple, J.-Y. Goffi (2011, 29) : « Guérir les mala-
dies, améliorer les capacités humaines et prolonger la vie est une ambition qui s’inscrit 
classiquement dans le projet de Bacon et de Descartes, constitutif de l’humanisme mo-
derne. À certains égards donc, cette mouture du transhumanisme s’inscrit dans la tra-
dition interventionniste et optimiste du projet Bacon-Descartes, prolongé lui-même par 
la pensée des Lumières ». Précisons que nous employons ici indifféremment transhu-
manisme et posthumanisme.
7 Il faudrait ici en réalité distinguer les transhumanismes tant la diversité de cou-
rants est forte au sein de ce paradigme ; on pourrait même remarquer que de nombreux 
transhumanistes se proclament humanistes en ce qu’ils ne remettent nullement en ques-
tion la spécificité et la supériorité du genre humain sur les autres formes de vie, bien 
au contraire. Ce qui justifie en revanche que l’on puisse parler d’antihumanisme est la 
considération d’un inachèvement inacceptable du genre humain qui justifie la volon-
té de le modifier, c’est-à-dire de changer sa nature, par le recours à des technologies 
convergentes et à des manipulations génétiques. L’amélioration de l’homme, somme 
toute commune à tout projet éducatif (amélioration intellectuelle), sportif ou esthétique 
(amélioration physique), cède la place à une transformation de l’homme. Cf. Harris 1992, 
272 : « Pour la première fois, nous pouvons entreprendre de façonner notre destinée 
non seulement en choisissant le genre de monde que nous voulons créer et habiter, mais 
aussi en choisissant ce que nous souhaitons être. Nous pouvons littéralement changer 
la nature des êtres humains ». Sur la question de savoir si le transhumanisme est un 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 208
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

sons que des deux côtés l’on se trompe, et que, en retour, Descartes 
permet de comprendre l’unité de ces mouvements éthiquement, et 
parfois politiquement, divergents : c’est bien plutôt le volontarisme 
cartésien qui constitue une critique anticipée de ces deux antihuma-
nismes contemporains que sont l’antispécisme et le transhumanisme. 

2	 L’extase de l’historicité

La question de la singularité du genre humain impose d’abord une 
réflexion sur le genre, le générique et le général. Interroger l’unicité 
du genre humain, c’est déjà se demander si l’humanité relève du gé-
nérique, si elle constitue un genre. Or, la distinction grecque entre 
les deux termes signifiant ‘vie’, zôè et bios, montre que l’individua-
tion est d’essence pour l’homme. En effet, Arendt insistait déjà sur ce-
ci que bios désigne une vie « spécifiquement humaine » ;8 plus tard, 
Agamben, qui commence son ouvrage Homo sacer par cette distinc-
tion grecque, affirme qu’en Grèce classique « la simple vie naturelle 
[zôè] est exclue de la polis au sens propre du terme et reste strictement 
confinée, comme simple vie reproductive, à la sphère de l’oikos ».9 Or, 
nous le savons bien, seul l’homme a une existence politique :10 son 
mode de vie n’est donc pas celui d’une vie naturelle, que partagent les 
animaux. C’est donc un acquis aussi bien lexicographique que philo-
sophique : la vie comme bios est réservée à l’humanité, à l’exclusion 
des animaux. Pourquoi en est-il ainsi ? Arendt l’explique fort bien :

La nature et le mouvement cyclique qu’elle impose à tout ce qui 
vit ne connaissent ni mort ni naissance au sens où nous enten-
dons ces mots. La naissance et la mort des êtres humains ne sont 
pas de simples événements naturels ; elles sont liées à un monde 
dans lequel apparaissent et d’où s’en vont des individus, des enti-
tés uniques, irremplaçables, qui ne se répéteront pas. […] La prin-
cipale caractéristique de cette vie spécifiquement humaine, dont 
l’apparition et la disparition constituent des événements de-ce-
monde, c’est d’être elle-même toujours emplie d’événements qui à 
la fin peuvent être racontés, peuvent fonder une biographie ; c’est 

humanisme, cf. l’épilogue de l’excellent ouvrage de Rey 2020 ; cf. également Folscheid, 
Lécu, Malherbe 2018 ; Hottois 2014. 
8 Arendt 1983, 143.
9 Agamben 1997, 10. 
10 Rappelons le célèbre texte de la Politique, I, 2, où Aristote fait de la politique une 
spécificité de l’homme parce qu’il est le seul à être doué de logos : « car c’est le carac-
tère propre à l’homme par rapport aux autres animaux, d’être le seul à avoir le sentiment 
du bien et du mal, du juste et de l’injuste, et des autres notions morales, et c’est la com-
munauté de ces sentiments qui engendre famille et société » (Aristote 1995, 1253 a 4). 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 209
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

de cette vie, bios par opposition à la simple zôè, qu’Aristote disait 
qu’elle « est en quelque manière une sorte de praxis » (Aristote, 
Politique, 1254 a 7).11

Bios ne s’emploie que pour un homme parce que seul l’homme est 
un étant maximalement individué, à la fois dans l’espace, mais aus-
si dans le temps : un homme ne se répète pas, dit singulièrement 
Arendt. Ce qui fait l’unicité de l’humanité c’est l’unicité de chaque 
homme : au sein du genre humain, et ce pourquoi il n’est pas un gen-
re,12 il n’y a pas de substituabilité, comme il peut y en avoir chez les 
animaux. Un lion est l’incarnation de l’espèce léonine toute entière, 
ou plus précisément, les différences entre deux lions sont acciden-
telles ; non pas qu’il s’agît, d’un point de vue métaphysique, d’affir-
mer que deux lions sont indiscernables, il n’y a certes pas deux lions 
identiques, comme il n’y a pas deux hommes ou deux feuilles d’arbre 
identiques,13 mais que, d’un point de vue existentiel, la singularité 
humaine se donne aussi à voir de manière diachronique, c’est-à-dire 
par l’histoire propre que chacun se tisse. L’histoire est la répercus-
sion proprement humaine de cette indiscernabilité métaphysique 
qu’ont en partage les autres étants. S’il fallait employer un vocabu-
laire métaphysique, on pourrait dire que l’eccéité animale se ramène 
à sa quiddité, tandis que pour l’être humain elle lui est irréductible. 
Bios renvoie en effet à une historicité, alors que zôè renvoie à une 
naturalité :14 pour savoir ce qu’est un lion, il suffit de définir sa na-
ture, un lion est un lion dès sa naissance ; pour définir un homme, au 
contraire, il faut raconter sa vie. C’est pour cela qu’on ne peut défi-
nir un homme qu’à sa mort, et non à sa naissance. Aubenque insiste 
beaucoup sur l’importance de cet adage grec et s’y appuie pour faire 
comprendre le sens aristotélicien du to ti èn einai : 

C’est un vieil adage de la sagesse grecque qu’on ne peut porter un 
jugement sur la vie d’un homme tant qu’il n’est pas mort. […] Seule 
la mort peut, dans le cas du vivant, arrêter le cours imprévisible 
de la vie, transmuer la contingence en nécessité rétrospective, sé-
parer l’accidentel de ce qui appartient vraiment par soi au sujet 
qui n’est plus. […] C’est la mort de Socrate qui façonne l’essence 

11 Arendt 1983, 142‑3.
12 « Il n’y a pas d’espèce humaine ; notre génie propre, qui fait qu’il n’y a pas deux 
hommes semblables, s’y oppose. Tel est le défi que Montaigne nous lance » (Magnard 
2002, 14).
13 Le principe leibnizien des indiscernables vaut pour tous les étants, et de ce point 
de vue, le vivant n’a aucun privilège.
14 Cette dualité sémantique de la vie traduit, comme le remarque J.-Y. Goffi (2005, 
176), ceci que « nous sommes spontanément enclins à instaurer d’un seul et même geste 
l’évaluation et la représentation du vivant ».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 210
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

de Socrate : celle du juste injustement condamné. C’est elle qui 
permet de dissocier ce qu’il y a de contingent dans l’existence his-
torique de Socrate et ceux des accidents de sa vie qui accèdent 
à la dignité d’attributs essentiels de la socratéité. L’essence d’un 
homme, c’est la transfiguration d’une histoire en légende, d’une 
existence tragique, parce qu’imprévisible, en un destin achevé, 
transfiguration qui ne s’opère que par la mort.15

Seul l’homme est ce qu’il est « parce qu’il n’est plus » ; l’animal est 
ce qu’il est parce qu’il est. Plus prosaïquement, il n’y a pas de biogra-
phie d’un lion alors qu’il y a biographie d’un homme : c’est dire que 
sa vie prend la forme d’une histoire, qui se narre et qui est ponctuée 
d’événements. Les Anciens nous disent donc simplement que les Vies 
parallèles, Bioi parallèloi, ne peuvent avoir pour objet que des êtres 
humains, et que des Vies parallèles de chats ou de lions sont en soi 
impensables, car la singularité serait ici inconsistante. C’est seule-
ment pour l’homme que la singularité est d’essence, pour l’animal elle 
n’est que d’accident.16 C’est cette historicité que Rousseau reprend 
et modernise avec le concept de perfectibilité : « un animal est au 
bout de quelques mois ce qu’il sera toute sa vie, et son espèce au bout 
de mille ans ce qu’elle était la première année de ces mille ans »,17 
dit-il dans le Second Discours. Le parallèle entre l’espèce et l’indivi-
du est clairement tracé dans cette phrase : un animal ne diffère pas 
de lui-même, parce que son accomplissement n’est pas différé, il ne 
connaît pas de condition historique, donc il est à un an comme il se-
ra à quinze ans ; or de même qu’il n’y a pas de différence intra-indi-
viduelle, de même n’y a-t-il pas de différence intra-générique : deux 
individus du même genre ne diffèrent pas historiquement, le lion d’il 
y a mille ans est le même que le lion d’aujourd’hui, il n’a pas modi-
fié ses conditions matérielles d’existence ; derrière l’absence de pro-
grès du genre animal, est pointée l’absence de différence, car la diffé-
rence est la cristallisation d’un différer, c’est-à-dire d’une historicité. 

15 Aubenque 1962, 468‑9. Aubenque en tire une conclusion métaphysique remar-
quable : l’essence ne peut se dire qu’au passé. « En termes plus abstraits, il n’est d’at-
tribution essentielle dans le cas d’un homme (si du moins nous entendons par là une at-
tribution propre, et non pas seulement générique) qu’à l’imparfait, c’est-à-dire portant 
sur un sujet qui n’est ce qu’il est que parce qu’il n’est plus » (469).
16 À ceux qui prétendraient que la vie d’un éléphant d’Afrique ne ressemble aucu-
nement à celle d’un éléphant d’Asie, on pourrait d’une part répondre que cela montre 
précisément que ce sont deux espèces distinctes, mais aussi que cette distinction zôè/
bios suppose justement qu’il n’y ait pas à proprement parler de ‘vie d’un’ éléphant, au 
sens d’un genre de vie. Différencier des genres de vies (théorétique, pratique, poïé-
tique, par exemple, ou la vie de plaisirs et la vie intellectuelle) suppose de parler de bi-
os et donc d’une exclusive humaine. L’animal n’emprunte pas un type de vie, il ne choi-
sit pas un mode de vie, il vit. 
17 Rousseau 1964, 142.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 211
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

Allons plus loin, à partir de cette distinction grecque : d’une part, 
le vivant se caractérise, du côté subjectif, par ceci que les différents 
individus ne se différencient qu’accidentellement les uns des autres, 
on l’a vu : dans tel lion individuel, c’est l’espèce lion qui prévaut ; le 
générique est l’affaire du vivant, de ce qui a la zôè, non de l’homme, 
dont l’existence prend, par ailleurs, la forme d’une biographie ; mais, 
d’autre part, du côté objectif, le général est aussi l’affaire du vivant 
comme zôè : l’animal n’a précisément affaire qu’à des généralités. Ce 
n’est pas dans sa singularité de telle nuance de vert, courbé de telle 
manière par le vent et la rosée, que le brin d’herbe intéresse l’her-
bivore, c’est « l’herbe en général qui attire l’herbivore ».18 À propos 
des idées générales, Bergson dit en effet qu’on se trompe lorsqu’on 
s’imagine toujours qu’on part de la perception d’objets individuels. 
C’est faux : la perception animale ou la perception grossière est beau-
coup plus abstractive qu’on ne le croit ; c’est un préjugé empiriste de 
croire que le général est second par rapport au singulier dans la per-
ception. On a d’abord affaire à des généralités, et c’est bien le raffi-
nement intellectuel qui nous amène à percevoir et à penser le singu-
lier et à voir les différences : 

A priori, en effet, il semble bien que la distinction nette des ob-
jets individuels soit un luxe de la perception, de même que la re-
présentation claire des idées générales est un raffinement de 
l’intelligence.19

En fait, l’animal est incapable de distinguer nettement l’objet dans 
son individualité, puisque c’est un luxe de la perception, or sa per-
ception est ordonnée aux seuls besoins vitaux ; et il est incapable de 
s’élever à une représentation claire des idées générales, parce que 
le général est seulement vécu par lui, et non pas pensé :

Mais c’est ce qui paraîtra clairement si l’on se reporte aux origines 
toutes utilitaires de notre perception des choses. Ce qui nous in-
téresse dans une situation donnée, ce que nous y devons saisir 
d’abord, c’est le côté par où elle peut répondre à une tendance ou 
à un besoin ; or, le besoin va droit à la ressemblance ou à la qua-
lité, et n’a que faire des différences individuelles. À ce discerne-
ment de l’utile doit se borner d’ordinaire la perception des ani-
maux. C’est l’herbe en général qui attire l’herbivore : la couleur et 
l’odeur de l’herbe, senties et subies comme des forces (nous n’al-
lons pas jusqu’à dire : pensées comme des qualités ou des genres), 
sont les seules données immédiates de sa perception extérieure. 

18 Bergson 1959, 299. Italique dans l’original.
19 Bergson 1959, 298. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 212
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

Sur ce fond de généralité ou de ressemblance sa mémoire pour-
ra faire valoir les contrastes d’où naîtront les différenciations ; il 
distinguera alors un paysage d’un autre paysage, un champ d’un 
autre champ ; mais c’est là, nous le répétons, le superflu de la per-
ception et non pas le nécessaire.20

Il est donc insuffisant de faire de l’animal un être se cantonnant à la 
perception, tandis que l’homme seul aurait accès à l’intellection : en 
vérité, même au niveau de la perception, l’homme se distingue – et il 
se distingue précisément parce qu’il opère des distinctions, des in-
dividuations. La perception primitive est une perception abstraite, 
la perception raffinée, civilisée, cultivée est une perception concrète 
car individuante. 

Quelle conclusion en tirer ? Si le vivant est restreint au générique 
et au général, cela signifie qu’en tant qu’il ne se réduit pas à cela, 
l’homme a rapport au singulier et à l’universel – et cela non seule-
ment de manière distributive, mais aussi de manière corrélative. 
C’est d’abord le cas au niveau du sujet : on l’a dit, l’homme n’est pas 
réductible à son être générique (chaque homme n’est pas simple-
ment un exemplaire de l’espèce, mais sa singularité est d’essence) ; 
or, que la singularité soit d’essence ne signifie pas qu’il faille penser 
pour l’humanité une diffraction de différences intotalisables, mais 
bien plutôt que la subjectivité propre est ce qu’il y a de plus univer-
sel ;21 de même, du côté de l’objet, l’homme est celui qui peut pendre 
pour objet le singulier et l’universel, pas seulement le général – avec 
ce paradoxe des objets humains, des œuvres humaines, qu’ils sont 
d’autant plus universels qu’ils sont plus singuliers, comme le mani-
festent les œuvres d’art ou les événements historiques. 

Que cette corrélation du singulier et de l’universel soit ce qui dis-
tingue l’homme, on pourrait le conclure aussi bien en procédant à 
l’envers, c’est-à-dire en s’intéressant à ce qui définit l’homme qui est 
incapable de lier le singulier et l’universel, c’est-à-dire l’homme qui 
s’en tient aux généralités : c’est, nous semble-t-il, ce qu’on nomme 
communément la bêtise. Qu’est-ce qu’être bête ? C’est le contraire 
d’être idiot. L’idiot, comme l’indique bien l’étymologie grecque, est ce-
lui qui est englué dans le particulier, celui qui est incapable de s’éle-
ver au général, qui croit que le monde se résume à sa petite expé-
rience. L’idiot est englué dans son idiosyncrasie. L’homme bête est, 
au contraire, celui qui ne se meut que dans les généralités, les pla-
titudes, les topoi. La bêtise et l’idiotie sont deux vices symétriques, 
et si l’on se réfère à Kant, il faut dire que ce sont des pathologies du 

20 Bergson 1959, 298. 
21 Comme le disait Hegel, ʻjeʼ est ce qu’il y a de plus singulier en même temps que ce 
qu’il y a de plus universel : ʻjeʼ c’est moi, et c’est tout autre, tous les autres. Cf. infra.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 213
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

jugement.22 Pathologies symétriques, puisque l’idiotie est l’incapa-
cité de subsumer le particulier sous le général de par l’absence de 
généralisation : c’est ne voir que des cas particuliers partout, sans 
être capable de discerner du semblable ; la bêtise est l’incapacité à 
reconnaître dans le particulier le général, de par l’absence d’indivi-
duation. Deleuze l’a magnifiquement dit, en reprenant d’ailleurs un 
vocabulaire kantien : 

La plus mauvaise littérature fait des sottisiers ; mais la meil-
leure fut hantée par le problème de la bêtise, qu’elle sut conduire 
jusqu’aux portes de la philosophie, en lui donnant toute sa di-
mension cosmique, encyclopédique et gnoséologique (Baudelaire, 
Flaubert, Bloy). Il aurait suffi que la philosophie reprît ce problème 
avec ses moyens propres et avec la modestie nécessaire, en consi-
dérant que la bêtise n’est jamais celle d’autrui, mais l’objet d’une 
question proprement transcendantale : comment la bêtise (et non 
l’erreur) est-elle possible ? Elle est possible en vertu du lien de la 
pensée avec l’individuation.23 

La bêtise est un raté du principe d’individuation : c’est le fond non in-
dividué qui remonte. L’homme bête ne sait pas individuer, il connaît 
le général, mais ne voit pas le particulier : il est donc incapable de 
subsumer l’un sous l’autre, et passe son temps à professer des leçons 
vides. La bêtise est de ce fait souvent une pathologie d’intellectuels, 
contrairement à l’idiotie, car c’est le vice de ceux qui connaissent 
bien les abstractions et les généralités, mais sont incapables de sub-
sumer le cas sous la règle, car à force de règles, ils ne parviennent 
plus à distinguer des cas. Dans la Critique de la raison pure, Kant 
écrit à l’orée de l’Analytique des principes, sur le jugement en géné-
ral, que « le manque de jugement est proprement ce que l’on nomme 
bêtise [Dummheit], et à un tel vice il n’y a point de remède ».24 Il n’y 
a pas de remède, car l’instruction, c’est-à-dire l’école ou les livres, ne 
peuvent guérir cette pathologie : ceux-ci nous fournissent justement 
des règles, des savoirs, des théories, des doctrines, mais précisément 
ce qui est mis en cause par la bêtise est la capacité à reconnaître ces 
règles dans le cas particulier que j’ai sous les yeux. Remédier à la 
bêtise comme incapacité de subsumer le cas sous la règle par l’ap-
prentissage d’autres règles ne fait que dessiner une régression à l’in-
fini, par laquelle la bêtise se prolongerait toujours elle-même, exac-
tement comme dans le cheminement infini de Bouvard et Pécuchet 
chez Flaubert. L’homme bête peut donc être fort cultivé et instruit : 

22 Cf. Kant 1980, A 132/B 171.
23 Deleuze 1985, 196‑7.
24 Kant 1787, A 133/B 172. Nous traduisons.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 214
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

la bêtise n’est pas un manque de savoir, c’est une pathologie du ju-
gement – c’est un défaut de subsomption par absence de perception 
du cas particulier. La bêtise est donc la passion des généralités, et la 
langue française recèle ici quelque chose d’intéressant : c’est qu’elle 
fait de la bêtise ce par quoi l’homme ressemble aux bêtes – les bêtes 
qui, elles, relèvent, comme on l’a vu, du générique et du général. C’est 
sans doute cela que Flaubert a tenu à reprendre dans l’onomastique 
de ses personnages, car il est évident que Bouvard vient du latin bos, 
bovis, et Pécuchet du latin pecus, pecoris : le bœuf et le bétail ; c’est 
le devenir bête de l’homme qui est décrit, et ce devenir bête n’est pas 
l’absence de culture, c’est la complaisance et le cantonnement au gé-
néral, qui implique de manquer et le singulier et l’universel. 

3	 Ipséité et éthicité

Donc si la bêtise est le devenir bête de l’homme, c’est-à-dire sa ré-
gression au vivant qui n’a affaire qu’au générique et au général, 
l’homme est l’être qui instaure la corrélation du singulier et de l’uni-
versel. Qu’est-ce qui manifeste en l’homme cette coïncidence d’es-
sence du singulier et de l’universel ? Nous pouvons penser que le 
fait même de la première personne du singulier en est une manifes-
tation : l’homme est celui qui dit ʻjeʼ ; l’ego cartésien, l’ipséité, la ré-
flexivité, comme l’on voudra, tout cela désigne ce qui fait que l’homme 
peut tout objectiver sans être lui-même objectivable comme source 
de l’objectivation. Or, ʻjeʼ est à la fois ce qu’il y a de plus singulier et 
en même temps ce qu’il y a de plus universel ; ʻje ,̓ c’est moi, et en 
même temps c’est tout autre : 

Quand nous disons ʻmoi ,̓ nous visons bien quelque chose de sin-
gulier, mais, puisque chacun est un moi, nous ne disons par là que 
quelque chose de tout à fait universel. L’universalité du moi le rend 
capable de faire abstraction de tout même de sa vie.25 

Est donc impliqué dans l’essence de l’homme le rapport à soi, et en 
même temps le rapport à l’autre. Le ʻjeʼ est toujours en même temps 
un ʻnous .̓ La question que l’on peut se poser est alors la suivante : si 
le ʻjeʼ définit l’essence de l’homme dans sa singularité expressive de 
la singularité de l’humanité, quel est le propre du ʻjeʼ ? Régressons 
encore d’un niveau. Hegel disait dans la phrase de l’Encyclopédie ci-
tée plus haut, mais il le montre aussi dans la Phénoménologie de l’es-
prit, que c’est précisément ce geste de déprise de toute captation 
et de toute appartenance, y compris de l’appartenance à la vie, qui 

25 Hegel 1988, III, Add. du § 381, 388. 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 215
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

fait le propre du ʻje .̓ Cela signifie que la déprise n’est pas seulement 
théorique (la capacité à objectiver le monde, comme l’ego réflexif), 
mais aussi pratique : la capacité à se déprendre du monde, à mettre 
en jeu sa vie pour une cause, un idéal… La question est la suivante : 
si le ʻjeʼ définit la singularité de l’homme, la vérité de ce ʻjeʼ est-elle 
d’ordre théorique ou pratique ? Autrement dit, pour poser la ques-
tion dans des termes plus classiques : est-ce la volonté ou l’entende-
ment qui définit le plus haut sens du ʻjeʼ ? Qu’est-ce qui fait la singu-
larité absolue de cet être singulier qu’est l’homme ? La réponse de 
Descartes, qui fut pourtant un des pères de l’objectivation moderne, 
ne varia pas beaucoup : c’est la volonté qui fait la singularité du sujet 
qui dit ʻego .̓ La singularité du ʻjeʼ vient de ce qu’il est libre, d’une li-
berté absolument infinie, qui est la seule chose qui le rend à l’image 
de Dieu. Descartes l’affirme à plusieurs reprises, la première étant 
une lettre du 25 décembre 1639 à Mersenne, où il dit : 

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu’il peut 
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons être 
en Dieu, vient de ce que Dieu nous a donné une volonté qui n’a point 
de bornes. Et c’est principalement à cause de cette volonté infinie 
qui est en nous, qu’on peut dire qu’il nous a créés à son image.26 

L’essence propre de l’homme réside dans la transcendance du vou-
loir : l’ego est plus proprement voulant que connaissant.27 C’est dire 
que ce qu’il y a de supérieur dans l’homme n’est pas du côté de l’en-
tendement, car l’entendement est fini ; au contraire la volonté est in-
finie : ce déphasage bien connu est ce qui, négativement, rend pos-
sible l’erreur, comme l’explique la Quatrième méditation ; faire erreur 
c’est affirmer au-delà de ce que me présente l’entendement : la vo-
lonté excède, dans ce cas, celui de la théorie, l’entendement. Mais 
ce déphasage a aussi un sens positif, quand il s’agit de la pratique 
et non plus de la théorie : l’excès de la volonté sur l’entendement est 
aussi ce qui rend possible la résolution, c’est-à-dire la capacité radi-
cale de décision qui est en tout homme. L’affirmation excessive dans 
la pensée amène la précipitation de l’erreur, l’affirmation excessive 
dans la vie donne la force d’avancer toujours malgré tout. Ce carac-
tère positivement hyperbolique de la volonté n’est nulle part aussi 
explicite que dans l’image célèbre du voyageur perdu dans la forêt :

26 Descartes 1987, lettre à Mersenne du 25 décembre 1639, AT II, 628, 3‑9.
27 Mettre la volonté au fondement de l’ego, plutôt que tout ce qui relève de l’enten-
dement, de l’intellect, n’est pas chose évidente. On s’en rend bien compte lorsque l’on 
songe à l’acte propre de l’ego qu’est le cogito : celui-ci constitue davantage la conscience 
et la réflexivité plutôt qu’il ne fonde un agir ; pourtant, même dans l’expérience du cog-
ito, on peut trouver une présence de la volonté, comme l’a très bien montré D. Arbib 
(2016), pour qui l’ego performe sa cogitation sur le mode la volonté.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 216
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

Ma seconde maxime était d’être le plus ferme et le plus résolu en 
mes actions que je pourrais, et de ne suivre pas moins constamment 
les opinions les plus douteuses, lorsque je m’y serais une fois déter-
miné, que si elles eussent été très assurées. Imitant en ceci les voya-
geurs qui, se trouvant égarés en quelque forêt, ne doivent pas errer 
en tournoyant, tantôt d’un côté tantôt d’un autre, ni encore moins 
s’arrêter en une place, mais marcher toujours le plus droit qu’ils 
peuvent vers un même côté, et ne le changer point pour de faibles 
raisons, encore que ce n’ait peut-être été au commencement que le 
hasard seul qui les ait déterminés à le choisir ; car, par ce moyen, 
s’ils ne vont justement où ils désirent, ils arriveront au moins à la 
fin quelque part où vraisemblablement ils seront mieux que dans 
le milieu d’une forêt. Et ainsi, les actions de la vie ne souffrant sou-
vent aucun délai, c’est une vérité très certaine que, lorsqu’il n’est 
pas en notre pouvoir de discerner les plus vraies opinions, nous de-
vons suivre les plus probables ; et même qu’encore que nous ne re-
marquions point davantage de probabilité aux unes qu’aux autres, 
nous devons néanmoins nous déterminer à quelques-unes, et les 
considérer après, non plus comme douteuses, en tant qu’elles se 
rapportent à la pratique, mais comme très vraies et très certaines, 
à cause que la raison qui nous y a fait déterminer se trouve telle. Et 
ceci fut capable dès lors de me délivrer de tous les repentirs et les 
remords qui ont coutume d’agiter les consciences de ces esprits 
faibles et chancelants qui se laissent aller inconstamment à prati-
quer comme bonnes les choses qu’ils jugent après être mauvaises.28

Ce texte nous apprend d’abord que le périmètre d’extension du doute 
hyperbolique, qui rendra possible le surgissement du cogito comme 
première vérité, n’est pas infini : en fait, il n’a de validité que dans 
la théorie, c’est-à-dire dans le champ de la connaissance. L’hyper-
bole est pour ainsi dire verticale, regarder tout ce qui est douteux 
comme faux, mais non point horizontale : il ne s’agit pas d’appliquer 
le doute métaphysique à toutes les sphères de l’existence. De toute 
façon, comme Descartes le disait modestement à Élisabeth, il ne faut 
consacrer que peu d’heures dans la vie à la métaphysique.29 Dans 
l’usage de la vie, il ne faut pas douter et chercher à fonder métaphy-
siquement des vérités, il faut, au contraire, croire – au sens le plus 
doxique du terme, car l’urgence ne permet ni de fonder ni de justifier. 
Croire est le principe commun aux maximes de la morale provisoire 

28 Descartes 1982a, Troisième partie, AT VI, 24‑5.
29 Descartes 1988, lettre à Élisabeth du 28 juin 1643, AT III, 694 : « je n’ai jamais em-
ployé que fort peu d’heures, par jour, aux pensées qui occupent l’imagination [c’est-à-
dire aux mathématiques], et fort peu d’heures, par an, à celles qui occupent l’entende-
ment seul [c’est-à-dire à la métaphysique] ». 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 217
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

car c’est le principe consubstantiel à l’ordre pratique ; s’il fallait at-
tendre de fonder en raison tout engagement, toute décision, tout acte, 
on ne scellerait jamais aucun engagement, on ne prendrait aucune 
décision et on n’initierait finalement aucune action. C’est pourquoi 
on se jette parfois à l’eau sans savoir ni comprendre véritablement ce 
que l’on fait. La suspension infinie du vouloir, en attente d’une fonda-
tion rationnelle, contredirait la finalité même du vouloir : agir. D’où 
ce conservatisme cartésien, qui confie son existence aux coutumes 
communes, les plus anciennes et les plus fréquentes, ce qui n’est nul-
lement contradictoire avec la table rase des savoirs décrite quelques 
pages plus haut dans le Discours : précisément, dans un cas il s’agit 
de ʻsavoirs ,̓ dans l’autre d’existence ; dans le premier cas, la tradi-
tion est répudiée, dans le second, elle est plébiscitée. 

Cependant, on aurait tort d’interpréter cela comme un manque 
d’intérêt cartésien pour tout ce qui relève de l’existence pratique, 
comme si à l’exigence rigoureuse de fondation dans la théorie (la 
métaphysique, qui signifie cette fondation et suit un protocole ex-
trêmement précis) s’opposait le laxisme et l’indifférence de la pra-
tique (la vie, laissée aux aléas de la contingence, et à « l’usage » se-
lon cette expression que Descartes affectionne) : on pourrait alors 
dire à bon droit que l’existence a une valeur inférieure, ce qui justifie 
de la confier à n’importe quel guide, même au moins fiable, l’usage. 
Mais la croyance n’est ni un pis-aller ni le reste abandonné par une 
pensée de l’hyperbolique exigence métaphysique, elle est ce qui oc-
troie sa spécificité au champ pratique et permet positivement de le 
constituer comme tel. En effet, Descartes utilise implicitement dans 
ce texte la même image de l’excès qui définit le doute de la première 
méditation métaphysique : l’hyperbole. Car il s’agit bien d’excéder 
par la décision tranchante l’état du savoir qui est disponible, il s’agit 
d’outrepasser, donc de mettre en œuvre une hyperbole ;30 et l’hyper-
bole dont il s’agit ici est l’hyperbole exactement inverse de celle du 
doute de la première méditation : il ne s’agit plus de regarder le dou-
teux comme faux, mais inversement, de regarder le douteux comme 
vrai.31 Ces options doivent être considérées « non plus comme dou-
teuses, en tant qu’elles se rapportent à la pratique, mais comme très 
vraies et très certaines »,32 dit Descartes. Plus exactement, lorsqu’on 
ne sait pas quoi faire dans la vie, et on ne sait jamais quoi faire dans 
la vie, trois possibilités s’offrent à nous, d’après le texte cité. 

La première est celle que Descartes proscrit (les hommes « ne 
doivent pas » procéder ainsi) ; elle consiste à tourner en rond ou 
à demeurer sur place : dans les deux cas, c’est la stagnation. Les 

30 Sur ce motif de l’excès chez Descartes, cf. Partene 2023, 93 sq.
31 Sur cette inversion, cf. Gouhier 1962, 24 sq.
32 Descartes 1982a, AT VI, 24‑5. Italique ajouté.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 218
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

hésitations et les délibérations infinies, cette éthique de la discussion 
personnelle, Descartes la reconduit à l’immobilité. Qu’on reste immo-
bile ou que l’on compense les dix pas à gauche par neuf à droite, ce-
la revient au même dans la vie : on n’avance pas ; et donc, si l’on re-
garde la forêt broussailleuse comme la métaphore des difficultés de 
la vie, il ne fait aucun doute qu’on y restera enlisé. 

La deuxième possibilité emprunte le même cadre d’hypothèse que 
la première : je suis perdu au sein d’une forêt dense qui ne laisse ap-
paraître aucun chemin de sortie. C’est toujours le paradigme de l’obs-
curité de la vie qui est ainsi posé, par quoi je suis impuissant à savoir 
avec certitude quelle est la bonne voie. Cette seconde possibilité est 
celle que Descartes prescrit (c’est, pour suivre la métaphore, le che-
min à emprunter), et elle se dédouble en deux sous-possibilités : soit 
je discerne par exemple des traces de pas, ou quelque chose qui me 
laisse penser que d’autres ont emprunté cette direction avant moi ; 
dans ce cas, il faut y aller sans hésiter. On reconnaît d’une part l’hy-
perbole positive (transformer le probable en vrai : « c’est une vérité 
très certaine que, lorsqu’il n’est pas en notre pouvoir de discerner 
les plus vraies opinions, nous devons suivre les plus probables »),33 
d’autre part le motif ‘conservateur’ de l’usage, des us et coutumes : 
que d’autres aient procédé ainsi avant moi signifie quelque chose. 
Soit, seconde sous-possibilité, je ne discerne absolument rien qui 
fasse signe vers un passage antécédent : le probable lui-même dispa-
raît. Que dois-je faire ? Je dois avancer quand même, marcher dans 
une direction « encore que ce n’ait peut-être été au commencement 
que le hasard seul qui »34 m’ait déterminé à prendre ce parti. Le choix 
‘au hasard’ est bien le révélateur d’une obscurité totale, et donc de la 
vacance de l’entendement : il n’y a rien que je puisse voir pour m’indi-
quer une sortie. Ici l’hyperbole elle-même n’est plus d’aucun secours, 
puisqu’il n’y a rien – ni même du douteux ou du probable. C’est cela 
la vérité de la résolution : en l’absence de tout signe, dans la nuit la 
plus noire de la vie (l’obscurité signifiant ici, de nouveau, l’absence 
de savoir et de connaissances, l’absence de ‘lumières’ dans tous les 
sens du terme), je tranche dans le vif, je décide quand même. L’excès 
de la volonté supplée aux faiblesses et aux éclipses de l’entendement. 
Mais l’éclipse n’est guère évitable : ce troisième cas révèle la véri-
té de la résolution comme ce qui demeurait en fait caché dans le cas 
précédent ; la probabilité permet une mise en œuvre, certes impar-
faite, de l’entendement, lequel ne réussit pas à accéder à une connais-
sance claire et distincte, et, faute d’évidence, doit se contenter du plus 
probable. L’hypothèse plus radicale de l’absence de probabilité per-
met de mettre hors-jeu l’entendement, et de faire voir le mouvement 

33 Descartes 1982a, AT VI, 24‑5. Italique ajouté.
34 Descartes 1982a, AT VI, 24‑5.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 219
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

de la volonté dans toute sa pureté : la radicalisation entre les deux 
sous-possibilités (du probable au néant) opère elle-même comme un 
tamis permettant de discriminer la première vérité pratique, exac-
tement comme l’hyperbole de la première méditation permettait de 
faire ressortir la première vérité métaphysique. Cette première vé-
rité pratique est la transcendance du vouloir. La volonté, dont le bon 
usage est dicté par la Quatrième méditation (affirmer ou nier, pour-
suivre ou fuir ce que l’entendement lui présente clairement et dis-
tinctement), s’émancipe ici de l’entendement non par précipitation 
ou par prévention, mais par nécessité : Descartes reconnaît qu’il y a 
des situations où l’entendement est structurellement aveugle ; mais 
ce qui est frappant ici, c’est que ce moment d’aveuglement structu-
rel semble être coextensif à la sphère pratique elle-même : la vie est 
une forêt soit dense (aveuglement partiel de l’entendement car traces 
de probabilité), soit vierge (absence totale de probabilité), mais au 
fond même quand elle est dense, elle est vierge. En ce cas, le mou-
vement d’excès que la volonté opère sur l’entendement est non seu-
lement positif (contrairement à l’erreur), non seulement nécessaire, 
mais consubstantiel à l’agir lui-même car si l’on attendait les lumières 
de l’entendement, on resterait une bonne partie de sa vie prisonnier 
de cette forêt. Marcher dans l’existence consiste à marcher dans le 
noir. L’erreur la plus grave du point de vue pratique est de croire que 
la pratique doit s’indexer sur le théorique, et que la volonté excéden-
taire est un mal : marcher dans l’existence consiste à marcher dans 
le noir, et le seul guide valable n’est pas la lumière de l’intellect, mais 
le geste sûr qui tranche dans l’obscurité.35

Récapitulons notre cheminement. Le propre de l’homme est la 
coïncidence du singulier et de l’universel qui s’exprime dans le ʻjeʼ ; 
l’essence supérieure du ̒ jeʼ est la volonté ; le troisième temps, puisque 
l’homme est singulier et a rapport à l’universel, est la question propre 
à l’homme, dès lors que, comme on l’a vu dans le premier temps, son 
chemin n’est pas pré-tracé : cette question est la question éthique 
quod vitae sectabor iter ? (Quel chemin vais-je suivre dans la vie 
[bios] ?) Cette phrase du poète latin Ausone, Descartes la reprend 
justement à son compte. 

Comment Descartes y répond-il ? Il ne prescrit pas de tourner à 
gauche ou à droite (il ne s’agit pas de donner un contenu), mais il va 
énoncer les conditions réflexives (formelles) auxquelles chacun peut 
trouver son propre chemin. Il faut pour cela se référer aux Passions 
de l’âme, puisque la question implique la thématisation d’un rap-
port à soi : Descartes nous apporte les éléments de sa réponse dans 
les articles 149 à 161. Dans ces textes, est esquissé un passage de 

35 Pour une autre interprétation, fondée sur la mise en œuvre d’une méta-rationali-
té, cf. Elster 1979.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 220
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

l’admiration, comme passion primitive, qui est neutre, selon son éty-
mologie latine (étonnement), à l’estime, qui est une admiration quali-
fiée ; de là on passe à l’estime de soi. Descartes demande pour quelle 
cause on peut s’estimer soi-même. 

Et parce que l’une des principales parties de la sagesse est de sa-
voir en quelle façon et pour quelle cause chacun se doit estimer 
ou mépriser, je tâcherai ici d’en dire mon opinion. Je ne remarque 
en nous qu’une seule chose qui nous puisse donner juste raison 
de nous estimer, à savoir l’usage de notre libre arbitre, et l’empire 
que nous avons sur nos volontés. Car il n’y a que les seules actions 
qui dépendent de ce libre arbitre pour lesquelles nous puissions 
avec raison être loués ou blâmés, et il nous rend en quelque façon 
semblables à Dieu en nous faisant maîtres de nous-mêmes, pourvu 
que nous ne perdions point par lâcheté les droits qu’il nous donne.36

Le seul objet qui peut fonder l’estime de soi c’est d’une part le fait que 
je possède un libre-arbitre, et d’autre part l’usage que j’en fais. D’où, 
à l’article 153, la générosité, comme vertu cardinale de l’éthique car-
tésienne : je sais que je ne peux m’estimer que pour l’usage de mon 
libre-arbitre et pour la résolution d’en bien user.37 Et, de nouveau, on 
retrouve ici au niveau éthique la corrélation du singulier et de l’uni-
versel, qu’on avait mise en avant dans le cogito théorique et qui ré-
vélait que ʻjeʼ est le plus singulier, mais, l’autre aussi disant ʻje ,̓ c’est 
aussi le plus universel. De même ici, Descartes ajoute à l’article 154 
que ce rapport à soi qu’est la générosité (par laquelle je m’estime au 
plus haut point comme être libre) implique un rapport aux autres, en 
l’occurrence empêche qu’on méprise les autres. Du fait que j’ai un 
libre-arbitre, en effet, et du fait que son usage dépende de moi, cela 
signifie qu’il ne dépend de rien d’extérieur ; précisément le fait que 
cela ne dépende que de soi, et pas d’ailleurs, comme quelque chose 
d’adventice ou de factice, signifie que chacun peut l’avoir : 

Ceux qui ont cette connaissance et ce sentiment d’eux-mêmes se 
persuadent facilement que chacun des autres hommes les peut aus-
si avoir de soi, parce qu’il n’y a rien en cela qui dépende d’autrui. 
C’est pourquoi ils ne méprisent jamais personne ; et, bien qu’ils 

36 Descartes 1986, art. 152, AT XI, 442.
37 « Ainsi, je crois que la vraie générosité, qui fait qu’un homme s’estime au plus haut 
point qu’il se peut légitimement estimer, consiste seulement partie en ce qu’il connaît 
qu’il n’y a rien qui véritablement lui appartienne que cette libre disposition de ses vo-
lontés, ni pourquoi il doive être loué ou blâmé sinon pour ce qu’il en use bien ou mal, 
et partie en ce qu’il sent en soi-même une ferme et constante résolution d’en bien user, 
c’est-à-dire de ne manquer jamais de volonté pour entreprendre et exécuter toutes 
les choses qu’il jugera être les meilleures » ; Descartes 1986, art. 153, AT XI, 445‑6. 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 221
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

voient souvent que les autres commettent des fautes qui font pa-
raître leur faiblesse, ils sont toutefois plus enclins à les excuser 
qu’à les blâmer, et à croire que c’est plutôt par manque de connais-
sance que par manque de bonne volonté qu’ils les commettent.38

Le généreux sait que sa volonté ne dépend que de lui, et non d’autrui 
ou des circonstances étrangères ; mais alors celle d’autrui ne dépend 
nullement de moi ou du monde qui l’entoure. Autrement dit, c’est jus-
tement ce qui fait mon indépendance (ma singularité), qui me per-
suade que chacun est également indépendant (l’universel) : l’univer-
sel est, de nouveau, corrélatif au singulier, et fondé sur le singulier. 
Comme l’usage de ma liberté est ce qui fait que je ne dépends pas 
d’autrui, c’est aussi ce qui constitue autrui comme tel. Ce qui m’est 
le plus propre est ce qui fonde la possibilité d’une intersubjectivité.

Cela nous amène au tableau des quatre passions liées à la généro-
sité, qui montre qu’il n’y a pas seulement un propre de l’homme, à tra-
vers ce que nous avons essayé de saisir sur son historicité et son ipséi-
té, il y a aussi un rapport éthique de l’homme à ce qui lui est propre. La 
générosité consiste à s’estimer pour ce qu’on a de plus propre (ma li-
berté) ; l’orgueil à s’estimer pour ce qui nous est impropre (la richesse, 
la beauté…) ;39 l’humilité vertueuse consiste à rabaisser en soi tout ce 
qui ne relève pas du libre usage de sa volonté, donc tout ce qui nous est 
impropre et qui nous vient d’ailleurs (la richesse et la beauté, de nou-
veau) ; enfin, l’humilité vicieuse consiste à rabaisser en soi ce qu’on a de 
plus propre, c’est-à-dire la volonté infinie. C’est la plainte constante de 
celui qui dénie la valeur de ce qu’il a de plus propre : sa liberté infinie. 

Pour la bassesse ou l’humilité vicieuse, elle consiste principale-
ment en ce qu’on se sent faible ou peu résolu, et que, comme si on 
n’avait pas l’usage entier de son libre arbitre, on ne se peut empê-
cher de faire des choses dont on sait qu’on se repentira par après ; 
puis aussi en ce qu’on croit ne pouvoir subsister par soi-même ni 
se passer de plusieurs choses dont l’acquisition dépend d’autrui. 
Ainsi elle est directement opposée à la générosité.40 

Elle est opposée à la générosité, elle est aussi explicitement opposée 
à la résolution : l’humble vicieux est celui qui reste immobile au cœur 
de la forêt parce qu’il ne cesse de gémir sur l’impossibilité d’en sortir 

38 Descartes 1986, art. 154, AT XI, 447. 
39 « Tous ceux qui conçoivent bonne opinion d’eux-mêmes pour quelque autre cause, 
telle qu’elle puisse être, n’ont pas une vraie générosité, mais seulement un orgueil qui 
est toujours fort vicieux, encore qu’il le soit d’autant plus que la cause pour laquelle on 
s’estime est plus injuste » ; Descartes 1986, art. 157, AT XI, 448. 
40 Descartes 1986, art. 159, AT XI, 450. 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 222
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

et la misère de sa condition. L’orgueil et la prétention sont certes de 
grands vices, mais tellement visibles qu’ils en deviennent risibles : 
l’orgueilleux mime le grand homme généreux, sans avoir compris sur 
quoi porte la fierté lorsqu’elle est vraiment noble. L’humilité vicieuse 
est quant à elle le grand autre de la générosité : c’est le rabaissement 
de soi et le ressentiment envers la grandeur de l’homme. 

Qu’est-ce que cette réflexion sur la morale cartésienne nous ap-
prend des usages antihumanistes qui sont faits de la philosophie de 
Descartes dans la littérature contemporaine ? D’abord, il faut rappe-
ler d’emblée deux points de doctrine qui ne concernent pas directe-
ment notre propos, mais qui portent déjà atteinte à l’usage contem-
porain qu’on fait de Descartes, et notamment de sa fameuse thèse 
de l’animal-machine.

Le corpus animaliste ou antispéciste attribue une origine carté-
sienne à la réification de l’animal.41 Que le cartésianisme au sens 
large soit en cause, cela ne fait aucun doute, et rappeler le mot de 
Malebranche serait ici inutile tant la thèse est évidente.42 En re-
vanche, le motif de l’animal machine que l’on trouve chez Descartes 
est beaucoup plus nuancé et complexe : 

Encore faudrait-il d’emblée distinguer Descartes et son exigence 
méthodologique des cartésiens et de la prolifération mortifère des 
commentaires qui ont caricaturé, tantôt pour la défendre, tantôt 
pour l’accabler, la théorie des animaux-machines.43

Pourquoi cette insistance sur l’exigence méthodologique ? C’est que 
cette thèse de l’animal-machine est une thèse épistémique, pas on-
tologique : Descartes ne dit pas que l’animal est une machine, mais 
que l’on peut comprendre son fonctionnement si on le regarde comme 
une machine. Sans donc entrer dans le détail des critères proposés 
par Descartes, c’est d’abord le statut de son propos qui doit retenir 
l’attention. L’antispécisme se trompe dans sa critique de Descartes 
autant que le transhumanisme se trompe dans l’éloge qu’il en fait : 
Descartes n’a pas soutenu par cette ‘thèse’ que l’animal et la machine 

41 Cf. par exemple Singer 1993, 303 sq. Également, Regan 1983, 3 : « Animals, in his 
view, are ‘thoughtless brutes’, automata, machines ». 
42 Épisode célèbre conté par Fontenelle, qui, peiné de voir les coups administrés par 
Malebranche à sa chienne pleine, se voit répondre : « Eh quoi ! ne savez-vous pas bien 
que cela ne sent point ? ». On peut dire que Descartes avait répondu par anticipation à 
une telle cruauté : « Je parle de la pensée, non de la vie, ou du sentiment ; car je n’ôte la 
vie à aucun animal, ne la faisant constituer que dans la chaleur du cœur » ; Descartes 
1991, lettre à Morus du 5 février 1649, AT V, 278.
43 Fontenay 1998, 313. Il s’agit donc de « reprendre la théorie des animaux-machines 
à ceux qui l’ont transformée en doctrine, voire en idéologie, et tenter jusqu’à un certain 
point de la défendre contre ceux qui lui ont imputé la responsabilité des plus grands 
maux infligés aux bêtes ». 

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 223
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

étaient ontologiquement identiques. Ces deux corpus pourtant bien 
distincts se retrouvent donc dans la même imprécision de lecture, 
quoique celle-ci attribue une valeur axiologique différente à la pré-
tendue doctrine cartésienne.44 

Deuxièmement, contre l’origine cartésienne que s’attribue le 
transhumanisme, il faut rappeler que seul le corps de l’animal peut 
être compris par analogie avec la machine, mais nullement le corps 
de l’homme, qui a la particularité d’être toujours déjà spiritualisé, ce 
que signifie la thèse de l’union de l’âme et du corps.45 Est-il possible 
de fournir des indications bibliographiques ? Il est donc nécessaire 
de sortir des propos par trop simplificateurs soutenant que 

depuis Descartes, en passant par Bacon et D’Alembert, le corps 
[humain] est appréhendé comme un ‘avoir’ et non comme un ‘être’, 
autrement dit, il obéit aux lois de la mécanique, et peut être à vo-
lonté modifié.46

La Sixième médiation contredisait déjà ce propos : le corps n’est pas 
le navire de l’homme.47 Par conséquent, le transhumanisme ‘huma-
niste’ prétendant garder la frontière entre l’homme et l’animal, et 
assumant une entreprise de domination de la nature par l’homme, 
manque de lucidité. Il croit au fond que l’homme est une super-ma-
chine parce qu’il n’est pas un animal, alors qu’en réalité le texte de 
Descartes est très clair : 

l’homme n’est pas un animal parce qu’il n’est pas une machine. 
Après avoir en effet rappelé qu’une machine ne saurait se faire pas-
ser pour un homme car elle est dépourvue de la parole à propos 

44 En fait, l’antispécisme est plus rigoureux en réduisant la mécanisation à l’animal : 
le corpus posthumaniste tire en revanche souvent la mécanisation de l’animal vers la 
mécanisation du vivant dans son ensemble, et légitime par là une mécanisation de l’or-
ganisme humain. 
45 Cf. la lettre à Élisabeth du 28 juin 1643. Évidemment cela implique de donner plus 
de poids, au sein du corpus cartésien, à la correspondance avec Élisabeth et aux textes 
postérieurs aux Méditations (incluses) qu’au Traité de l’homme, écrit de jeunesse ina-
chevé, dont le second paragraphe commence par ces mots : « Je suppose que le corps 
[de l’homme] n’est autre chose qu’une statue ou machine de terre, que Dieu forme tout 
exprès » (Descartes 1982a, AT XI, 120). Par ailleurs, il s’agit d’un corps considéré abs-
traitement sans lien avec une âme. Cf. infra.
46 Jousset-Couturier 2016, 78‑9. Quelques pages plus loin (106), la filiation est dres-
sée : « Avec Descartes, l’homme ne devait qu’à son âme d’échapper à l’animal ; avec les 
temps modernes, son corps représente l’inessentiel ; avec les transhumains, il acquiert 
l’autonomie et le droit à dépasser sa corporéité ».
47 « La nature m’enseigne aussi par ces sentiments de douleur, de faim, de soif, etc., 
que je ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu’un pilote en son navire, mais, 
outre cela, que je lui suis conjoint très étroitement et tellement confondu et mêlé, que 
je compose comme un seul tout avec lui » ; Descartes 1982a, AT IX, 64.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 224
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

et du geste infiniment adaptable guidé par la raison, de cela vient 
qu’il est moralement impossible qu’il y en [des organes] ait assez 
de divers en une machine pour la faire agir en toutes les occur-
rences de la vie de même façon que notre raison nous fait agir. Or, 
par ces deux mêmes moyens, on peut aussi connaître la différence 
qui est entre les hommes et les bêtes.48 

C’est parce que l’homme n’est pas une machine qu’il n’est pas une 
bête, ou, c’est pour les mêmes raisons qu’il n’est pas une machine 
pas plus qu’une bête. L’exception humaine qui le distingue de l’ani-
mal vaut tout aussi bien pour celle qui le distingue de la machine, 
et on ne saurait garder une frontière en détruisant l’autre : les deux 
vont de pair en contexte cartésien. Si l’on accepte que l’homme ne 
soit pas un animal et que sa vocation soit de s’en distancier, alors il 
faut accepter qu’il ne soit pas non plus identifiable à une machine. À 
rebours, lorsqu’abstraitement on considère le corps de l’homme dé-
pourvu d’âme,49 alors on peut le lire méthodologiquement comme 
une machine, mais alors aussi comme un animal : dans les deux cas, 
et par abstraction (simple pour l’animal, double pour l’homme),50 on 
peut rendre compte de leurs constitution et mouvements par analo-
gie avec un mécanisme. Comme le dit Th. Gontier, 

À côté du corps-machine, il y a un corps non machinique, ce corps 
de l’« union de l’âme et du corps », qui à la fois est à même de 
« donner corps » au projet de la mathesis et de « faire corps » 
contre tout déploiement nihiliste de celle-ci.51

Le corps humain est un corps « non machinique » car il est habité 
par l’âme, et c’est précisément pour cela qu’il est à part et qu’on ne 
peut lui retirer sa dignité en le traitant comme de la pure matière. 
Descartes est aux antipodes d’une pensée de la déploration qui gé-
mirait de constater les faiblesses du corps humain, et en tirerait la 
nécessité de le transformer : 

Je considère que, dès le premier moment que notre âme a été jointe 
au corps, il est vraisemblable qu’elle a senti de la joie, et incon-
tinent après de l’amour, puis peut-être aussi de la haine, et de la 
tristesse ; et que les mêmes dispositions du corps, qui ont pour 

48 Descartes 1982a, Cinquième partie, AT VI, 57.
49 Comme c’est le cas dans le Traité de l’homme cité plus haut. 
50 Car en plus de la restriction méthodologique à l’épistémique, pour l’homme il faut 
ajouter la seconde abstraction qu’implique de faire comme si son corps n’était pas lié 
à une âme.
51 Gontier 2010, 30.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 225
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

lors causé en elles ces passions, en ont naturellement par après 
accompagné les pensées. Je juge que sa première passion a été la 
joie, parce qu’il n’est pas croyable que l’âme ait été mise dans le 
corps, sinon lorsqu’il a été bien disposé, et que, lorsqu’il est ainsi 
bien disposé, cela nous donne naturellement de la joie.52

Le corps humain est ce qui suscite non la déploration, mais la joie, 
comme première passion que nous ayons eue, avant même notre 
naissance. 

Enfin, surtout, ce que nous avons voulu montrer à travers cette 
réflexion sur la singularité du genre humain c’est que dès lors que 
la spécificité la plus irréductible de l’homme est sa volonté infinie, 
aucune machine si intelligente soit-elle, et dont l’intelligence pour-
rait bien dépasser celle de l’homme, ne saurait défaire cette solution 
de continuité radicale qu’il y a entre elle et le seul être qui soit sem-
blable à Dieu.53 La machine n’égale pas l’homme, non pour des raisons 
de performance intellectuelle, mais pour des raisons d’essence, qui 
font que Descartes, avant Kant, anticipe déjà l’idée d’une supériorité 
de la raison pratique sur la raison théorique – et que c’est bien cette 
métaphysique de la volonté qui fonde le propre de l’homme, soit une 
nature anti-nature. Si le fixisme de la nature humaine doit donc être 
remis en cause,54 il n’en suit pas que tout volontarisme et toute apo-
logie de la liberté, notamment sous la plume de Descartes, rejoignent 
les paradigmes contemporains de l’antihumanisme. En ce sens, nous 
ne pouvons souscrire, cette fois, à la conclusion qu’O. Rey tire de ce 
volontarisme cartésien : 

Pour Descartes, c’est par la volonté que l’homme s’apparentait 
à Dieu. « C’est elle principalement qui me fait connaître que je 
porte l’image et la ressemblance de Dieu. Car, encore qu’elle soit 
incomparablement plus grande dans Dieu que dans moi, soit à rai-
son de la connaissance et de la puissance qui s’y trouvant jointes 
la rendent plus ferme et plus efficace, soit à raison de l’objet, d’au-
tant qu’elle se porte et s’étend infiniment à plus de choses ; elle 
ne me semble pas toutefois plus grande, si je la considère for-
mellement et précisément en elle-même ».55 Descartes n’innovait 

52 Descartes 1976, lettre à Chanut du 1er février 1647, AT IV, 605.
53 Sur la difficulté à faire de Descartes l’ancêtre du transhumanisme et le rappel de 
certaines autres thèses fondamentales du cartésianisme (notamment sur la médecine) 
qui interdisent cette identification, cf. le chapitre consacré à Descartes dans Folscheid, 
Lécu, Malherbe 2018.
54 Pour une critique de cette idée, cf. Louis 2023b. Dans le même numéro du Philos-
ophoire, intitulé Humain/Transhumain, cf. aussi l’entretien avec J.-M. Besnier (2023a), 
qui défend une ligne plus proche de la nôtre. 
55 Descartes 1982a, AT IX, 45‑6.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 226
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

pas : on peut faire remonter ce primat de la volonté, au détriment 
de l’entendement auquel saint Thomas d’Aquin accordait, quant 
à lui, le premier rang, à la théologie de Duns Scot et Guillaume 
d’Ockham. D’une certaine manière, la biologie de synthèse est un 
lointain prolongement de l’avantage pris à l’époque moderne par 
la volonté sur l’entendement, par la théologie franciscaine sur la 
théologie dominicaine.56 

Tout volontarisme, si radical soit-il, ne débouche pas nécessairement 
sur un transhumanisme : de Descartes à Bostrom, non valet conse-
quentia. La volonté infinie est, en effet, ce qui nous rend semblables 
à Dieu. Or, « reconnaître une instance de ce genre rendait possible 
une légitimation de l’humain. Mais elle impliquait aussi une limita-
tion ».57 Dieu peut certes tout faire, même créer par un libre décret 
les vérités éternelles, mais l’homme est limité par cela même qu’il 
n’est pas Dieu.

4	 Conclusion

Pour conclure, nous pourrions ajouter que Descartes retourne les cri-
tiques de la modernité antihumaniste contre elle, et en montre l’uni-
té profonde. Ce n’est pas Descartes qui est écartelé entre le pire de 
l’humanisme et le meilleur de l’antihumanisme, ce sont ces antihu-
manismes contemporains, qui, malgré leur différence, partagent un 
présupposé commun : l’humilité vicieuse cartésienne correspondrait 
assez à l’antihumanisme contemporain dans ses deux formes, que 
Descartes avait au fond anticipées du point de vue éthique. D’une 
part, l’antispécisme pourrait être vu comme une fausse humilité de 
l’homme qui ne veut pas reconnaître son essence libre, et, pour mi-
mer la générosité, se met au même rang que l’animal – ce qui est le 
contraire même de la générosité. Pour le transhumanisme d’autre 

56 Rey 2018, 108‑9. Cf. aussi l’épilogue de cet ouvrage : « On voit donc que les transhu-
manistes ont quelques arguments à faire valoir, lorsqu’ils se prétendent les héritiers 
et continuateurs d’un certain humanisme – celui qui identifie l’accomplissement de 
l’homme à l’affranchissement vis-à-vis de tout donné, et la liberté humaine à la faculté 
de transgresser n’importe quelle limite » (164). Si le transhumanisme est assurément en 
continuité avec certains aspects de la pensée des Lumières (de Bacon à Renan en pas-
sant par Condorcet), il n’est pas sûr qu’il soit conciliable avec toute pensée moderne de 
la liberté humaine radicale : sans doute que le couple conceptuel cité par Rey vaut soli-
dairement, et qu’une apologie de la liberté sans affranchissement de toute normativité, 
notamment divine, ne permet pas une conciliation avec le transhumanisme. C’est évi-
demment le cas de Descartes : si radicale que soit l’affirmation de la liberté humaine, et 
il suffit de se reporter à la lettre à Mesland du 9 février 1645 pour s’en convaincre, elle 
ne va pas de pair avec une évacuation de la transcendance. Descartes n’est pas Sartre.
57 Brague 2013, 14.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 227
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

part, c’est encore plus clair : on y déplore constamment l’état de 
l’homme, qui est accablé de fragilités, d’impuissances, qui n’est pas 
assez performant, qui connaît cette maladie qu’est la vieillesse et 
succombe à cette pathologie qu’est la mort. La plainte continuelle 
de l’humilité vicieuse aboutit à la négation de l’humanité : l’homme 
a décidément trop de défauts de fabrication, il faut le jeter et en fa-
briquer un autre.58 À ces antihumanismes contemporains, il ne s’agit 
pas d’opposer l’idée que l’homme serait parfait (ce serait tomber 
dans ce que Descartes appelle l’orgueil), mais il s’agit de rappeler 
qu’il ne faut pas confondre la fausse générosité qui est le rabaisse-
ment constant de l’homme, avec la véritable générosité, qui consiste 
à s’estimer comme homme libre, c’est-à-dire à estimer en soi ce qui 
nous est le plus propre, car le singulier vaut ici universel : la capaci-
té à bien user de sa volonté. 

« L’homme n’est ni ange ni bête, et le malheur veut que qui veut 
faire l’ange fait la bête ».59 Mais qui veut faire la bête n’est pas non 
plus un ange.

58 C’est ici que s’arrête le parallèle, car, comme O. Rey (2018, 178‑9), nous esti-
mons que « de toutes les extravagances dont notre monde est envahi, les contes sur 
le triomphe de l’intelligence artificielle et le transhumanisme comptent parmi les plus 
maléfiques. Ils incitent, en annonçant la mort de la mort, à persévérer sur une voie qui 
conduit à la mort de masse ; ils alimentent des fantasmes de surpuissance à un moment 
où il faudrait, plus que jamais, accepter de mettre des limites à la puissance ; ils flat-
tent l’individualisme alors qu’il serait urgent d’assumer une communauté de destin, ils 
engagent à ignorer et mépriser toutes les sagesses élaborées par les hommes au fil des 
millénaires, en une conjoncture où celles-ci seraient nos plus précieuses ressources, 
ils bercent de chimères quand il faudrait se confronter à la réalité ». Le transhuma-
nisme professe une fin du monde qu’il accélère pourtant : tel est son paradoxe. De l’ex-
tinction des ressources à la croissance capitaliste effrénée, de l’individualisme hyper-
bolique au narcissisme le plus égoïste, il œuvre à une destruction de la nature comme 
à la défection des conditions d’existence politique des hommes.
59 Pascal 1963, pensée 678/358 (Lafuma/ Brunschvicg).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 228
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

Bibliographie

Agamben, G. (2017). Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue. Paris : Seuil.
Arbib, D. (2016). « L’ego image de Dieu ou du cogito suivant la volonté ». Revue de mé­

taphysique et de morale, 3, 333‑52. 
https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333

Arendt, H. (1983). Condition de l’homme moderne. Paris : Calmann-Lévy.
Aristote (1995). La Politique. Paris : Vrin. 
Aubenque, P. (1962). Le problème de l’être chez Aristote. Paris : PUF.
Bateman, S. ; Gayon, J. (2012). « L’amélioration humaine : trois usages, trois enjeux ». 

Médecine/Sciences, 28(10), 887‑91.
https://doi.org/10.1051/medsci/20122810019

Bergson, H. (1959). « Matière et mémoire ». Œuvres. Paris : PUF, 159‑378.
Bimbenet, E. (2011). L’animal que donc je ne suis plus. Paris : Gallimard.
Brague, R. (2013). Le propre de l’homme. Sur une légitimité menacée. Paris : Flammarion.
Cassou-Noguès, P. (2010). « La reproduction des automates : de Descartes à Von Neu-

mann en passant par Erewhon ». Adam, V. et al. (éds), La fabrique du corps humain. 
Grenoble : Publications de la MSH-Alpes, 149‑63.

De Fontenay, E. (1998). Le silence des bêtes. La philosophie à l’épreuve de l’animali­
té. Paris : Fayard.

De Fontenay, E. (2008). Sans offenser le genre humain. Paris : Albin Michel.
Deleuze, G. (1985). Différence et répétition. Paris : PUF.
Descartes, R. (1976). Œuvres complètes. Vol. 4, Correspondance. Juillet 1643-avril 1647. 

Paris : Vrin.
Descartes, R. (1982a). Œuvres complètes. Vol. 6, Discours de la méthode. Paris : Vrin.
Descartes, R.(1982b). Œuvres complètes. Vol 9, t. 1, Médiations métaphysiques. Pa-

ris : Vrin.
Descartes, R. (1986). Œuvres complètes. Vol. 11, Passions de l’âme. Paris : Vrin.
Descartes, R. (1987). Œuvres complètes. Vol. 2, Correspondance. Mars 1638-décembre 

1639. Paris : Vrin.
Descartes, R. (1988). Œuvres complètes. Vol. 3, Correspondance. Janvier 1640-juin 1643. 

Paris : Vrin.
Descartes, R. (1991). Œuvres complètes. Vol. 5, Correspondance. Mai 1647-février 1650. 

Paris : Vrin.
Elster, J. (1979). Ulysses and the Sirens. Cambridge : Cambridge University Press.
Faye, E. (1998). Philosophie et perfection de l’homme : de la Renaissance à Descartes. 

Paris : Vrin.
Folscheid, D. ; Lécu, A. ; Malherbe, B. de (2018). Le transhumanisme, c’est quoi ?. Pa-

ris : Cerf.
Goffi, J.-Y. (2005). « La dignité de l’homme et la bioéthique ». Les Temps modernes, 

630‑1, 175‑89.
https://doi.org/10.3917/ltm.630.0175

Goffi, J.-Y. (2011). « Nature humaine et amélioration de l’être humain à la lumière du 
programme transhumaniste ». Journal International de Bioéthique, 22(3‑4), 19‑32.
https://doi.org/10.3917/jib.222.0018

Gouhier, H. (1962). La pensée métaphysique de Descartes. Paris : Vrin.
Gontier, T. (2010). « Descartes et les animaux-machines : une réhabilitation ». Gui-

chet, J. (éd.), De l’animal-machine à l’âme des machines. Querelles biomécaniques 
de l’âme (XVIIe-XXIe siècles). Paris : Éditions de la Sorbonne, 25‑44.
https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.17517

Harris, J. (1992). Wonderwoman and Superman: The Ethics of Biotechnology. Oxford : 
Oxford UP.

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333
https://doi.org/10.1051/medsci/20122810019
https://doi.org/10.3917/ltm.630.0175
https://doi.org/10.3917/jib.222.0018
https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.17517


Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Lexis Supplementi | Supplements 17 229
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 205-230

Hegel, G.W.F. (1988). Encyclopédie des sciences philosophiques. Vol. 3, Philosophie de 
l’esprit. Paris : Vrin.

Hegel, G.W.F. (2013). Principes de la philosophie du droit. Paris : PUF. 
Heidegger, M. (1992). Lettre sur l’humanisme. Paris : Aubier.
Hottois, G. (2014). Le transhumanisme est-il un humanisme ?. Bruxelles : Académie 

royale de Belgique.
Jousset-Couturier, B. (2016). Le transhumanisme. Paris : Eyrolles.
Kant, E. (1980). Œuvres philosophiques. Vol. 1, Critique de la raison pure. Paris : Galli-

mard, La Pléiade.
Louis, A. (2023a). « Entretien avec Jean-Michel Besnier ». Le Philosophoire, 60(2), 

11‑26.
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0011

Louis, A. (2023b). « Faut-il en finir avec la nature humaine ? ». Le Philosophoire, 60(2), 
101‑12.
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0101

Magnard, P. (2002). ‘Il se trouve plus de différence de tel homme à tel homme que de tel 
animal à tel homme’ : Montaigne. Paris : Variations Plein feu.

Magnard, P. (2010). Questions à l’humanisme. Paris : PUF.
Partene, E. (2023). La norme et l’excédent. Étude sur les prémices du transcendantal 

kantien. Paris : Hermann.
https://doi.org/10.14375/np.9791037026613

Pascal, B. (1963). « Pensées ». Œuvres Complètes. Paris : Seuil.
Regan, T. (1983). The Case for Animal Rights. Berkeley : University of California Press.
Rey, O. (2018). Leurre et malheur du transhumanisme. Paris : Desclée de Brouwer.
Rousseau, J.-J. (1964). Œuvres complètes. Vol. 3, Discours sur l’origine et les fondements 

de l’inégalité parmi les hommes. Paris : Gallimard, La Pléiade.
Sartre, J.-P. (1996). L’existentialisme est un humanisme. Paris : Gallimard.
Singer, P. (1993). La libération animale. Paris : Grasset.
Wolff, F. (2010). Notre humanité. Paris : Fayard. 
Wolff, F. (2017). Trois utopies contemporaines. Paris : Fayard. 
Wolff, F. (2019). Plaidoyer pour l’universel. Paris : Fayard.

https://doi.org/10.3917/phoir.060.0011
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0101
https://doi.org/10.14375/np.9791037026613




Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
e-ISSN 2784‑9759  |  ISSN 2784‑9201
ISBN [ebook] 978‑88-6969‑902-3  |  ISBN [print] 978‑88-6969‑903-0

Peer review  |  Open access 231
Submitted 2024‑09-10  |  Accepted 2024‑10-01  |  Published 2025-03-17
© 2025 Camera  |  cb 4.0
DOI  10.30687/978‑88-6969‑902-3/011

Paradeigmata voluntatis 2
L’esperienza dell’Occidente
a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

﻿L’autonomia della volontà.  
Da facultas umana a ʻvolontà  
di potenzaʼ
Francesco Camera
Università di Genova, Italia

Abstract  The paper investigates the multiple conceptual layers that ‘will’ has assumed 
throughout Western thought. Starting from the Greek conception of boulesis and the 
Latin notion of voluntas, it examines the various transformations of this concept as a 
human faculty that is independent of the realm of knowledge in the works of Descartes, 
Kant, Schopenhauer, and Nietzsche. The discussion concludes with a brief examina-
tion of Heidegger’s thesis on the overcoming of ‘will’ as the extreme form of Western 
metaphysical conceptuality, which has influenced the calculating thought of planetary 
technology.

Keywords  Arbitrium. Conceptuality. Grundlosigkeit. Noluntas. Representation. 
Spirito. Will. Wille zur Macht. 

Sommario  1 Introduzione: la polisemia del concetto di ̒ volontà .̓ – 2 La volontà come 
ʻfacoltàʼ del soggetto umano. – 3 La riflessività della volontà come ʻvoler-volereʼ e il suo 
capovolgimento. – 4 La volontà creatrice come impulso dionisiaco. – 5 Il volere come 
ʻvolontà di potenza .̓ – 6 Per concludere: l’identità di volontà e potenza e la necessità 
del suo superamento.

 Nihil est tam in potestate voluntatis
quam ipsa voluntas.

(Agostino, Retractationes, 1.1.22)

Uno degli insegnamenti più fecondi dell’ermeneutica filosofica no-
vecentesca consiste nell’aver evidenziato lo stretto rapporto che il 
pensiero intrattiene col linguaggio. In quest’ottica è diventata sem-
pre più diffusa la convinzione che lo sviluppo del filosofare, nel corso 



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 232
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

della sua lunga storia a partire dai Greci, si sia sedimentato in paro-
le e concetti fondamentali che hanno formato il vocabolario filosofi-
co del pensiero occidentale. Questo riconoscimento ha portato molti 
studiosi a sostenere che l’essenza stessa della filosofia consiste nel-
la sua ‘concettualità’.1 Se infatti si presta attenzione all’analisi dei 
principali termini filosofici e si sottopongono le consolidate abitudini 
linguistiche o mentali «davanti al tribunale della tradizione storica», 
la «storia dei concetti» (Begriffsgeschichte) diventa lo strumento me-
todologico più adeguato per seguire lo sviluppo del pensiero stesso.2 
Prestare ascolto al linguaggio, diventando consapevoli della trasfor-
mazione che determinati termini hanno subito (si pensi alla latiniz-
zazione del lessico filosofico greco e alla traduzione della terminolo-
gia concettuale latina nelle lingue moderne), permette di fare i conti 
con le molteplici modalità in cui nel corso dei secoli le scelte lingui-
stiche e i contesti culturali si sono evoluti, dando vita alla formazione 
di tradizioni diverse. Infatti, il lavoro filosofico non è mai una costru-
zione del pensiero che nasce in astratto da principi definiti a priori, 
ma è influenzato dal linguaggio nelle sue forme sempre storicamen-
te determinate, che richiedono una paziente riflessione storica sui 
concetti di volta in volta scelti e utilizzati.

Ora, tra i principali concetti fondamentali del vocabolario filoso-
fico occidentale, un posto di rilievo spetta certamente al termine 
ʻvolontàʼ (o ʻvolereʼ), che nel corso dei secoli ha subito uno sviluppo 
caratterizzato da una polisemia semantica articolata e complessa. 
Tenendo conto di questa evoluzione storica, nelle pagine che seguo-
no cercheremo di focalizzare l’attenzione su alcune tappe salienti 
che hanno contribuito a precisare questo termine dal punto di vista 
lessicale e contenutistico, definendolo nella sua autonomia. L’esame 
inizia (nel § 1) con un breve preambolo di carattere introduttivo de-
dicato alla concezione greca della boulesis, un concetto ancora lega-
to all’intelletto e subordinato alla sfera della conoscenza, che subi-
sce una prima trasformazione nella cultura latina con l’introduzione 
del termine voluntas. La seconda tappa (nel § 2) intende seguire la 
via verso la definizione di un autonomo concetto di volontà a partire 
dal cristianesimo e poi in età moderna con Cartesio e con Kant, per 
i quali la volontà si profila come facoltà umana distinta dalla sfera 
della conoscenza e del pensiero. Successivamente (nel § 3) trattere-
mo la configurazione riflessiva del ‘voler-volere’ nell’idealismo tede-
sco e il capovolgimento della voluntas in noluntas in Schopenhauer. 
Subito dopo (nel § 4), esamineremo la critica di Nietzsche alla estin-
zione schopenhaueriana del volere e la sua concezione della volontà 

1  Gadamer 1996, 135‑6, in cui viene abbozzata la tesi secondo cui la «storia dei con-
cetti» è filosofia, «o addirittura forse che la filosofia debba essere storia dei concetti».
2  Gadamer 2000, 25‑7; cf. anche 43; 811‑13.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 233
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

come impulso dionisiaco, per passare a discutere (nel § 5) la conce-
zione autoreferenziale (o autotelica) della ‘volontà di potenza’ quale 
impulso oscuro, irrazionale e impersonale, che tende esclusivamen-
te al suo potenziamento. La conclusione (nel § 6) accenna all’inter-
pretazione ontologico-metafisica del volere come carattere fonda-
mentale di tutto l’essere, elaborata da Heidegger in riferimento alle 
tesi nietzscheane, alle quali contrappone la sua concezione basata 
sul ‘lasciar essere’ e sull’‘abbandono’ quali forme del pensiero me-
ditante postmetafisico, che intende sostituirsi a ogni forma di vole-
re. Un punto di arrivo per certi versi sconcertante, che intende su-
perare l’identità di volere e potere, ma che non tiene conto del lungo 
e complesso percorso compiuto da questo concetto verso la defini-
zione della sua autonomia.

1	 Introduzione: la polisemia del concetto di ʻvolontàʼ

L’evoluzione storica del concetto filosofico di ʻvolontàʼ (o ʻvolereʼ) a 
partire dall’antichità classica fino al sorgere del cristianesimo è sta-
ta di recente oggetto di approfondite analisi e discussioni, che hanno 
messo a confronto i diversi paradigmi con cui tale termine è stato de-
finito ed è risultato determinante per la comprensione dell’esperien-
za umana.3 Tenendo conto di questo ampio dibattito, possiamo bre-
vemente richiamare alcuni punti chiave, che ci aiutano a delimitare 
l’orizzonte teorico entro cui iniziare a trattare il concetto di volon-
tà. Dal punto di vista filosofico, il termine fa riferimento ai fenome-
ni dell’azione o della decisione, inseriti nel campo più ampio dell’e-
tica e della autocomprensione morale dell’uomo. La volontà viene 
prevalentemente considerata una facoltà o una capacità che produ-
ce un insieme di atti, riconducibili a un soggetto agente in relazio-
ne alle sue possibilità di deliberazione volontaria o involontaria e al 
proprio libero arbitrio.

Secondo una tesi ricorrente, questa nozione di volontà come cau-
sa motrice dell’azione si sarebbe formata in età moderna sulla base 
dell’apporto della cultura latina e del messaggio cristiano.4 Nella lin-
gua greca, infatti, non troviamo un termine preciso per indicare 
quello che noi oggi chiamiamo ‘volontà’. Il verbo thelein «significa 
essere pronto, essere disposto a qualcosa e boulesthai significa ave-
re in vista qualcosa di (più) degno di sforzo […] un desiderio o un 

3  Ci riferiamo in particolare a Cattanei, Maso 2021. Per una visione storica d’insieme 
di questo concetto in ambito filosofico cf. Ranouil 1980; Salter 2002; Vetö 2003; Pink, 
Stone 2004; Fabris 2006.
4  Voelke 1973, 5; Dihle 1982, 20‑67.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 234
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

progetto (boule) indirizzato verso un determinato oggetto».5 Il ver-
bo boulesthai allude all’atto del volere spontaneo, ma «è etimologi-
camente connesso con parole che esprimono il riflettere e il delibe-
rare». Si tratta quindi di un atto che non è mai istintivo o spontaneo, 
ma è sempre «il risultato d’una riflessione, e dunque di un processo 
intellettuale, che determina automaticamente lo sforzo verso un fi-
ne riconosciuto degno di essere raggiunto».6

Anche il termine boulesis, al quale Aristotele ricorre spesso nei 
suoi trattati di etica per spiegare la praxis, indica «una sorta di ‘ap-
petizione’ che spinge alla ‘decisione’ razionale» circa un oggetto de-
terminato.7 Ma l’oggetto, per essere scelto, deve essere innanzitutto 
conosciuto nel suo valore e nella sua bontà. Questo nesso lega indis-
solubilmente ogni azione al sapere, in quanto è sulla base di una co-
noscenza preliminare che l’oggetto desiderato viene connotato come 
buono. Per Aristotele quindi l’azione «volontaria» (ekousion) è quella 
che deriva da una scelta (prohairesis) tra diverse possibilità guidata 
dalla conoscenza.8 Non a caso la scelta, operata dall’individuo che 
agisce, viene definita come «un desiderio sottoposto a deliberazio-
ne» (prohairesis orexis bouletike),9 in cui il riferimento alla boulesis 
sta a significare che il desiderio di un oggetto è valutato dalla cono-
scenza per sapere se esso sia buono. Anche in questo caso ci trovia-
mo di fronte ad una forma di ‘intellettualismo etico’, che ha trovato 
la sua prima esemplificazione nella celebre tesi del Socrate platoni-
co secondo cui nessuno compie il male intenzionalmente ma ciascuno 
tende per natura a realizzare ciò che ha conosciuto come bene per-
ché in lui è insita una aspirazione a seguire spontaneamente (hekon, 
ʻsenza costrizioneʼ) ciò che viene riconosciuto come buono in se stes-
so.10 Si tratta di una posizione che non ammette il ruolo decisivo del-
la volontà nell’agire umano ma sostiene il primato dell’intelletto (sia 
come nous sia come dianoia). Non esiste dunque per i Greci una ‘vo-
lontà’ intesa come forza o funzione psichica indipendente, che non sia 
diretta a un oggetto determinato precedentemente percepito con la 
sensazione o conosciuto dall’intelletto. Si tratta di una tendenza co-
stante che si ritrova in tutto il pensiero greco e che di fatto finisce 

5  Snell 1963, 260. 
6  Pohlenz 1962, 396‑7; 579‑80.
7  Maso 2010, 204.
8  EN 3.2.1111b7. In EN 3.1.1109b35‑36 «involontaria» (akousion) viene definita quell’a-
zione compiuta per costrizione esterna o per ignoranza.
9  EN 6.2.1139a23.
10  Come afferma il Socrate platonico in Prot. 358c-d: «E allora non è forse vero […] 
che nessuno tende spontaneamente al male (ta kaka hekon erchetai) o ciò che ritiene 
essere il male, e che questo, a quanto pare, non è nella natura umana (en anthropou 
physei), ossia il tendere al male invece che al bene».

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 235
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

per sancire la subordinazione del volere al conoscere. Ed è questa la 
ragione principale per cui la volontà non assume ancora un profilo 
concettuale definito e preciso: da un lato non è indipendente da at-
ti di cognizione intellettuale, mentre dall’altro lato non è totalmen-
te distinta dalla sfera delle emozioni irrazionali. Pertanto, essa non 
è in grado di determinare da sola le azioni umane.

Una nuova configurazione concettuale e semantica del termine 
volontà avviene in seguito alla diffusione e all’assimilazione del pen-
siero greco nel contesto della cultura latina. In particolare, si deve 
attribuire a Cicerone il merito di aver fatto conoscere ai romani le 
principali correnti della filosofia ellenistica attraverso un lavoro di 
traduzione di alcuni concetti principali, contribuendo a formare un 
lessico basilare destinato a rimanere in uso fino all’inizio dell’età mo-
derna. Un esempio di questo lavoro è rappresentato proprio dall’in-
troduzione di voluntas, che Cicerone utilizza per tradurre il termine 
boulesis in un passo delle Tusculanae disputationes in cui richiama 
la figura dell’uomo saggio con riferimento esplicito all’etica stoica.11

Per cogliere quanto questa traduzione non sia una semplice traspo-
sizione lessicale, ma comporti anche una innovazione contenutistica a 
livello concettuale, occorre analizzare con attenzione questo passo. In-
nanzitutto, la voluntas indica quel particolare modus adpetitionis pro-
prio dell’animo umano che corrisponde a desiderare ciò che si ritie-
ne un bene (ea quae bona videntur). Quando questo moto dell’animo si 
manifesta in modo equilibrato e ponderato (constanter prudenterque), 
l’animo tende a desiderare qualcosa di buono conforme alla ragione. 
La voluntas può quindi essere definita quae quid cum ratione deside-
rat. Secondo gli Stoici, è questo il caso del comportamento del saggio, 
che corrisponde ad un agire controllato. Ma Cicerone non si ferma a 
questa definizione che richiama lo stoico Crisippo.12 Nella frase con-
clusiva del brano sembra contemplare infatti la possibilità che il desi-
derio (adpetitio) si possa indirizzare in contrasto con la ragione diven-
tando libido e cupiditas effrenata, atteggiamento che non è più proprio 
del saggio ma caratterizza tutti gli stolti.

Questa conclusione rappresenta l’indicazione principale di que-
sto passo per quanto concerne l’evoluzione del concetto di volontà. 

11  Cic. Tusc. 4.12: Natura enim omnes ea quae bona videntur sequuntur fugiuntque 
contraria. Quam ob rem simul obiecta species est cuiuspiam quod bonum videatur, ad id 
adipiscendum impellit ipsa natura. Id cum constanter prudenterque fit, eius modi adpeti-
tionem Stoici boulesin appellant, nos appellamus voluntatem. Eam illi putant in solo es-
se sapiente, quam sic definiunt: voluntas est, quae quid cum ratione desiderat. Quae au-
tem ratione adversa incitata est vehementius, ea libido est vel cupiditas effrenata, quae 
in omnibus stultis invenitur. Sul significato culturale delle traduzioni in latino dei prin-
cipali concetti della filosofia greca attuate da Cicerone si veda Pohlenz 1978, 1: 568‑9.
12  Crisippo SVF III 431 = D.L. VII 115: nel caso dell’uomo saggio «la volontà (boule-
sis) si oppone al desiderio (epithymia), dato che è un impulso ragionevole (eulogon ore-
xin)». Cf. anche Voelke 1973, 57‑60.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 236
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

Si tratta di una affermazione che segna la differenza dalla concezio-
ne degli Stoici: mentre per questi filosofi la boulesis corrispondeva 
all’atteggiamento del saggio che orienta il proprio desiderio secondo 
l’ordine razionale del cosmo, per Cicerone il termine voluntas espri-
me la dinamica di tutto l’animo umano compreso quello dello stul-
tus che vive nelle passioni.13 Pertanto si può concludere che qui la 
voluntas eccede la boulesis greca, ampliando il suo significato al di 
là della dimensione strettamente razionale. Sembra infatti che per 
Cicerone non si dia «volontà esclusivamente in dipendenza del giu-
dizio o dell’opinione […] che la determinano; essa può direttamente 
conseguire a un desiderio (adpetitio) del tutto irrazionale».14 Questo 
ampiamento conferisce al termine una maggiore autonomia rispet-
to alla sua tradizionale subordinazione alla ragione (e al sapere o al 
conoscere), tanto che si può intravedere un profilo ‘neutrale’ parti-
colarmente significativo per l’evoluzione di questo concetto.15 Anche 
se non si prefigura ancora come una ‘facoltà’ dotata di una comple-
ta indipendenza, in Cicerone la voluntas si delinea comunque come 
una sorta di centro motivazionale da cui hanno origine tutti i moti 
dell’animo umano, siano essi connessi alla deliberazione razionale o 
agli impulsi irrazionali.

Il problema del rapporto tra volontà e intelletto nel contesto dell’a-
gire umano è al centro anche della riflessione di Seneca, che – secon-
do alcuni studiosi – ha messo in discussione l’intellettualismo greco 
e ha conferito al volere un ruolo rilevante arricchendolo di significa-
ti innovativi.16 Basti ricordare a questo proposito l’affermazione velle 
non discitur,17 dalla quale si evince che la volontà non deriva dall’ap-
prendimento e dal sapere, ma è una energia che prorompe dalle pro-
fondità insondabili dell’animo umano, tanto che nessuno può stabilir-
ne l’origine.18 Secondo queste premesse, il termine voluntas assume 
in Seneca un ampio spettro di significati, anche se non viene mai 
sottoposto a una esplicita tematizzazione o fissazione concettuale 
precisa. Nell’insieme indica una disposizione originaria dell’animo, 
una forza o una tendenza (impetus, intentio) che affonda le radici 

13  Come ha affermato Lévy 2006, 29‑32, il quale sottolinea che qui Cicerone introdu-
ce un elemento di eterodossia rispetto alla dottrina stoica.
14  Maso 2021, 84.
15  Come sostiene Horn 2004, 766. La valenza del significato neutrale di voluntas sa-
rebbe confermata anche dalla sua etimologia da volo/velle (radice weli), in cui sareb-
be presente il riferimento all’intero campo della scelta, che non sarebbe esclusivamen-
te orientata verso una determinata azione positiva: cf. Ernout, Meillet 2001, 717‑18.
16  Pohlenz 1978, 2: 89‑91; Voelke 1973, 161‑90.
17  Epist. 81.13. La volontà si distingue dalla conoscenza anche in epist. 80.4: «Quid 
tibi opus est, ut bonus sit? Velle».
18  Epist. 37.5: Neminem mihi dabis qui sciat quomodo quod vult coeperit velle: non 
consilio adductus illo sed impetu impactus est.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 237
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

nella volontà di vivere, dalla quale deriva l’azione in generale, e ri-
sulta quindi svincolata «dalla possibile interdipendenza con l’azione 
positiva».19 Questo comporta che l’azione derivata dalla voluntas non 
debba essere esclusivamente orientata al bene e sottomessa alla ra-
gione, ma possa anche desiderare qualcosa che non è buono (come è 
il caso di Medea e di Fedra, personaggi delle tragedie senecane do-
ve il dissidio con la ragione diventa drammatico).20 Quindi, come esi-
ste una bona voluntas che procura la virtù, può esistere anche una 
cattiva volontà. Come è stato giustamente osservato, «non c’è alcu-
na differenza di qualità tra il positivo e il negativo; decisivo è sola-
mente l’atto della scelta, al di là del suo contenuto».21 In conclusione, 
nell’accezione di Seneca la voluntas lascia originariamente intrave-
dere una sorta di equipollenza tra velle e nolle, rendendo la volontà 
irriducibile unicamente alla conoscenza e lasciando trasparire un si-
gnificato più ampio e profondo.

2	 La volontà come ʻfacoltàʼ del soggetto umano

Ci siamo soffermati sull’introduzione del concetto latino di voluntas 
perché esso rappresenta una pietra miliare per la successiva fissazio-
ne del volere come «facoltà» umana autonoma, in cui la deliberazio-
ne non è esclusivamente dipendente dalla conoscenza razionale. Per 
il raggiungimento di questa nuova definizione gli studiosi concorda-
no nel riconoscere che un contributo decisivo proviene dalla tradizio-
ne cristiana. Infatti, se nel pensiero greco la volizione era vincolata 
a un bene che risulta perseguito naturalmente e quindi deve esse-
re conosciuto come tale, nella tradizione ebraico-cristiana l’uomo si 
trova posto di fronte alla scelta tra il bene e il male, tra la possibilità 
di obbedire ai comandamenti del dio biblico oppure trasgredirli sul-
la base del fatto che la natura umana è affetta dal peccato originale.

Questa nuova situazione costituisce il contesto culturale all’inter-
no del quale Agostino approfondisce la concezione latina della volun-
tas, alla quale assegna un ruolo chiave sia in ambito antropologico 
e psicologico sia in quello teologico, arrivando a definirla in modo 
originale rispetto alla cultura greco-romana. Seppur con diverse ac-
centuazioni, nei suoi scritti la volontà «assurge a principio di tutta 
la vita emotiva dell’anima», diventando «un fenomeno primario, tan-
to certo quanto la vita» stessa.22 In questo modo essa viene colloca-

19  Maso 2021, 86, che rimanda a epist. 20.5‑6.
20  Cassan 2022, 105‑43.
21  Maso 2021, 87.
22  Pohlenz 1978, 2: 388. Confessiones 7.3: tam sciebam me habere voluntatem quam 
vivere.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 238
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

ta in una posizione indipendente rispetto alla conoscenza e risulta 
differenziata anche dalla sfera delle emozioni sensibili e irraziona-
li.23 In particolare, tra intellectus (o ratio) e voluntas esiste una di-
stinzione marcata, come risulta dall’affermazione minus est autem 
cogitare quam cupere.24

Agostino riconosce che il volere fa parte della struttura dello spi-
rito umano, formato dalla connessione triadica di esse, nosse, velle. 
Sum enim et scio et volo: sum sciens et volens et scio esse me et velle 
et volo esse et scire.25 Ogni essere umano vivente, attraverso la sua 
esperienza interna, diventa cosciente di essere in possesso di una 
volontà come un fatto immediatamente certo. La voluntas viene de-
finita come ainimi motus, come una appetizione spontanea che non 
incontra alcuna costrizione, come una inclinazione che tende a non 
perdere una cosa che ha già o a dirigersi verso qualcosa di mancan-
te per acquisirla.26 In questo senso la volontà viene identificata con 
il principio dell’azione in generale: essa è presente in tutte le affe-
zioni o inclinazioni, le quali non sono altro che moti della stessa vo-
lontà.27 Questa nuova concezione si trova abbozzata nel trattato De 
libero arbitrio, dove si parla di libera voluntas e di liberum arbitrium, 
conferendo al volere i contorni di una vera e propria facoltà capa-
ce di scegliere liberamente e spontaneamente il bene o il male, de-
cidendo in modo indipendente di lasciarsi determinare da qualsiasi 
movente (sia razionale sia irrazionale).

Secondo l’esperienza autobiografica narrata nelle Confessiones, la 
voluntas si presenta come un campo di forze in tensione tra diverse 
volizioni, che spesso non trovano un soddisfacente equilibrio. Essa, 
infatti, può determinare se stessa in positivo o in negativo, in quan-
to vive interiormente un dissidio drammatico tra velle e nolle, che ri-
corda in certi tratti la concezione di Seneca: ego eram, qui volebam, 
ego, qui nolebam; ego, ego eram.28 Si tratta della scissione tra rec-
ta o bona voluntas e mala o perversa voluntas, che porta l’uomo Ago-
stino a fare esperienza della presenza nel suo animo di due volon-
tà appartenenti allo stesso soggetto, da cui sorge quella particolare 

23  Dihle 1982, 127; Arendt 1987, 401‑30. Sulla originalità della concezione agostinia-
na insiste anche Pagani 2021, 228.
24  Contra duas epistolas Pelagianorum 2.8.18.
25  Confessiones 13.11.
26  De duabus animabus 10.14, dove (dopo aver affermato che nobis autem voluntas no-
stra notissima est) Agostino ci offre la seguente definizione: voluntas est animi motus 
cogente nullo ad aliquid vel non amittendum vel adipiscendum.
27  De Civitate Dei, 14.6: voluntas est quippe in omnibus; immo omnes nihil aliud quam 
voluntates sunt.
28  Confessiones 8.22. Cf. Sen. epist. 95.8; 116.8, con le delucidazioni di Voelke 1973, 
182‑3.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 239
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

condizione interiore definita aegritudo animi.29 Una situazione di la-
cerazione che viene spiegata come una conseguenza del peccato ori-
ginale e che nella tarda riflessione agostiniana richiede l’intervento 
della grazia divina per impedire il prevalere della volontà corrotta e 
rendere possibile la scelta del bene.30

Certamente, per quanto riguarda lo sviluppo del concetto di volon-
tà, l’acquisizione principale della complessa riflessione agostiniana 
su questo argomento si può individuare nel rapporto istituito tra vo-
luntas come animi motus e liberum arbitrium, inteso come il potere 
(proprio degli uomini e degli angeli) di scegliere una opzione in mo-
do consapevole senza che vi sia una causa esterna che influenzi tale 
scelta. Questa impostazione si inserisce nel contesto teologico della 
teodicea e arriva a sostenere che nell’uomo la scelta del male è impu-
tabile alla sua volontà (alla «propria voluntas et liberum arbitrium»)31 
in quanto nessuno potrebbe volere in modo involontario. E anche se 
la scelta (liberum arbitrium) non si identifica totalmente con la vo-
luntas, ma si presenta piuttosto come una sua funzione, essa presup-
pone una concezione del volere svincolato (o libero) da qualsiasi for-
ma di costrizione o di determinismo. Qui il volere diventa in grado 
di comandare a se stesso senza essere preceduto da alcuna causa 
diversa da sé,32 lasciando intravedere quel carattere di autonomia 
che risulterà esplicitato e riconosciuto sempre più chiaramente nel-
la riflessione posteriore.

L’influenza dell’eredità agostiniana è rintracciabile in età moder-
na quando – in stretta connessione con l’affermarsi dell’idea di sog-
getto – assistiamo ad una vera e propria definizione del concetto di 
volontà come facoltà umana autonoma ed a un approfondimento del 
suo rapporto con la libertà. È quanto avviene in Cartesio, l’autore 
che, nel quadro della sua riflessione sull’ego cogito, propone una net-
ta differenziazione della sfera del volere da quella del conoscere, ma 
anche da quella delle passioni che affettano l’anima umana.

La trattazione della volontà viene svolta nelle Meditationes de pri-
ma philosophia all’interno di un più ampio contesto di carattere epi-
stemologico che intende fornire una spiegazione dell’errore, ovvero 
di un giudizio conoscitivo non conforme a verità.33 Per Cartesio, al-
la formulazione di un giudizio concorrono congiuntamente due fa-
coltà distinte: l’intelletto e la volontà. Il primo fa parte della facultas 

29  Confessiones 7.5.10; 8.9.21.
30  Cf. De grazia et libero arbitrio 4.6.
31  De libero arbitrio 1.11.21. Cf. Horn 1996, 116‑19.
32  Come ha sottolineato Stump 2001, 126‑7.
33  Un breve accenno alla volontà si trova nel Discours (Parte terza), ma è soprattut-
to nella IV Meditazione dedicata al tema del vero e del falso che si trova la trattazio-
ne più ampia: Cartesio 1992, 2: 53‑5. Cf. Kenny 1977, 181‑201; Ramelow 2004, 58‑9.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 240
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

cognoscendi e permette di percipere (di sentire, immaginare o con-
cepire) le idee e le loro relazioni che costituiscono il materiale del 
giudizio; la volontà invece – definita facultas eligendi sive arbitrium 
libertatis34 – svolge la funzione di dare o negare il proprio assenso a 
ciò che è stato conosciuto dall’intelletto, oppure permette di attuare 
una sospensione. L’errore quindi non dipende da un deficit dell’intel-
letto o da un Dio ingannatore, ma dal rapporto che si instaura tra le 
due facoltà umane che producono il giudizio: nasce quando la volon-
tà conferisce l’assenso a idee oscure o confuse fornite dall’intellet-
to, ed è quindi sempre volontario.

Passando poi a specificare le differenze tra intelletto e volontà, 
Cartesio afferma che la facultas intelligendi, proprio perché percepi-
sce e conosce ciò che gli è offerto dalle idee, è finita, limitata e passi-
va. Invece la voluntas sive arbitrii libertas è una facoltà libera, attiva, 
illimitata e infinita, in quanto è molto più ampia dell’intelletto esten-
dendosi anche a cose che non sono sempre dimostrabili. Essa assume 
quindi una posizione di preminenza rispetto all’intelletto. Scrive Car-
tesio: «non vi è che la sola volontà o libertà dell’arbitrio, che io speri-
menti in me così grande, che non concepisco l’idea di nessun’altra più 
ampia e più estesa: di modo che essa principalmente mi fa conoscere 
che reco l’immagine e la rassomiglianza di Dio».35 Dopo aver distin-
to la volontà dall’intelletto, Cartesio ne precisa ulteriormente la sua 
propria essenza (o «realtà formale») con queste parole: «essa consi-
ste solamente in ciò: che noi possiamo fare una cosa o non farla […] 
o piuttosto solamente in questo: che, per affermare, negare, seguire 
o fuggire le cose che l’intelletto ci propone, noi agiamo in modo che 
non ci sentiamo costretti da nessuna forza esteriore».36

Da questa definizione emerge chiaramente che la voluntas si iden-
tifica col liberum arbitrium.37 Essa è libera perché, quando sceglie 
o giudica, non è determinata da nulla a scegliere una cosa piuttosto 
che un’altra ma dipende esclusivamente da se stessa. In questo modo 
essa esercita il suo carattere attivo e spontaneo, in quanto non rice-
ve qualcosa dall’esterno ma opera una scelta. La libertà non è quindi 
una libertas indifferentiae, secondo cui le alternative sarebbero alla 
pari, ma la volontà si indirizza verso una determinata possibilità, pro-
pendendo per essa senza alcuna limitazione o costrizione estrinseca 
a se stessa, evidenziando in questo modo la sua libertà come intrin-
seco potere.38 La volontà cartesiana si presenta quindi come facol-

34  Cartesio 1992, 2: 53.
35  Cartesio 1992, 2: 53‑4.
36  Cartesio 1992, 2: 54.
37  Rodis-Lewis 1997, 16 e 27.
38  Sul rapporto tra ‘libertà di indifferenza’ e libertà come spontaneità cf. Kenny 
1977, 202‑21

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 241
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

tà autonoma sia rispetto all’intelletto sia alla eterogenea sfera delle 
passioni dell’anima umana, ed è caratterizzata dall’esercizio della li-
bertà di scelta che costituisce il suo specifico potere. 

Un ulteriore approfondimento del concetto di volontà in ambito fi-
losofico viene sviluppato nell’età dell’Illuminismo da Kant, che la con-
sidera un pilastro centrale della sua concezione della filosofia pratica. 
Al suo interno il ‘volere’ (Wille) viene ricondotto in modo sistemati-
co ad una specifica «facoltà» (Vermögen), intesa come capacità o po-
tenzialità di ogni essere razionale in generale di determinare il pro-
prio agire. Si tratta della ‘facoltà appetitiva’ (o ‘facoltà di desiderare’, 
Begehrungsvermögen), che viene distinta sia nella sua natura spe-
cifica sia per quanto riguarda le sue funzioni rispetto alle altre due 
facoltà che formano nel loro insieme l’animo umano: la facoltà cono-
scitiva e quella del piacere e del dispiacere. In questo modo il vole-
re viene presentato come distinto e considerato autonomo rispetto 
al conoscere teoretico e alla sfera del sentimento. Infatti, mentre la 
facoltà conoscitiva contribuisce alla rappresentazione della realtà 
empirica degli oggetti, quella appetitiva rende possibile la realizza-
zione di oggetti non ancora esistenti che vengono rappresentati co-
me scopi e che sono raggiungibili mediante azioni. Essa dunque di-
venta l’origine di questi atti, in quanto permette all’uomo «di essere 
causa, mediante le sue rappresentazioni, della realtà degli oggetti 
di tali rappresentazioni».39

Nella trattazione di questa facoltà l’obiettivo di Kant è quello di 
mostrare che non si tratta di un insieme di stati appetitivi formato 
da impressioni o inclinazioni di carattere psicologico (come aveva 
sostenuto Hume), ma di una specifica facoltà che deve essere ridefi-
nita alla luce della rivoluzione copernicana, evidenziando come es-
sa possieda una universalità regolativa (o trascendentale) nell’ambi-
to dell’agire umano. Per raggiungere questo obiettivo, Kant riprende 
una concezione presente nella scolastica razionalista (in Baumgarten 
e Wolff): la distinzione all’interno della facoltà appetitiva tra una sfe-
ra inferiore una sfera superiore.40 In entrambi i casi abbiamo a che 
fare con una capacità umana di rappresentare oggetti e di causare 
azioni in vista di scopi, ma le motivazioni che stanno alla base risul-
tano differenti. Nel primo caso (che è quello dell’appetitus sensibi-
lis), le rappresentazioni vengono sollecitate da oggetti esterni ma-
teriali, sensibili o patologici provenienti dai sensi (riconducibili al 
principio universale del piacere e della propria felicità; nel secondo 
caso invece (quello dell’appetitus intellectualis sive rationalis) abbia-
mo a che fare con rappresentazioni di oggetti che derivano esclusi-
vamente dall’intelletto o dalla ragione. Si tratta di leggi o di principi 

39  Kant 1988, 183; 190. Cf. Ramelow 2004, 66‑7.
40  Kant 1988, 200, § 3; cf. Horn 2002, 49‑54.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 242
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

razionali a priori oggettivamente validi, che non contengono nulla di 
empirico, ma che sono in grado di determinare la propria causalità 
da se stessi, senza essere influenzati da altro.

In particolare, negli esseri umani questo tipo di determinazione 
ha la forma ‘pura’ di una legge che si esprime secondo concetti nella 
modalità di un comando incondizionato della ragione chiamato im-
perativo categorico. Esso esercita una coercizione che si chiama ‘do-
vere’ (Sollen). In questo contesto la volontà in senso stretto viene a 
coincidere con la ‘facoltà appetitiva superiore’, sottolineando che es-
sa in realtà presuppone la presenza della pura forma della legge ra-
zionale. Pertanto la volontà viene «pensata come una facoltà di de-
terminarsi all’azione secondo la rappresentazione di certe leggi»,41 
che la rendono possibile in quanto tale: essa è «la facoltà di appeti-
re, il cui motivo interno di determinazione […] si deve ricercare nel-
la ragione del soggetto».42

In molti passi dei suoi scritti dedicati alla filosofia pratica Kant 
precisa che il volere – in grado di determinare se stesso indipenden-
temente da inclinazioni o interessi empirici e patologici – è una ‘vo-
lontà pura’ (reiner Wille). Qui viene sottolineato il fatto che la volontà 
segue esclusivamente il comando oggettivo della ragione, portando 
in primo piano il suo carattere di autonoma autodeterminazione. E 
quando la volontà segue l’imperativo categorico in modo immedia-
to – senza la commistione di moventi soggettivi (massime) – Kant par-
la di ‘volontà buona’ (guter Wille) o di ‘volontà libera’ (freier Wille).

L’aspetto caratterizzante che emerge dalla distinzione kantiana 
della volontà come facoltà appetitiva superiore è il fatto che essa in 
senso stretto non viene descritta come un centro di energia tensio-
nale, ma come una facoltà vincolata alla ragione. A rigore sembra an-
zi che essa, prima di costituire il principio determinante dell’azione, 
sia una facoltà determinata dalla pura forma della legge razionale. 
Un aspetto che lascia intravedere come per Kant la volontà non ven-
ga intesa come centro di decisione, secondo quella tradizione che in 
età moderna abbiamo visto inaugurata da Cartesio. Definire la vo-
lontà come «facoltà appetitiva superiore» significa piuttosto conside-
rarla come una tendenza capace di indirizzarsi o di orientarsi verso 
fini che devono essere determinati da una legge formale di origine 
razionale e non sensibile. Quando la ragione determina direttamen-
te la volontà essa «sceglie solo ciò che la ragione, indipendentemen-
te dall’inclinazione, riconosce come praticamente necessario, ossia 

41  Kant 1988, 123.
42  Kant 1991, 14.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 243
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

come buono».43 Come è stato osservato,44 si tratta di una concezione 
prettamente intellettualistica del volere, che si riallaccia all’antica 
tradizione socratico-platonica.

Questa impostazione viene confermata dai molti passi delle ope-
re di Kant in cui la volontà e l’arbitrio (Willkür) vengono considerati 
due momenti distinti della facoltà appetitiva. Mentre l’arbitrio – con-
siderato come arbitrium liberum e non come arbitrium brutum – è la 
capacità di decidere, la volontà è quella facoltà che non sceglie ma si 
orienta in modo diretto secondo i principi e le leggi della ragione, ten-
dendo verso il conseguimento di fini giustificati razionalmente. Essa 
non è mai contraria alla legge e diventa pertanto il principio deter-
minante dell’arbitrio. «Le leggi – scrive Kant – derivano dalla volon-
tà; le massime dall’arbitrio. L’arbitrio è nell’uomo un libero arbitrio; 
invece la volontà, che non si riferisce a null’altro che alla legge, non 
può essere chiamata né libera né non libera […]. Soltanto l’arbitrio, 
dunque, può essere chiamato libero».45 Affiora qui tutta la comples-
sità della concezione kantiana del libero arbitrio e del rapporto che 
la volontà intrattiene con la libertà. Innanzitutto, è evidente che in 
questo contesto la libertà di scelta (o libero arbitrio) non è la liber-
tas indifferentiae. La scelta porta invece il soggetto agente a espe-
rire la libertà nella sua proprietà negativa, vale a dire quando non 
è costretto ad agire da nessun movente sensibile. La libertà positi-
va, intesa nel suo carattere noumenico o intellegibile, si profila in-
vece quando la volontà determina se stessa, ovvero la propria cau-
salità, seguendo immediatamente i comandi della ragione. E proprio 
«poiché per la derivazione delle azioni dalle leggi è richiesta la ra-
gione, allora la volontà non è altro che la ragione pratica».46 Si trat-
ta di una distinzione che ribadisce la tendenza a collocare la volontà 
all’interno dell’orizzonte più ampio della ragione, mentre lascia alla 
sfera dell’arbitrio la possibilità di esercitare la libera scelta. In que-
sto quadro teorico Kant, mentre delimita da un lato il volere dal cono-
scere come autonoma facoltà, lo differenzia al tempo stesso dall’atto 
di decisione (dalla scelta), ponendo in secondo piano quel carattere 

43  Kant 1988, 104.
44  Horn 2002, 51‑2. Come ha sostenuto ancora più decisamente Arendt 1987, 471, la 
volontà di Kant «non è una speciale facoltà spirituale distinta dal pensare, ma ragion 
pratica, un Vernunftwille non dissimile dal nous praktikos di Aristotele. […] La volon-
tà di Kant non è né libertà di scelta (liberum arbitrium) né causa di se stessa: la pura 
spontaneità, ch’egli denomina sovente ‘spontaneità assoluta’, esiste ai suoi occhi so-
lo nel pensare. La volontà kantiana è semplicemente delegata dalla ragione a essere il 
suo organo esecutivo in ogni questione di condotta».
45  Kant 1991, 29; cf. Stekeler-Weithofer 1990, 308. Questa distinzione tra volontà e 
arbitrio sembra non tenere conto del fatto che nella lingua tedesca il termine Wille ri-
manda alla radice wellan, che è comune ai verbi wollen (volere) e wählen (scegliere): 
Grimm 1984, 14, II: 137‑65.
46  Kant 1988, 103.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 244
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

che con Agostino prima e con Cartesio poi la volontà aveva assunto 
come sua specifica connotazione concettuale.

3	 La riflessività della volontà come ʻvoler-volereʼ  
e il suo capovolgimento

Nell’approfondimento del concetto di volontà in età moderna Kant 
rappresenta una posizione centrale per due motivi: da un lato defi-
nisce il volere come ‘facoltà del desiderare’ dotata di autonomia ri-
spetto alle altre facoltà e come capace di fare esperienza della li-
bertà in senso noumenico, ma dall’altro lato la riconduce in senso 
stretto all’interno del più ampio concetto trascendentale di ragione, 
distinguendola dall’arbitrio e dalla sfera delle passioni. Nella filoso-
fia postkantiana sarà soprattutto il primo aspetto a venire ripreso. 
Si tratta di un percorso complesso e ramificato, che porta nell’Ot-
tocento al progressivo riconoscimento della scissione tra volontà e 
ragione. La volontà non è più – come avviene ancora nel sistema he-
geliano – una facoltà determinata in ultima istanza dalla ragione o 
considerata come una sua funzione, ma si profila come un centro di 
forze e di impulsi che si impone con una autonomia ancora più radica-
le, assumendo una posizione di assoluta preminenza. In questo nuovo 
paradigma il volere si trasforma sempre più da un insieme di volizio-
ni, di appetizioni o di desideri, che producono azioni volte al conse-
guimento di oggetti, in una energia che si alimenta esclusivamente 
da se stessa e che quindi è dotata di una specifica autoriflessività. 
Questo nuovo carattere emerge particolarmente quando la volizio-
ne si perpetua e si conferma attraverso il medesimo atto del volere, 
che non ha di mira scopi esterni bensì la mera e continua riafferma-
zione di se stesso. Ci troviamo così di fronte a una forma di ‘voler-vo-
lere’, in cui la volontà esercita un vero e proprio potere su se stessa, 
assumendo quella particolare configurazione che Nietzsche espri-
merà con la celebre formula di ‘volontà di potenza’ (Wille zur Macht).

Le premesse di questo processo si possono rintracciare all’interno 
dell’ampio dibattito sulla ricezione della filosofia kantiana in Germa-
nia negli anni a cavallo tra Settecento e Ottocento. Un primo passo 
nella direzione di un approfondimento del concetto di volontà è com-
piuto da Fichte che – prendendo le mosse dal primato kantiano della 
ragione pratica sulla ragione teoretica – arriva a sostenere che il vo-
lere è l’autentico carattere essenziale della ragione, in quanto espri-
me la pura attività dell’Io che si protende all’infinito e si manifesta 
come sorgente di libertà. Già nel Saggio di una critica di ogni rivela-
zione, pubblicato anonimo nel 1792‑93, il ‘volere’ (Wollen) viene de-
finito da Fichte come «il determinarsi con coscienza della propria 
attività alla produzione di una rappresentazione». Si tratta di una 
‘attività in atto’ (Tätigkeit), spontanea e cosciente, che fa capo alla 

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 245
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

‘facoltà appetitiva’, anche se si distingue da essa «come il reale dal 
possibile».47 Sviluppando questa concezione, Fichte arriva a sostene-
re che il volere è l’autentica «radice fondamentale» della soggettività, 
in quanto solo volendo l’uomo può cogliere se stesso come un essere 
libero e autocosciente. Infatti, «l’Io pratico è l’Io dell’autocoscienza 
originaria» e pertanto «un essere razionale percepisce sé immedia-
tamente soltanto nel volere». Una tesi che porta Fichte a giustifica-
re su nuove basi il primato della facoltà pratica rispetto a quella te-
oretica, considerata come «la radice più intima dell’Io; su di essa si 
appoggia tutto il resto, e tutto è ad essa collegato».48

Questa nuova strada, che tende a vedere nel volere il carattere ori-
ginario ed essenziale dell’Io, viene proseguita da Schelling, l’autore 
in cui esplicitamente «una filosofia della volontà sostituisce una fi-
losofia della ragione».49 Egli, infatti, con l’obiettivo di criticare il si-
stema hegeliano, propone una concezione della volontà ancora più 
radicale, che influenzerà lo sviluppo successivo di questo concetto 
nel corso dell’Ottocento e nel Novecento. Se Hegel aveva collocato 
il volere all’interno dello Spirito oggettivo mantenendo il suo rinvio 
all’intelligenza e alla ragione,50 Schelling capovolge questa imposta-
zione e riconduce il pensare al volere, che diventa il fondamento ul-
timo dell’essere in generale.

Nel suo tentativo di riportare all’unità la scissione kantiana tra 
fenomeno e noumeno, tra sfera teoretica e sfera pratica, Schelling 
elabora una concezione dell’Io come Spirito (Geist) inteso come sog-
getto assoluto, che può diventare oggetto in forza del suo agire li-
bero. Da questa prospettiva lo Spirito diventa una unità o identità 
originaria di soggetto e oggetto, di finito e infinito, di limitazione (o 
passività) e di attività. Ora proprio questa forza produttrice inces-
sante – mediante la quale viene superata la separazione tra la sfera 
teoretica e quella pratica – è chiamata da Schelling «volere origina-
rio» (Ur-Wille). Si tratta di un volere che non ha di mira un oggetto 
che è altro da sé o esterno all’Io, ma di un atto che si dirige diretta-
mente verso se stesso e che è quindi assolutamente libero e coscien-
te. «Lo Spirito diviene immediatamente cosciente del suo agire sol-
tanto nel volere, e l’atto (Akt) del volere in generale è la condizione 

47  Fichte 1998, 127. La scelta fichtiana del termine Wollen rispetto al sostantivo Wil-
le intende evidenziare il significato verbale e dinamico della volontà come ‘attività’, di-
stinguendola da una definizione sostanzialistica statica. Cf. Stolzenberg 1998, 617‑21.
48  Fichte 1994, 20.
49  Tilliette 1972, 53.
50  Hegel 2000, 337, § 468: «L’intelligenza che si sa come ciò che determina il conte-
nuto […] è la volontà». Nell’aggiunta a questo paragrafo Hegel precisa che per il mo-
do di vedere ordinario pensiero e volontà sembrano non avere nulla in comune, men-
tre in realtà «il pensiero è ciò che determina se stesso alla volontà» (corsivo dell’Auto-
re). Cf. anche § 481.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 246
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

suprema dell’autocoscienza. […] Di questa azione non si può fornire 
un fondamento ulteriore, perché lo Spirito è solo per il fatto che vuo-
le, e conosce se stesso solo per il fatto che determina se stesso».51 In 
questa azione si compie l’identità di soggetto e oggetto, di Spirito e 
natura, di infinito e finito.

L’obiettivo primario di Schelling, di arrivare a pensare l’assolu-
to con caratteristiche diverse da Hegel, lo porta a ripercorrere una 
vera e propria storia dell’autocoscienza, che – passando attraverso 
la sensazione e la riflessione – culmina con la volontà assoluta. Es-
sa si pone oltre la conoscenza e il pensiero e costituisce il gradino 
superiore in cui l’Io perviene alla immediata e totale coscienza del-
la propria attività. Questo primato della volontà, che conferma nel 
contesto della filosofia dello Spirito il corrispondente primato della 
filosofia pratica, pone l’Io nella sua libertà e lo distingue dalla neces-
sità che domina la natura.

Il nesso tra volere e libertà, all’interno di una concezione monista 
e panteista dello Spirito, viene approfondito con nuove argomentazio-
ni nella Ricerche filosofiche (pubblicate nel 1809), un’opera comples-
sa che secondo molti studiosi rappresenta una svolta decisiva nell’i-
tinerario di pensiero schellinghiano. Al centro di questo saggio vi è 
la difficile questione della libertà umana, intesa non soltanto come 
liberazione dal meccanicismo e dal determinismo della natura, ma 
soprattutto come libertà effettiva (o libero arbitrio) di scegliere tra 
il bene e il male, che differenzia l’uomo da Dio in un universo pensa-
to panteisticamente come organismo divino.

Proprio per trattare della libertà umana, e per spiegare la conse-
guente possibilità del male, Schelling parla del conflitto tra due prin-
cipi: il principio reale, che definisce ‘volontà pura’, cieca e inconscia, 
e il principio ideale costituito dalla luce dell’intelligenza. Ma l’aspet-
to principale di questa dualità di principi consiste nel fatto che all’in-
terno di questa tensione il volere costituisce il fondamento originario 
(Urgrund), che non ha bisogno di essere giustificato. Esso viene de-
finito come una forza oscura, come la brama o il desiderio che aspi-
ra a raggiungere l’esistenza e la luce, e pertanto non si presenta più 
come attività dell’Io nella sua autocoscienza collegata all’agire pra-
tico, ma come una radice che è alla base della totalità dell’essere nel 
suo incessante divenire. Come ha sostenuto Heidegger, il volere di-
venta così per la prima volta una determinazione ontologica con una 
più ampia connotazione metafisica.52 In un passo delle Ricerche fi-
losofiche che permette di cogliere questa trasformazione, Schelling 
scrive: «In massima e ultima istanza non c’è altro essere che il vole-
re (Wollen). Il volere è l’essere originario (Ursein) e a questo solo si 

51  Schelling 1996, 54‑5.
52  Heidegger 1994a, 33. Cf. Camera 2004, 111‑14.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 247
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

adattano tutti i suoi predicati: assenza di fondamento (Grundlosig-
keit), eternità, indipendenza dal tempo, affermazione di sé. Tutta la fi-
losofia tende soltanto a trovare questa suprema espressione».53 Nella 
creatura umana questo ‘volere originario’ (Ur-Wille) è ancora oscuro 
e si manifesta come principio egotico, come «volere proprio» (Eigen-
wille), che «è mera brama irresistibile (Sucht) o desiderio avido (Be-
gierde), ossia volere cieco», da cui deriva il male. Con queste parole, 
che evocano uno sfondo gnostico, Schelling pone la radice originaria 
del volere come una forza tenebrosa primordiale e la definisce «il più 
profondo abisso (der tiefste Abgrund)»:54 esso è il principio infondato 
che si pone in forza di se stesso in contrasto non dialettico con l’in-
telligenza e la luce, da cui nasce la ‘volontà universale’.

Come si può constatare, si tratta di una tesi radicale, che viene ri-
presa in altri scritti schellinghiani posteriori alle Ricerche filosofi-
che, in cui il volere è inteso come causa incausata dell’essere, come 
il fondamento infondato di tutto ciò che è sottratto a qualsiasi giu-
stificazione razionale, tanto che il ‘non volere’ diventa sinonimo di 
‘non essere’. La volontà «è dappertutto e nell’intera natura, dal gra-
dino più basso al più alto […]. Le differenze che noi osserviamo tra le 
cose non stanno, come potrebbe sembrare al primo sguardo, nel fat-
to che alcune sono assolutamente prive di volontà, mentre altre sono 
dotate di volontà (o volenti)».55 Proprio facendo riferimento a questa 
concezione schellinghiana della originarietà del volere Eduard von 
Hartmann ha osservato che essa si segnala per la sua dirompente 
novità in quanto nel suo complesso inaugura «la prospettiva di un 
panteismo della volontà».56 Una prospettiva che si contrappone net-
tamente al panlogismo di Hegel e che prepara il terreno alle succes-
sive concezioni ottocentesche della volontà a cominciare da quella 
di Schopenhauer.

Il filo rosso che lega le intuizioni schellinghiane alla concezione di 
Schopenhauer è già riscontrabile nella dissertazione giovanile sul prin-
cipio di ragione sufficiente, che l’autore del Mondo ha sempre racco-
mandato come introduzione propedeutica della sua opera maggiore. 
Infatti, nella quarta sezione della dissertazione (pubblicata nel 1813), 
viene esaminato il fondamento o il motivo dell’agire (la ratio agendi) e 
ne viene fornita una specifica configurazione che richiama sia il dibat-
tito postkantiano sia la concezione schellinghiana del volere.

Secondo Schopenhauer, nel caso dell’agire, la ratio che lo muo-
ve non può essere una premessa logica dalla quale l’azione segui-
rebbe come conseguenza, né può essere una causa che produrrebbe 

53  Schelling 1997, 47.
54  Schelling 1997, 59. Cf. Norman 2002.
55  Schelling 2002, 343.
56  von Hartmann 2020, 27‑37.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 248
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

quella determinata azione come effetto necessario. L’agire presup-
pone il ‘soggetto del volere’ che nelle sue volizioni è libero e si sot-
trae quindi al determinismo della causalità naturale. Se infatti da un 
lato l’insieme delle azioni è inserito nella concatenazione tempora-
le e causale dei fenomeni, dall’altro lato alla base vi è quel principio 
intrinseco chiamato ‘volontà’ (Wille), che stimola ad agire secondo 
spontaneità e che è quindi prioritario e fondante. La sua particola-
rità sta proprio nel fatto di non essere accomunato a stati affini co-
me i singoli desideri o le singole decisioni empiriche, che ricorrono 
a rappresentazioni. Per questa ragione il volere risulta eterogeneo 
alla sfera del conoscere che si basa sull’intelletto e sulle sue catego-
rie (spazio, tempo, causalità), le quali costituiscono il mondo empiri-
co formato da oggetti. Il volere si presenta con la forma specifica del 
principium sufficientis agendi, ma non ha nulla a che vedere con la 
causalità che regola il mondo dell’esperienza oggettiva. Ogni suo at-
to infatti è spontaneo e come tale non rientra necessariamente nel-
la serie di determinazioni che l’anno preceduto, ma dipende in modo 
immediato dal soggetto, di cui «si può percepire solo il volere stes-
so, non un suo stato anteriore al volere».57 In ultima istanza quindi, 
le azioni che accadono nel tempo sono solo l’apparizione di un prin-
cipio difficile da definire concettualmente, ma che è la loro origine e 
il loro fondamento. Esso si pone come la condizione di possibilità di 
tutte le rappresentazioni, opponendosi a esse perché è ‘in sé’ auto-
nomo. Si tratta di una concezione della volontà che la definisce nel-
la sua specifica autonomia e che – sulla scia di quanto aveva espo-
sto Schelling nelle sue Ricerche – la considera come un atto che è in 
ultima istanza ‘inintelligibile’ (inintelligible), ma che costituisce l’es-
senza più intima dell’uomo.58

L’approfondimento della differenza tra la volontà e l’intelletto è al 
centro dell’opera principale di Schopenhauer: Il mondo come volon-
tà e rappresentazione (pubblicata nel 1819). Già nel paragrafo inizia-
le viene esposta la tesi di fondo dell’intero libro: «il mondo […], da 
un primo punto di vista, non è che rappresentazione (Vorstellung); 
dall’altro non è che volontà (Wille). Una realtà che non sia né volontà 
né rappresentazione […] non è che un’assurda chimera».59 In perfet-
ta sintonia con l’ispirazione romantica, si tratta in realtà di un unico 
mondo, considerato da due diverse prospettive, che vengono illustrate 
nelle loro specifiche caratteristiche essenziali. Per raggiungere que-
sto obiettivo, Schopenhauer riprende un fondamentale insegnamento 

57  Schopenhauer 1997, 136, § 45.
58  Schopenhauer 1997, 141, § 46. Come ha osservato Barbera 1998, 66, in questo 
passo troviamo un esplicito riferimento a Schelling, che riguarda il carattere origi-
nario del volere.
59  Schopenhauer 1989, 33, § 1.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 249
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

di Kant: la distinzione tra fenomeno e noumeno, intesa però in un sen-
so profondamente diverso rispetto alla filosofia critica. Il termine ‘fe-
nomeno’ indica un oggetto così come esso appare al soggetto che lo 
percepisce e lo conosce nella forma della rappresentazione (intuiti-
va o astratta). Tuttavia, nonostante la sua struttura oggettiva, il fe-
nomeno è mera apparenza, pura illusione, simile al sogno o a un velo 
(il ‘velo di Maia’), che copre il vero volto delle cose e che si frappo-
ne tra il soggetto e l’oggetto in se stesso. La ‘cosa in sé’, la vera real-
tà – quella noumenica che si nasconde dietro l’esperienza fenomeni-
ca – è invece la volontà. Essa non è (come in Kant) un concetto limite 
introdotto per evidenziare i limiti del conoscere, ma una realtà che 
si cela dietro l’ingannevole trama dei fenomeni e delle rappresenta-
zioni. Essa viene descritta come una vera e propria ‘realtà in atto’ 
(Wirklichkeit, da wirken), conoscibile ed esperibile.

La volontà si presenta già nei primi paragrafi del secondo libro del 
Mondo come caratterizzata da una sua assolutezza, che la rende in-
dipendente dalle rappresentazioni della conoscenza prodotte dall’in-
telletto, tanto che «in se medesima si può dire infondata» (grundlos).60 
Si tratta non della volontà finita umana, individuale e consapevole, 
ma della volontà infinita che è unica e indivisibile, al di là di ogni in-
dividuazione fenomenica. Da questi caratteri emerge subito che la 
volontà costituisce l’‘in sé’ segreto del mondo, ovvero il fondamento 
dell’intera realtà. Schopenhauer riassume il suo punto di vista con 
queste parole: «Fenomeno è rappresentazione, e nulla più; e ogni rap-
presentazione, ogni oggetto di qualsiasi specie, è fenomeno. Cosa in 
sè è soltanto la volontà, che a tal titolo non è affatto rappresentazio-
ne, anzi ne differisce toto genere […]. La volontà è la sostanza inti-
ma, il nocciolo di ogni cosa particolare e del tutto».61 E ancora più 
chiaramente: «la volontà è la cosa in sé, il solo ens realissimum et pri-
marium, il solo elemento metafisico. L’intelletto, come i suoi oggetti, 
è mera apparenza, la sua esistenza è secondaria e derivata, ed esso 
stesso è derivato e fisico».62 

Con queste parole giunge a conclusione quel lungo processo affer-
matosi in età moderna che mirava a riconoscere l’autonomia della 
volontà, la sua totale preminenza e il suo ruolo di autoposizione as-
soluta. In ultima istanza, essa non è più una determinazione antro-
pologica (una facoltà esclusivamente umana), ma si presenta come 
un principio cosmologico e metafisico, come un impulso universale 
istintivo con il quale ogni essere realizza il tipo della sua propria spe-
cie e lotta per conservare la sua forma di esistenza. Schopenhauer 

60  Schopenhauer 1989, 171, § 20.
61  Schopenhauer 1989, 175‑6, § 21. Sul primato della volontà nei confronti dell’intel-
letto, cf. anche Schopenhauer 1989, 992‑1053.
62  Schopenhauer 2002, 174.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 250
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

chiama questo principio irresistibile «volontà di vivere» (Wille zum 
Leben), che «considerata in se stessa […] è un impulso incosciente, 
cieco e irresistibile», e aggiunge: siccome «ciò che la volontà vuole 
è pur sempre la vita […], è solo un pleonasmo dire “volontà di vive-
re” invece che semplicemente volontà».63 Pertanto «la volontà di vi-
vere» costituisce il carattere fondamentale del volere, «l’unica pro-
prietà immutabile e incondizionata» che esso possiede.64 Si tratta di 
una energia impersonale, una forza irrazionale che spinge a ogget-
tivare se stessa nelle infinite forme di esistenza e di azione e che in 
ultima istanza – in forma autotelica – vuole la propria autoafferma-
zione.65 In quanto principio universale, la volontà di vivere pervade 
secondo gradi diversi ogni essere: dal mondo vegetale a quello ani-
male, dalla natura inorganica a quella organica fino all’uomo, in cui 
il corpo diventa una sua manifestazione esteriore in grado di squar-
ciare il velo dei fenomeni e delle rappresentazioni.66

In quanto al di là del fenomeno e delle forme che lo costituiscono 
tramite l’attività dell’intelletto (spazio, tempo e causalità), la volon-
tà è aspaziale e atemporale. Riprendendo quanto già abbozzato nella 
dissertazione giovanile a proposito della ratio agendi, anche nel Mon-
do la volontà come ‘cosa in sè’ non ha nulla a che vedere col principio 
di ragion sufficiente: è senza un perché e senza uno scopo che sia di-
verso dalla sua autoaffermazione infinita. Infatti, se i singoli deside-
ri o volizioni umani hanno di mira sempre uno scopo oggettivo (nel-
lo spazio e nel tempo), la volontà in se stessa non ha alcuna finalità o 
limite: non «è per il tempo» ma «è per l’eternità».67 Questo compor-
ta però che il suo ‘voler-volere’ all’infinito esprima una tensione in-
terna che si riflette nel «perpetuo passaggio dal desiderio all’appa-
gamento, e dall’appagamento al nuovo desiderio».68 In altre parole 
secondo Schopenhauer la volontà è segnata da una mancanza strut-
turale che non la rende mai definitivamente appagata e soddisfatta 
e proprio per questo motivo è costretta a dibattersi in un conflitto 
che la porta ad annullare se stessa.69 Il suo impulso incessante e il 
suo sforzo senza tregua urtano contro ostacoli e resistenze, dando 

63  Schopenhauer 1989, 393‑4; 406, § 54.
64  Schopenhauer 1989, 1190.
65  Péron 2000, 100‑38; Stanek 2002, 180‑1.
66  Schopenhauer 1989, 176, § 21: «è volontà quella che appare nella forza naturale 
cieca, ed è ancora volontà quella che si manifesta nella condotta ragionata dell’uomo; 
l’enorme differenza che separa i due casi concerne solo il grado della manifestazione, 
non l’essenza di ciò che si manifesta».
67  Schopenhauer 2002, 52.
68  Schopenhauer 1989, 247, § 29.
69  Schopenhauer 1989, 232, § 28. Secondo Negroni 1988, 144‑54, questo aspetto ren-
de la volontà inaccessibile sia alla conoscenza rappresentativa sia a quella intuitiva e 
conferma il suo carattere di impulso irrazionale.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 251
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

luogo a una «lotta continua (steter Kraft)» fra la vita e la morte, che 
genera dolore e sofferenza.70

Da questa conclusione deriva da un lato il pessimismo metafisico 
di Schopenhauer, ma dall’altro lato sorge l’esigenza di trovare una 
via di uscita dallo sforzo incessante dell’autoaffermazione del vole-
re. Come è noto, nell’uomo questa via viene individuata tracciando 
un percorso ascendente che passa attraverso l’arte e la morale, fino 
all’ascesi. In questo terzo stadio la liberazione dalla volontà di vive-
re consiste in una negazione del volere: nella noluntas. Questo atto 
estremo nasce dal riconoscimento che l’uomo, al di là della singola 
individualità, è vincolato alla forza inarrestabile del volere, che non 
lo conduce al completo soddisfacimento dei bisogni ma al dolore. Ora 
l’alternativa alla sofferenza e al dolore è proprio la rinuncia totale 
all’impulso che anima la volontà e che consiste in una sua estinzione. 
Un distacco che si profila quando nell’uomo sorge «una ripugnanza 
[…] per la volontà di vivere, nocciolo ed essenza di questo mondo di 
guai».71 La noluntas si realizza attraverso una serie di pratiche asce-
tiche (come la castità, il digiuno, la povertà e la carità), che secondo 
Schopenhauer dovrebbero permettere di estirpare i desideri e le vo-
lizioni, superando il dolore e raggiungendo l’unica forma di felicità 
realmente possibile all’uomo: la quiete conseguente all’annullamen-
to dell’impulso del volere.

L’approfondita e suggestiva analisi del volere esposta nel Mondo 
si conclude quindi con un capovolgimento non dialettizzabile della 
voluntas in noluntas, che opera uno spostamento dal piano fenome-
nologico della delucidazione filosofica di questo concetto a quello 
dell’esperienza mistica. Un passaggio che finisce per mettere in di-
scussione l’aspetto della volontà come attività incessante, creatrice 
di vita e di essere, per portare in primo piano il suo fondo più origi-
nario, ingiustificato e oscuro, segnato da una negatività che riman-
da all’esperienza del nulla. Ma la ricchezza complessiva delle analisi 
della volontà come principio metafisico, radicalmente autonomo ri-
spetto all’intelletto e alla ragione, rappresenta comunque un risulta-
to di importanza epocale nella storia di questo concetto, ampiamen-
te confermato dall’influenza esercitata a partire dalla sua ricezione 
critica nella filosofia di Nietzsche.

70  Schopenhauer 1989, 438, § 56.
71  Schopenhauer 1989, 533, § 68. Cf. Péron 2000, 285‑97.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 252
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

4	 La volontà creatrice come impulso dionisiaco

L’incontro del giovane Nietzsche con la filosofia di Schopenhauer av-
venne nel periodo in cui era ancora studente di filologia classica a 
Lipsia, dove ebbe occasione di procurarsi presso un antiquario una 
copia del Mondo. Dall’appassionata e intensa lettura di quest’opera 
nacquero una serie di annotazioni da cui traspare una personale ri-
cezione dei principali concetti fondamentali in essa esposti. Rileg-
gendo queste annotazioni, colpisce nel complesso l’approccio critico, 
che mira ad individuare le falle e le «contraddizioni che crivellano 
il sistema schopenhaueriano».72 Le difficoltà principali si riferisco-
no prevalentemente al problema dell’individuazione della volontà nel 
mondo fenomenico73 e finiscono per mettere in discussione le moda-
lità stesse con le quali viene pensata la volontà. In sintesi, il giudizio 
è netto: l’intero tentativo di spiegare il mondo sulla base della volon-
tà – intesa come principio metafisico originario – «è fallito».74 Infat-
ti, secondo Nietzsche, nel Mondo la ‘cosa in sé’ (che da Kant era con-
siderata inconoscibile) viene resa accessibile attraverso una serie di 
predicati ricavati per antitesi dal mondo delle rappresentazioni e che 
quindi risultano troppo determinati. Pertanto, tutto lo sforzo filosofi-
co di Schopenhauer non arriva a cogliere l’essenza specifica della vo-
lontà, che al giovane Nietzsche appare fin da ora come un «impulso 
oscuro (dunkler Trieb) estraneo al principium individuationis».75 Per 
Schopenhauer invece la volontà risulta conoscibile mediante i suoi 
predicati (unità, eternità, libertà), che però sarebbero tutti deriva-
ti dal mondo apparente dell’esperienza. È come se alla ‘cosa in sé’, 
del tutto oscura e inafferrabile, venissero «appesi, come vestiti va-
riopinti, dei predicati presi da un mondo a essa estraneo, il mondo 
fenomenico».76 Una conclusione che inficia il primato della volontà 
sull’intelletto e che mostra come in ultima istanza il termine ‘volon-
tà’ sia una parola «dal conio grossolano»,77 che non arriva a coglie-
re l’enigma del mondo.

Come traspare facilmente dall’esame di queste annotazioni, il 
giovane Nietzsche si mostra insoddisfatto del modo in cui nella fi-
losofia schopenhaueriana viene presentata la volontà. Secondo lui, 

72  Nietzsche 1964, I, 2: 223. Gli appunti Su Schopenhauer risalgono al periodo com-
preso tra l’autunno del 1867 e la primavera del 1868. Sulla lettura del libro, cf. le an-
notazioni biografiche in Nietzsche 1964, I/2, 274‑5. Per una analisi dettagliata di que-
ste annotazioni si veda Figl 1991, 90‑6.
73  Con riferimento a Schopenhauer 1989, 178‑87, § 23.
74  Nietzsche 1964, I, 2: 220.
75  Nietzsche 1964, I, 2: 220.
76  Nietzsche 1964, I, 2: 225.
77  Nietzsche 1964, I, 2: 221.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 253
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

l’argomentazione schopenhaueriana fallisce proprio perché non ar-
riva a cogliere il carattere fondamentale della volontà: il suo esse-
re un ‘impulso oscuro’, differenziato dall’intelletto e dalla sfera del 
conoscere. Pertanto, dopo la lettura del Mondo, il problema di co-
me trattare filosoficamente la volontà rimane aperto. Si tratta di 
un compito che Nietzsche riprende in un gruppo di appunti sulla 
teleologia, risalenti allo stesso periodo della lettura del Mondo, in 
cui torna a discutere la concezione schopenhaueriana della volon-
tà come ‘cosa in sé’, ovvero come principio unitario di tutto ciò che 
esiste. «La cosa in sé – scrive Nietzsche – deve manifestare la sua 
unità nell’accordo di tutti i fenomeni. Tutte le parti della natura 
vengono incontro l’una all’altra, poiché una sola è la volontà».78 In 
alternativa a questa prospettiva monista e surrettiziamente teleo-
logica, Nietzsche introduce una nozione di ‘vita’ (Leben), intesa in 
senso pluralistico, che si sottrae a ogni forma stabile e che mantie-
ne il carattere principale di fondo oscuro.79 Questo tentativo di tro-
vare una via autonoma viene proseguita sempre più chiaramente in 
alcuni frammenti postumi del periodo di Basilea, in cui il giovane 
professore di filologia classica si sofferma sul legame tra istinto e 
volontà e tende a collocare quest’ultima nella sfera dell’inconscio. 
La volontà, considerata come un insieme pluralistico di ‘impulsi’ 
(Triebe), viene ora definita «una rappresentazione incosciente».80 
Una espressione che testimonia lo sforzo di operare un approfondi-
mento di questo concetto, andando al di là delle contraddizioni ri-
levate in Schopenhauer.

Per raggiungere questo obiettivo, Nietzsche concentra ora la sua at-
tenzione sul contrasto della volontà con se stessa e con le sue infinite 
individuazioni e segue la via dell’arte quale possibile percorso di su-
peramento delle contraddizioni. A questo proposito, in un lungo fram-
mento postumo dei primi anni di Basilea leggiamo: «tutto ciò che esiste 
è un’immagine della volontà». Essa costituisce il fondamento origina-
rio e primordiale, ma scisso in se stesso, in quanto destinato a essere 
inappagato e a generare dolore. 

La volontà, in quanto dolore supremo – continua Nietzsche nello 
stesso frammento –, produce da sé un’estasi, che si identifica con 
l’intuizione pura e con la produzione dell’opera d’arte. […] Ciò che 
soffre, lotta e si dilania, è in ogni caso soltanto la volontà unica: 
essa è la perfetta contraddizione come fondamento primordiale 

78  Nietzsche 1964, I, 2: 306.
79  Nietzsche 1964, I, 2: 321; 323. Sull’importanza di queste considerazioni per la de-
limitazione di un concetto autonomo di ‘volontà’, diverso da quello schopenhaueriano, 
cf. Moiso 1993, 120.
80  Nietzsche 1964, III, 3‑1: 109.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 254
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

dell’intera esistenza. […] L’opera d’arte e l’individuo sono una ripe-
tizione del processo primordiale, onde è sorto il mondo.81

Il ruolo centrale assegnato all’opera d’arte – come riflesso delle con-
traddizioni della volontà, che nel Mondo portava a una estinzione del 
volere82 – è alla base della La nascita della tragedia, la prima opera 
pubblicata da Nietzsche nel 1872. In essa il nesso tra volontà e rap-
presentazione viene ripreso e tradotto nella dialettica tra ‘dionisia-
co’ e ‘apollineo’, intesi come categorie ermeneutiche per interpreta-
re il fenomeno artistico della tragedia greca. Già nei capitoli iniziali 
del libro questi due termini vengono considerati antitetici e defini-
ti «impulsi» o «forze artistiche (Kunsttriebe) che erompono dalla na-
tura stessa».83 Non si tratta di categorie astratte prodotte dall’ana-
lisi dell’intelletto, ma di pulsioni vitali, che si manifestano in forme 
fisiologiche e si riferiscono alla sfera delle intuizioni immediate. Nel 
mondo greco questi due impulsi vengono ricondotti alle divinità di 
Dioniso e di Apollo, che ispirano ogni opera d’arte e che hanno tro-
vato la loro conciliazione nella tragedia attica. 

La polarità tra dionisiaco e apollineo domina interamente tutta la 
prima parte del libro (capitoli I-XV) e ne sorregge l’impalcatura teo-
rica complessiva. Attraverso questa contrapposizione Nietzsche in-
tende riformulare in modo autonomo la distinzione tra volontà e rap-
presentazione che, secondo lui, non era stata colta adeguatamente da 
Schopenhauer. Infatti, come emerge nel testo della conferenza inti-
tolata La visione dionisiaca del mondo, uno dei principali lavori pre-
paratori del libro, il dionisiaco e l’apollineo vengono presentati come 
due volti della «medesima volontà», come «due forme in cui appare 
la volontà» presso i Greci: la «volontà ellenica (hellenischer Wille)».84 
Essi corrispondono rispettivamente a una manifestazione impulsiva 
e caotica del volere e a una sua trasfigurazione nell’equilibrio delle 
forme e della conoscenza. Già in questa conferenza Nietzsche sot-
tolinea come Dioniso – il dio del vino – «espresse nella musica tragi-
ca il più intimo pensiero della natura, la trama della “volontà” entro 
e al di sopra di tutte le apparenze».85 Apollo invece – il dio del sole e 
della luce – è portatore di «un permanente stato di debolezza della 

81  Nietzsche 1964, III, 3‑1: 168‑9(7 [117]); corsivo dell’Autore; cf. anche 189‑97(7 
[127]); 204(7 [157]); 219‑21(7 [201]). Su questa fase del confronto con Schopenhauer, 
cf. Barbera 1994.
82  Schopenhauer 1989, 272, § 36.
83  Nietzsche 1964, III, 1: 26. Per un approfondimento della contrapposizione polare 
tra ‘apollineo’ e ‘dionisiaco’, cf. Lypp 1984.
84  Nietzsche 1964, III, 2: 69; 49; 58: «mai la “volontà” si è espressa più apertamente 
che nella grecità, il cui lamento è ancora un canto di lode per la volontà».
85  Nietzsche 1964, III, 2: 53.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 255
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

volontà», in quanto privilegia «uno stato d’animo ascetico, negatore 
della volontà».86 Nel dionisiaco i moti della volontà trovano espres-
sione diretta nei movimenti della danza, nei gesti del corpo, nella rit-
mica dei suoni musicali, che rendono comprensibile l’essenza stes-
sa della volontà.

Nel primo capitolo della Nascita della tragedia, l’apollineo viene 
presentato come il mondo diurno della parvenza illusoria (Schein): il 
mondo del sogno, della forma, della misura, che corrisponde a quel-
lo che Schopenhauer considerava il risultato del principium indivi-
duationis. Si tratta del mondo apparente che rimanda all’insieme 
delle rappresentazioni e in cui l’uomo si trova «irretito nel velo di 
Maia».87 Se invece seguiamo lo stesso Schopenhauer nella sua de-
scrizione dell’«immenso orrore (Grausen)» che afferra l’uomo quan-
do l’individuazione viene infranta ed egli perde la fiducia nelle forme 
di conoscenza dell’apparenza, «riusciamo allora a gettare uno sguar-
do nell’essenza del dionisiaco».88 Questo stato si basa sull’ebbrezza, 
sulla dismisura, sulla totale incoscienza ed evoca il fondo oscuro e 
notturno di tutta la realtà. Esso è formato da un insieme di impul-
si che – come al risveglio della primavera – pervadono l’intera natu-
ra e nei quali «l’elemento soggettivo svanisce in un completo oblio 
di sé».89 Per questa ragione l’impulso dionisiaco permette il recupe-
ro dell’unità originaria con tutto il vivente, «come se il velo di Maia 
fosse stato strappato e sventolasse ormai in brandelli davanti alla 
misteriosa unità originaria (Ur-Eine)».90 Da un lato l’apollineo è la 
manifestazione di una reazione istintiva che scaturisce da un atteg-
giamento di fuga di fronte al flusso imprevedibile e spesso doloroso 
degli eventi al fine di cercare una possibile giustificazione; dall’altro 
lato il dionisiaco, che prorompe dalla forza vitale del divenire irrazio-
nale, lascia intravedere il ‘fondo oscuro’ della vita, gli aspetti orribili 
e assurdi dell’esistenza, che proprio la visione apollinea trasfigura e 
rende accettabili attraverso la via dell’arte plastica. Pertanto, nelle 
intenzioni di Nietzsche, questi due istinti polari racchiudono nell’in-
sieme l’enigma dell’intera realtà e rispondono ad una precisa doman-
da filosofica: a una ‘supposizione metafisica’. Essa viene esplicitata 

86  Nietzsche 1964, III, 2: 64.
87  Nietzsche 1964, III, 1: 22; 24; 29: «[…] si potrebbe definire lo stesso Apollo come 
la magnifica immagine divina del principium individuationis, dai cui gesti e sguardi ci 
parla tutta la gioia e la saggezza della “parvenza”, insieme alla sua bellezza». Cf. Scho-
penhauer 1989, 37‑8, § 3: il «velo dell’illusione» di Maia «ottenebra le pupille dei mor-
tali e fa loro vedere un mondo di cui non si può dire né che esista né che non esista; il 
mondo infatti è simile al sogno».
88  Nietzsche 1964, III, 1: 24. 
89  Nietzsche 1964, III, 1: 25.
90  Nietzsche 1964, III, 1: 26. Per un approfondimento dei caratteri del ‘dionisiaco’, 
cf. Baeumer 1976.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 256
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

con queste parole, che richiamano il conflitto della volontà con se 
stessa descritto nel Mondo: «ciò che veramente è, l’uno originario 
(Ur-Eine), in quanto eternamente soffre ed è pieno di contraddizio-
ni, ha nello stesso tempo bisogno, per liberarsi continuamente, della 
visione estasiante, della gioiosa illusione», rappresentata dalla real-
tà empirica o fenomenica.91 In questa affermazione – ma in genera-
le in tutta la contrapposizione tra apollineo e dionisiaco – si può in-
travedere il tentativo di ripensare la distinzione fondamentale della 
filosofia schopenhaueriana tra l’unica volontà e la molteplicità del-
le sue rappresentazioni. Anche qui – come già era avvenuto negli ap-
punti degli anni di Lipsia – l’attenzione di Nietzsche si concentra sul 
problema dell’individuazione, autentica chiave di volta con la qua-
le nel Mondo viene spiegata la sfera delle rappresentazioni. Ora l’a-
pollineo viene presentato proprio come un mondo di apparenze illu-
sorie prodotte dall’individuazione, che impediscono il contatto e la 
fusione con la forza vitale, con l’originario fondo aorgico e abissale 
della volontà. E proprio per contrastare questa tendenza, Nietzsche 
intende rivolgere l’attenzione all’origine della tragedia attica che si 
trova nello spirito dionisiaco della musica e della danza, nella «lie-
ta speranza che il dominio dell’individuazione possa essere spezza-
to, come presentimento di una ripristinata unità».92

In conclusione, nella Nascita della tragedia Nietzsche delinea da 
un lato la sua visione dell’apollineo in analogia col mondo delle rap-
presentazioni quale sfera illusoria dell’apparenza, mentre dall’altro 
lato pensa il dionisiaco come alternativa ai limiti del concetto scho-
penhaueriano di volontà. Quest’ultima si presenta ora come afferma-
zione della vita, come un insieme di impulsi orgiastici nella totalità 
della sua forza caotica e rinvia al fondo abissale e irrazionale, in cui 
l’elemento soggettivo cosciente svanisce completamente. E come già 
per Schopenhauer, anche per Nietzsche questo insieme di forze, che 
alimentano il volere, può trovare adeguata espressione nel linguag-
gio intuitivo dell’arte: in particolare nell’arte tragica, che si mani-
festa attraverso il suono nella musica e che non ricorre alla visione 
e alla figura.93 Questo collegamento con la concezione della volontà 
affiora chiaramente dove Nietzsche descrive l’effetto dell’‘arte dio-
nisiaca’ per eccellenza: la tragedia attica, quale sublime creazione 
della ‘volontà ellenica’. A questo proposito egli sottolinea che la gioia 
dionisiaca non va cercata «nelle apparenze, ma dietro le apparenze»: 

91  Nietzsche 1964, III, 1: 35. Per i riferimenti al Mondo, cf. Schopenhauer 1989, 224, § 27.
92  Nietzsche 1964, III, 1: 73.
93  Occorre ricordare che già nel Mondo la musica, quale arte asemantica, veniva con-
siderata la «lingua universale» che è «una riproduzione della volontà stessa […]. Per-
ciò il suo effetto è più potente, più penetrante di quello delle altre arti»: Schopenhauer 
1989, 370; 373, § 52. Cf. Péron 2000, 256‑8.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 257
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

nel riconoscimento che «tutto ciò che nasce debba essere pronto a 
una fine dolorosa». Nei cori delle tragedie le innumerevoli forme di 
esistenza si fondono al di là di ciò che appare «nell’essere primigenio 
stesso» (Urwesen selbst) e, avvertendo «l’indomabile brama di esi-
stere e piacere di esistere […], si urtano e si incalzano alla vita, da-
ta la strabocchevole fecondità della volontà del mondo» (Weltwille).94 
Questa concezione della volontà, che poggia sul fenomeno originario 
dell’arte dionisiaca, intende essere antitetica a quella schopenhaue-
riana. Infatti Nietzsche, anziché utilizzare la dimensione artistica co-
me via per negare ed estinguere la ‘volontà di vivere’, ne valorizza 
il potenziale positivo di forza energetica creatrice, pensandola come 
possibile giustificazione della vita in quanto ‘fenomeno estetico’, in 
qualsiasi forma essa si manifesti.95 Come si può intuire, si tratta di 
una prospettiva che da un lato rifiuta il capovolgimento della volun-
tas in noluntas, ma in secondo luogo ribadisce che la volontà debba 
essere pensata nella sua autonomia svincolata sia dalle diverse for-
me di conoscenza razionale (prodotte dall’intelletto e dalla ragione) 
sia dall’agire consapevole diretto al conseguimento di scopi. Una im-
postazione che costituisce lo sfondo in cui verrà elaborata la conce-
zione della ‘volontà di potenza’ del Nietzsche maturo.

5	 Il volere come ʻvolontà di potenzaʼ

Prima di passare a trattare questa concezione – che è certamente 
quella più nota e studiata – dobbiamo brevemente soffermarci sul 
modo in cui la volontà è stata intesa da Nietzsche nel contesto delle 
sue ricorrenti riflessioni dedicate alla genesi della morale. Nietzsche 
si è occupato a più riprese di questo argomento, mettendo a frutto le 
sue vaste conoscenze della storia dell’etica a partire dall’età classi-
ca (sia nel mondo greco sia romano). In un lungo aforisma che risale 
alla metà degli anni Ottanta, contenuto in Al di là del bene e del ma-
le, esordisce affermando: «i filosofi sono soliti parlare della volontà 
(Wille) come se fosse la cosa più nota di questo mondo», ma in realtà 
si tratta di un «pregiudizio del volgo», in quanto il volere (Wollen) è 
«soprattutto qualcosa di complicato».96 La difficoltà principale è do-
vuta al fatto che esso è stato trattato per secoli nel contesto di con-
siderazioni morali subordinate al primato della conoscenza. L’origi-
ne di questa tendenza è da ricercare nel razionalismo socratico, che 

94  Nietzsche 1964, III, 1: 111.
95  Sulla affermazione dionisiaca attraverso l’arte tragica come risposta alternativa 
alla negazione della volontà schopenhaueriana insiste Goedert 1978, 1‑15.
96  Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19). Per l’analisi di questo aforisma, interamente de-
dicato al tema della volontà, cf. Brusotti 2019, 38‑42.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 258
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

ha disprezzato l’istinto dionisiaco, cercando di ostacolarlo con la co-
scienza e la chiarezza apollinea. Infatti, come si legge nella Nasci-
ta della tragedia, tipica della «coscienza socratica» è la connessione 
tra virtù e sapere propria dell’«uomo teoretico» che annulla la vo-
lontà.97 Anche nelle lezioni di Basilea dedicate ai dialoghi di Platone, 
«la forza dominante» del pensiero del filosofo ateniese viene indivi-
duata proprio nell’«elemento morale» che assegna il primato alla co-
noscenza del bene come virtù, con l’obiettivo di avversare la sensi-
bilità, le passioni e l’intera sfera del volere.98

Questa tendenza ha dominato tutta l’etica greca e, attraverso il 
propagarsi dello stoicismo, si diffonde anche nella cultura romana. 
Nietzsche si sofferma su Cicerone e su Seneca, considerando il primo 
come un eccellente oratore, il secondo come un grande moralista che 
nel Crepuscolo degli idoli viene definito «il toreador della virtù».99 In 
alcuni aforismi contenuti in Al di là del bene e del male la morale stoi-
ca è considerata complessivamente una «tirannide sopra se stessi», 
una costrizione intellettualistica contro natura, attraverso la quale 
«un istinto impara a umiliarsi e a sottomettersi».100 È il caso di Mar-
co Aurelio, per il quale il saggio raggiunge la felicità non perché la 
voglia ma attraverso «la lusinga della conoscenza».101 Questi riferi-
menti sono soltanto alcuni esempi per concludere che nel contesto 
dell’etica razionalista il volere non è stato affatto indagato nella sua 
complessità di impulso e di istinto originario perché è stata misco-
nosciuta la sua autonomia dalla sfera della conoscenza e del sapere.

Come emerge dall’aforisma contenuto in Al di là del bene e del ma-
le, precedentemente ricordato, questo giudizio negativo non rispar-
mia neppure Schopenhauer, il quale sarebbe responsabile di aver 
diffuso una concezione ovvia della volontà, intesa come ciò che «ci sa-
rebbe propriamente nota, nota in tutto e per tutto, nota senza detra-
zioni o aggiunte».102 Pertanto, essa non avrebbe bisogno di essere te-
matizzata e approfondita ulteriormente. Per venire incontro a questa 
situazione di ovvietà, Nietzsche sottopone il termine ‘volontà’ a una 
attenta analisi, al fine di dissipare i ‘pregiudizi dei filosofi’ e chiarire 
le multiformi stratificazioni di questo concetto. Innanzitutto, proprio 

97  Nietzsche 1964, III, 1: 99.
98  Nietzsche 1991, 79‑80; 99‑103.
99  Nietzsche 1964, VI, 3: 107. Cf. anche in Nietzsche 1964, V, 2: 127 l’aforisma 122 
della Gaia scienza, dove Seneca viene accostato a Epitteto e definito «uno di quegli uo-
mini popolari […] che andavano in giro con la dignità di un eroe da corrida».
100  Nietzsche 1964, VI, 2: 13; 88 (aff. 9;189).
101  Nietzsche 1964, V, 1: 221‑2 (af. 450). Sul confronto di Nietzsche con questi auto-
ri della cultura romana, cf. l’esposizione sintetica di Orsucci 2000, 380‑1 e più diffusa-
mente Cancik 2000, 116‑19.
102  Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19). Per l’approfondimento del confronto con Scho-
penhauer cf. Péron 2000, 299‑330; Janaway 2004, 191‑3.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 259
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

a causa della sua complessità, si tratta di un termine che è necessa-
rio affrontare con cautela, distinguendo i diversi elementi che con-
corrono a determinarlo. Infatti, «in ogni volere (Wollen) c’è una mol-
teplicità di sensazioni (Gefühle), vale a dire la sensazione dello stato 
da cui ci si vorrebbe allontanare, la sensazione dello stato a cui ci 
si vorrebbe avvicinare».103 A un primo livello il volere è considerato 
una «sensazione»: è come uno stato psicologico del sentire immedia-
to che esprime una tensione o un impulso radicato nella fisicità cor-
porea. Quando «vogliamo» mettiamo in movimento i nostri muscoli, 
«pur senza che si metta in movimento ‘braccia e gambe’».104 Insie-
me a questa base psicologica e fisiologica, «in secondo luogo, anche 
il pensare (Denken) deve essere riconosciuto quale ingrediente della 
volontà (Wille)».105 Qui però il pensiero risulta subordinato al volere 
e non va inteso in senso razionale, conoscitivo o teoretico-contempla-
tivo, ma come impulso del comando. «In ogni atto di volontà – spiega 
Nietzsche – esiste un pensiero che comanda; – e non si deve in alcun 
modo credere di poter separare questo pensiero dal “volere”»,106 co-
me se esso potesse sussistere autonomamente. Il comando esprime 
quindi il carattere tensionale del volere che si rivolge a se stesso. In-
fine, a questi due aspetti, Nietzsche ne aggiunge un altro, che li riu-
nisce: «in terzo luogo la volontà non è soltanto un complesso di sen-
sazioni e di pensieri, ma anche, soprattutto, una passione (Affekt): 
e in realtà quella passione del comando (Affekt des Kommandos)».107

Questa riconduzione del volere al fondo passionale, affettivo e im-
pulsivo, insieme al suo inscindibile nesso con l’esercizio del comando, 
rappresentano il punto principale di queste considerazioni «genealo-
giche». «Un uomo che vuole – comanda a un qualcosa, in sé, che ubbi-
disce e alla cui ubbidienza egli crede».108 L’effetto dell’azione dipen-
de dal nesso che si instaura tra comando e ubbidienza, che permette 
alla volontà di realizzare «un accrescimento (Zuwachs) di quel sen-
so di potenza (Machtgefühl) che ogni successo porta con sé».109 L’a-
nalitica riflessione nietzscheana sulla multiforme stratificazione se-
mantica e concettuale del termine ‘volontà’ arriva a toccare qui – pur 
nella sua schematica sinteticità – un aspetto decisivo, che coglie il 

103  Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19).
104  Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19).
105  Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
106  Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
107  Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
108  Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
109  Nietzsche 1964, VI, 2: 24 (af. 19). Sul nesso tra Macht e Gefühl, che qui viene ri-
chiamato per definire la volontà, si veda l’analitica ricostruzione di Gerhardt 1996, 
125‑66. Sul rapporto tra ‘comando’ (Befehl) e ‘accrescimento di potenza’ (Machtstei-
gerung) cf. Abel 2019, 98‑101.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 260
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

momento riflessivo del volere e chiama in causa il termine ‘potenza’ 
(Macht). Introducendo questo termine, Nietzsche riconosce esplici-
tamente che ogni trattazione del fenomeno del volere – al di là degli 
ovvi pregiudizi tramandati e delle false valutazioni – non può evita-
re di pensare questo atto tensionale insieme all’accrescimento di po-
tenza. Una conclusione che legittima la scelta della formula ‘volontà 
di potenza’ (Wille zur Macht) quale focus ricorrente dell’ultima fase 
del suo itinerario di pensiero.

Iniziando ad affrontare questo tema particolarmente comples-
so, dobbiamo tenere presente che l’espressione ‘volontà di poten-
za’ si riferisce in primo luogo a un originale ‘filosofema’ coniato da 
Nietzsche – al quale ricorre ripetutamente a partire dagli Ottanta (e 
che compare nello Zarathustra) – ma in secondo luogo allude anche a 
un progetto di una grande opera rimasta incompiuta, che doveva por-
tare lo stesso titolo.110 Lasciando da parte questo secondo riferimen-
to (che si ritrova più volte e in formulazioni differenti nei frammenti 
postumi a partire dalla tarda estate del 1885), lo sviluppo di questa 
nuova concezione del fenomeno del volere accentua la distanza dalla 
‘volontà di vivere’ schopenhaueriana e approfondisce alcuni aspetti 
della visione dionisiaca della ‘volontà ellenica’ precedentemente evi-
denziati nello studio delle origini della tragedia.111

Tra la fine degli anni Settanta e l’inizio degli anni Ottanta il pun-
to di partenza di Nietzsche è rappresentato dall’idea di volontà come 
impulso tensionale di origine fisiologica (o affettiva), la cui attuazione 
si esprime nella forma di un ‘comando’ (Befehl) che genera un senso 
di superiorità. In questa prospettiva il fenomeno del volere come im-
pulso creativo viene approfondito in relazione con la forza e con la 
potenza. Come è stato notato,112 questo tema affiora in un frammen-
to postumo del 1877, dove si trova la prima occorrenza della formu-
la ‘volontà di potenza’. In esso Nietzsche riflette sul «piacere della 
potenza» (Lust an Macht) che prova l’uomo ambizioso, un sentimen-
to positivo che si contrappone a quello negativo di paura.113 Anche in 
un altro frammento postumo del periodo di Aurora la formula compare 

110  Nietzsche 1964, VII, 3: 303(39 [1]). Si tratta di un frammento postumo, datato 
agosto 1885, «La volontà di potenza / Tentativo / di una nuova interpretazione / di tut-
to l’accadere». Cf. Fuchs 1997; Kuhn 1999. Per una ricostruzione della formula ‘volon-
tà di potenza’ come punto focale del pensiero dell’ultimo Nietzsche, cf. Müller-Lau-
ter 2000, 27‑66.
111  Per la critica alla concezione schopenhaueriana della volontà cf. Nietzsche 1964, 
VIII, 3: 91. Per un approfondimento cf. Van de Wiele 1976, 396‑9; Decher 1984, 51‑65; 
Abel 2019, 59‑71.
112  Gerhardt 1996, 163; 170.
113  Nietzsche 1964, IV, 2: 408(23 [41]): «La paura (negativamente) e la volontà di 
potenza (positivamente) spiegano perché teniamo in così gran conto le opinioni de-
gli altri».

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 261
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

in un contesto in cui Nietzsche parla dei comportamenti umani, in 
particolare di coloro che si allontanano dal mondo e che di conse-
guenza realizzano una estinzione del volere corrispondente a una «ri-
nuncia della volontà di potenza».114 Anche in questo caso la formula 
allude a una configurazione positiva della volontà, che si contrappo-
ne alla morale ascetica di matrice schopenhaueriana.

Alcuni riferimenti testuali dello stesso periodo lasciano intrave-
dere che il concetto di ‘potenza’ è elaborato da Nietzsche in stret-
ta relazione a quello di ‘forza’ (Kraft), come emerge da un aforisma 
di Aurora, intitolato La vittoria sulla forza. In esso il termine ‘forza’ 
non viene inteso in senso esteriore, come avviene nelle scienze natu-
rali e nella meccanica, ma come elemento proprio dell’«uomo di ge-
nio», come parte del carattere di colui che è capace di impiegare la 
forza non tanto «nelle opere, ma su se medesimo in quanto opera».115 
Una applicazione che presuppone l’esercizio della volontà indirizza-
ta a una crescita di se stesso, che ha di mira il proprio rafforzamen-
to. L’agire umano non si spiega quindi a partire da motivazioni mo-
rali o religiose, che determinano il fenomeno intenzionale del volere 
verso uno scopo esterno, ma si basa su un impulso interno che tende 
verso il potenziamento di se stessi. Questo impulso si radica nell’e-
nergia psichica considerata in senso dionisiaco come forza creatrice 
propria dell’‘uomo di genio’, che progetta e forma se stesso al di là 
degli schemi tradizionali della riflessione teoretica tipica dell’‘uomo 
della conoscenza’. Un aspetto che successivamente verrà esplicitato 
in un aforisma di Al di là del bene e del male, dove Nietzsche dirà a 
proposito dei filosofi dell’avvenire che «il loro conoscere è creare, il 
loro creare è una legislazione, la loro volontà di verità è – volontà di 
potenza –».116 La costellazione concettuale formata da volontà, forza 
e potenza si profila con una certa chiarezza anche nell’aforisma di 
Aurora precedentemente citato, dove si parla di una forza interiore 
che non si possiede passivamente, ma che si deve acquisire in modo 
attivo in quanto diventa creatrice di autoaffermazione.117

Nei testi finora esaminati la formula ‘volontà di potenza’ viene at-
tribuita a ogni essere capace di volere. Si tratta quindi di una con-
cezione antropologica, che affonda le radici nella psicologia e nella 
fisiologia della vita umana e che viene estesa a tutto il mondo orga-
nico. Sempre in alcuni aforismi di Aurora questa concezione trova 
conferma dall’analisi di una serie di atti inconsci (come l’orgoglio e 
l’onore) nei quali la «consapevolezza della potenza esercita la sua 
funzione attrattiva» in quanto produce un sentimento di superiorità 

114  Nietzsche 1964, V, 1: 601(9 [14]).
115  Nietzsche 1964, V, 1: 259 (af. 548).
116  Nietzsche 1964, VI, 2: 120 (af. 211).
117  Nietzsche 1964, V, 1: 259 (af. 548).



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 262
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

che si trasforma in un «senso di potenza» (Machtgefühl).118 Tuttavia, 
questo significato antropologico della ‘volontà di potenza’ è solo un 
aspetto a cui allude questa formula. Non dobbiamo dimenticare in-
fatti l’influenza esercitata su Nietzsche dalla visione schopenhaue-
riana della volontà come forza vitale indipendente dalle sue indivi-
duazioni, come principio metafisico non solo dell’esistenza umana 
ma di tutta la realtà. Nel tentativo di ripensare questa eredità, dal-
la pubblicazione dello Zarathustra fino ai frammenti postumi della 
fine degli anni Ottanta assistiamo a una progressiva estensione del-
la ‘volontà di potenza’ oltre la sfera esclusivamente umana, che arri-
va a inglobare non solo la vita organica, ma anche quella inorganica. 
Non si tratta più soltanto di un impulso presente in ogni essere ca-
pace di volere, ma di una forza impersonale onnicomprensiva di tut-
to l’accadere. Solo così infatti tutto ciò che si trova in quiete o in mo-
vimento può trovare una sua interpretazione e connessione. Questa 
estensione della ‘volontà di potenza’ alla totalità del mondo e dell’es-
sere – che, come vedremo, sarà al centro dell’interpretazione di Hei-
degger nel Novecento – si basa sulla convinzione che tutto ciò che ac-
cade non è finalizzato allo staus quo ma tende a essere superato verso 
un nuovo livello più alto. A differenza delle correnti scientifiche del 
suo tempo (come il darwinismo), Nietzsche non ritiene che il carat-
tere principale della vita sia l’autoconservazione (Selbsterhaltung), 
bensì l’autoaccrescimento (Selbststeigerung), che consiste nell’au-
mento delle forze della vita stessa. «La vita – leggiamo in un fram-
mento della primavera del 1888 – in quanto forma d’essere a noi più 
nota, è specificamente una volontà di accumulare forza; […] La vita, 
come caso singolo […] aspira a un sentimento massimo di potenza; è 
essenzialmente un aspirare a un di più di potenza».119 In questo sen-
so la formula ‘volontà di potenza’ intende indicare questa aspirazio-
ne che porta la vita a rafforzare e ad aumentare le sue potenzialità. 
Ed è questa la ragione principale per cui la volontà non può essere 
assimilata al concetto di ‘causa’ (Ursache) dell’agire umano – come 
avveniva nell’etica kantiana – in quanto non si tratta di un principio 
statico o ipostatizzato, ma dinamico.120 Infine, per gli stessi motivi, 
la ‘volontà di potenza’ non è un ‘noumeno’ (o una ‘cosa in sé’) che 
si contrappone all’apparire di ciò che accade nel divenire (come 

118  Nietzsche 1964, V, 1: 145 (af. 201); cf. anche 95 (af. 128); 143‑4 (af. 199). Su questo 
tema del ‘senso di potenza’, inteso come ‘sentimento’ (Gefühl), cf. Ponton 2002, 195‑8.
119  Nietzsche 1964, VIII, 3: 52(14 [82]).
120  Nietzsche 1964, VIII, 3: 63‑66(14 [98]), in cui si afferma che la volontà non è una 
«facoltà operante» che produce effetti e che «il concetto di causalità non serve asso-
lutamente a niente. […] L’interpretazione della causalità è un’illusione». Si veda anche 
Nietzsche 1964, VIII, 3: 50‑2(14 [81]), dove si legge: «il nostro concetto di “causa” è il 
nostro senso di potenza del cosiddetto volere». Per un approfondimento rimandiamo 
ad Abel 2019, 129‑32.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 263
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

riteneva Schopenhauer), in quanto per Nietzsche ciò che appare è la 
vera e unica realtà delle cose, che non si lascia trasformare attraver-
so sofisticati procedimenti conoscitivi in concetti astratti.

La concezione della volontà come orizzonte onnicomprensivo 
dell’accadere vitale in costante divenire, che aspira a potenziare in-
cessantemente se stesso, costituisce lo sfondo della dottrina della 
‘volontà di potenza’ esposta nello Zarathustra. Soprattutto nelle pri-
me due parti di questo libro (pubblicate separatamente nel 1883) la 
formula ricorre più volte per indicare non soltanto un impulso ten-
sionale che ha sede in un soggetto a se stante e che agisce in vista 
di scopi o fini prestabiliti,121 bensì la forza cieca di tutto ciò che ac-
cade come creazione o distruzione di vita. In questo senso la ‘volon-
tà’ (Wille) è un impulso dinamico che si basa su una forza interiore, 
che le permette di svilupparsi come reale attuazione tensionale. Que-
sta forza interiore, intrinseca alla volontà, viene indicata col termine 
‘potenza’ (Macht), mentre la volontà è l’aspetto estrinseco, che cor-
risponde alla manifestazione concreta della potenza.122 Pertanto la 
formula ‘volontà di potenza’ non è il risultato dell’accostamento di 
due elementi che esistono separatamente, ma l’espressione della loro 
co-originaria unità. Ogni volere in atto è sempre accompagnato dal 
dispiegamento di un «quantum di potenza» e ogni imporsi della po-
tenza si concretizza nel volere.123 Ciascuno dei due termini che com-
pone la formula rinvia all’altro indissolubilmente in un movimento 
circolare che nella sua unità è autoreferenziale.

Nell’opera omonima Zarathustra si presenta come il profeta a 
cui Nietzsche affida – attraverso una serie di immagini e di para-
bole – l’annuncio della dottrina del superuomo (o dell’‘oltreuomo’: 
Übermensch): l’uomo che si colloca ‘oltre’ (über) perché viene dopo 
quella figura dell’umano che ha sacrificato gli impulsi dionisiaci e la 
forza creatrice alla fredda razionalità calcolatrice. Si tratta dell’ ‘ul-
timo uomo’ che ha vissuto fino ad allora sotto il peso di un insieme 
di valori morali e religiosi posti al di sopra di se stesso in un retro-
mondo ritenuto ‘vero’. Già nella «Prefazione» del libro, Zarathustra 
entra in scena proclamando che «l’uomo è qualcosa che deve esse-
re superato».124 Come nell’evoluzione della specie l’uomo ha supera-
to la scimmia, così ora egli deve andare oltre la sua attuale 

121  Secondo Nietzsche 1964, VIII, 3: 91(14 [121]), era questo il caso del conatus di 
Spinoza.
122  Come ha chiarito Gerhardt 1996, 240‑5. Cf. Nietzsche 1964, VII, 3: 341(36 [31]), 
in cui si legge che la «volontà di potenza» è «un insaziabile desiderio di manifestare po-
tenza; ossia un impiego un’esplicazione di potenza, come impulso creativo».
123  Nietzsche 1964, VIII, 2: 247(11 [73]).
124  Nietzsche 1964, VI, 1: 6. Nello stesso passo Zarathustra continua: «vi scongiu-
ro, fratelli, rimanete fedeli alla terra e non credete a quelli che vi parlano di sovrater-
rene speranze!».



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 264
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

configurazione. Il senso di questo suo autosuperamento non consi-
ste però nell’elevarsi a una realtà superiore; consiste invece nel ri-
fiutare ogni dimensione trascendente per rimanere fedele alla sua 
esistenza terrena attraverso un atto della volontà. «Il superuomo è 
il senso della terra – proclama Zarathustra – dica la vostra volontà: 
sia il superuomo il senso della terra!».125

Come si può constatare, fin dall’inizio la dottrina del superuomo vie-
ne presentata in stretta connessione con un atto della volontà, intesa 
come un comando rivolto a se stessi. La figura del superuomo (o dell’ol-
treuomo) nasce proprio dalla volontà di oltrepassare lo status quo esi-
stente e consiste nel volere se stessi al di là di quello che si è già, sen-
za acquietarsi in alcuna realizzazione conclusiva. In questa dottrina 
troviamo abbozzata una concezione del volere che non è finalizzata al 
compimento di un’azione o al raggiungimento di una meta. Si tratta in-
vece di un impulso tensionale originario che non è motivato razional-
mente e che mira all’autosuperamento. Questo impulso irrefrenabile si 
alimenta della sua forza interna intesa come ‘volontà di potenza’, che 
si presenta pertanto come condizione di possibilità del superuomo. È 
quanto emerge nel capitolo intitolato «Della vittoria su se stessi» (Von 
der Selbstüberwindung), in cui Zarathustra spiega come possa avveni-
re l’oltrepassamento dell’uomo, vale a dire quel passaggio che consi-
ste nell’attuazione della ‘volontà di potenza’. Qui Nietzsche parte dal 
presupposto che la volontà è una forza che conduce l’uomo al di là di 
se stesso, manifestandosi come principio ‘oltre-umano’. L’impulso del-
la volontà verso il suo potenziamento la porta a seguire un movimen-
to autotelico: a volere nient’altro che il volere stesso. Nel movimento 
del superamento di sé, che caratterizza la figura del superuomo, risie-
de una autoaffermazione del volere che viene espresso dalla formula 
‘volontà di potenza’. Essa esprime la correlazione tra i due termini che 
lo compongono: la potenza è l’energia o la forza vitale che alimenta in-
ternamente la volontà, mentre quest’ultima è l’impulso che manifesta 
la potenza realizzando il continuo superamento. Si tratta di un movi-
mento ricorrente, che Zarathustra esprime con queste parole: «Ogni 
volta che ho trovato un essere vivente, ho anche trovato volontà di po-
tenza; […]. Solo dove è vita, è anche volontà: ma non volontà di vita, 
bensì – così insegno io – volontà di potenza!».126

Questa volontà non si dispiega solo nell’uomo, ma è insita in ogni 
forma di vita ed è ciò che spinge la vita in divenire – la totalità dell’ac-
cadere – a superarsi di continuo. In questo modo la formula «volontà 
di potenza» diventa la chiave che «rende pensabile tutto l’essere».127 
Afferma infatti Zarathustra: «molte cose per il vivente hanno valore 

125  Nietzsche 1964, VI, 1: 6.
126  Nietzsche 1964, VI, 1: 54. Cf. anche Nietzsche 1964, VII, 1: 173(5 [1] 1).
127  Nietzsche 1964, VI, 1: 137.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 265
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

più della vita stessa; ma anche dal suo porre valori parla – la volon-
tà di potenza!».128 In quanto carattere distintivo del superuomo, es-
sa è al tempo stesso «la soluzione di tutti gli enigmi del mondo: […]. 
Sapete anche cos’è per me ‘il mondo’? […] Questo mondo è la volon-
tà di potenza – e nient’altro! E anche voi stessi siete questa volontà 
di potenza – e nient’altro!».129

Con questa perentoria affermazione Nietzsche introduce nella lun-
ga storia del concetto di volontà un nuovo paradigma, che va oltre la 
definizione schopenhaueriana della ‘volontà di vivere’ e al tempo stes-
so non intrattiene alcun legame con la sfera dell’agire morale. Da un 
lato infatti la ‘volontà di potenza’ si contrappone alla estinzione del-
la voluntas in noluntas, mentre dall’altro lato non ha più nulla a che 
fare con la facultas eligendi, con la facoltà dell’arbitrio individuale 
che permette all’uomo di scegliere qualcosa invece di qualcos’altro. 
Essa indica soltanto il volere che vuole se stesso, vale a dire il pro-
prio potenziamento. Per questa ragione si manifesta secondo un mo-
vimento circolare di autoaffermazione che non a caso la mette in re-
lazione con un’altra dottrina annunciata da Zarathustra nella parte 
terza del libro: la dottrina dell’eterno ritorno dell’uguale.

6	 Per concludere: l’identità di volontà e potenza  
e la necessità del suo superamento

Il riconoscimento del nesso che lega la dottrina della volontà di po-
tenza con quella dell’eterno ritorno è un aspetto su cui ha insistito 
in modo particolare Heidegger,130 l’autore che a partire dalla secon-
da metà degli anni Trenta del Novecento ha messo in atto un serra-
to confronto critico con la filosofia di Nietzsche. Richiamandoci ai 
principali risultati di questa articolata interpretazione, ci sofferme-
remo in conclusione su alcuni aspetti che ci aiutano a mettere in lu-
ce il carattere innovativo della concezione della ‘volontà di potenza’, 
ma anche la necessità di un suo superamento. Infatti, secondo Hei-
degger, con questa formula emerge un nuovo modo di intendere la 
volontà carico di conseguenze, che ha portato in età contemporanea 
all’affermazione del nichilismo e al dominio della tecnica planetaria, 
in cui il ‘voler-volere’ si dissolve interamente nel potere diventando 
una forza distruttiva per l’agire e per il pensare.

Già nel suo primo corso di lezioni dedicato alla filosofia di 
Nietzsche – tenuto nel semestre invernale del 1936‑37 all’Università 

128  Nietzsche 1964, VI, 1: 140.
129  Nietzsche 1964, VII, 3: 292‑3(38 [12]).
130  Heidegger 1976; Heidegger 1994b, 217‑391. Per una discussione critica di questa 
interpretazione cf. Müller-Lauter 2000, 151‑66; Abel 2019, 187‑456.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 266
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

di Friburgo e intitolato La volontà di potenza come arte – Heidegger 
interpreta la ‘volontà di potenza’ come il risultato di una lunga evo-
luzione concettuale, le cui premesse vengono rintracciate nel prima-
to della soggettività in età moderna. Il punto di partenza viene indi-
viduato nella valorizzazione da parte di Leibniz dell’appetitus agendi 
quale carattere strutturale dell’essenza della monade.131 Tuttavia, per 
Leibniz l’appetitus si muove verso ciò che desidera ricorrendo a rap-
presentazioni che provengono dall’intelletto, seguendo la via dell’in-
tellettualismo etico, che influenzerà anche la successiva concezione 
kantiana della volontà. Come abbiamo visto, quest’ultima – in quan-
to si trova sottoposta alla legge morale razionale – agisce secondo la 
rappresentazione di concetti, venendo quindi privata del suo carat-
tere specifico di facoltà autonoma. Secondo Heidegger, questo nesso 
che lega la volontà all’intelletto e alla ragione permane anche nelle 
filosofie dell’età postkantiana e trova la sua consacrazione in Hegel: 
per lui «sapere e volere sono la stessa cosa. Ciò significa: il vero sa-
pere è già anche agire, e l’agire è soltanto nel sapere».132

Rispetto a questa tradizione, che risulta predominante lungo tut-
to il corso del pensiero occidentale a partire da Platone, Heidegger 
ritiene che la volontà di cui parla Nietzsche rappresenti un punto di 
rottura. In primo luogo, egli «designa la volontà ora come affetto (Af-
fekt), ora come passione (Leidenschaft), ora come sentimento (Ge-
fühl)» e questo «vuol dire che dietro il termine sommario “volontà” 
(Wille) egli vede qualcosa di più unitario, più originario e al tempo 
stesso più ricco».133 Questa novità è dovuta al fatto che la volontà non 
ha più alcun tipo di legame con l’intelletto, con le sue rappresentazio-
ni e con la conoscenza,134 ma è posta esclusivamente in relazione con 
la ‘potenza’ (Macht), come dimostra la scelta della formula ‘volontà 
di potenza’. È questo nesso – secondo Heidegger – a indicare l’origi-
nalità e la specificità di questa nuova configurazione della volontà, 
che diventa «qualcosa di completamente diverso» rispetto alla tra-
dizione precedente di questo concetto, compreso il «rovesciamento 
schopenhaueriano».135 Ora ogni «ogni volere è un voler-essere-di-più. 
[…] Volere è voler-diventare-più-forte»136 e questo comporta che vo-
lere è «volontà di volontà, cioè volere è volere se stesso».137

131  Heidegger 1994b, 67.
132  Heidegger 1994b, 68.
133  Heidegger 1994b, 64.
134  Heidegger 1994b, 69, dove viene citato Nietzsche 1964, VII, 1: 79(3 [277]): «Per 
l’uomo della conoscenza non esiste il volere».
135  Heidegger 1994b, 47.
136  Heidegger 1994b, 70.
137  Heidegger 1994b, 49. Si veda anche Heidegger 1994b, 68, dove, con riferimen-
to a Nietzsche 1964, VII, 2: 113(25 [436]), si sottolinea che la ‘volontà di potenza’ è in 

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 267
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

Con questa interpretazione autorefernziale della volontà come 
volere di volere Heidegger intende mostrare che per Nietzsche «non 
esiste quella volontà che finora ci era nota come facoltà psichica o 
come appetito universale».138 Viene meno infatti il ricorso a una fa-
coltà dell’animo umano in grado di determinare l’agire del sogget-
to agente, pensato come quel ‘volente’ che tende verso qualcosa di 
desiderato (il ‘voluto’) che sarebbe mancante. Ora la nuova defini-
zione di volontà si basa sulla identità tra volere e potere, per cui si 
può dire che «la volontà è potenza e la potenza è volontà».139 Una af-
fermazione che però non deve essere intesa nel senso che la volon-
tà sarebbe un atto del desiderare (un appetitus) che avrebbe come 
fine il potere anziché la felicità o il piacere. Infatti, la ‘potenza’ non 
può mai essere considerata come fine o come scopo della volontà po-
sta al di fuori di essa, alla quale si deve pervenire mediante l’azione. 
«L’espressione ʻdi potenzaʼ (zur Macht) non vuole dire mai […] una 
aggiunta alla volontà, ma significa un chiarimento dell’essenza del-
la volontà stessa».140 Pertanto, la potenza non è un carattere ester-
no al volere, ma è interna alla sua stessa essenza: «potenza signifi-
ca lo stesso che volontà».141

Il punto di forza di questa interpretazione per la definizione del 
concetto di ʻvolontàʼ consiste nel mettere in evidenza il nesso essen-
ziale tra volere e potere quale tratto distintivo del nuovo paradigma, 
che determina la sua autoaffermazione. Tuttavia, l’aspetto più signi-
ficativo consiste nel fatto che per Heidegger non si tratterebbe di un 
pensiero originale del filosofo Nietzsche. Si tratterebbe invece del-
la conclusione alla quale è pervenuta l’intera storia della metafisica 
occidentale: il punto di arrivo della bimillenaria riflessione sull’es-
sere, che Nietzsche, in quanto pensatore metafisico, annuncia in mo-
do inconsapevole. Con questa mossa Heidegger assegna alla ‘volon-
tà di potenza’ il significato di principio metafisico di tutto ciò che è, 
di unico fondamento di ogni aspetto della vita e della realtà nel suo 

stretta relazione con quel determinato ‘affetto’ (Affekt) che viene chiamato ‘comando’ 
(Befehl), origine del ‘sentimento di superiorità’ e di potenza.
138  Heidegger 1994b, 51.
139  Heidegger 1994b, 54. Heidegger sottolinea come la volontà consista nel movi-
mento che la porta ad andare al di là di se stessa, ricadendo su se stessa e autoaffer-
mandosi. Questo movimento circolare evidenzierebbe il nesso con la dottrina dell’e-
terno ritorno dell’uguale.
140  Heidegger 1994b, 54. A questo proposito occorre tenere presente che nella tra-
duzione italiana il genitivo ‘di potenza’ non esprime al meglio il significato della for-
mula tedesca ‘Wille zur Macht’, dove la preposizione articolata zur indica il movimen-
to del ‘tendere verso’ la potenza nel senso di diventare più potente, che però non si di-
rige verso una meta esterna alla volontà, ma è strutturalmente intrinseco al suo effet-
tivo manifestarsi dinamico.
141  Heidegger 1994b, 73. Per un approfondimento di questa interpretazione cf. Gen-
tili 2001, 347‑59.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 268
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

complesso. Questa tesi compare subito nelle pagine iniziali del cor-
so di lezioni al quale stiamo facendo riferimento: la «volontà di po-
tenza» – scrive Heidegger – «è la denominazione di ciò che costitui-
sce il carattere fondamentale di tutto ciò che è (der Grundcharakter 
alles Seienden)»;142 essa «nomina il carattere fondamentale dell’en-
te, qualsiasi ente che è, è – in quanto è – volontà di potenza. Con ciò 
è asserito quale carattere l’ente ha in quanto tale».143 Secondo que-
sta interpretazione, essa diventa l’essenza dell’ente che non ricono-
sce alcun essere oltre se stessa, confermandosi nell’eterno ritorno 
di se medesima. 

Secondo questa chiave di lettura il termine ‘volontà’ è una ‘paro-
la-chiave’ (Leitwort) che risponde alla domanda che si interroga non 
soltanto sull’essere dell’ente, ma anche sul senso dell’essere in quan-
to tale, quella domanda che ha delimitato l’intera storia della meta-
fisica a partire dai filosofi presocratici. Collocata in questo sfondo, 
il termine ‘volontà’ indica uno dei modi in cui l’essere si manifesta 
all’uomo e l’uomo si rapporta agli enti. Riducendo l’essere a volon-
tà che vuole se stessa, Nietzsche non avrebbe fatto altro che porta-
re al massimo grado la volontà creatrice della soggettività moderna 
come misura di tutte le cose, celebrandone il suo trionfo. Una intu-
izione profetica in quanto essa avrebbe trovato la sua concretizza-
zione nell’epoca contemporanea attraverso la diffusione della tecni-
ca, che attua il dominio incondizionato dell’ente uomo sul mondo e 
sulla natura nella sua estensione planetaria. Come è stato osserva-
to, si tratta di una tesi riduttiva, che ascrive a Nietzsche una conce-
zione univoca del termine ‘volontà’, misconoscendo le sfaccettatu-
re pluralistiche che essa assume soprattutto nei frammenti postumi 
dell’ultimo periodo come chiave di interpretazione pluriprospettica 
del mondo e della vita.144

L’esito di questa interpretazione è funzionale all’evoluzione del 
pensiero heideggeriano, che negli stessi anni in cui si confronta con 
Nietzsche abbozza l’idea di un nuovo approccio al pensiero dell’esse-
re in una prospettiva non metafisica (o postmetafisica), che arrivi a 
pensare l’essere non a partire dall’ente ma prestando direttamente 

142  Heidegger 1994b, 22.
143  Heidegger 1994b, 33. Secondo Heidegger questa tesi trova conferma in partico-
lare nei seguenti frammenti postumi: Nietzsche 1964, VII, 3: 348(40 [61]); VIII, 1: 297(7 
[54]); VIII, 2: 45(9 [92]). Cf. Seubert 2000, 95‑8.
144  In particolare Müller-Lauter 2000, 32‑66 ha sostenuto che per Nietzsche l’accre-
scimento di potenza è collegato all’aumento delle prospettive. Pertanto, con riferimen-
to a Nietzsche 1964, VIII, 2: 247(11 [73]). la ‘volontà di potenza’ non avrebbe un signifi-
cato univoco e non sarebbe intesa da Nietzsche esclusivamente al singolare. Nella for-
mula ‘volontà di potenza’, l’aumento della potenza indicherebbe invece un incremento 
di ‘quanti di potenza’, corrispondenti ai molteplici e diversi punti di vista in cui si rea-
lizzerebbe il divenire della vita. 

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza



Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 269
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

ascolto ai suoi messaggi e tenendo conto della differenza ontologi-
ca. In questo percorso – che si realizza nella cosiddetta ‘svolta’ (Keh-
re) – la concezione metafisica della ‘volontà di potenza’ elaborata da 
Nietzsche diventa un punto di riferimento da cui è necessario distan-
ziarsi. È quanto avviene in uno scritto pubblicato nel 1959, dove Hei-
degger indica la sua alternativa alla volontà che vuole se stessa col 
nome di ‘abbandono’ (Gelassenheit), termine della mistica tedesca 
che letteralmente significa ‘calma’ o ‘tranquillità’. Esso viene presen-
tato come l’opposto della forza mirante al potenziamento di se mede-
sima e tratteggiato come un «lasciar-essere» (Sein-lassen) che «non 
rientra affatto nell’ambito della volontà», ma che anzi «offre «per noi 
la possibilità di disabituarci a volere».145 Si tratta di un atteggiamen-
to che rende possibile una forma di pensiero in grado di andare al di 
là del rappresentare oggettivante, basato sul calcolo e sull’aumento 
delle potenzialità che pianificano nel mondo contemporaneo le rela-
zioni dell’ente uomo con gli altri enti e con la natura. 

L’abbandono di fronte alle cose e l’apertura al mistero – scrive Hei-
degger – […] ci offrono la possibilità di soggiornare nel mondo in 
un modo completamente diverso, ci promettono un nuovo fonda-
mento, un nuovo terreno su cui poterci stabilire, su cui poter so-
stare senza pericolo all’interno del mondo della tecnica.146

Con questa tesi, decisamente controcorrente, Heidegger arriva a pro-
porre un superamento dell’identità di volere e potere, ma mantiene 
il ruolo del pensiero (seppur inteso non nella forma usuale teoretico-
conoscitiva, ma in quella della meditazione), lasciando intravedere 
che «pensare e volere non sono semplicemente due facoltà diverse 
dell’ente enigmatico chiamato ‘uomo’, ma sono in opposizione».147 Il 
mutamento della ‘volontà di volontà’ nel ‘lasciar-essere’ non si con-
clude quindi difendendo la specifica configurazione autonoma del 
volere rispetto alla sfera del pensare, ma introducendo una nuova 
forma di pensiero (Denken) in grado di arginare l’imporsi di quel vo-
lere che vuole se stesso. Rispetto a questa configurazione metafisi-
ca del volere, dominante nel mondo tecnicizzato, il «pensiero medi-
tante» è in realtà un «agire ancora più elevato che però non è affatto 
un’attività».148 Contrapponendosi a ogni riduzione degli enti alla mi-
sura conoscitiva del soggetto umano e alla sua tendenza alla mani-
polazione, esso valorizza invece la disponibilità dell’uomo all’ascolto 

145  Heidegger 1983, 49.
146  Heidegger 1983, 39.
147  Arendt 1987, 504 e 515, che considera la concezione dell’«abbandono» una soluzio-
ne che finisce per subordinare la volontà al pensiero, disconoscendone la sua autonomia.
148  Heidegger 1983, 49.



﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 270
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

e all’attesa della parola salvifica dell’essere. Un punto di arrivo per 
certi versi sconcertante, che valuta negativamente il lungo e com-
plesso percorso seguito dal termine ‘volontà’ verso il conseguimen-
to della sua autonomia e che non tiene conto dell’evoluzione delle sue 
molteplici stratificazioni semantiche e concettuali avvenute nelle di-
verse epoche storiche, ma che proprio per questa ragione ci stimola 
a intraprendere nuove ricerche intorno a questo fondamentale con-
cetto filosofico sulla via dell’approfondimento di ulteriori prospetti-
ve interdisciplinari.

Bibliografia

Abel, G. (2019). Nietzsche: Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkehr. 2. 
Auf. Berlin; New York: de Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110827873

Arendt, H. (1987). La vita della mente. Trad. di G. Zanetti. Bologna: Il Mulino.
Baeumer, M.L. (1976). «Nietzsche and the Tradition of the Dionysian». O’Flaherty, J.C.; 

Sellner, T.F.; Helm, R.M. (eds), Studies in Nietzsche and the Classical Tradition. Chap-
el Hill: University of North Carolina Press, 165‑89.

Barbera, S. (1994). «Ein Sinn und unzählige Hieroglyphen. Einige Motive von Nietz-
sches Auseinandersetzung mit Schopenhauer in der Basler Zeit». Borsche, T.; Ger-
ratana, F.; Venturelli, A. (Hrsgg), ‘Centauren Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Phi­
losophie beim jungen Nietzsche. Berlin; New York: de Gruyter, 81‑96.
https://doi.org/10.1515/9783110901771.217

Barbera, S. (1998). Il mondo come volontà e rappresentazione di Schopenhauer. Intro­
duzione alla lettura. Roma: Carocci.

Brusotti, M. (2019). «Die Autonomie des ‘souveränen Individuums’ in Nietzsches Ge-
nealogie der Moral». Nietzsche-Studien, 48, 26‑48.
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2019-0003

Camera, F. (2004). «Il confronto di Heidegger con l’ontologia schellinghiana». Giorna­
le di Metafisica, 26, 91‑128.

Cancik, H. (2000). Nietzsches Antike: Vorlesung. 2. Auf. Stuttgart; Weimar: Metzler.
Cartesio, R. (1992). Opere filosofiche. 4 voll. Trad. di E. Garin. Roma-Bari: Laterza.
Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni 

Ca’ Foscari. 
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑630-5

Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis. All’origine della con­
cezione moderna di volontà. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari. 
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑630-5

Decher, F. (1984). Wille zum Leben – Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhau­
er und Nietzsche. Würzburg: Königshausen und Neumann.
https://doi.org/10.1163/9789004510050

Dihle, A. (1982). The Theory of the Will in Classical Antiquity. Berkeley: University of 
California Press.

Ernout, A.; Meillet, A. (2001). Dictionnaire étymologique de la langue latine. Paris: 
Klincksieck. 

Fabris, A. (2006). s.v. «Volontà». Enciclopedia filosofica, 12, 12241‑61. Milano: Bompiani.
Fichte, J.G. (1998). Saggio di una critica di ogni rivelazione. Trad. di M.M. Olivetti. Ro-

ma-Bari: Laterza. 

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

https://doi.org/10.1515/9783110827873
https://doi.org/10.1515/9783110901771.217
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2019-0003
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
https://doi.org/10.1163/9789004510050


Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 271
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

Fichte, J.G. (1994). Diritto naturale. Trad. di L. Fonnesu. Roma-Bari: Laterza.
Figl, J. (1991). «Nietzsches Begegnung mit Schopenhauers Hauptwerk. Unter Her-

anziehung eines frühes unverhöffentlichtes Exzerptes». Schirmacher, W. (Hrsg.), 
Schopenhauer, Nietzsche und die Kunst. Wien: Passagen, 89‑100.

Fuchs, D. (1997). «Der Wille zur Macht: Die Geburt des „Hauptwerks“ aus dem Geiste 
der Nietzsche-Archivs». Nietzsche-Studien, 26, 384‑404.
https://doi.org/10.1515/niet.1997.26.1.384

Gadamer, H.-G. (1996). «Storia dei concetti come filosofia». Verità e metodo 2. Trad. di 
R. Dottori. Milano: Bompiani, 135‑49.

Gadamer, H.-G. (2000). Verità e Metodo. Elementi di una ermeneutica filosofica. Trad. 
di G. Vattimo. Milano: Bompiani.

Gentili, C. (2001). Nietzsche. Bologna: il Mulino.
Gerhardt, V. (1996). Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der Macht 
am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches. Berlin; New York: de Gruyter.

https://doi.org/10.1515/9783110874464
Goedert, G. (1978). «Nietzsche und Schopenhauer». Nietzsche-Studien, 7, 1‑27.

https://doi.org/10.1515/9783110244274.1
Grimm, J. und W. (1984). Deutsches Wörterbuch. München: Deutsches Taschenbuch 

Verlag.
Hegel, G.W.F. (2000). Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. Parte terza, 

Filosofia dello Spirito. Trad. di A. Bosi. Torino: UTET.
Heidegger, M. (1976). «Chi è lo Zarathustra di Nietzsche?». Saggi e discorsi. Trad. di G. 

Vattimo. Milano: Mursia, 66‑82.
Heidegger, M. (1983). L’abbandono. Trad. di A. Fabris. Genova: Il melangolo.
Heidegger, M. (1994a). Schelling. Il trattato del 1809 sull’essenza della libertà umana. 

Trad. di E. Mazzarella; C. Tatasciore. Napoli: Guida. 
Heidegger, M. (1994b). Nietzsche. Trad. di F. Volpi. Milano: Adelphi.
Horn, Ch. (1996). «Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-

griffs». Zeitschrift für philosophische Forschung, 50, 113‑32.
Horn, Ch. (2002). «Wille, Willensbestimmung, Begehrungsvermögen (§§ 1‑3, 19‑26)». 

Höffe, O. (Hrsg.), Kritik der praktischen Vernunft. Berlin: Akademie Verlag, 43‑63.
https://doi.org/10.1524/9783050050317.43

Horn, Ch. (2004). s.v «Wille». Historisches Wörterbuch der Philosophie, 12, 763‑9. Ba-
sel: Schwabe.

Janaway, Ch. (2004). s.v. «Nietzsche, Schopenhauer». Pink, Th.; Stone, M.W.F. (eds) 
2004, 173‑96.

Kant, I. (1988). Fondazione della metafisica dei costumi, Critica della ragion pratica. 
Trad. di V. Mathieu. Milano: Rusconi.

Kant, I. (1991). La metafisica dei costumi. Trad. di G. Vidari; revisione di N. Merker. Ro-
ma-Bari: Laterza.

Kenny, A. (1977). «La volontà in Descartes». Gori, G. (a cura di), Cartesio. Milano: Ise-
di, 179‑221.

Kuhn, E. (1999). «„Der Wille zur Macht“. Aspekte des Philosophems, des Projekts und 
der Editionsgeschichte». Schirmer, A.; Schmidt, R. (Hrsgg), Entdecken und Verra­
ten: zu Leben und Werk Friedrich Nietzsches. Weimar: Hermann Bohlaus Nachfol-
ger, 319‑31.
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03269-0_23

Lévy, C. (2006). «Philosophie et langage: la passion, la volonté et le plaisir dans les 
Tusculanes». Casti, F. (a cura di), Il latino dei filosofi a Roma antica. Como; Pavia: 
Ibis, 21‑39.

https://doi.org/10.1515/niet.1997.26.1.384
https://doi.org/10.1515/9783110874464
https://doi.org/10.1515/9783110244274.1
https://doi.org/10.1524/9783050050317.43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03269-0_23


﻿

Lexis Supplementi | Supplements 17 272
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

Lypp, B. (1984). «Dionysish-apollinisch: ein unhaltbarer Gegensatz». Nietzsche-Stu­
dien, 13, 356‑73.
https://doi.org/10.1515/9783110244328.356

Maso, S. (2010). L. Ph. G. Lingua Philosophica Graeca. Dizionario di greco filosofico. Mi-
lano; Udine: Mimesis.

Maso, S. (2021). «‘Desiderium voluntas non est’». Cattanei, Maso 2021, 73‑96.
http://doi.org/10.30687/978‑88-6969‑583-4/003

Moiso, F. (1993). «La volontà di potenza in Friedrich Nietzsche. Una riconsiderazio-
ne». Aut-Aut, 253, 119‑36.

Müller-Lauter, W. (2000). Volontà di potenza e nichilismo. Nietzsche e Heidegger. Trad. 
di C. La Rocca. Trieste: Edizioni Parnaso.

Negroni, B. (1988). «L’essenziale ambiguità della volontà in Schopenhauer». Schopen­
hauer-Jahrbuch, 69, 139‑54.

Nietzsche, F. (1964). Opere. Trad. di G. Colli; M. Montinari. Milano: Adelphi.
Nietzsche, F. (1991). Plato amicus sed. Introduzione ai dialoghi platonici. Trad di P. Di 

Giovanni. Torino: Bollati Boringhieri.
Norman, J. (2002). «The Logic of Longing: Schelling’s Philosophy of Will». British Jour­

nal for the History of Philosophy, 10, 89‑107.
Orsucci, A. (2000). «Antike, römische». Ottmann, H. (Hrsg.), Nietzsche-Handbuch. Le­

ben – Werk – Wirkung. Stuttgart; Weimar: Metzler, 379‑81.
Pagani, P. (2021). «Agostino. Volere e potere». Cattanei, Maso 2021, 199‑232.
Péron, G. (2000). Schopenhauer: la philosophie de la volonté. Paris: L’Harmattan.
Pink, Th.; Stone, M.W.F. (eds) (2004). The Will and Human Action. From Antiquity to Pre­

sent Day. London; New York: Routledge.
Pohlenz, M. (1962). L’uomo greco. Trad. di B. Proto. Firenze: La Nuova Italia.
Pohlenz, M. (1978). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. 2 voll. Trad. di O. De Gre-

gorio. Firenze: La Nuova Italia.
Ponton, O. (2002). «Premières pensées de Nietzsche sur la ‘volonté de puissance’». 

Salter 2002, 195‑207.
Ramelow, T.-A. (2004). «Der Begriff des Willens in seiner Entwicklung von Boethius bis 

Kant». Archiv für Begriffsgeschichte, 46, 29‑67.
https://doi.org/10.28937/9783787336784_2

Ranouil, V. (1980). L’autonomie de la volonté: naissance et évolution d’un concept. Pa-
ris: Presses Universitaires de France.

Rodis-Lewis, G. (1997). «La volonté chez Descartes et Malebranche». Le développe­
ment de la pensée de Descartes. Paris: Vrin, 176‑90.

Salter, Ph. (éd.) (2002). La Volonté. Paris: Ellipses.
Schelling, F.W.J. (1996). Criticismo e idealismo. Trad. di C. Tatasciore. Roma-Bari: 

Laterza.
Schelling, F.W.J. (1997). Ricerche filosofiche sull’essenza della libertà umana. Trad. di 

F. Moiso; F. Viganò. Milano: Guerini e Associati.
Schelling, F.W.J. (2002). Filosofia della rivelazione. Trad. di A. Bausola. Milano: 

Bompiani.
Schopenhauer, A. (1989). Il mondo come volontà e rappresentazione. Trad. di A. Viglia-

ni. Milano: Mondadori.
Schopenhauer, A. (1997). La quadruplice radice del principio di ragione sufficiente. Trad. 

di A. Vigorelli. Milano: Guerini e Associati.
Schopenhauer, A. (2002). Il primato della volontà. Trad. di G. Gurisatti. Milano: Adelphi.
Seubert, H. (2000). Zwischen erstem und anderem Anfang. Heidegger Auseinander­

setzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens. Köln; Weimar; Wien: Böhlau.
Snell, B. (1963). La cultura greca e le origini del pensiero europeo. Trad. di A. Solmi Ma-

rietti. Torino: Einaudi.

Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

https://doi.org/10.1515/9783110244328.356
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/003
https://doi.org/10.28937/9783787336784_2


Francesco Camera
L’autonomia della volontà. Da facultas umana a volontà di potenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 273
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4

Paradeigmata voluntatis 2, 231-274

Stanek, V. (2002). «L’objet de la volonté chez Schopenhauer». Salter 2002, 173‑82.
Stekeler-Weithofer, P. (1990). «Willkür und Wille bei Kant». Kant-Studien, 81(3), 304‑20.

https://doi.org/10.1515/kant.1990.81.3.304
Stolzenberg, J. (1998). «Reiner Wille. Ein Grundbegriff der Philosophie Fichtes». Re­

vue internationale de Philosophie, 52(203), 617‑39.
Stump, E. (2001). «Augustine on Free Will». Stump, E.; Kretzman, N. (eds), The Cam­

bridge Companion to Agustine. Cambridge: Cambridge University Press, 124‑47.
https://doi.org/10.1017/ccol0521650186.011

Tilliette, X. (1972). Attualità di Schelling. Trad. di N. De Sanctis. Milano: Mursia.
Van de Wiele, J. (1976). «Schopenhauer et le volontarisme. Aux sources de Nietzsche». 

Revue philosophique de Louvain, 84, 375‑400.
https://doi.org/10.3406/phlou.1976.5895

Vetö, M. (2003). La naissance de la volonté. Paris: Éditions L’Harmattan.
Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoïcisme. Paris: Presses Universitaires 

de France.
von Hartmann, E. (2020). La filosofia positiva di Schelling come unità di Hegel e Scho­

penhauer. Trad. di A. Medri. Torino: Accademia University Press.
https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.204

https://doi.org/10.1515/kant.1990.81.3.304
https://doi.org/10.1017/ccol0521650186.011
https://doi.org/10.3406/phlou.1976.5895
https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.204




Lexis Supplementi | Supplements

1.	 Deriu, Morena (2020). Nēsoi. L’immaginario insulare nell’Odissea. Studi di Lette-
ratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 1.

2.	 Burden-Strevens, Christopher; Madsen, Jesper Majbom; Pistellato, Antonio (eds) 
(2020). Cassius Dio and the Principate. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis 
Studies in Greek and Latin Literature 2.

3.	 Martínez Fernández, Iker (2021). El ejemplo y su antagonista. Arquitectura de la 
‘imitatio’ en la filosofía de Cicerón. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philo-
sophy 1.

4.	 Andò, Valeria (2021). Euripide: Ifigenia in Aulide. Introduzione, testo critico, tradu­
zione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and Commen-
taries 1.

5.	 Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis. 
All’origine della concezione moderna di volontà. Studi di Filosofia Antica | Lexis 
Ancient Philosophy 2.

6.	 Acciarino, Damiano (2022). Atlas of Renaissance Antiquarianism. Studi di Lettera-
tura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 3.

7.	 Magnaldi, Giuseppina (2022). Illuminare i testi. La parola-segnale nelle tradi­
zioni manoscritte di prosatori latini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis 
Studies in Greek and Latin Literature 4.

8.	 Angioni, Maria Cecilia (2022). L’“Orestea” di Eschilo nelle parole di Pier Paolo 
Pasolini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin 
Literature 5.

9.	 Cassan, Melania (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Studi di Filo-
sofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 3.

10.	 Citti, Francesco; Iannucci, Alessandro; Ziosi, Antonio (a cura di) (2022). Agamen­
none classico e contemporaneo. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Stu-
dies in Greek and Latin Literature 6.

11.	 Rodighiero, Andrea; Scavello, Giacomo; Maganuco, Anna (a cura di) (2022). 
METra 1. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Letteratura Greca e 
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 7.

12.	 Carrara, Laura; Ferri, Rolando; Medda, Enrico (a cura di) (2023). Il mito degli Atri­
di dal teatro antico all’epoca contemporanea. Studi di Letteratura Greca e Latina 
| Lexis Studies in Greek and Latin Literature 8.

Per acquistare | To purchase:
https://fondazionecafoscari.storeden.com/shop



13.	 Ozbek, Leyla (a cura di) (2023). Sofocle, Niobe. Introduzione, testo critico, com­
mento e traduzione. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and Commen-
taries 2.

14.	 Rodighiero, Andrea; Maganuco, Anna; Nimis, Margherita; Scavello, Giacomo (a 
cura di) (2023). METra 2. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Lettera-
tura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 9.

15.	 Pitotto, Elisabetta (2024). Stesicoro Ὁμηρικώτατος e i frammenti della “Geri­
oneide”. Testo, traduzione e note di commento. Fonti, testi e commenti | Lexis 
Sources, Texts and Commentaries 3.

16.	 Carrara, Laura (2024). Il nome e il genere. Il dramma satiresco e il ‘quarto dramma’ 
nel teatro greco. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and 
Latin Literature 10.





È messo a tema l’attestarsi della concezione occidentale  
di ‘volontà’ ed è vagliato il valore paradigmatico che,  
nel mondo greco-romano, si era imposto, accanto  
alle principali evoluzioni successivamente documentabili  
nella filosofia medioevale e moderna. Si pensi ad Agostino,  
Duns Scoto, Descartes e alla filosofia tedesca del Novecento.  
Il concetto moderno di ‘volontà’ non solo pare emanciparsi 
dalla connessione con il desiderium e con l’adpetitio;  
ma va definendosi, da un lato, intorno alla problematica 
distinzione tra ‘will’ e ‘free-will’; dall’altro, intorno al significato  
di ‘intenzionalità’ e al concetto di ‘agent-causality’.  
Ne risentono la storia delle idee, ma anche le contemporanee 
prospettive della filosofia morale, della sociologia  
e della psicologia, della moderna ricerca applicata  
al rapporto mente/corpo. 

18

C
A

T
TA

N
E

I, M
A

S
O

P
A

R
A

D
EIG

M
A

TA
 V

O
LU

N
TA

T
IS

 2


	9Introduzione
	Elisabetta Cattanei
	Stefano Maso


	3Dal βούλεσθαι del Demiurgo 
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
	Laura Marongiu

	29Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis 
in Platone
	Elisabetta Cattanei

	49Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
	Francesco Verde

	71La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi
	Barbara Castellani

	91Voluntas amica. La natura 
e il ruolo della volontà nel 
De beneficiis di Seneca
	Gabriele Flamigni

	117Volontà e coerenza. 
Il senso dell’esistenza 
secondo Marco Aurelio
	Stefano Maso

	137Rational Will, Free Will: 
A Fundamental
	Semantic Difference 
in Ancient Philosophy
	Christoph Horn


	157La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
	Gian Pietro Soliani

	183Sens et place de la volonté 
dans les Meditationes de Descartes
	Dan Arbib

	205Humanisme et volontarisme : la question de la singularité 
du genre humain
	Elena Partene

	231L’autonomia della volontà. 
Da facultas umana a ʻvolontà 
di potenzaʼ
	Francesco Camera

	1	Introduzione
	2	Il Demiurgo volle… Affioramenti del volere divino 
in Platone 
	3	I ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio
	4	Volontà e provvidenza divine nel commentario 
di Calcidio
	5	Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico sulla volontà divina
	1	Introduzione
	2	La βούλησις quale ὁρμή
	3	L’impulso genericamente orientato
	4	Intermezzo: le passioni
	5	L’impulso orientato verso i predicati: frammenti
	6	L’impulso orientato verso i predicati: teorie
	7	Conclusione
	1	Introduzione
	2	Il De beneficiis e l’interesse per la beneficenza nell’Antichità
	3	Il beneficium senecano come azione virtuosa
	4	La uoluntas nella concezione senecana del beneficium
	5	Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo 
del beneficium senecano
	6	Conclusione
	1	Introduzione
	2	La volontà di conoscere
	3	Ciò che la natura, la filosofia e l’uomo vogliono 
	4	L’assunzione di responsabilità, l’intellettualismo etico e la scelta
	5	Interpretare la volontà della natura
	6	La dimensione sociale e politica della volontà
	7	Ciò che è in nostro potere e ciò che non lo è
	8	Conclusione
	1	Introduzione
	2	Note su necessità naturale e volontà 
in Tommaso d’Aquino
	3	Volontà libera, necessità, natura: la critica 
di Duns Scoto a Tommaso nel Quodlibet, q. 16
	3.1	L’appetito naturale come affectio commodi
	3.2	La superiorità della volontà sull’intelletto
	3.3	La natura dell’unum che è destino della volontà
	3.4	La necessità come fermezza dell’atto libero

	4	Conclusioni
	_GoBack
	1	La double perplexité
	2	Retard externe
	3	Retard interne aux Meditationes 
	4	L’égologie progressive des Meditationes
	5	L’image de Dieu
	1	L’extase de l’historicité
	2	Ipséité et éthicité
	3	Conclusion
	1	Introduzione: la polisemia del concetto di ʻvolontàʼ
	2	La volontà come ʻfacoltàʼ del soggetto umano
	3	La riflessività della volontà come ʻvoler-volereʼ 
e il suo capovolgimento
	4	La volontà creatrice come impulso dionisiaco
	5	Il volere come ʻvolontà di potenzaʼ
	6	Per concludere: l’identità di volontà e potenza 
e la necessità del suo superamento
	Pagina vuota
	PAIGNA IV.pdf
	9Introduzione
	Elisabetta Cattanei
	Stefano Maso


	3Dal βούλεσθαι del Demiurgo 
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
	Laura Marongiu

	29Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis 
in Platone
	Elisabetta Cattanei

	49Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
	Francesco Verde

	71La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi
	Barbara Castellani

	91Voluntas amica. La natura 
e il ruolo della volontà nel 
De beneficiis di Seneca
	Gabriele Flamigni

	117Volontà e coerenza. 
Il senso dell’esistenza 
secondo Marco Aurelio
	Stefano Maso

	137Rational Will, Free Will: 
A Fundamental
	Semantic Difference 
in Ancient Philosophy
	Christoph Horn


	157La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
	Gian Pietro Soliani

	183Sens et place de la volonté 
dans les Meditationes de Descartes
	Dan Arbib

	205Humanisme et volontarisme : la question de la singularité 
du genre humain
	Elena Partene

	231L’autonomia della volontà. 
Da facultas umana a ʻvolontà 
di potenzaʼ
	Francesco Camera





