7\2QI1UY BIJOSO|I4 1\ 9|ddng sixeT

T10¢6-78LZ NSSI  6G46-78LZ NSSI-2

idente

.

ienza

ooers s sl

~

7
.%w%a«««\\“\\“\
s

Occ
izioni
Ca'Foscari

a cura di

l

©
(11

Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Paradeigmata
voluntatis 2

Lesper

dell






Paradeigmata voluntatis 2

Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy

Serie coordinata da
Carlos Lévy
Stefano Maso

17| 4

Edizioni
Ca'Foscari



Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy

Direttori
Carlos Lévy (Université Paris-Sorbonne, Paris 1V, France)
Stefano Maso (Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Comitato scientifico

Douglas Cairns (University of Edinburgh, UK)

Walter Cavini (Alma Mater Studiorum Universita di Bologna, Italia)
Elisabetta Cattanei (Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milano, Italia)
Michel Fattal (Université Grenoble Alpes, France)

Alain Gigandet (Université Paris-Est, France)

Fritz-Gregor Herrmann (Swansea University, UK)

Pierre-Marie Morel (Université Paris| - Sorbonne, France)

Phillip Mitsis (New York University, USA)

Carlo Natali (Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Monte Ransome Johnson (University of California, San Diego, USA)
Gretchen Reydams Schils (Notre Dame University, USA)

Emidio Spinelli (Sapienza Universita di Roma, Italia)

Jula Wildberger (American University of Paris, France)

Marco Zingano (Universidade de S&o Paulo, Brasil)

Editorial board

Federico Boschetti (ILC-CNR, Pisa; VeDPH, Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Laura Carrara (Universita di Pisa, Italia)

Carmela Cioffi (Universita Ca’ FoscariVenezia, Italia)

Massimo Manca (Universita degli Studi di Torino, Italia)

Valeria Melis (Universita degli Studi di Cagliari, Italia; Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Luca Mondin (Universita Ca’ FoscariVenezia, Italia)

Stefano Novelli (Universita degli Studi di Cagliari, Italia)

Leyla Ozbek (Universita di Pisa, Italia)

Giovanna Pace (Universita degli Studi di Salerno, Italia)

Antonio Pistellato (Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Paolo Scattolin (Universita di Verona, Italia)

Matteo Taufer (Ricercatore indipendente)

Olga Tribulato (Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy
e-ISSN  2784-9759

ISSN  2784-9201

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/


https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/

Paradeigmata voluntatis 2
Lesperienza dell’Occidente

acuradi
Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Venezia
Edizioni Ca’ Foscari -
2025



Paradeigmata voluntatis 2. Uesperienza dell’Occidente
acura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

©2025 Elisabetta Cattanei e Stefano Maso per il testo
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

Il testo e distribuito con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
The text is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Qualungue parte di questa pubblicazione puo essere riprodotta, memorizzata in un sistema di
recupero dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico,
senza autorizzazione, a condizione che se ne citi la fonte.

Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any
form or by any means without permission provided that the source is fully credited.

'xEESI‘m

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: i saggi qui pubblicati
hanno ottenuto il parere favorevole da parte di valutatori esperti della materia, attraverso un
processo di doppia revisione non anonima (open peer review) sotto la responsabilita del Comi-
tato scientifico della collana. La valutazione é stata condotta in aderenza ai criteri scientifici ed
editoriali di Edizioni Ca’ Foscari.

Scientific certification of the Works published by Edizioni Ca’ Foscari: the essays have received
a favourable evaluation by subject-matter experts, through a non-anonymous review (open
peer review) under the responsibility of the Advisory board of the series. The evaluations were
conducted in adherence to the scientific and editorial criteria established by Edizioni Ca’ Foscari,
using a dedicated platform.

| revisori sono | The reviewers are:
+  Vincenzo Damiani (Universitat Wiirzburg, Deutschland)
+  Claudia Lo Casto (Universita degli Studi di Salerno, Italia)

Edizioni Ca’ Foscari
Fondazione Universita Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it | ecf@unive.it

1la edizione marzo 2025
ISBN 978-88-6969-902-3 [ebook]
ISBN 978-88-6969-903-0 [print]

Progetto grafico di copertina: Lorenzo Toso

Volume pubblicato con il contributo Linea D.3.1-Anno 2024 dell'Universita Cattolica del Sacro Cuore
diMilano - Dipartimento di Filosofia.

Paradeigmata voluntatis 2. Lesperienza dell’Occidente / a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano
Maso — 1. ed. — Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2025. — xviii + 278 pp.; 23 cm. — (Lexis Supplementi
| Supplements; 17, 4). — ISBN 978-88-6969-903-0.

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-903-0/
DOI http://doi.org/10.30687/978-88-6969-902-3


http://edizionicafoscari.unive.it
mailto:ecf%40unive.it?subject=
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-903-0/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-902-3

Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Abstract

The volume contains eleven contributions that were presented at the second confer-
ence dedicated to voluntas, held at Ca’ Foscari University of Venice in 2023. The focus of
this collection is the Western conception of voluntas, which, in its paradigmatic value,
had been established in the Greco-Roman world. The authors proceed to explore the
history of the concept in medieval and modern philosophy, highlighting the contribu-
tions of prominent figures such as Augustine, Duns Scotus, Descartes, and twentieth-
century German philosophy. Important advances in this area can be attributed, at least
in part, to efforts to delineate the dynamism and mutation of the paradigm adopted. The
concept of voluntas, originally introduced by Cicero and subsequently elaborated by Au-
gustine inside a Platonic, Aristotelian and Stoic tradition, encapsulates the fundamental
principle of subjective action and the desire unequivocally presentin allhuman beings.
Later, in the Romance languages and finally in modern contexts, voluntas underwent a
process of recalibration, redefinition, and reshaping. In the nineteenth century, voluntas
began to take on the character and force of a non-rational metaphysical foundation of
the whole of reality. This transformation is evident in the depersonalization of volun-
tas, as evidenced by Schopenhauer’s representation of the ‘World’ and Nietzsche’s
conception of the ‘Dionysian character’ and ‘Will to power’. These philosophers argue
that voluntas functions as an all-encompassing horizon of vital occurrence in constant
becoming, aspiring to unceasingly empower itself.

Today, the problematic radical distinction between ‘will’ and ‘free-will’ on the one hand;
the meaning of ‘intentionality’ and the concept of ‘agent-causality’ on the other appear
to predominate. The dichotomy between will and reason can indeed be theorized; nev-
ertheless, when considered collectively, it can be reasonably contested.

Keywords Determinism. Arbitrariness. Will. Power. Impulse. Voluntas. Noluntas.
Faculty.






Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Sommario

Introduzione
Elisabetta Cattanei, Stefano Maso

Dal BoUAscOat del Demiurgo
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
Laura Marongiu

ILfolle e oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone
Elisabetta Cattanei

Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
Francesco Verde

La volonta come impulso diretto verso i predicati
nella filosofia degli Stoici antichi
Barbara Castellani

Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta
nel De beneficiis di Seneca
Gabriele Flamigni

Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza
secondo Marco Aurelio
Stefano Maso

Rational Will, Free Will: A Fundamental
Semantic Difference in Ancient Philosophy
Christoph Horn

La destinazione della volonta. Duns Scoto critico
di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
Gian Pietro Soliani

29

49

71

91

117

137

157



Sens et place de la volonté
dans les Meditationes de Descartes
Dan Arbib 183

Humanisme et volontarisme : la question de la singularité
du genre humain
Elena Partene 205

L’autonomia della volonta. Da facultas umana
a‘volonta di potenza’
Francesco Camera 231



Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Introduzione

Elisabetta Cattanei

Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milano, Italia

Stefano Maso
Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia

Un secondo volume

Sono quiraccoltii contributi presentati in occasione del secondo con-
vegno veneziano dedicato ai ‘Paradeigmata voluntatis’; a tema, l'at-
testarsi della concezione occidentale di ‘volonta’. La partecipata se-
rie di conferenze e dibattiti si e svolta nei giorni 19 e 20 giugno del
2023, presso l'aula magna ‘Silvio Trentin’ dell’Universita Ca’ Fosca-
ri Venezia. Gli organizzatori - Elisabetta Cattanei, Valéry Laurand
e Stefano Maso - hanno inteso cosi procedere ulteriormente lungo
il sentiero di ricerca che, iniziatosi con il ‘Colloque di Bordeaux’ nel
2018 (La naissance de la volonté), aveva condotto una prima volta a
Venezia nell’autunno del 2019. I risultati allora ottenuti sono stati rac-
colti nel volume Paradeigmata voluntatis. All'origine della concezio-
ne moderna di volonta, a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso,
edito da Edizioni Ca’ Foscari.

La tappa veneziana del 2023 si presenta essenzialmente come
un’integrazione di quanto finora guadagnato. Se a Bordeaux ci si
era concentrati sull’'origine e il fondamento della concezione moder-
na di ‘volonta’, a Venezia nel 2019 sono stati studiati i tratti teorici e
formali dell'idea di voluntas nella sua dinamica ‘multifocale’. In que-
sta terza occasione si e riflettuto sul valore paradigmatico che, nel
mondo greco-romano, tale fondamento era venuto a costituire, son-
dando da ultimo le principali evoluzioni che poi si sono affermate




Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

nella filosofia medioevale e moderna, soprattutto in Agostino, Duns
Scoto, Descartes e nella filosofia tedesca del Novecento.

Qualche passo avanti si e effettuato nel tentativo di delineare pro-
prio il dinamismo e la mutazione del paradigma.

Infatti, sembra profilarsi la constatazione che l'interpretazione di
voluntas nel contesto romano sia stata decisiva eppur provvisoria. Alla
varieta di sfumature che il concetto presentava nel vocabolario greco
(BouAnoig, BoukeveoBat, ekovatov, aipeots, mpoaipeotg, Berew) si con-
trapponeva un unico vocabolo latino che tutto raccoglie: voluntas ap-
punto. Un vocabolo che, grazie a Cicerone e poi ad Agostino, rinviava
al principio dell’azione soggettiva in generale, all'inequivocabile ap-
petizione presente in tutti gli esseri umani. Poi piu tardi nelle lingue
romanze e poi moderne voluntas torna a ricalibrarsi e a ridefinirsi.

Di qui la grande esitazione nel raccogliere ‘in unum’ il significa-
to del concetto moderno di ‘volonta’ che non solo tenta di emanci-
parsi dalla connessione con desiderium e con l'adpetitio; ma che og-
gi sembra definirsi, da un lato, intorno alla problematica distinzione
tra ‘will’ e ‘free-will’; dall’altro, intorno al significato di ‘intenziona-
lita’ e al concetto di ‘agent-causality’. Di qui I'inadeguatezza di una
definizione di ‘will’ come ‘capacity’ o ‘faculty’ (cosl Spinoza e Kant)
o ‘impulse’ o ‘determination’.

Il nostro collega Christoph Horn, nel suo Historisches Worterbuch
der Philosophie (Basilea: Schwabe, 2004), aveva scritto che: «Wille
ist die Bezeichnung fir die Fahigkeit eines Akteurs, sich tiberleg-
ter massen Ziele zu setzen und diese plangmassig zu verfolgen»; e,
piu determinatamente, distingueva: a) «ein razionales Streben» (una
tensione razionale), connesso al problema della causalita dell’agire,
dell'impulso, del desiderio; b) «ein Dezisionsvermogen» (una capaci-
ta di prendere decisioni), connessa alla questione della liberta, del
caso, della determinazione; c) «ein psychisches Antriebspotential»
(un potenziale pulsionale psicologico), connesso al tema della debo-
lezza/forza di volonta.

Analogamente Adriano Fabris, alla voce «Volonta» della Enciclope-
dia Filosofica Sansoni (Milano: Bompiani, 2006, vol. 12, 12241-61),
non solo sottolinea le «molteplici accezioni» secondo le quali sono
intesi, dalla filosofia greca in avanti, i termini ‘volonta’ e ‘volere’, ma
sottolinea la differenza da «una semplice e capricciosa voglia» della
‘volonta’ intesa come «possibilita che I'agente manifesta di determi-
narsi in base a ragioni o a motivi suscettibili di venir esplicitamen-
te addotti» attraverso l'esercizio del pensiero, distinguendosi cosi
«proprio dagli impulsi, dagli appetiti, dalle passioni» (12241); la re-
lazione della volonta con il pensiero viene quindi a costituire molto
presto un «problema» (12241), che nella storia della filosofia e della
nostra cultura, sia pure in modi diverse, costantemente si relaziona
con «appetizione, desiderio, inclinazione, liberta, tendenza, volonta-
rio/involontario» (12261).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | X
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Come si puo dedurre, la complessita della concezione greca sem-
bra riproporsi, non solo nella sua intrinseca molteplicita di significa-
ti della ‘volonta’, ma anche nelle dinamiche relazionali che questi si-
gnificati implicano, su percorsi non sempre lineari.

Ma in realta e proprio questa la questione principale: all’interno
di quali tipologie di comprensione della realta (cioé di paradeigma-
ta) si determina il significato stesso di ‘volonta’? E come - con quale
metodo e in quali letterature - viene comunicato?

La prospettiva filosofica deterministica e quella antideterministi-
ca sono uniche e risolutive rispetto a cio?

Oppure gioca un ruolo piu radicale la concezione gnoseologico-on-
tologica che sta sullo sfondo di differenti scuole di pensiero o fasi e
aspetti dell’elaborazione teorica?

E la relazione con la razionalita e elemento qualificante, oppure il
‘volontario’/la ‘volontarieta’ di una decisione e di una azione si espri-
mono anche in assenza di una qualche forma di razionalita?

Rimangono dunque aperti molti altri spazi di approfondimento:
si pensi agli esiti in campo morale, psicologico e giuridico, e si con-
siderino in particolare le implicazioni relative alla concezione di
‘responsabilita’.

Si pensi alle contemporanee prospettive della filosofia morale, del-
la sociologia, della psicologia, della moderna ricerca applicata al rap-
porto mente/corpo, esseri umani/animali.

Si pensi alle conseguenze rispetto al futuro e I'impegno a salva-
guardare la realta umana - e in generale la vita organica - nei con-
fronti, per esempio, dell’intelligenza artificiale.

I contributi

Al principali contributi presentati nelle giornate del 19 e 20 giugno
2023 sono qui aggiunti due saggi attinenti al tema del convegno pro-
postici da Dan Arbib ed Elena Partene dell’Ecole Normale Supérieu-
re de Paris, dedicati a Descartes.

Il volume si apre con due saggi che hanno come riferimento princi-
pale il Timeo di Platone: il primo, «Dal BouhecBar del Demiurgo di Pla-
tone alla voluntas divina di Calcidio» di Laura Marongiu, si concentra
sui modi di descrivere e concepire la volonta del Dio-Demiurgo-Intel-
ligenza cosmica nel Timeo di Platone e in due momenti storicamente
cruciali della sua tradizione latina, rappresentati da Cicerone e Cal-
cidio; il secondo, «II folle e l'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Pla-
tone» di Elisabetta Cattanei, mette a confronto due casi opposti di
umano ‘non-volere’, il caso patologico del folle, di cui parla la porzione
‘medica’ del Timeo, e quello dell’oracolo veritiero, ritratto nel Fedro.

Marongiu rileva anzitutto come in una serie di passi del Timeo
si attribuiscano piuttosto chiaramente all’Intelligenza divina che

Lexis Supplementi| Supplements 17 | Xi
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

plasma il cosmo, il cosiddetto ‘Demiurgo’, volonta e volere, ma con
un ‘lessico ricco e fluido’, al quale corrisponde sul piano concettua-
le l'assenza di una sistematica gerarchizzazione, nella mente divina,
tra bonta, volonta e provvidenza. Le traduzioni latine di Cicerone e
di Calcidio reagiscono in due modi contrari di fronte all’'originale: Ci-
cerone depotenzia il ruolo della volonta divina, riformulando anche
i passi platonici piu espliciti con evidenti omissioni; Calcidio, invece,
ricorre regolarmente alla terminologia della uoluntas e del uelle, sia
la dove il lessico della volonta e esplicitamente presente in Platone,
sia anche in passi nei quali & del tutto assente. Questa scelta di tra-
duzione non implica, tuttavia, che Calcidio interpreti in senso ‘vo-
lontarista’ l'attivita divina di costituzione del cosmo - come peraltro
e stato sostenuto da alcuni studiosi -, poiché in molti passi del suo
Commentario suggerisce che, in Dio, si equivalgono intelligenza, vo-
lonta e provvidenza; 'apparente disarmonia fra traduzione dai toni
‘volontaristici’ e commentario dall’impianto piu ‘intellettualistico-
provvidenziale’ si puo spiegare, secondo Marongiu, sulla base dell’a-
desione di Calcidio alla tesi della natura sempiterna del cosmo (vici-
na a quella, per esempio, di Alcinoo e contraria a quella di Attico), in
virtu della quale la traduzione parlerebbe un linguaggio temporaliz-
zato a scopi didattico-espositivi (didaskalias charin), mentre il com-
mentario esporrebbe la teoria filosofica della causa - buona e prov-
videnziale - di un cosmo senza inizio, né fine.

Da quella che, nel Timeo, appare la manifestazione piu alta della
volonta, propria della causa divina del macrocosmo naturale, il con-
tributo di Elisabetta Cattanei passa a quella che si puo considerare
la sua manifestazione pil bassa: tanto infima, da esserne negazione,
0 quanto meno sospensione; con un termine non antico: noluntas. Ap-
partiene al microcosmo umano, costitutivamente segnato dalla mor-
te, ma ‘nolente’ solo in una specifica condizione patologica: la malat-
tia mentale. Che cosa & in grado di indicare a noi, oggi, il noto passo
del Timeo, 86b-87c, che di fatto contiene una tematizzazione della co-
siddetta ‘incapacita di intendere e di volere’? Dal punto di vista del
metodo di indagine e della letteratura da consultare alla ricerca dei
paradeigmata voluntatis - o anche noluntatis - nella nostra tradizione
filosofica e culturale, la sezione ‘medica’ del Timeo si allinea solo di
primo acchito all’esigenza odierna di interrogare le neuroscienze al
fine di definire efficacemente la volonta umana; in realta, come mol-
ti scritti ‘scientifici’ antichi, lo stesso Timeo non si basa su dati siste-
maticamente osservati, usa un linguaggio ad alto tenore metaforico,
ricorre esplicitamente al mito, eppure, proprio per questi e altri ‘li-
miti’ di rigore scientifico, ci provoca a estendere il campo in cui cer-
care manifestazioni paradigmatiche e tentativi di definizione della
volonta umana a testi poetici, mitici, non estranei al favoloso, all’ec-
cessivo, alla ‘materia dei sogni’, di cui gli esseri umani sono (alme-
no in parte) fatti. Questa provocazione spinge Cattanei a comparare

Lexis Supplementi | Supplements 17 | xii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

"incapacita di intendere e di volere’ del malato mentale nel Timeo,
che implica un annullamento sia delle facolta intellettive, sia della
possibilita di agire in modo orientato a un fine, con la perdita di sen-
no e volonta attribuita dal Fedro agli indovini - pil precisamente al-
le indovine (si tratta di un’eccellenza femminile) -, che divinano be-
ne, cioé ‘dicono la verita’; i buoni oracoli rappresentano un esempio
di noluntas - in Platone non marginale -, che comporta il potenzia-
mento massimo sperimentabile dall’intelligenza umana: la sua iden-
tificazione con l'intelligenza divina.

Seguono quattro saggi che affrontano il tema della voluntas in ri-
ferimento alla dottrina stoica.

Francesco Verde, in «Arcesilao e la teoria stoica dell’azione», si
concentra sulla polemica intercorsa tra i primi maestri stoici e Arce-
silao di Pitane, scolarca dell’Accademia intorno alla meta del III se-
colo a.C. Tale polemica é ricostruita a partire dall’Adversus Colotem
di Plutarco, in cui € contestata la posizione dell’epicureo Colote che
aveva attaccato la tesi di Arcesilao. Il focus & intorno al problema
dell’azione in riferimento alla dottrina dell’assenso. Arcelisao, contro
gli Stoici, non ritiene necessario ricorrere all’assenso (e agli errori
che spesso lo caratterizzano) ma reputa sufficiente rinviare all'im-
pulso (horme) e alla rappresentazione (phantasia). In questo mo-
do Arcesilao rintuzzerebbe anche 'accusa di apraxia rivoltagli da-
gli Stoici. Secondo Arcesilao, di fatto 'azione non necessiterebbe di
una giustificazione razionale preventiva - che invece 'assenso sot-
tintende - proprio perché la sua possibilita effettiva dipenderebbe
semplicemente dal darsi spontaneo della phantasia: e la rappresen-
tazione, come l'istinto, € qualcosa di naturale. Inoltre, in riferimen-
to alla nozione di eulogon, risulterebbe che 'azione volontaria - in
quanto ‘ragionevolmente’ in grado di raggiungere il suo fine appro-
priato - puo essere considerata senz’altro da scegliersi deliberata-
mente. Cio anche se solo a posteriori ne sara verificata la effettiva
‘ragionevolezza’.

Il saggio di Barbara Castellani «La volonta come impulso diretto
verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi», tenta di ricostrui-
re la valenza di voluntas attraverso la nozione di ‘impulso’. La studio-
sa conferma anzitutto che I'impulso puo manifestarsi come passione
e puo travalicare i limiti della razionalita, oppure puo rimanere all'in-
terno della ragionevolezza e caratterizzarsi come eUmaBeia. Partico-
larmente interessante & pero la tesi per cui non solo il desiderio puo
configurarsi come una specie di impulso, ma puo tradursi nel pre-
dicato cui il desiderio mira. In pratica, I'impulso - come pure il de-
siderio, la scelta, la volonta - sarebbe rivolto verso predicati quali,
ad esempio, ‘possedere le ricchezze’ e ‘guadagnarsi onori’, e sareb-
be in contrapposizione a cio che riguarda direttamente gli onori e
le ricchezze. Vale a dire: la BouAnoig puo consistere in un movimen-
to dell’anima rivolto verso un predicato incorporeo, verso un Aektov.

Lexis Supplementi| Supplements 17 | xiii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

Nel suo contributo «Voluntas amica. La natura e il ruolo della vo-
lonta nel De beneficiis di Seneca» Gabriele Flamigni studia la na-
tura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca. Anzitutto e
rilevata una ripresa della concezione aristotelica sul tema dell’ami-
cizia e della benevolenza. Di qui si passa a un’analisi della posizione
stoica in riferimento alla ypnotdtng, cioe alla scienza di fare il bene.
Il beneficium senecano si presenta allora come azione virtuosa che
va voluta e, di conseguenza, la virtuosita dell’animus del benefatto-
re coincide con il concetto di virtus amica. Xapig e kapd finiscono
per coincidere e con ogni evidenza la foUknotg acquisisce valore in
quanto eUmtdBeia, cioe ‘passione buona’. L'importanza della presen-
za, sullo sfondo, della tesi aristotelica relativa alla mpoaipeoig sem-
bra connotare I'approccio di Seneca al beneficium come esperienza
attiva del sapiens stoico.

11 saggio di Stefano Maso «Volonta e coerenza. Il senso dell’esisten-
za secondo Marco Aurelio» e dedicato all’ultimo grande esponente
dello stoicismo antico. In riferimento a Marco Aurelio & messo a fuo-
co il tema della voluntas, che emerge come elemento decisivo nella
sua concezione stoica. L'imperatore appare consapevole di essere un
‘individuo mortale’ pronto ad assumere fino in fondo tale sua natura
e a interpretare di conseguenza il proprio ruolo nel mondo. E pron-
to a conformarsi progressivamente alla volonta del destino. Poiché
in ciascun essere umano la volonta si configura come manifestazio-
ne di un’emozione e, insieme, di un atto decisionale, Marco Aurelio
la ritiene tecnicamente dipendente - o, meglio, a diretta disposizio-
ne - dell’hégemonikon. In questo senso essa si qualifica come chiara
espressione della coerenza nell’agire da parte di ogni essere umano
che alla sapienza miri. Risultera allora determinante da un lato ac-
quisire la capacita di interpretare la natura; dall’altro, di cogliere la
dimensione sociale e politica che I'esercizio della volonta comporta.

Al centro del volume si colloca il contributo di Christoph Horn «Ra-
tional Will and Free Will: A Fundamental. Semantic Difference in An-
cient Philosophy», ove si affronta il tema cruciale della differenza di
significato tra volonta razionale (o ‘concetto appetitivo di volonta’) e
volonta libera (o ‘concetto decisionista di volontd’). I testi filosofici da
esplorare alla ricerca di questa differenza si estendono dai dialoghi di
Platone alle opere di Agostino, con particolare riguardo al De libero
arbitrio. All'interno di questa letteratura non sembra concretamente
reperibile un’ulteriore concezione di volonta, chiamata da Horn ‘con-
cetto dinamico di volontd’, che rimanda a una sorta di potere psichi-
co capace di perseveranza, teorizzato soprattutto da alcune corren-
ti del pensiero otto- e novecentesco, di cui si puo trovare un esempio,
fra gli altri, nel Nietzsche di Al di la del Bene e del Male. Dominante e
pervasiva risulta, fino ad Agostino incluso, la ‘volonta razionale’, che
fa la sua prima significativa comparsa in un passo del Gorgia di Pla-
tone (466A9-467&5), ove i termini boulésis and boulesthai includono

Lexis Supplementi | Supplements 17 | Xiv
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

essenzialmente nell’atto di volere la capacita di identificare razional-
mente e seguire consapevolmente un bene ‘intrinseco’. Si tratta di una
visione molto vicina a quella descritta dalla formula medievale nihil
appetimus nisi sub ratione boni: I'‘appetito’, la ‘tendenza’, 1"inclina-
zione’ o anche il ‘desiderio’, che gli esseri umani non producono, ma
trovano in se stessi, si fa volonta a condizione che si unisca alla con-
sapevolezza razionale del bene. Nella filosofia greco-romana questo
concetto al contempo ‘appetitivo’ e ‘intellettualistico’ di volonta non
solo & diffuso da Aristotele allo Stoicismo romano, ma risulta esclusi-
vo, poiché tentativi di identificare un concetto diverso di volonta, per
esempio in Epitteto e nel De Fato di Alessandro di Afrodisia, sono da
ritenersi, secondo Horn, non riusciti. Le prime opere filosofiche nelle
quali si incontra chiaramente il ‘concetto decisionista di volonta’ so-
no quelle di Agostino, che distingue anche i termini voluntas (‘volon-
ta razionale’) e liberum arbitrium (‘libera volonta’), sia pure senza se-
guire questa distinzione terminologica con massimo rigore. Nel De
libero Arbitrio in particolare, Agostino introduce un concetto di volon-
ta che soddisfa le due condizioni essenziali di ogni concetto di ‘libera
volonta”: la prima, la ‘spontaneita o indeterminazione’; la seconda, ‘il
criterio della scelta consapevole’. Agostino attribuisce chiaramente
agli esseri umani una capacita di scelta «senza alcuna determinazio-
ne interna o esterna», poiché «una volonta libera deve essere in gra-
do di dare inizio a una catena causale senza una causa antecedente»;
non solo: a questa ‘indeterminazione’ si accompagna la necessita, da
parte dell’agente, «di comprendere in piena chiarezza l'opzione scel-
ta, senza nessun deficit di consapevolezza» e con piena responsabili-
ta delle conseguenze prevedibili del proprio comportamento. Non e
assente, in Agostino, la concezione di origine platonica di una ‘volon-
ta razionale’ intesa come una tendenza interna a noi a orientata a un
bene vero, non arbitrario. Tuttavia, oltretutto in riferimento alla con-
cezione di auto-movimento articolata da Platone specialmente nel Fe-
dro, Agostino rivendica all’anima la capacita di essere la causa prima
della propria mobilita, una causa spontanea, senza altra causa; e in
questo non si rivela semplicemente un ‘platonico’, bensi un ‘platonico
cristiano’, perché lo scopo dichiarato della sua concezione di ‘libera
volonta’ rientra in una teodicea, cioé in una linea di pensiero per cui
Dio e privo di colpa, mentre solo noi esseri umani siamo colpevoli di
male morale, dal momento che la nostra volonta e «il prodotto della
nostra consapevolezza, che in modo neutro ci presenta una moltepli-
cita di opzioni fra le quali possiamo scegliere».

Con il saggio di Gian Pietro Soliani «La destinazione della volon-
ta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16»,
ci addentriamo nel pieno del dibattito medievale sulla volonta tra
XIII e XIV secolo’, che costituisce un «momento cruciale per la sto-
ria dei concetti di volonta (voluntas) e libero arbitrio (arbitrium
liberum), nella loro possibile compatibilita con I'idea di una qualche

Lexis Supplementi | Supplements 17 | Xv
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

inclinazione necessaria della volonta verso il bene». Duns Scoto di-
fende contro Tommaso «il carattere libero e contingente dell’atto di
volere, anche al cospetto del Sommo bene». Per Tommaso, I'oggetto
della volonta e il bene appreso come bene (sub ratione boni) dall’in-
telletto e questo riferimento strutturale al bene sta alla base del li-
bero arbitrio inteso come capacita della volonta di scegliere tra una
molteplicita di beni: rispetto al bene come fine ultimo, che & neces-
sariamente voluto, la volonta risulta determinata, ma non dall’ester-
no, bensi in forza della sua stessa essenza; in questo senso, neces-
sita naturale e liberta della volonta sarebbero compatibili. Secondo
Scoto, invece, il legame tra 'atto di volonta e il bene ‘senza difetti’
non e segnato da necessita: ha quindi tutt’al pili natura psicologi-
ca, e non ontologica, cioé non appartiene essenzialmente alla volon-
ta umana. Per Scoto, «l'agire libero della volonta [...] per essere se
stessa deve necessariamente potersi autodeterminare senza alcuna
influenza o predeterminazione che possa effettivamente ostacolarla
nella propria attivita, anche se posta di fronte al Sommo bene». La
volonta creata in via compie, del resto, solo atti contingenti e, se si
ammette il nesso necessario fra volonta, intelletto e bene prospet-
tato da Tommaso, l'uomo in via - secondo quanto suggerito da Ago-
stino - non potrebbe cadere nel peccato. L'unica necessita compa-
tibile con ‘il carattere libero e contingente del velle’ sta nella sua
firmitas, cioe nella perfezione dell’atto di volonta che si fissa delibe-
ratamente su Dio: si tratta di una necessita psicologica, di ‘un tener
fermo liberamente cio che si vuole’.

Seguono a questo percorso nel Medioevo i due contributi dedica-
ti a Descartes. Il primo, di Dan Arbib, «Sens et place de la volonté
dans les Meditationes de Descartes», studia il significato della fun-
zione di voluntas nelle Meditationes. Il riferimento & anzitutto alla IV
meditatio che affronta la questione della volonta come condizione tra-
scendentale delle tesi sostenute nelle precedenti meditationes, vale a
dire il problema del significato della priorita ontologica di Dio in ri-
ferimento alla priorita noetica del soggetto (ego): problema che sem-
bra presentarsi nella forma del ben noto circolo vizioso, ampiamente
discusso da Levinas. L'articolazione della IV meditatio vede in azio-
ne insieme volonta e comprensione. L'analisi della volonta permette-
rebbe a Descartes di affrontare e spiegare il rapporto tra finito (ego)
e infinito (Dio) a partire dallo studio intorno alle cause dell’errore
(concepito come controprova della finitezza umana). In altre parole,
e la volonta che permette di determinare il legame tra finito e infi-
nito grazie alla ridefinizione dell’ego come Imago Dei. L'espressione
dubito ergo sum sembra, per questa via, doversi tradurre in volo er-
go sum. S’intravede cosi il percorso che conduce da un lato a Leib-
niz e a Heidegger, dall’altro a Kant e a Nietzsche.

Nel saggio «Humanisme et volontarisme: la question de la sin-
gularité du genre humain», Elena Partene sottolinea il ruolo del

Lexis Supplementi | Supplements 17 | Xvi
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

‘volontarismo’ cartesiano nel superamento in positivo del paradig-
ma ‘fissista’ cui sembrano poter esser ricondotti i concetto di ‘natu-
ra umana’ e di ‘dignita umana’. La studiosa si impegna da un lato a
rilevare i limiti di alcune interpretazioni antispeciste e transumani-
ste, dall’altro a riconsiderare il valore di ‘volonta’ intesa come ‘libera
volontd'. E a partire dalla distinzione aristotelica tra bios e la sempli-
ce zoé che si sviluppa la riflessione intorno al concetto di ‘ipseita’ e
quindi di eticita nella dimensione relazionale e politica. Cosa carat-
terizzerebbe 1""io’ cartesiano? Il fatto di essere libero e che la liber-
ta cui si allude possiede i tratti dell'infinitezza che lo rende immagi-
ne di Dio; e ancora: il fatto che & la volonta a costituire la singolarita
del soggetto che & cosciente di essere ‘io’. Descartes aveva dunque
inteso che il buon uso di questa volonta conduceva a valorizzare il
senso stesso della liberta del soggetto umano.

L'ultimo saggio, di Francesco Camera, intitolato «’autonomia del-
la volonta. Da facultas umana a ‘volonta di potenza’», ricostruisce in
un percorso sinottico la molteplicita di significati e le stratificazioni
concettuali di ‘volonta’ e ‘volere’, dalla concezione greca di boulesis
fino ad alcuni tratti della critica della ‘volonta di potenza’ nietzsche-
ana in Heidegger. Punto di partenza del percorso € la prospettiva
greca, nella quale si fondono sfera del volere e sfera del conoscere,
anche se al suo interno si insinua il conio latino del termine volun-
tas, come un segnale di ‘autonomizzazione’ della volonta rispetto ad
altre facolta, funzioni e azioni dell'anima umana. Una concezione di
volonta come facolta autonoma, distinta dalla sfera del pensiero, non
si incontra secondo Camera prima di Cartesio e di Kant. Cartesio ri-
tiene la capacita umana di intendere una facolta passiva, mentre la
facolta umana di volere, la voluntas sive arbitrii libertas, & «libera,
attiva, illimitata e infinita», dato che si estende anche a cose non so-
no sempre dimostrabili, e per questa ragione acquisisce «preminen-
za rispetto all’intelletto». Della posizione di Kant si sottolinea come
il ‘volere’ (Wille) sia ricondotto in modo sistematico ad una specifica
‘facolta’ (Vermégen), che consiste nella capacita, di cui & dotato es-
sere razionale, di auto-determinare le proprie azioni; tale capacita &
distinta tanto dalle facolta conoscitive, quanto dal sentimento, ed &
ritenuta da Kant propriamente ‘libero arbitrio’, mentre la volonta si
estende anche alla ‘facolta appetitiva superiore’ che, scegliendo so-
lo cio che e razionalmente buono, di fatto viene a riproporre la fusio-
ne tra volonta e razionalita tipica dell’intellettualismo greco. Sulla
prima linea tracciata da Kant - quella della distinzione del libero ar-
bitrio sia dal puro arbitrio sia dalla razionalita - I'Ottocento arriva
alla scissione tra volonta e ragione. Con particolare intensita Schel-
ling teorizza una «Volonta originaria» (Ur-wille), che ¢ atto di volon-
ta volto a se stesso, volere di volere, il cui soggetto assoluto e lo Spi-
rito (Geist); nell'uomo, il principio dell’intelligenza confligge con un
principio opposto, la «volonta pura», che & brama inconscia e cieca,

Lexis Supplementi| Supplements 17 | xvii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Elisabetta Cattanei, Stefano Maso
Introduzione

da cui proviene il male: questo «profondo abisso» & concepito come
fondamento originario, perché si pone da sé. La volonta si spersona-
lizza e inizia ad assumere la fisionomia e la forza di un fondamen-
to metafisico non-razionale dell’intera realta, come sosterranno sia
Schopenhauer nel Mondo, sia Nietzsche, nella concezione di ‘dionisa-
co’ all'interno della Nascita della tragedia (e nella concezione di ‘vo-
lonta di potenza’, quale «orizzonte onnicomprensivo dell’accadere
vitale in costante divenire, che aspira a potenziare incessantemen-
te se stesso»). Nell'ottica post-metafisica di Heidegger tale concezio-
ne va superata, sostituendo ogni forma di volere con un «lasciar es-
sere» (Sein-lassen) e un «abbandono» (Gelassenheit), entro il quale
gli esseri umani hanno l'opportunita di disabituarsi a volere, apren-
dosi al mistero attraverso il pensiero meditante. «Il mutamento del-
la ‘volonta di volonta’ nel ‘lasciar-essere’» - commenta infine Came-
ra - «non si conclude quindi difendendo la specifica configurazione
autonoma del volere rispetto alla sfera del pensare, ma introducen-
do una nuova forma di pensiero in grado di arginare I'imporsi di quel
volere che vuole se stesso».

Gennaio 2025,
Milano e Venezia

Lexis Supplementi| Supplements 17 | xviii
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, ix-xviii



Paradeigmata voluntatis 2
’esperienza dell’Occidente






Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Dal BouAecOat del Demiurgo
di Platone alla voluntas divina
di Calcidio

Laura Marongiu
Universita degli Studi di Milano, Italia

Abstract This chapter deals with the prehistory of the notion of voluntas by exam-
ining Plato’s portrayal of divine will in the Timaeus and by tracing its evolution in the
earliest Latin translations of the dialogue. This analysis illustrates how Plato’s nuanced
terminology for expressing the Demiurge’s will gradually becomes standardized, be-
ing often translated uniformly through voluntas and velle. Special attention will be de-
voted to Calcidius, who strongly accentuates the notion of divine will in his translation
while presenting a less pronounced, non-radical conception of it in his commentary. By
highlighting this asymmetry between translation and commentary, this study shows
thatit does notimply any inconsistency on Calcidius’ part, but rather underlies specific
methodological and philosophical reasons. As a result, this asymmetry sheds light on
Calcidius’ exegetical approach and proves to be consistent with his commitment to
sempiternalism, asit becomes apparentwhen placing the commentator within Platonist
debates on demiurgy, divine will, and providence.

Keywords Plato’s Timaeus. Calcidius. Divine will. Demiurge. Providence. Middle
Platonism.

Sommario 1 Introduzione. -2 Il Demiurgo volle... Affioramenti del volere divino
in Platone. -3 | ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio. - 4 Volonta e provvidenza divine nel
commentario di Calcidio. - 5 Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico sulla
volonta divina.

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 3

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
© 2025 Marongiu | ©®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/001



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

1 Introduzione

Nel definire la volonta come un desiderio conforme a ragione, Ci-
cerone precisa di chiamare voluntas cio che gli Stoici chiamavano
Boulnoig.! Lequivalenza di Bouknoig e voluntas e, sulla base di que-
sta e altre evidenze testuali, incontestabile, ma al tempo stesso pro-
blematica e parziale. Se infatti & vero che BouAnoig corrisponde a
voluntas, non sempre € vero il contrario: nello spettro semantico di
voluntas viene ricompresa un’ampia famiglia di termini, tra i quali, ol-
tre a Pouknog, figurano mpoaipeotg, BEAnoic e BéAnpa, 0 ancora exwv
ed éxovotoc.? L'assenza di un termine univoco e, per cosi dire, stan-
dard per indicare la ‘volonta’ ha indotto alcuni studiosi a concludere
che il concetto di volonta costituirebbe un’invenzione latina;? il vuoto
terminologico testimonierebbe dunque un vuoto concettuale. Entro
tale prospettiva interpretativa, lo iato tra il pensiero greco e quello
latino viene spesso indicato attraverso la contrapposizione di ‘intel-
lettualismo’ e ‘volontarismo’. Si tratta, tuttavia, di due categorie dai
contorni sfuggenti e non semplici da circoscrivere.”

In questo capitolo mi ripropongo di isolare e analizzare una trac-
cia specifica della preistoria della nozione di volonta, concentrando-
mi sulla volonta divina nel Timeo di Platone e nella sua tradizione, e
di mostrare come un’analisi del suo trattamento filosofico nella tra-
dizione platonica sia rivelatrice di importanti polemiche filosofiche.
Nel Timeo il tema del volere divino, pur presente, € evocato perlopiu
in modo cursorio e in ogni caso delineato con una terminologia piut-
tosto fluida. Dopo Platone, invece, la volonta divina assume contorni
piu definiti a livello terminologico e diventa una nozione chiave per
descrivere dio e per spiegare la generazione del cosmo. Una prospet-
tiva privilegiata da cui osservare tale processo di trasformazione e
offerta dalle traduzioni in latino.®* In questo studio, particolare at-
tenzione sara rivolta a Calcidio, autore di una delle prime traduzioni
in latino del Timeo accompagnata da un ampio commentario al dia-
logo, e importante anello di congiunzione tra il platonismo in lingua

Questa ricerca é stata svolta nell’ambito del progetto European Research Council (ERC),
Horizon 2020 research and innovation programme (Grant agreement No. 758145) e del
progetto 2021-567-COSMOS finanziato dalla Fondazione Cariplo.

1 Cic. Tusc. 4.6.12.
2 Cf. Dihle 1982, 133; Horn 2004, 763.

3 Pohlenz 1992, 1: 124 afferma che «[der] Grieche kennt [...] keinen Willen» e carat-
terizza la volonta come «ganz unhellenisches, rémisches Empfinden» (319); cf. anche
274; 457-8; Dihle 1982, 133; passim. Contra Irwin 1992.

4 Per un invito alla cautela nell’uso di tali etichette, che non di rado possono risulta-
re fuorvianti, si rimanda a Gilbert 1963, 18; Perkams 2013, 220-1.

5 Cf. Kahn 1996, 247-51 sul rilievo delle traduzioni della letteratura filosofica greca
in latino come «landmark in the emergence of the will» (247).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 4
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

greca e il Medioevo latino.® Per poter meglio apprezzare la conce-
zione di volonta divina in Calcidio propongo di strutturare 1'analisi
nel modo seguente. In primo luogo (§ 2) esaminero i passi del Timeo
dai quali emerge il tema della volonta del Demiurgo, sottolineando i
modi e i termini con cui Platone la tratteggia. In seguito (§ 3) passe-
ro all’esame delle traduzioni in latino di questi stessi passi proposte
da Cicerone e Calcidio cosi da mostrare come il lessico ricco e fluido
con cui Platone descrive la volonta demiurgica si modifichi progres-
sivamente. Le molteplici espressioni con cui Platone indica il volere
del Demiurgo tendono, una volta tradotte in latino, a essere unifor-
mate e rese con voluntas e velle - trasformazione che e parzialmente
osservabile gia in Cicerone, ma risulta particolarmente evidente so-
prattutto in Calcidio. La sezione successiva di questo studio (§ 4) sa-
ra dedicata all’analisi di una selezione di capitoli tratti dal Commen-
tario al Timeo di Calcidio nei quali la nozione di volonta non e certo
marginale, ma al contempo non cosi centrale come la traduzione po-
trebbe indurre ad aspettarsi. Portare alla luce tale asimmetria per-
mettera di osservare che Calcidio non e affatto un pioniere del ‘vo-
lontarismo’.” In conclusione (§ 5) mostrero come l'asimmetria tra la
traduzione e il commentario in merito alla nozione di volonta sotten-
da precise ragioni filosofiche, che emergono in superficie se si col-
loca Calcidio nel dibattito platonico sulla demiurgia, sulla volonta e
sulla provvidenza divine. Tali riflessioni consentiranno di valorizza-
re una cifra distintiva dell’approccio metodologico di Calcidio, che
plasma il proprio lessico adattandolo a lettori con competenze diver-
se proprio avvalendosi del duplice strumento esegetico della tradu-
zione e del commentario.

2 Il Demiurgo volle... Affioramenti del volere divino
in Platone

Nel Timeo, il primo passo dal quale emerge il tema della volonta di-
vina & 29d7-30c1, nel quale essa viene menzionata, insieme alla bon-
ta e alla provvidenza del Demiurgo, nel contesto della discussione
sulla causa della cosmogenesi.

Afyowpev bn & fjvtiva altiav yEveotv Kai TO TV 10de O CUVIGTAG
ouvéotnoev. &yabog nv, ayadd 8¢ oldeig mept oudevog ovdemote
gyyiyvetar ¢Bovog toutou & ExTOg &V TAvTa STt pdMoTa

6 Sull'influsso di Calcidio in epoca tardoantica e medievale si vedano Somfai 2002;
Speer 2005, 214-15; Dronke 2008; Bakhouche 2011, 1: 47-67; Dopp 2018, 2329-30.

7 Cf.Benz 1932, 343, secondo il quale Calcidio sarebbe «[d]er erste abendlandische Phi-
losoph, dessen Gottesgedanken durch den metaphysischen Willensbegriff bestimmt ist».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 5
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

£BouliiBn yevéoBar opamiioia eautd. TaUTny O yevEoews Kai
kéopou pdAoT dv Tig ApYNV KUPLWTIATHY TIap’ Avdp&dv gpovipmv
amodeySpevog dpBoTata dmodéyort’ &v. PouknBeig yap 6 Beog dyaba
pév mévra, phatpov 8¢ pndev etvar kard Suvapiy [...]. Bépig & olit fv
oUT’ €oT1v ¢ ApioTe Spdv GANo ARV TO KAAAIGTOV: Aoy1odjievog
oUV NUPLOKEV €K TGOV KATA GUOLY Opat®dv oudev avontov ToU volv
€xovtog Shov Ghou kdAhov EoecBai Tote Epyov, vouv & al YWPIG
yuyfis dduvatov mapayevéaBar t. 51 81 tov Aoyiopov Tovde voiv
pEV €V yuyd], yuynv & €V OOPOTL CUVIGTAS TO TIAV CUVETEKTOLVETO,
ST 811 KAAMOTOV €1 KATA PUCLY APLOTOV TE EPYOV ATIELPYACHEVOS.
oUte¢ ouv 8y katd Aéyov Tov eikéta Sei Aéyewv T6vSe TOV KSOpOV
Z(Tl)c,)v Epyuyov Evvouv Te T dAnBeiq S1a v TolU Beol yevéoBou
Tpdvolav.

Avanti, allora, diciamo per quale causa colui il quale ha composto
questo universo e la generazione lo fece. Egli era buono, e in chi e
buono non insorge mai nessuna gelosia rispetto a nulla: cosi, es-
sendogli questa estranea, volle che tutte le cose avessero gene-
razione il piu possibile approssimate a lui. Questo e senz’altro il
principio supremo di generazione e ordine, e accogliendolo da uo-
mini saggi lo si accogliera in modo assolutamente corretto. Volle
infatti il dio che tutte le cose fossero buone e che, per quanto pos-
sibile, non vi fosse nulla di imperfetto [...]. Ma non era né e con-
cesso a cio che & massimamente buono fare altro se non cio che
& massimamente bello: nel suo istantaneo ragionare trovava dun-
que che nessuna opera realizzata a partire da cio che per natura
¢ visibile che sia, nella sua interezza, sprovvista di intelletto, sa-
rai mai piu bella di una che nella sua interezza ne sia provvista,
e che a sua volta, senza un‘anima, ¢ impossibile per un intelletto
venire a essere presente in una qualsiasi cosa. Pertanto, a causa
di tale ragionamento, componendo questo intelletto all'interno di
un’anima, e poi l'anima all’interno di un corpo, egli costruiva l'u-
niverso nel suo insieme, al fine di realizzare un’opera che fosse,
secondo natura, quanto piu bella e buona. Cosi, dunque, secondo
il discorso verosimile occorre affermare che questo cosmo, che &
davvero un vivente dotato di anima e intelletto, ebbe generazione
a causa della provvidenza del dio.?

Mentre nei commentari neoplatonici si osserva una diffusa tenden-
za a gerarchizzare in modo sistematico la triade di bonta, volonta e

8 Qui e in seguito mi avvalgo della traduzione di F.M. Petrucci in Petrucci, Ferra-
ri 2022.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 6
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

provvidenza,’ in questo passo del Timeo il rapporto tra queste tre
nozioni appare ambiguo: non & infatti immediatamente chiaro quale
ruolo Platone attribuisca alla volonta nel contesto della cosmogene-
si, né come tale nozione si rapporti alla bonta e alla provvidenza. In
prima battuta, Timeo individua quale causa (aitiav, 29d7) della gene-
razione del cosmo la bonta del Demiurgo (&yaBog flv, 29e1). In linea
con vari luoghi di altri dialoghi,*® il dio € qui caratterizzato innan-
zitutto dalla bonta, che si traduce nella completa assenza di «gelo-
sia» (¢Bdvog, 29e1-2),** un punto che viene ribadito anche nel Fedro
e, piu tardi, nella Metafisica di Aristotele.*? Sul finire del passo, Ti-
meo individua quale causa ulteriore della cosmogenesi la provviden-
za (mpdvora, 30cl); € questo un termine che nei dialoghi non ricorre
spesso,** che assumera tuttavia un’importanza cruciale nella Wir-
kungsgeschichte del Timeo. Infine, la volonta del Demiurgo, espressa
in due occasioni dal verbo BoulecOar, emerge nella porzione centra-
le del brano: il Demiurgo «volle (€BoulijOn) che tutte le cose avesse-
ro generazione il piu possibile approssimate a lui» (29e3) e «[v]olle
(BouAnBeic) [...] che tutte le cose fossero buone e che, per quanto pos-
sibile, non vi fosse nulla di imperfetto» (30a2-3).

Un primo interrogativo che a questo punto puo essere sollevato
riguarda la natura di tale ‘volere’. Si tratta di un volere in senso pie-
no o di un’istanza particolare del desiderare? Herrmann,** per esem-
pio, suggerisce che tale volere non sia troppo distante dal desiderare
(¢mBupeiv); come nel Simposio il desiderio verte su cio che (ancora)
non si hq, il Demiurgo desidererebbe cio che ancora non é (ordina-
to), ossia il cosmo. Tuttavia, non & da escludersi la presenza di un vo-
lere in senso piu forte. Come osserva Horn,** due criteri che devono
essere soddisfatti affinché si possa stabilire 1'effettiva presenza del-
la nozione di volonta sono (I) la consapevolezza e (II) la spontanei-
ta. In altri termini, ’azione volontaria e il risultato di una scelta (I)

9 Emblematicoin questosenso & Procl.in Tim. 1.370.13-372.19 (Diehl) = 2.240.10-243.11
(Van Riel); un’analisi puntuale di questo excursus & offerta da Lernould 2014.

10 Plat. Theaet. 151d1; Resp. 2.379b1-c8; 381c3-4; Leg. 10.901el-2, passim.

11 In merito all'assenza di ¢8ovog nel Demiurgo si vedano Herrmann 2003; Lavec-
chia 2014, 184-6; per un approfondimento sulla nozione di ¢85vog nei dialoghi di Pla-
tone, cf. Brisson 2020.

12 Plat. Phaedr. 247a7; Arist. Metaph. A 2.983a2-3.

13 Iltermine mpévoia ricorre insieme ad aitia anche in Tim. 44c¢7, dove Timeo si ac-
cinge a esporre «cio che riguarda la generazione dei corpi, parte per parte, e dell’ani-
ma, e per quali cause e disegni provvidenziali degli dei (5t &g te aitiag kai wpovoiag [...]
Bedv) essi abbiano avuto generazione». Il termine € inoltre attestato in Tim. 45b1, do-
ve non é tuttavia riferito alla divinita, ma indica la lungimiranza dell’anima. Nel resto
del corpus mpévora ricorre inoltre in Phaedr. 241e4; 254e7; Leg. 721c7; 838e7; 871a2;
873a6; 874€7; 877b6; 932e4; [Clitoph.] 408e4.

14 Herrmann 2003, 60 e nota 15.
15 Horn 1996, 115-16; 131.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 7
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

deliberata, intenzionale e consapevole, (II) spontanea, non necessi-
tata. Effettivamente, la presenza di entrambi i criteri puo essere ri-
scontrata nel passo sopra citato: (I) la consapevolezza & suggerita
dal ragionamento alla base della scelta del Demiurgo (Aoyiodpevog,
30b1; &1 &1 Tov Aoyiopov 30b4); (II) la spontaneita si puod a sua volta
desumere dall’assenza di ¢8vog nel dio (29e1-3). Alla luce di questi
due criteri sembra dunque possibile concludere che la nozione di vo-
lonta sia presente in Tim. 29d7-30c1. Resta tuttavia da chiarire qua-
le sia 'oggetto della volonta del dio. Questo interrogativo solleva il
complesso problema del ruolo della volonta nel contesto della cosmo-
genesi del Timeo, che - come vedremo nel seguito - sara fondamen-
tale nei dibattiti successivi sulla demiurgia; milimito qui a osserva-
re come nel passo in questione Platone suggerisca non tanto che il
Demiurgo volesse che il mondo venisse ‘creato’, ma che venisse ge-
nerato il pill possibile approssimato a lui (29e2-3), e che dunque fos-
se buono e bello nella misura del possibile (30b5-6).

Un altro passo in cui affiora il volere del Demiurgo & Tim.
30d1-31al, dove ricorre nuovamente il verbo BoukeaBar (BouknBei,
30d3). Qui la volonta divina riguarda l'assimilazione del cosmo al
modello intelligibile.

1§ yap TGOV VOOUpEVwV KAAMOT® Kol KAt TAvTa TeAéw pdhioTa
avtov 0 Beog opordoat BouknBeig LHov Ev 6patovy, Tave’ Soa avtol
Katd pUotv ouyyevi) LdHa Eviog Exov Eautol, GUVETTNOE.

11 dio volle infatti assimilare il piu possibile il cosmo all'intelligi-
bile piu bello e completo in ogni aspetto, e cosi compose un singo-
lo vivente visibile, che avesse dentro di sé tutti i viventi che sono
per natura congeneri a quello.

Nei passi esaminati fin qui il volere divino & espresso sempre dal ver-
bo BouhesBat, che evidentemente veicola la bonta e I'intenzionalita
del Demiurgo. Una maggiore ricchezza lessicale caratterizza invece
i passi seguenti. Un’allusione, sia pure piuttosto velata, alla volonta
divina potrebbe essere rintracciata in Tim. 36d8-el, dove il proposi-
to o piano del Demiurgo in merito alla composizione dell’'anima del
mondo & espresso dalla locuzione xata vouv (Tim. 36d8).

"Emel 8¢ katd volv 1§ ouviotdvtt mdoa 1 tfig yuyfls ovotaoctg
. N N a2 TR ,
EYEYEVNTO, HETA TOUTO TIAV TO CWHATOELSES EVIOE AUTHG ETEKTALVETO
KOl PETOV PECT) OUVAYAY®DV TIPOCTPHOTTEV.

Dopo che l'intera composizione dell’'anima ebbe completato la sua
generazione secondo il piano di colui che la compose, questi si
mise a costruire al suo interno tutto cio che era della specie dei
corpi e ad armonizzarli portando a coincidere centro con centro.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 8
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

11 lessico della volonta si arricchisce ulteriormente in Tim. 41a7-b6.
Si tratta del passo contenente la celebre invocazione degli dei, che
costituisce il luogo del Timeo in cui il tema della volonta del Demiur-
go, che parla qui in prima persona, compare in modo pil esplicito.

Ocoi Beddv, dv €Y® Snpioupyog athp te Epywy, O’ Epol yevopeva
&Auta épol ye pn) €0éNovTog. TO pEv ouv &1 8eBtv Tdv Autdy, 16
Ye piv kahés appoabev kai Exov e Metv éBékerv kakol- &' & kai
emeimep yeyevnoBe, dBdvarol pev olk Eote 008 GAuToL TO TTdpTTAVY,
oUtt pev &1 ABnoecBé ye oUde tevEecBe Bavdtou poipag, Tiig Epfig
Boulfoewg peilovog €Tt deopol kol kKuptwTépou AaYOVTES EKElV®V
oi¢ 81" ¢yiyveaBe ouveSeiobe.

Deéi di dei, le opere di cui sono artefice e padre per mia arte feci
che fossero generate non dissolvibili, perché io non ho voluto che
lo fossero. Tutto cio che & prodotto di un legame é dissolvibile, ma
voler dissolvere cio che & armonizzato in bellezza e si trova in una
buona condizione e proprio di un essere malvagio. Per queste ra-
gioni, anche se avete avuto generazione e pur non essendo immor-
tali né assolutamente immuni da dissoluzione, in nessun caso sa-
rete dissolti né incorrerete nella morte, perché siete protetti per
sorte dalla mia volonta, legame ancora maggiore e piu potente di
quelli con cui veniste legati quando aveste generazione.

Il volere del Demiurgo, espresso dal sostantivo Pouknotg (tfic Epfig
Boulfoews, 41b4) e dal verbo eBeerv (€B€hovtog, 41a8; eBeNery, 41b2),
non ha qui per oggetto, come nei passi precedenti, la generazione del
cosmo, ma la sua indissolubilita. Si tratta, come € noto, di una indis-
solubilita sui generis, da ricondurre non alla natura stessa del cosmo,
che in quanto generato sarebbe destinato a dissolversi, ma eminen-
temente alla volonta del Demiurgo. Tale volonta permette di deroga-
re a un principio platonico fondamentale, secondo cui tutto cio che
& generato & destinato a perire.*® In effetti, tutto cio che e opera del
Demiurgo & per sua costituzione dissolubile in quanto risulta da un
legame (41a8-b1). Il legame (Seopds) a cui il Demiurgo fa qui riferi-
mento & la proporzione, definito in precedenza come «il pili bello dei
legami» (beopdv 6¢ kdAMotog, 31c2).*” Poiché sarebbe «proprio di
un essere malvagio» (41b1-2) voler dissolvere cio che ben armoniz-
zato e legato, il Demiurgo, che e buono (cf. 29¢e1), non lo dissolvera.

16 Tale principio fa da sfondo al Timeo (28a-c; 38b5-7) e trova la piu chiara formula-
zione in Resp. 8.546a2: yevopévy mavti pBopd éoTiv.

17 Piu precisamente, come illustrato in Tim. 32b3-c4, si tratta della proporzione ge-
ometrica a quattro termini (a: b: c: d); uniti fra loro acqua, aria, terra e fuoco nel lega-
me proporzionale, il corpo del cosmo, per sua natura dissolubile, puo essere dissolto
solo da colui che stabili il legame.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 9
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

La volonta del Demiurgo, che in questo passo appare un riflesso del-
la sua bonta, rappresenta dunque un legame ancor piu saldo di quel-
lo istituito al momento della generazione, garantendo immortalita a
cio che per sua natura e destinato a perire.*® In breve, Platone nel
Timeo discute la volonta divina in modo talora esplicito, talora piu
allusivo e cursorio, ricorrendo non solo a foulnoig e BoulecBar, ma
a un lessico pil ricco e sfumato.

3 I ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio

In questa cornice, un esame delle traduzioni del Timeo di Cicerone e
Calcidio* fornisce spunti interessanti. Entrambe le traduzioni sono
parziali,?® ma fatta eccezione per una lacuna in Cicerone, contengo-
no tuttii passi di Platone su cui mi sono soffermata. Nel complesso, il
confronto intertestuale tra il Timeo di Platone e queste due traduzioni
permette di osservare - gia parzialmente in Cicerone, ma soprattutto
in Calcidio - una riduzione della varieta lessicale originale del ven-
taglio di termini usati da Platone, spesso resi dal termine voluntas.**

Una sostanziale uniformita si osserva nella resa da parte dei due
traduttori di Tim. 30d1-31al, sulla generazione del cosmo: il verbo
BouknBeic (30d3) e reso da Cicerone con vellet e da Calcidio con
uolens. In questo caso le due traduzioni non differiscono dunque se
non per il tempo verbale impiegato. Un esito analogo risulta dal con-
fronto delle due traduzioni di Tim. 36d8-el, che contiene - lo ricor-
diamo - un’allusione molto implicita alla volonta divina nel contesto
della discussione sulla generazione dell’'anima del mondo. La locuzio-
ne kata vouv (36d8) e resa con voluntas sia da Cicerone che da Calci-
dio. Piu precisamente, Cicerone scioglie la locuzione attraverso due
termini e traduce ex sua mente et voluntate, mentre Calcidio tradu-
ce pro uoluntate patris, integrando cioé il riferimento al padre, as-
sente nell'originale, nel quale si legge semplicemente kata voiv ¢
ouviotavTi (36d8).

18 Lo stesso argomento viene anticipato, in forma piu concisa e meno enfatica, in
Tim. 32¢3-4; 38b6-7.

19 Sul Timeo di Cicerone si vedano Powell 1995, 280-1; Lévy 2002; Aronadio 2008;
Sedley 2013; Hoenig 2018, 38-101; Brumana 2022; Dowson 2023, 113-86; sulla traduzio-
ne di Calcidio si rimanda invece a Ratkowitsch 1996; Lemoine 2002; Bakhouche 2011,
1: 105-20. Per un confronto tra le due traduzioni cf. Lemoine 1998; Bakhouche 2011,
1: 120-4; Dowson 2023, 232-54. Nel seguito faccio riferimento all’edizione critica di Ax,
Plasberg 2011 per Cicerone e a quella di Waszink, 1975 per Calcidio.

20 Latraduzione di Cicerone copre il dialogo da Tim. 27d a 47b con due lacune (37c-
38c; 43b5-46a), quella di Calcidio copre una porzione piu ampia di testo, da Tim. 17a
a 53c.

21 Cf. il prospetto sinottico in appendice.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 10
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Le scelte lessicali di Cicerone e Calcidio non sono invece uniformi
nella resa dei due passi platonici in cui la volonta divina & tematizza-
ta in modo pili forte. Nel tradurre Tim. 29d7-30c1, il passo incentrato
sulla triade di bonta, volonta e provvidenza, Cicerone omette entram-
be le occorrenze di BoulesBar (BoulnBn, 29e3; Boulnbeig, 30a2), e la
sua resa e, in entrambi i casi, pil sintetica rispetto all’originale: (I)
in luogo di ¢BouliBn yevéoBar (29e3) Cicerone scrive semplicemente
generavit; (II) BouknBeic yap 6 Beog dyoBa pev wdvta (30a2) diventa
nam cum constituisset deus bonis omnibus explere mundum.?** Calci-
dio, invece, traduce entrambe le occorrenze di foilecBau con il verbo
uelle; per di pil, integra un ulteriore riferimento alla volonta divina
assente in Platone, rendendo tadtnv (Tim. 29e4) con uoluntatem dei.

Plat. Tim. 29e4-30a2 Calc. Tim. 22.20-21 (Waszink)

TaUTNY 81 YEVETEWS KAl KOO HOU pAAMOT 8V quam quidem uoluntatem dei originem

TIg ApYTV KUpLwT&THY TTap’ Avdpdv gppovipwy  rerum certissimam si quis ponat, recte eum
amodeydpevog dpBotarta dmodeyorr’ Gv. putare consentiam.

Questo e senz’altro il principio supremo di E se qualcuno ponesse questa volonta di
generazione e ordine, e accogliendolo da uomini Dio come la pil certa origine delle realta,
saggi lo si accoglierain modo assolutamente converro che lasua opinione é corretta.**
corretto.

In Platone non e escluso che tavytnv possa riferirsi alla volonta del
Demiurgo, ma potrebbe altrettanto plausibilmente riferirsi alla sua
bonta o a entrambe; la traduzione di Calcidio presenta una apparen-
temente lieve, ma decisiva flessione dalla bonta alla volonta di Dio,
che viene individuata quale «la pil certa origine» di tutto cio che
esiste.?” Una tendenza analoga si puo riscontrare se si raffrontano
le due traduzioni del passo sull’invocazione degli dei (Tim. 41a7-b6),
in cui - come si e visto - la volonta del Demiurgo costituisce il vinco-
lo che garantisce l'indissolubilita del cosmo. Nella resa delle tre oc-
correnze del passo in questione,?® Cicerone solo in un caso ricorre a

22 Cf.Lévy 2002, 101-3 per un esame della resa ciceroniana di Plat. Tim. 29d-30a, che
secondo lo studioso testimonierebbe «[Cicero’s] underestimation of the reality of the
Demiurge» (103); dello stesso avviso & anche Reydams-Schils 2013, 52.

23 Qui e oltre le traduzioni dell’opera di Calcidio sono di I. Ramelli, in Moreschini
2003, con alcune modifiche.

24 Come osservato sopra, Platone in Tim. 29d7-30c1 non dispone bonta, volonta e
provvidenza all’interno di una gerarchia rigida; benché il rapporto tra queste tre no-
zioni sia suscettibile di diverse letture, resta possibile affermare che Platone non ac-
cordi alla volonta un ruolo sovraordinato rispetto alla bonta e alla provvidenza quale
causa della cosmogenesi. Sia in Tim. 29d7-30c1 che in Tim. 41a7-b6 la volonta del De-
miurgo sembra un ‘riflesso’ della sua bonta; inoltre, sul piano testuale la funzione di
causa & attribuita esplicitamente alla bonta (aitiav [...] &yaBoc v 29d7-e1) e alla prov-
videnza (51& trv ToU Beol yevéoBar mpdvorav 30b8-cl).

25 Plat. Tim. 41a8 (¢6éhovtog); 41b2 (¢6éNerv); 41b4 (tfig epfig Poulioewg).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 11
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

velle;*® Calcidio, invece, traduce il sostantivo foUknotg con uoluntas
ed entrambe le occorrenze del verbo é6éAw con uelle.

Complessivamente, sulla base dei passi esaminati fin qui si puo
osservare come Cicerone, specie nel rendere i luoghi platonici in cui
il volere del Demiurgo & inequivocabilmente presente, modifichi I'o-
riginale con omissioni e riformulazioni, depotenziando cosi il ruolo
della volonta divina. Calcidio, al contrario, non solo ricorre sistema-
ticamente a uoluntas e uelle quando il lessico della volonta & presen-
te nell'originale, ma in alcuni casi se ne serve anche quando assente
nel testo platonico.?” Abbiamo gia incontrato in precedenza un ca-
so di questo tipo, dove tautnv (Plat. Tim. 29e4), il cui riferimento &
ambiguo nel testo originale, viene tradotto con uoluntatem dei (Calc.
Tim. 22.20). Altri due passi che integrano I'indagine in questa dire-
zione sono le traduzioni calcidiane di Tim. 32b8-c4 e Tim. 38¢c3-6, in-
centrati rispettivamente sulla composizione del corpo del cosmo e
sulla generazione del tempo e dei corpi celesti.

Plat. Tim. 32b8-c4

kai S1a TalTa €K TE O1) TOUTWV TO10UTMV KAl
1OV Ap1OpoV TETTA pwV TO TOU KGO pOU TG pa
eyevvnOn &1’ dvahoyiag opoloyfioav, priiav
1€ E0YEV EK TOUT®Y, DO TE EIG TAUTOV QUTE
ouveABov &AuTov UTrd Tou EANOU TTANV UTTO
100 ouvdioavtog yevéoBau.

Grazie a tutto cio, a partire da essi, che hanno
tali qualita e sono quattro in numero, il corpo
del cosmo venne generato in pieno accordo con
sé stesso attraverso una proporzione, e da essi
trasse amicizia, cosicché, stretto nell’identita
con sé stesso, fu reso dissolvibile da null’altro se
non da colui che ne stabili il legame.

Calc. Tim. 25.6-10 (Waszink)

Atque ita ex quattuor supra dictis materiis
praeclaram istam machinam uisibilem
contiguamque fabricatus est amica partium
aequilibritatis ratione sociatam, quo immortalis
indissolubilisque esset aduersum omnem casum
excepta fabricatoris suj uoluntate.

E cosl, dalle quattro materie suddette, egli
fabbrico questo mirabile macchinario visibile
e tangibile e connesso secondo un criterio
favorevole all’equilibrio fra le parti, perché
fosseimmortale e indissolubile nei riguardi
di qualsiasi evento accidentale, eccettuata la
volonta del suo artefice.

In effetti, nella parte conclusiva di questo passo di Platone & possibi-
le scorgere un’allusione alla volonta divina: se infatti si legge l'affer-
mazione secondo cui il cosmo non possa essere dissolto se non da co-
lui che stabili tale legame alla luce di Tim. 41a7-b6, dove la Bouknoig
del dio & definita un «legame ancora maggiore e piu potente» della
proporzione, & possibile cogliere in Tim. 32¢3-4 un riferimento alla

26 In Cicerone, Aiewv €Bé\erv (41b2) diventa velle dissolvere, mentre pi é6éhovTog (41a8)
viene reso con invito, e tiis épfic Bouhijoewg (41b4) con consilium meum.

27 Un'operazione analoga ha luogo con la nozione di provvidenza, la quale - come os-
serva Reydams-Schils 2020, 122-3 - viene introdotta da Calcidio nella traduzione an-
che quando assente nel greco.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 12
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

volonta demiurgica. Tuttavia, Platone non insiste su tale aspetto, e in
ogni caso non ricorre al lessico che altrove nel Timeo contraddistin-
gue il tema della volonta divina. Al contrario, il lessico scelto da Cal-
cidio - che traduce Umé Tou &A\\ou ARV UTO TOU CUVONCAvVTOG Con
excepta fabricatoris sui uoluntate - rende esplicita I'allusione e met-
te in evidenza la volonta del dio.

Ancor piti emblematica € la sua resa di Tim. 38¢3-6, passo nel qua-
le non solo & assente la terminologia della volonta, ma non vi & nep-
pure un’allusione al volere divino.

Plat. Tim. 38c3-6 Calc. Tim. 30.19-22 (Waszink)

€€ oUv AGyou kai Sravoiag Beot Toraing Tpog xpévou Hac ergo dei ratione consilioque huius modi
Yéveay, ivayevvndfj xpovog, fihiog kai oehfjvn kai  genituram temporis uolentis creari, sol et luna
mévte EANa 8o Tpa, emikAny EyoviamhavnTd, eig etaliae quinque stellae quae uocantur erraticae

Sroptopoy kad pulakiy &piBpév xpovou yéyovev.  factaesunt, quo tam partes temporis notarentur
certa dimensione quam reditus anfractusque

temporarii sub numeri comprehensionem

uenirent.
Cosl, a partire dal ragionamento e da un simile Inbase, dunque, a questo ragionamento e a
pensiero del dio circa la generazione del tempo, questa decisione di Dio, il quale voleva che
affinché il tempo venisse generato hanno avuto fosse creata siffatta nascita del tempo, furono
generazioneil Sole e la Luna e altri cinque astri, che fattiil sole, laluna e gli altri cinque corpi celesti
sono stati chiamati erranti, per scandire e preservarei chesichiamano erranti, sia perché potessero
humeri del tempo. essere cosi notate le partizioni del tempo,

in base a una misurazione certa, sia perché
iritorni e le giravolte del tempo potessero
rientrare sotto i numeri.

11 passo riguarda la generazione di Sole, Luna e degli altri astri er-
ranti, la quale ha luogo - dice Platone - «affinché il tempo venisse ge-
nerato» (Tim. 38c4). Traducendo uolentis creari (Calc. Tim. 30.19-20)
Calcidio non tradisce Platone, che non avrebbe certo negato che il
Demiurgo volesse generare il tempo, ma riformula il testo originale
introducendo una coloritura volontaristica che nel greco & assente.®

La traduzione in latino di questi passi potrebbe indurre a ipotiz-
zare che Calcidio reinterpreti la concezione platonica del dio e della
creazione, di stampo intellettualistico, trasformandoli in chiave vo-
lontaristica, come ad esempio sostenuto a suo tempo da Benz.*” La

28 A tale reinterpretazione potrebbe contribuire anche la resa di ¢€ olv Néyou kai
Siavoiag Beol (Tim. 38c3-4) con dei ratione consilioque, resa che sembra voler tenere
insieme - nel render conto dell’'origine del tempo - il momento del calcolo (ratio) e quel-
lo della deliberazione (consilium) da parte del dio.

29 Benz 1932, 343-50, che si concentra in particolare su Calc. Tim. 22.17-23.9 (cf.

Plat. Tim. 29d7-30c1); Calc. Tim. 29.1-3 (cf. Plat. Tim. 36d8-e1); Calc. Tim. 30.19-22 (cf.
Plat. Tim. 38¢3-6).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 13
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

proposta esegetica di Benz e suggestiva e in certa misura convincen-
te, ma non pare opportuno porre un’enfasi eccessiva sul volontarismo
di Calcidio. Infatti, 'enfasi sulla nozione di volonta osservabile nella
traduzione di Calcidio (su cui, non a caso, si concentra Benz) non tro-
va conferma nel suo commentario al dialogo. Come vedremo a breve,
la volonta ha nel commentario un ruolo rilevante, e tuttavia non co-
si di primo piano come la traduzione potrebbe indurre ad aspettarsi.

4 Volonta e provvidenza divine
nel commentario di Calcidio

Dopo aver ripercorso i riferimenti alla volonta divina nella traduzio-
ne di Calcidio, vediamo ora il ruolo che essa assume nel suo commen-
tario al dialogo, dal quale emerge una nozione tutt’altro che radica-
le di volonta. Calcidio richiama la volonta divina nel contesto di una
lunga e articolata trattazione sul fato e sulla provvidenza, che copre
una porzione cospicua del commentario (in Tim. capp. 142-90) e co-
stituisce un lungo excursus su Tim. 41e2-3. Questa sezione del com-
mentario e importante per questa analisi in quanto la volonta del dio
viene da Calcidio identificata con la provvidenza, come accade in par-
ticolare nel cap. 176. Prima di passare all’'esame di questo capitolo, e
utile pero accennare brevemente alla concezione calcidiana di prov-
videnza e fato, essendo questo il piu ampio quadro tematico in cui la
trattazione sulla volonta si inserisce.*”

Innanzitutto, per Calcidio - cosi come per gli altri filosofi platoni-
ci e in contrasto con gli Stoici - provvidenza e fato non si identifica-
no, ma si collocano su due piani gerarchicamente distinti: la prov-
videnza e sovraordinata rispetto al fato, che da essa trae la propria
origine.** Nell'excursus vengono inoltre distinti due significati di fa-

30 Sul fato e sulla provvidenza in Calcidio si vedano - oltre all’importante stu-
dio di Den Boeft 1970 - Dillon 1996, 320-6; 404; 408; Reydams-Schils 1999, 225-43;
Reydams-Schils 2020, 99-117; Hoenig 2018, 197-201. L'intera sezione presenta nume-
rosi punti di contatto con varie fonti medioplatoniche (tra cui Apuleio, Alcinoo, Pseudo-
Plutarco, Nemesio, Numenio), a cui faro riferimento in modo selettivo; per paralleli ul-
teriori, oltre alla letteratura gia citata in questa nota, rimando a Gercke 1886; Swi-
talski 1902, 91-6; Dragona-Monachou 1973, 290-1; Sharples 1978. Per un quadro su
provvidenza e fato nel medioplatonismo & utile consultare Dragona-Monachou 1994,
4453-76; Boys-Stones 2007; Bonazzi 2014; Opsomer 2014; Boys-Stones 2018, 323-64;
Vimercati 2020.

31 Cosl si legge nel cap. 143: «secondo Platone, la provvidenza precede e il fato se-
gue» (181.20); «la provvidenza nasce per prima» e per tale ragione «diciamo che il fato
dipende dalla provvidenza e non invece la provvidenza dal fato» (182.3-5). Sulla dipen-
denza del fato dalla provvidenza Calcidio insiste diffusamente anche oltre nella stessa
trattazione; cf. in Tim. cap. 146, 184.14; cap. 147, 185.2; cap. 177, 206.1.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 14
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

to.*? In un primo senso, il fato viene considerato in substantia, dal
punto di vista ontologico, e identificato con 'anima del mondo;** in
un secondo significato esso & invece considerato dal punto di vista
dell’effetto che esercita sulle cose.** Inteso in questa seconda acce-
zione, il fato coincide con la lex divina, a cui secondo Calcidio Plato-
ne alluderebbe nel Timeo quando fa enunciare al Demiurgo le leggi
del fato,** e, ancora, quando narra il destino inevitabile a cui le ani-
me sono soggette nei due miti escatologici del Fedro e della Repub-
blica®® - destino che, sul piano terminologico, nel Fedro e la «legge
(Beopdg) di Adrastea», nel mito di Er la «parola (Aéyog) della vergi-
ne Lachesi, figlia di Necessita».*” Si ottiene cosl il seguente quadro:

Calcidio Platone

Providentia > tpovora (Tim. 30c1)
=Voluntas > BouAnoig (Tim. 41b4)
(In Tim. capp. 144; 176)

Fatum (i) in substantia

=anima mundi
(In Tim. capp. 144, 147, 149)

(i) ef‘fe.tt.o sulmondo - vOpoug Te ToUG eipappévoug (Tim. 41e2-3)
= /eX‘d’V’”G - Beopdg di Adrastea (Phaedr. 248¢2)
(In Tim. capp. 143; 144; 149)  _)\Gyoc di Lachesi (Resp. 10.617d6)

Con la provvidenza, distinta come si e visto dal fato, Calcidio identi-
fica la volonta di dio. L'equiparazione della provvidenza con la volon-
ta compare dapprima nel cap. 144, dove viene attribuita agli Stoici,*®
e pil avanti nel cap. 176, nel quale Calcidio presenta il proprio punto
di vista, in linea con cio che «disse Platone, ispirato [...] dalla verita

32 In Tim. capp. 143-4, 149. Cf. Ps.-Plut. de fat. 568C-F; Nemes. de nat. hom. 38,
109.10-13 (Morani).

33 In Tim. capp. 144, 147, 149, 152, 177.

34 In Tim. capp. 143-4; 148-9.

35 Vedi soprattutto vépoug te Toug eipappévous (Tim. 41e2-3).

36 Phaedr. 248c-249b; Resp. 10.614b-621b. Si noti che sebbene in entrambi i casi le

anime siano soggette a un destino inevitabile, tale circostanza non abbia tuttavia im-
plicazioni deterministiche (cf. Phaedr. 249b1-3; Resp. 10.617d6-e5).

37 Phaedr. 248c2; Cf. vopog 248c8; Resp. 10.617d6. L'accostamento di questi luoghi
testuali ricorre spesso anche in altri autori; Cf. per es. Ps.-Plut. de fat. 568C-D; Nemes.
de nat. hom. 38.109.11-13 (Morani).

38 InIn Tim. cap. 144, 183.6-14 Calcidio espone le posizioni degli Stoici, per i quali
non vi sarebbe alcuna differenza tra provvidenza e fato, specificando poi ulteriormen-
te una distinzione tra la prospettiva di Crisippo e quella di Cleante; in merito cf. Dra-
gona, Monachou 1973; Alessandrelli 2013.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 15
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

stessa».*? In questo capitolo e all'inizio del successivo, che per la loro
importanza vale la pena di citare per esteso, Calcidio inserisce la sua
teoria della provvidenza e del fato all’interno di uno schema tripartito.

Principio cuncta quae sunt et ipsum mundum contineri regique
principaliter quidem a summo deo, qui est summum bonum ultra
omnem substantiam omnemque naturam, aestimatione intellec-
tuque melior, quem cuncta expetunt, cum ipse sit plenae perfection-
is et nullius societatis indiguus; de quo plura dici nunc exorbitare
est. Deinde a prouidentia, quae est post illum summum secundae
eminentiae, quem noyn Graeci uocant; est autem intellegibilis es-
sentia aemulae bonitatis propter indefessam ad summum deum
conuersionem, estque ei ex illo bonitatis haustus, quo tam ipsa or-
natur quam cetera quae ipso auctore honestantur. Hanc igitur dei
uoluntatem, tamquam sapientem tutelam rerum omnium, prouiden-
tiam homines uocant, non, ut plerique aestimant, ideo dictam quia
praecurrit in uidendo atque intellegendo prouentus futuros sed
quia proprium diuinae mentis intellegere, qui est proprius men-
tis actus. Et est mens dei aeterna: est igitur mens dei intellegendi
aeternus actus. Sequitur hanc prouidentiam fatum, lex diuina prom-
ulgata intellegentiae sapienti modulamine ad rerum omnium guber-
nationem. Huic obsequitur ea quae secunda mens dicitur, id est ani-
ma mundi tripertita, ut supra comprehensum est, ut si quis periti
legum latoris animam legem uocet.

Innanzitutto tutto cio che esiste e il mondo stesso & tenuto insie-
me e retto principalmente proprio dal sommo dio, che &€ bene som-
mo al di la di ogni essenza e di ogni natura, migliore di qualsia-
si rappresentazione e conoscenza, al quale tutte le cose aspirano,
mentre esso & completamente perfetto e non necessita di alcuna
unione; ma dire di piu, ora, riguardo ad esso, ci farebbe deviare
dall’'oggetto del discorso. In secondo luogo tutto é retto dalla prov-
videnza, che e seconda per importanza a quel sommo dio e che
i Greci chiamano voig; essa & essenza intelligibile, che emula la
bonta del sommo dio, a causa del suo instancabile volgersi verso
di lui, e riceve da lui come un sorso di bonta, dal quale & adorna-
ta essa stessa tanto quanto le altre cose che sono abbellite dallo
stesso autore. E dunque questa volonta del dio, in quanto sapien-
te sorveglianza di tutte le cose, che gli uomini chiamano provvi-
denza; e non & stata detta in questo modo, come pensano i piu, in
quanto essa precorrerebbe, con il suo vedere e il suo comprende-
re, gli avvenimenti futuri, ma perché compito specifico della mente
del dio & il comprendere, e questo & l'atto specifico dell’intelletto.

39 In Tim. cap. 176, 204.3-5.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 16
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

E la mente del dio & eterna: dunque la mente del dio & I'eterno at-
to del comprendere. La provvidenza e seguita dal fato, legge di-
vina promulgata dalla sapiente armonia dell’intelligenza, al fine
di reggere tutte le cose. Al fato obbedisce quella che & chiama-
ta la seconda mente, cioe 'anima del mondo tripartita, come ab-
biamo esposto sopra, come se uno chiamasse legge 'anima di un
esperto legislatore.*’

(I) Al vertice dello schema tripartito delineato in questo passo si tro-
va il sommo dio, che Calcidio, evocando la Repubblica, caratterizza
come «bene sommo al di la di ogni essenza e di ogni natura», ponen-
done in evidenza il carattere trascendente.** (II) Al secondo gradino
siincontra la provvidenza, che e «seconda per importanza» rispetto
a «quel sommo dio» (post illum summum secundae eminentiae) e «che
i Greci chiamano vouc» (quem noyn Graeci uocant).** Tale provviden-
za & espressamente equiparata alla volonta.** (III) Al terzo e ultimo
posto viene infine collocato il fato, che segue la provvidenza e «ob-
bedisce» alla «seconda mente», ossia all’anima del mondo.**

() Sommo dio Bene voUg (?)
(1) Provvidenza evolonta  [prima] «mente» voug (?)
(1) Fato «seconda mente» animadel mondo

Se ci si sofferma sul secondo livello, in cui Calcidio colloca la prov-
videnza e la volonta, la relativa introdotta da quem pone una diffi-
colta. Dal punto di vista grammaticale sarebbe pil naturale riferire
quem a illum summum.* Sul piano esegetico, tale lettura implica pe-
ro la problematica identificazione del primo dio con il voic e la con-
seguente subordinazione della volonta e della provvidenza al voic.
Benché meno lineare dal punto di vista linguistico, decisamente

40 In Tim. capp. 176-7, 204.5-206.4. Per I'interpretazione di questo importante passo
(insieme al cap. 188) si vedano Den Boeft 1970, 85-9; Gersh 1986, 2: 439-45; 462-7; Ho-
enig 2018, 196-201; Reydams-Schils 2020, 85-98.

41 Echiaral’eco di Resp. 6.509b9, dove il Bene & detto «al dila dell’essenza» (¢mékeiva
tfic oUoiag); cf. anche Attic. fr. 12 (des Places); Alcin. Didask. 10.3; Numen. frr. 2, 16 e
20 (des Places).

42 Facendo precedere una congiunzione alla relativa («e che i Greci chiamano voig»),
riferisco quem [...] uocant (cap. 176, 204.10-205.1) al secondo principio.

43 Tale equiparazione trova conferma anche altrove nel commentario (vedi in Tim.
cap. 354, 344.18-19) e ricorre anche in altre fonti; cf. per es. Ps.-Plut. de fat. 572F; Ne-
mes. de nat. hom. 42, 125.4-17 (Morani).

44 Cf. pero in Tim. cap. 188, dove la seconda mente viene fatta corrispondere
all’intelletto.

45 Cosi traducono Ramelli, in Moreschini 2003 e Magee 2016.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

pil convincente sul piano interpretativo e riferire quem al secondo
principio, ossia alla provvidenza, con l'esito di equipararla al voug.*
La correttezza di tale interpretazione & supportata da vari argo-
menti. In primo luogo, nello schema tripartito delineato in in Tim.
cap. 176 - in cui figura il dio trascendente al primo posto e 'anima
del mondo all’'ultimo - & ragionevole aspettarsi di trovare il voic in
posizione intermedia e non al vertice. L'equiparazione della prov-
videnza con il voUc & inoltre chiaramente suggerita dalle riflessio-
ni con cui si chiude il capitolo, dove la provvidenza, chiamata an-
che mens dei, viene rappresentata come un atto del «comprendere»
(intellegere) e come «atto specifico dell’intelletto» (proprius mentis
actus).”” L'identificazione di vol¢ e provvidenza trova infine confer-
ma in vari luoghi della traduzione e del commentario, dai quali emer-
ge chiaramente che Calcidio intendesse i due termini come sinoni-
mi.*® Se alla luce di tali argomenti voiUc e sinonimo di provvidenza,
e se - come gia visto - la provvidenza si identifica con la volonta, al-
lora la volonta sara allo stesso livello del voic. Risulta dunque evi-
dente che, entro la gerarchia delineata da Calcidio, la volonta non
si trovi al vertice,*® ma in seconda posizione, subordinata al Bene
ed equiparata alla provvidenza®’ e, molto presumibilmente, anche
al voUc. In sintesi, Calcidio subordina la volonta alla bonta di dio, la
colloca al livello della provvidenza e del vouc divini, considerando
peraltro quest’ultimo non in termini di intenzionalita, ma propria-
mente come atto dell’intelletto. Complessivamente, il quadro deline-
ato permette di concludere che Calcidio nonattribuisce alla volonta
una preminenza rispetto al volc, né contempla una cesura netta tra
‘volontarismo’ e ‘intellettualismo’.

46 A favore di questa lettura Waszink 1964, 20; 1969, 276 e nota 13; 280; 1975, 40-1;
Den Boeft 1970, 85; 89-90; Gersh 1986, 2: 462; Dillon 1996, 404; Bakhouche 2011, 1:
409; Reydams-Schils 2020, 85 e nota 3.

47 In Tim. cap. 176, 205.6-7.

48 Nella traduzione, particolarmente evidente e la resa di voiic (Plat. Tim. 47e4) con
prouidae mentis intellectus (Calc. Tim. 45.10). Si vedano inoltre i capp. 268, 269 e 354,
nei quali Calcidio usa voig e prouida mens / providentia indifferentemente. Come nota
Van Winden 1965, 30: «Whenever Calcidius speaks of mens dei or mens provida dei, his
concept of Providence should be borne in mind»; cf. anche Reydams-Schils 2020, 123,
che osserva come «the combination of the notions of Providence, mind and will occurs
consistently throughout the entire commentary».

49 Non trova riscontro testuale quanto afferma Benz 1932, 348: «Diese erste Hypo-
stase des primum illud wird als der Wille Gottes bezeichnet». Benché, come visto, non
sia del tutto chiaro se il volic occupi il primo o il secondo posto dello schema tripar-
tito, & evidente che la volonta si trovi non in prima, ma in seconda posizione, al livel-
lo della provvidenza.

50 E interessante confrontare questa lettura, che pone provvidenza e volonta sul-
lo stesso livello e subordina entrambe al Bene, con quanto osservato in preceden-
za a proposito della triade di bonta, volonta e provvidenza in Platone e Proclo (v. su-
pra § 2 e nota 9).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 18
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Quanto osservato fin qui € confermato e ulteriormente suppor-
tato dall’esame del cap. 139 del commentario, che rappresenta un
luogo esemplare in quanto contiene il commento di Calcidio a Tim.
41a-b, ovvero il passo del dialogo in cui maggiormente Platone po-
ne l'accento sulla volonta del Demiurgo. Potenzialmente questo capi-
tolo offrirebbe il contesto ideale per rimarcare la preminenza della
volonta; si trova invece che la volonta & si menzionata, ma senza en-
fatizzare il suo ruolo in modo particolarmente marcato. Per di piu,
Calcidio introduce en passant una constatazione sull’eternita della
volonta divina - precisazione che potrebbe apparire trascurabile,
la quale si rivela tuttavia decisiva in quanto permette al commen-
tatore di collocare la volonta entro un quadro esegetico di stampo
sempiternalistico:

Porro quae ex compositione subsistunt dissolubilia sunt isdem ra-
tionibus quibus subsisterent; ipsi tamen indissolubiles; merito, non
enim sunt ex ullo ortu temporario sed ex uoluntate summi dei emen-
sa omnem temporum antiquitatem. Qui uero indissolubiles eos esse
confitetur sine ullo quoque ortu concedat necesse est; quod ue-
ro initium non habet, sine fine certe est, et quod finem non habet
sine ortu est.

Inoltre dice che tutto cio che viene composto puo essere sciolto
nello stesso modo in cui &€ composto, ma tuttavia essi sono indis-
solubili, e giustamente: infatti essi non sono venuti al mondo per
una qualche circostanza temporanea, ma per la volonta del sommo
dio, la cui durata e pari all’eternita dei tempi. Ma, dal momento che
egli afferma che essi sono indissolubili, & necessario che ammetta
che siano anche senza inizio; poiché veramente cio che non ha ini-
zio & certamente senza fine, e cio che non ha fine € senza inizio.**

Complessivamente, la volonta divina assume in questo passo un ruo-
lo affatto marginale, e questo & certo comprensibile considerata I'im-
portanza di tale nozione nel brano del Timeo che Calcidio sta com-
mentando. Tuttavia, l'inciso nel quale si precisa che la durata della
volonta sia «pari all’eternita dei tempi» suggerisce che Calcidio non
intendesse porre 'accento sul primato della volonta in quanto tale,
ma mirasse a circoscriverne il ruolo cosi da armonizzarla entro una
prospettiva sempiternalistica. In questo modo, il passo presenta una
teoria coerente con quanto emerso in precedenza e la inserisce in un
quadro filosofico pitt ampio: Calcidio non enfatizza la volonta e l'inter-
vento del Demiurgo quali causa della cosmogenesi, ma insiste sull’in-
variabilita della volonta stessa per supportare la tesi della natura

51 In Tim. cap. 139, 179.12-19.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 19
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

sempiterna del cosmo, in linea con l'interpretazione metaforica del
Timeo difesa inequivocabilmente anche altrove nel commentario.®?

5 Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico
sulla volonta divina

L'esame delle prime traduzioni in latino del Timeo ha permesso di os-
servare la graduale tendenza a cristallizzare la varieta delle scelte
lessicali con cui Platone allude alla volonta del Demiurgo, che vengo-
no progressivamente uniformate dando particolare risalto a voluntas
e velle. Tale tendenza trova una conferma evidente nella traduzione
di Calcidio, che pone 'accento sulla volonta e pare attribuire a essa
una preminenza maggiore rispetto a quella accordatale da Platone.
Tuttavia, sarebbe affrettato concludere che tale rilievo terminologi-
co di voluntas e velle rifletta 'adesione del commentatore a una con-
cezione radicale di volonta divina. Innanzitutto, il fatto che Calcidio
ponga la volonta allo stesso livello della provvidenza e del voic (cap.
176) rende impossibile trarre conclusioni in merito alla sua presunta
adesione al ‘volontarismo’ o all’‘intellettualismo’, che non paiono qui
demarcabili in modo netto. E inoltre ancor piu significativo che Cal-
cidio non presenti la volonta come la causa della cosmogenesi, né co-
me una prerogativa di un dio provvidente che interviene attivamente
sul mondo; al contrario, ne sottolinea 'eternita, incorporandola cosi
entro un’interpretazione sempiternalistica del Timeo (cap. 139). In tal
senso, mentre & innegabile che la traduzione di Calcidio riservi alla
volonta divina un ruolo di primo piano, il commentario non testimo-
nia affatto una svolta verso il ‘volontarismo’. Come interpretare tale
‘discrepanza’ tra la traduzione e il commentario?

Alla base dell’asimmetria tra la traduzione e il commentario e pos-
sibile individuare precise ragioni di ordine sia metodologico che fi-
losofico. Da un punto di vista metodologico, tale asimmetria riflette
una cifra distintiva dell’approccio esegetico di Calcidio, apprezzabile
del resto non solo nella discussione sulla volonta, ma - come e stato
enfatizzato in importanti studi - anche nella trattazione calcidiana
intorno alla cosmogenesi e alla psicogonia.®* Calcidio si serve di un
duplice strumento: avendo a disposizione traduzione e commentario,
ha la possibilita di modulare il proprio registro cosi da adattarlo a
lettori diversi. Nella traduzione si rivolge anche a coloro che non so-
no ancora familiari con il dialogo, fatto che potrebbe spiegare il suo

52 Cf. in particolare in Tim. cap. 26.

53 Rimando alle riflessioni articolate in Hoenig 2014, 105-8; 2018, 185; 190-4;
Reydams-Schils 2020, 50-1, che costituiscono uno sfondo importante anche per le con-
siderazioni di ordine metodologico che propongo nel seguito.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 20
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

ricorso a un lessico talvolta fortemente connotato dal temporalismo,**
pil accessibile ai non esperti. Nel commentario, invece, puo conta-
re su lettori che hanno gia sufficiente dimestichezza con il messag-
gio profondo del Timeo, e puo dunque essere esplicito sull’'origine
non temporale, ma causale della cosmogenesi, senza incorrere nel ri-
schio di venir frainteso.** Tale interpretazione a due livelli dell’'opera
di Calcidio rivela come anche passi della traduzione che a prima vi-
sta potrebbero apparire in aperto contrasto con il commentario, se
letti 16aokahiag x&piy, siano in fondo in armonia con esso. Questa
ipotesi & supportata da quanto si legge nel cap. 26 del commentario:
Platone, afferma Calcidio, avrebbe insistito sulla generazione dell’a-
nima del mondo per «evitare che chi senta parlare di entita che esi-
stono fin dall’eternita, senza aver mai avuto una nascita, le ritenga
per questa ragione sottratte all’assoluto dominio della somma divi-
nita»; infatti, continua Calcidio, se Platone si fosse espresso da su-
bito nei termini di una semplice dipendenza causale, «sarebbe stato
difficile persuadere che dio sia l'artefice dell'universo».*®

Alla luce di queste considerazioni, non sorprende che Calcidio,
nella traduzione, scelga un lessico diretto e inequivocabile a salva-
guardia del ruolo di un Demiurgo provvidente e ‘creatore’, mentre
nel commentario, rendendo esplicito il proprio punto di vista, pre-
senti una concezione tutt’altro che radicale di volonta demiurgica.
In altri termini, accentuando la volonta demiurgica nella traduzione,
Calcidio evita che il lettore poco accorto possa minimizzare la digni-
ta del Demiurgo; dopo aver introdotto il lettore al dialogo, nel com-
mentario, puo finalmente svelare la sua preferenza per un’interpre-
tazione metaforica del Timeo.

Questa strategia metodologica & pero anche cruciale da un pun-
to di vista prettamente filosofico. La posizione espressa da Calcidio
nel commentario si inserisce infatti in modo efficace in un dibattito
di fondamentale importanza per la storia del platonismo. In effetti, &
plausibile che il capitolo 139 del commentario risenta dell’influsso di
Porfirio,*” il quale formula un argomento straordinariamente prossi-

54 Vediin particolare Calc. Tim. 21.6-7 (cf. Plat. Tim. 28b6-7).

55 In Tim. cap. 23, 74.15-20. Sulla generazione non temporale dell’anima del mondo,
cf. in Tim. cap. 228.

56 In Tim. cap. 26, 76.11-77.2; 77.11-12.

57 Argomentia supporto dell'influsso di Porfirio su Calcidio sono avanzati da Steinhei-
mer 1912; Waszink 1964, 37-52; 68; 80; 1975, 90-5; Den Boeft 1970, 131-7; Baltes
1976-78, 1: 177-84; Gersh 1986, 2: 431-2; 490-2. Scettico sull'influsso di Porfirio & inve-
ce Dillon 1996, 403-4, che pone piuttosto 'accento sui punti di contatto tra Calcidio e
gli autori medioplatonici. L'ipotesi che Porfirio costituisse una fonte primaria per Calci-
dio e stata messa in discussione da Reydams-Schils 2007, 311-14; 2020, 172-90, che in-
vita alla cautela nei confronti di una sopravvalutazione di tale impatto, spesso presup-
posto pit che dimostrato. Tale posizione e stata parzialmente rivista in Reydams-Schils
(forthcoming), sezione II, dove l'autrice € pil propensa a riconoscere una dipendenza

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 21
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

mo a quello presentato da Calcidio. Stando alla testimonianza di Pro-
clo, gia Porfirio avrebbe fatto ricorso all’eternita della volonta divina
per confutare Attico. Mentre per quest’ultimo la volonta del demiur-
go motiva il passaggio del cosmo dal disordine all'ordine, provando-
ne dunque l'inizio,*® per Porfirio cio & impossibile: il Demiurgo, che
& sempre buono, non puo che agire sempre per il meglio; in quanto la
sua volonta non puo essersi manifestata o attualizzata in un momen-
to specifico, ma & eterna ed immutabile, il cosmo non ha inizio, ma si
trova in un eterno processo di transizione dal disordine all’'ordine.**
E del tutto ragionevole che tale dibattito abbia costituito la cornice
di riferimento per Calcidio, che in esso avrebbe ricavato sia la pro-
spettiva di Attico, che pone una nozione forte di volonta demiurgica
alla base di una lettura temporalista della cosmogenesi, sia il contro-
argomento porfiriano, che insiste sull’eternita e immutabilita della
volonta di dio a supporto dell’eternita del cosmo.

La posizione di Calcidio all’interno di questo dibattito puo esse-
re cosi delineata: la sua nozione di volonta, non radicale e incorpo-
rata entro una lettura sempiternalistica della cosmogenesi, appare
prossima a quella che affiora in autori appartenenti allo stesso filone
esegetico, come per esempio Alcinoo,®® mentre si discosta da quella
di Attico, dal quale Calcidio appare prendere le distanze, sia pure in
modo implicito e attraverso la mediazione di Porfirio.®* Diversamen-
te da Attico, per il quale la volonta attiva di un dio buono e provvi-
dente motiva sia la generazione del cosmo che la sua preservazione in
eterno, Calcidio non fa appello alla volonta per marcare l'intervento

di Calcidio da Porfirio alla luce dell’edizione del trattato Sui principi e la materia (PM),
che Arzhanov 2021 attribuisce a Porfirio.

58 Procl. in Tim. 1.393.31-394.12 = Atticus, fr. 28 (des Places). Che il passaggio dal
disordine all’ordine avvenga per opera della volonta divina non si legge esplicitamente
nel fr. 28, ma si desume dal seguito del resoconto di Proclo sul controargomento porfi-
riano in in Tim. 1.394.12 sgg. Da altri frammenti, tuttavia, emerge inequivocabilmen-
te il peso notevole che Attico riconosce alla volonta divina, presentata come il vincolo
che garantisce la conservazione e I'incorruttibilita del cosmo: frr. 4.7; 4.11; 4.15; 25; 32
(des Places), su cui cf. Baltes 1983, 39-47; Trabattoni 1987; Chiaradonna 2015, 38-40;
Michalewski 2017; Petrucci 2018, 58-61; 118-22; 169-71. Sulla centralita della nozione
di volonta divina nella cosmologia di Attico vedi in particolare Baltes 1976, 1: 50; 60-1;
Kockert 2009, 57-68; 73-4; Michalewski 2018, 131; Petrucci 2021, 109-11.

59 Procl. in Tim. 1.394.12-25 (Diehl) = 2.275.9-21 (Van Riel); cf. anche in Tim.
1.392.8-19 (Diehl) = 2.272.9-19 (Van Riel). Per una chiara ripresa di questo argomen-
to di Porfirio da parte di Proclo vedi in Tim. 1.366.27-368.11 (Diehl) = 2.235.10-237.13
(Van Riel); cf. in merito anche Philop. In Aet. 560.1-563.9 (Rabe). Sul tema della volonta
divina nei dibattiti sull’eternita del cosmo, cf. tra gli altri Sorabji 1983, 240-2.

60 Alcin. Didask. 10.3, su cui cf. Petrucci 2018, 100; Reydams-Schils 2020, 211. Per
una rassegna di fonti ulteriori in cui ricorre la volonta divina rimando a Whittaker
1990, 104-5 nota 193.

61 Cf. Procl. in Tim. 1.393.31-394.25 (Diehl) = 2.274.16-275.21 (Van Riel).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 22
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28



Laura Marongiu

Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

divino sul mondo.* La sua nozione di volonta ha implicazioni molto
diverse e una portata decisamente pil limitata: una volonta eterna,
un riflesso della bonta di dio, alla base di un cosmo sempiterno e on-
tologicamente dipendente da una causa superiore.

Appendice

Platone, Timeo (ed. Burnet)

Cicerone (ed. Ax/ Plasberg)

Calcidio (ed. Waszink)

29d7-30cl

Aéywpev &n &t fjvriva aitiav

YEVETLV Kai TO TIAV 168 O GUVIOTAG
ouvéoTnoev. &yabog v, Aayadé

8¢ 0Udeig Trepi 0UdevOs 0USETOTE

£y yiyvetar BSvog Toutou & EkTog
&v mavta 6Tt pdhioTa EBoulin
yevéoBat TapamAfoia EauTd. TauThY
&1 yevéoewg kai kéopou pdhoT dv
TIG ApYNV KUPLOTATHY Trap’ Avdpdv
ppovipwv &rodeySpevos 6pBTara
amodéyort’ &v. PoulnBeig yap 6 Beog
&yaba pev mdvta, phadpov 8¢ pndev
elvar kot Suvapy, oUtw & tév Soov
fv bpatov apahaBiov ovy fiouyiav
&yov &M kivoupevov TTANppeNGS
Kal ATEKTWS, i¢ TAELY alTo fiyayev
&k Tiig draiag, fynodpevog ékeivo
ToUTOU TTAVTWG Apetvov. Bgpig & ol
v oUt éomv 16 dploTey Spdv EAho
TIAY 10 KGAAOTOV- Aoy1odpevog
0OV NUpLoKey ¢k TOV KaTd PUTLY
Opatdv oudev &vénTtov Tol volv
gxovTog Bhov Shou kdAAtov EoeaBai
Ttote Epyov, voiv & al yepig yuyiic
aduvarov apayevéoBar 1. S &
TOV AOY10pOV TOVOE voi v pev év yux i,
Yuynv & év odpaTt oUVIOTAS TO TV
OUVETEKTALVETO, ETTw¢ 6TL kAAAIoTOY
€1 KoTa pUOLY ApLoToV T Epyov
ATTELpYATpEVOG. 0UTGS OUV 81 Kot
ASyov Tov eikSTa det Aéyerv TOvOe TOV
kéopov THov Epyuyov Evvouv Te Ti)
&AnBeiq Sra tijv Tol B0t yevéaBon
Tpévolav.

Quaeramus igitur causam quae
inpulerit eum qui haec machinatus
situt originem rerum et molitionem
novam quaereret. probitate videlicet
praestabat, probus autem invidet
nemini; itaque omnia sui similia
generavit. haec nimirum gignendi
mundi causa iustissima. nam cum
constituisset deus bonis omnibus
explere mundum mali nihil admiscere
quoad natura pateretur, quicquid erat
quod in cernendi sensum caderet id sibi
adsumpsit, non tranquillum et quietum
sed inmoderate agitatum et fluitans,
idque ex inordinato in ordinem adduxit;
hocenimiudicabat esse praestantius;
fas autem nec est nec umquam fuit
quicquam nisi pulcherrimum facere ei
qui essetoptumus. cum rationem igitur
habuisset, reperiebat nihil esse eorum
quae natura cernerentur inintellegens
intellegente in toto genere
praestantius. quocirca intellegentiam
in animo, animum inclusit in corpore:
sic ratus est opus illud effectum esse
pulcherrimum. quam ob causam

non est cunctandum profiteri - si

modo investigari aliquid coniectura
potest - hunc mundum animal esse
idque intellegens et divina providentia
constitutum. (Cic. Tim. 3.9, 11-3.10, 14)

Dicendum igitur cur rerum conditor
fabricatorque geniturae omne hoc
instituendum putauerit. Optimus erat,
ab optimo porro inuidia longe relegata
est. ltaque consequenter cuncta sui
similia, prout cuiusque natura capax
beatitudinis esse poterat, effici uoluit;
quam quidem uoluntatem dei originem
rerum certissimam si quis ponat,

recte eum putare consentiam. Volens
siquidem deus bona quidem omnia
prouenire, mali porro nullius, prout
eorum quae nascuntur natura fert,
relinqui propaginem, omne uisibile
corporeumque motu importuno
fluctuans neque umquam quiescens
exinordinata iactatione redegitin
ordinem, sciens ordinatorum fortunam
confusis inordinatisque praestare.

Nec uero fas erat bonitati praestanti
quicquam facere nisi pulchrum eratque
certum tantae diuinitati nihil eorum
quae sentiuntur, hebes dumtaxat nec
intellegens, esse melius intellegente,
intellectum porro nisi animae non
prouenire. Hac igitur reputatione
intellectu in anima, porro animain
corpore locata, totum animantis mundi
ambitum cum uenerandaillustratione
composuit. Ex quo apparet sensibilem
mundum animal intellegens esse
diuinae prouidentiae sanctione. (Calc.
Tim. 22.17-23.9)

62 Se questa lettura & corretta, si potrebbe persino ipotizzare che la strategia delet-
teralizzante sottesa alla divergenza tra traduzione e commento sia volta almeno in par-
te a contrastare il letteralismo radicale di Attico.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 23
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28




Laura Marongiu

Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Platone, Timeo (ed. Burnet)

Cicerone (ed. Ax/ Plasberg)

Calcidio (ed. Waszink)

30d1-31al | 16 yap tév vooupévewv kahAioTe kai | quod enim pulcherrimum in rerum Ergointellegibili substantiae
KaTd TavTa TEAéQ pdAoTa alTOV natura intellegi potest et quod ex praecellenti principalique naturae
6 Bedg dpotdoat BouknBeig Loy Ev | omni parte absolutissimum est,cum | omnifariam quoque perfectae deus
opatdy, Tavd’ Soa avtol kata pUow deus similem mundum efficere vellet, | opifex gignisimile uolens sensibile
ouyyevii Lda évog Exov éauTod, animal unum aspectabile, in quo animal unum et uisibile constituit,
ouvéoTnoe. omnia animalia continerentur, effecit. | naturae suae conuenientia cuncta
(Cic. Tim.4.12,10-14) quae uita fruunturintra conseptum et
limitem suum continens. (Calc. Tim.
23.16-20)
32b8-c4 Kad 81 TaiTax £k Te &) TouTwV itaque et ob eam causam et exis Atque ita ex quattuor supradictis
T010UT®VY Kal TOV AptBpoV TeTTdpwv rebus numero quattuor mundi est materiis praeclaram istam machinam
0 100 KSopoU oGpa dyevviifn & corpus effectum, ea constrictum uisibilem contiguamque fabricatus
dvadoyiag dpoloyfioav, pihiav e conparatione qua dixi; exquoipsese | estamica partium aequilibritatis
Eoyev £k TOUT®V, GOTE eig TAUTOV concordi quadam amicitia et caritate | ratione sociatam, quo immortalis
QT ouve OOV &\uTtov VTS Tou conplectitur atqueita apte cohaeret | indissolubilisque essetaduersum
E\ou AV U0 T0U ouvSfoavTog ut dissolvinullo modo queat nisi ab omnem casum excepta fabricatoris
yevéobat. eodem a quo est conligatus. (Cic. Tim. | sui uoluntate. (Calc. Tim. 25.6-10)
5.15,1-6)
36d8-el "Errel 8t Kot vouv 16 ouvioTdvTL Animum igitur quomiille procreator Igitur cum pro uoluntate patris
n&oaﬁmoﬁlcramg mundideus ex sua mente et voluntate | cuncta rationabilis animae substantia
gyeyévnTo, peta TodTo TV TO genuisset, tum denique omne quod nasceretur, aliquanto post omne
owpoToedis Evtdg alTis étexTaiveto | €ratconcretum atque corporeum corporeum intra conseptum eius
xai pégov péoy cuvayaywv substernebat animo interiusque effinxit mediumque applicans mediae
TIPOGTPROTTEV. faciebat atque ita medio medium modulamine apto iugabat. (Calc. Tim.
accommodans copulabat. (Cic. Tim. 29.1-3)
8.26,4-8)
38c3-6 ¢E olv ASyou kai Stavoiag Beot rationeigitur et mentedivinaad Hac ergo dei ratione consilioque huius
ToLaUTIG TEPOS X POVOU Yéveaty, fva originem temporis [curris] curriculum | modi genituram temporis uolentis
YevvnBii xpdvog, fidtog kad oehfvny inventum est solis et lunae * * (Cic. creari, sol et luna etaliae quinque
Kai mévte dAa dotpa, EmwikAny Tim.9.29,5-6) stellae quae uocantur erraticae
#xovia mhavntd, eig Stopiopov kai factae sunt, quo tam partes temporis
UATKTY ApLBpGV Y pévou Yéyovev. notarentur certa dimensione quam
reditus anfractusque temporarii sub
numeri comprehensionem uenirent.
(Calc. Tim. 30.19-22)
41a7-b6 “Vos qui deorum satu orti estis “Dii deorum quorum opifex idem

“@eoi Beddv, dv Eyd Snpioupydg
Tathp € Epywv, &t époll yevépeva
&Auta €pot ye py €BéNovTog. TO pev
ouv &) 6eBtv &Y AuTdV, 16 YE HAv
kahdg &ppoaBev kai Exov eu Mgty
£0€herv kakol- &1’ & kai émeitep
yeyevnoBe, dBdvaror pev ovk EoTe
008 &AuTtot 10 TapTTaY, oliTt pev

&1 AuBnoeaBé ye oude TeiEecbe
Bavdrou poipag, tiig il Bouhijoeang
petfovog €1 Seapol kai KupLwTEpoU
AoxSvreg ekeivaov ol¢ 61 yiyveoBe
ouvebeioBe”.

adtendite. quorum operum ego
parens effectorque sum, haec sunt
indissoluta me invito; quamquam
omne conligatum solvi potest, sed
haud quaquam boni est ratione
vinctum velle dissolvere. sed quoniam
estis orti,inmortales vos quidem
esse et indissolubiles non potestis,
neutiquam tamen dissolvemini,
neque vos ulla mortis fata periment
nec fraus valentior quam consilium
meum, quod maius est vinculum ad
perpetuitatem vestram quamilla
quibus estis tum cum gignebamini
conligati”. (Cic. Tim. 11.40, 4-13)

paterque ego, opera siquidem uos
mea, dissolubilia natura, me tamen
ita uolente indissolubilia, omne
siquidem quod iunctum est natura
dissolubile, at uero quod bona ratione
junctum atque modulatum est
dissolui uelle non est dei. Quapropter,
quia facti generatique estis,
immortales quidem nequaquam nec
omnino indissolubiles, nectamen
umquam dissoluemini nec mortis
necessitatem subibitis, quia uoluntas
mea maior est nexus et uegetatior ad
aeternitatis custodiam quamiilli nexus
uitales ex quibus aeternitas uestra
coagmentata atque composita est”.
(Calc. Tim.35.9-17)

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 24
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28




Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Bibliografia

Alessandrelli, M. (2013). «Cleante e Crisippo sul rapporto tra provvidenza e fato. A pro-
posito di Calc., in Plat. Tim. 144». Masi, F.; Maso, S. (eds), Fate, Chance, and Fortune
in Ancient Thought. Amsterdam: Hakkert, 145-57.

Aronadio, F. (2008). «<L’orientamento filosofico di Cicerone e la sua traduzione del Ti-
meo». Méthexis, 21, 111-29.
https://doi.org/10.1163/24680974-90000533

Arzhanov, Y. (2021). Porphyry, On Principles and Matter. A Syriac Version of a Lost Greek
Text with an English Translation, Introduction, and Glossaries. Berlin; Boston: De

Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110747027

Ax, W.; Plasberg, O. (edd.) [1938] (2011). M. Tulli Ciceronis De Divinatione; De Fato;
Timaeus. Revised Edition. Stuttgart: Teubner.

Bakhouche, B. (éd.) (2011). Calcidius. Commentaire au Timée de Platon. 2 vols. Pa-
ris: Vrin.

Baltes, M. (1976-78). Die Weltentstehung des Platonischen Timaios nach den antiken
Interpreten. 2 Bd. Leiden: Brill.

Baltes, M. (1983). «Zur Philosophie des Platonikers Attikos». Blume, H.-D.; Mann, F.
(Hrsgg), Platonismus und Christentum, Festschrift fiir Heinrich Dérrie. Miinster:
Aschendorff Verlag, 38-57.

Benz, E. (1932). Marius Victorinus und die Entwicklung der abendlédndischen Willensme-
taphysik. Kohlhammer: Stuttgart.

Bonazzi, M. (2014). «Middle Platonists on Fate and Human Autonomy: A Confronta-
tion with the Stoics». Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds), What is Up to Us?
Studies on Agency and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Aca-
demia Verlag, 283-93.

Boys-Stones, G. (2007). «‘Middle’ Platonists on Fate and Human Autonomy». Sharp-
les, R.W.; Sorabji, R. (eds), Greek and Roman Philosophy 100 BC-200 AD, vol. 2. Lon-
don: Institute of Classical Studies, 431-47.

Boys-Stones, G. (2018). Platonist Philosophy, 80 BC to AD 250: An Introduction and Col-

lection of Sources in Translation. Cambridge: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/9781139050203

Brisson, L. (2020). «The Notion of $8dvog in Plato». Renaut, O.; Candiotto, L. (eds),
Emotions in Plato. Leiden; Boston: Brill, 201-19.

Brumana, S.I. (2022). «<Platonismo e aristotelismo nel Timaeus di Cicerone». Elenchos,
43(2),249-78.
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0015

Chiaradonna. R. (2015). «Plotinus’ Account of Demiurgic Causation and Its Philosophi-
cal Background». Marmodoro, A.; Prince, B.D. (eds), Causation and Creation in Late
Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 31-50.
https://doi.org/10.1017/cbo9781107447974.004

Den Boeft, J. (1970). Calcidius on Fate, His Doctrine and Sources. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320376

des Places, E. (1973). Numénius, Fragments. Paris: Les Belles Lettres.

des Places, E. (1977). Atticus, Fragments. Paris: Les Belles Lettres.

Dihle, A. (1982). The Theory of Will in Classical Antiquity. Berkeley; Los Angeles: Uni-
versity of California Press.

Dillon J. [1977] (1996). The Middle Platonists. 80 B.C. to A.D. 220. Ithaca; New York: Cor-
nell University Press.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 25
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28


https://doi.org/10.1163/24680974-90000533
https://doi.org/10.1515/9783110747027
https://doi.org/10.1017/9781139050203
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0015
https://doi.org/10.1017/cbo9781107447974.004
https://doi.org/10.1163/9789004320376

Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Dopp, S. (2018). «§ 182. Calcidius». Riedweg, Ch.; Horn, Ch.; Wyrwa, D. (Hrsgg), Die
Philosophie der Antike. Bd. 5/1, Philosophie der Kaiserzeit und der Spédtantike. Ba-
sel: Schwabe Verlag, 2327-30.

Dowson, Ch.J. (2023). Philosophia Translata: The Development of Latin Philosophical
Vocabulary through Translation from Greek. A Case Study Approach. Leiden; Bos-
ton: Brill.

Dragona-Monachou, M. (1973). «Providence and Fate in Stoicism and Prae-Neopla-
tonism. Calcidius as an Authority on Cleanthes’ Theodicy (SVF 2, 933)». Philoso-
phia, 3,262-306.

Dragona-Monachou, M. (1994). «<Divine Providence in the Philosophy of the Empire».
Haase, W. (Hrsg.), Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt, I, 36.7, 4417-90.
https://doi.org/10.1515/9783110883732-002

Dronke, P. (2008). The Spell of Calcidius. Platonic Concepts and Images in the Medieval
West. Florence: SISMEL - Edizione del Galluzzo.

Gercke, A. (1886). «Eine Platonische Quelle des Neuplatonismus». Rheinisches Muse-
um fiir Philologie, 41, 266-91.

Gersh S. (1986). Middle Platonism and Neoplatonism. The Latin Tradition. 2 vols. Notre
Dame: University of Notre Dame Press.

Gilbert, N.W. (1963). «<The Concept of Will in Early Latin Philosophy». Journal of the
History of Philosophy, 1, 17-35.

Herrmann, F.G. (2003). «Phthonos in the World of Plato’s Timaeus». Konstan, D.; Rut-
ter, N.K. (eds), Envy, Spite and Jealousy: The Rivalrous Emotions in Ancient Greece.

Edinburgh: Edinburgh University Press, 53-83.
https://doi.org/10.1515/9781474469937-007

Hoenig, Ch. (2014). «Timaeus Latinus: Calcidius and the Creation of the Universe».

Rhizomata, 2(1), 80-110.
https://doi.org/10.1515/rhiz-2014-0004

Hoenig, Ch. (2018). Plato’s Timaeus and the Latin Tradition. Cambridge: Cambridge
University Press.

Horn, Ch. (1996). «Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-
griffs». Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 50, 113-32.

Horn, Ch. (2004). «Wille (Antike)». Ritter, J.; Griinder, K.; Gabriel, G. (Hrsgg), Histori-
sches Wérterbuch der Philosophie, Bd. 12. Basel; Stuttgart: Schwabe, 763-9.

Irwin, T.H. (1992). <Who Discovered the Will?». Philosophical Perspectives, 6, Ethics,
453-73.

Kahn, Ch. [1988] (1996). «Discovering the Will: From Aristotle to Augustine». Dillon,
J.M.; Long, A.A. (eds), The Question of ‘Eclecticism’: Studies in Later Greek Philoso-

phy. Berkeley: University of California Press, 235-60.
https://doi.org/10.1525/9780520317611-014

Kockert, Ch. (2009). Christliche Kosmologie und kaiserzeitliche Philosophie: Die Ausle-
gung des Schépfungsberichtes bei Origenes, Basilius und Gregor von Nyssa vor dem
Hintergrund kaiserzeitlicher Timaeus-Interpretationen. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Lavecchia, S. (2014). «Chi invidia non conosce meraviglia. Note su thaumazein ed es-
sere aphthonos in Platone e Aristotele». Thaumazein, 2, 179-94.

Lemoine, M. (1998). «Innovations de Cicéron et de Calcidius dans la traduction du Ti-
méen. Ellis, R.; Tixier, R.; Weitemeier, B. (eds), The Medieval Translator. Traduire au
Moyen Age, vol. 6 = Proceedings of the International Conference of Géttingen (22-25
July 1996). Turnhout: Brepols, 72-81.
https://doi.org/10.1484/m.tmt-eb.4.00016

Lemoine, M. (2002). «Du Timée de Platon a celui de Calcidius». Barbanti, M.; Giardi-
na, G.R.; Manganaro, P. (a cura di), ENQZIZ KAl ®IAIA. Unione e amicizia. Omaggio
a Francesco Romano. Catania: CUECM, 441-50.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 26
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28


https://doi.org/10.1515/9783110883732-002
https://doi.org/10.1515/9781474469937-007
https://doi.org/10.1515/rhiz-2014-0004
https://doi.org/10.1525/9780520317611-014
https://doi.org/10.1484/m.tmt-eb.4.00016

Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Lernould, A. (2014). «<Le cycle triadique de la causalité démiurgique: Bonté, Vouloir, Pro-
vidence. Linterprétation proclienne de Timée 29e1-30c2». d’Hoine, P.; Van Riel, G.
(eds), Fate, Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval and Early Modern

Thought: Studies in Honour of Carlos Steel. Leuven: Leuven University Press, 291-308.
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.19

Lévy, C. (2002). «Cicero and the Timaeus». Reydams-Schils, G. (ed.), Plato’s Timaeus as
Cultural Icon. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 95-110.

Magee, J. (ed.) (2016). Calcidius. On Plato’s Timaeus. Cambridge; London: Harvard
University Press.

Michalewski, A. (2017). «Faut-il préférer Epicure a Aristote? Quelques réflexions sur
la providence». Baghdassarian, F.; Guyomarc’h, G. (éds), Réceptions de la théolo-
gie aristotélicienne d’Aristote d Michel d’Ephése. Louvain: Leuven University Press,
123-42.

Michalewski, A. (2018). «Atticus et le nombre des principes. Nouvel examen de
quelques problemes textuels du fragment DP 26 (Proclus, In Tim. |, 391.6-12)».
Gavray, M.-A.; Michalewski, A. (éds), Les principes cosmologiques du platonisme.
Origines, influences et systématisation. Turnhout: Brepols, 119-41.
https://doi.org/10.1484/m.mon-eb.5.114801

Morani, M. (ed.) (1987). Nemesii Emeseni De natura hominis. Leipzig: Teubner.
https://doi.org/160.1515/9783110333633

Moreschini, C. (2003). Calcidio, Commentario al Timeo di Platone. Milano: Bompiani.

Opsomer, J. (2014). «<The Middle Platonic Doctrine of Conditional Fate». d’Hoine, P.;
Van Riel, G. (eds), Fate, Providence and Moral Responsibility in Ancient, Medieval
and Early Modern Thought: Studies in Honour of Carlos Steel. Leuven: Leuven Uni-

versity Press, 137-68.
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.11

Perkams, M. (2013). «Die Gleichzeitigkeit von Wahlen und Nicht-Wahlen. Handlungs-
theoretische Uberlegungen bei Plotin und anderen antiken Platonikern». Pietsch,
Ch. (Hrsg.), Ethik des antiken Platonismus. Der platonische Weg zum Gliick in Sys-
tematik, Entstehung und historischem Kontext. Akten der 12. Tagung der Karl-und-
Gertrud-Abel-Stiftung vom 15. bis 18. Oktober 2009 in Miinster. Stuttgart: Franz Stei-
ner Verlag, 219-36.

Petrucci, F.M. (2018). Taurus of Beirut. The Other Side of Middle Platonism. London;
New York: Routledge.

Petrucci, F.M. (2021). «Il temporalismo radicale di Attico: ripensare l'economia dell’or-
dinamento demiurgico». Antiquorum Philosophia, 15, 105-20.

Petrucci, F.M. (ed.); Ferrari, F. (intr.) (2022). Platone: Timeo. Milano: Fondazione Lo-
renzo Valla.

Pohlenz, M. [1959] (1992). Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. 2 Bd. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Powell, J.G.F. (1995). «Cicero’s Translations from the Greek». Powell, J.G.F. (ed.), Cice-
ro the Philosopher. Oxford: Clarendon Press, 273-300.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780198147510.003.0011

Ratkowitsch, Ch. (1996). «Die Timaios-Ubersetzung des Chalcidius. Ein Plato Christi-
anus». Philologus, 140(1), 139-62.
https://doi.org/10.1524/phi1.1996.140.1.139

Reydams-Schils, G. (1999). Demiurge and Providence. Stoic and Platonist Readings of
Plato’s Timaeus. Turnhout: Brepols.
https://search.crossref.org/search/references#:~:text=https%3A//doi.
org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278

Reydams-Schils, G. (2007). «<Meta-Discourse: Plato’s Timaeus According to Calcidius».
Phronesis, 52(3), 301-27.
https://doi.org/10.1163/156852807x208026

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 27
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28


https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.19
https://doi.org/10.1484/m.mon-eb.5.114801
https://doi.org/10.1515/9783110333633
https://doi.org/10.2307/j.ctt9qdwbf.11
https://doi.org/10.1093/oso/9780198147510.003.0011
https://doi.org/10.1524/phil.1996.140.1.139
https://search.crossref.org/search/references#
http://doi.org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278
http://doi.org/10.1484/m.mon%2Deb.5.112278
https://doi.org/10.1163/156852807x208026

Laura Marongiu
Dal BoUAecOat del Demiurgo di Platone alla voluntas divina di Calcidio

Reydams-Schils, G. (2013). «The Academy, the Stoics and Cicero on Plato’s Timaeus».
Long,A.G. (ed.), Plato and the Stoics. Cambridge: Cambridge University Press, 29-58.
https://doi.org/10.1017/cb09781139629157.003

Reydams-Schils, G. (2020). Calcidius on Plato’s Timaeus: Greek Philosophy, Latin Recep-
tion and Christian Contexts. Cambridge: Cambridge University Press.

Reydams-Schils, G. (forthcoming). «Calcidius on Matter and the Platonist Tradition:
The Case of Porphyry Revisited». Polloni, N. (ed.), A Philosophical History of Prime
Matter, vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press.

Reydams-Schils, G. (ed.) (2002). Plato’s Timaeus as Cultural Icon. Notre Dame: Univer-
sity of Notre Dame Press.

Sedley, D. (2013). «Cicero and the Timaeus». Schofield, M. (ed.), Aristotle, Plato and
Pythagoreanism in the First Century BC: New Directions for Philosophy. Cambridge:
Cambridge University Press, 187-205.
https://doi.org/10.1017/cbo9781139096713.011

Sharples, R.W. (1978). «Alexander of Aphrodisias, De Fato: Some Parallels». The Clas-
sical Quarterly, 28(2), 243-66.
https://doi.org/10.1017/s0009838800034790

Somfai, A. (2002). «The Eleventh-Century Shift in the Reception of Plato’s Timaeus and
Calcidius’s Commentary». Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 65, 1-21.
https://doi.org/10.2307/4135103

Sorabji, R. (1983). Time, Creation and the Continuum: Theories in Antiquity and the Early
Middle Ages. Chicago; Ithaca: University of Chicago Press; Cornell University Press.

Speer, A. (2005). «Lectio physica: Anmerkungen zur Timaios-Rezeption im Mittelal-
ter». Leinkauf, Th.; Steel, C. (Hrsgg), Platons Timaios als Grundtext der Kosmolo-
gie in Spdtantike, Mittelalter und Renaissance/Plato’s Timaeus and the Foundations
of Cosmology in Late Antiquity, the Middle Ages and Renaissance. Leuven: Leuven
University Press, 213-34.

Steinheimer, E. (1912). Untersuchungen iiber die Quellen des Chalcidius. Aschaffen-
burg: Werbrun.

Switalski, W. (1902). Des Chalcidius Kommentar zu Platos Timaeus: Eine historisch-kri-
tische Untersuchung. Miinster: Aschendorff.

Trabattoni, F. (1987). «Il frammento 4 di Attico». Rivista di Storia della Filosofia, 42(3),
421-38.

Van Riel, G. (2022-23). Procli Diadochi in Platonis Timaeum Commentaria. 5 vols. Ox-
ford: Clarendon Press.

Van Winden, J.C.M. (1965). Calcidius on Matter: His Doctrine and Sources. A Chapter in
the History of Platonism. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320215

Vimercati, E. (2020). «Middle Platonists on Fate and Providence. God, Creation, and
the Governance of the World». Brouwer, R.; Vimercati, E. (eds), Fate, Providence
and Free Will: Philosophy and Religion in Dialogue in the Early Imperial Age. Leiden;
Boston: Brill, 116-36.
https://doi.org/10.1163/9789004436381_009

Waszink, J.H. (1964). Studien zum Timaioskommentar des Calcidius. Leiden: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004320314

Waszink, J.H. (1969). «Calcidius’ Erkldrung von Tim. 41e2-42a4». Museum Helveticum,
26,271-80.

Waszink, J.H. (ed.) [1962] (1975). Timaeus a Calcidio translatus commentarioque in-
structus. London: The Warburg Institute; Leiden: Brill.

Whittaker, J. (éd.) (1990). Alcinoos, Enseignement des doctrines de Platon. Trad. de P.
Louis. Paris: Les Belles Lettres.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 28
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 3-28


https://doi.org/10.1017/cbo9781139629157.003
https://doi.org/10.1017/cbo9781139096713.011
https://doi.org/10.1017/s0009838800034790
https://doi.org/10.2307/4135103
https://doi.org/10.1163/9789004320215
https://doi.org/10.1163/9789004436381_009
https://doi.org/10.1163/9789004320314

Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Il folle e Poracolo.
Paradeigmata noluntatis
in Platone

Elisabetta Cattanei
Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milano Italia

Abstract Madness in the Timaeus and Divination in the Phaedrus are considered by
Plato two opposed extreme conditions of noluntas - lack of will and intelligence. Mad-
nessis object of a ‘medical’ inquiry insofaritis a psycho-somatic illness, which approxi-
mates humans to beasts; divination belongs to the standard-religious-experience and
in the best practice of the inspired oracles approximates humans to Gods. Although
they are both forms of ‘inability’ of intelligence and will, their role in human life can
be ethically and intellectually positive, moving the soul - through the ‘therapy’ of the
psycho-physical education and in front of an indistinct but authentic ‘prevision’ of the
truth - to self-awareness and up to the Good.

Keywords Noluntas. Absence-of-will. Lack-of-intelligence. Madness. Divination. Plato.

Sommario 1 Pluralita di letterature e metodologie. - 2 La noluntas del folle. - 3 La
noluntas dell’'oracolo.

1 Pluralita di letterature e metodologie

I bacini di testi greci e latini che ci permettono ancora oggi di son-
dare i paradeigmata voluntatis non sono esauriti da quelli specifica-
mente filosofici: appartengono a numerosi ambiti della scrittura per
noi reciprocamente lontani, che includono poesia, teatro, storia - sto-
ria monumentale e storia culturale -, ma anche medicina e scienze
‘dure’, in particolare le scienze naturali; in altra occasione, dialogan-
do con le indagini di Plinio il Vecchio nei libri VII-VIII della Natura-
lis Historia, € emerso che l'interrogazione di questi ambiti diversi di

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 29

Submitted 2025-01-21 | Accepted 2025-01-28 | Published 2025-03-17
©2025 Cattanei | ©®4.0
DOI 10.30687/978-88-6969-902-3/002



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

letteratura - spesso uniti anticamente in un'unica opera o in un unico
autore - significa pluralita di metodologie e di esposizioni, per la no-
stra sensibilita poco compatibili, ma provocatoriamente convergen-
ti, come racconto mitico, fiction e ‘materia dei sogni’ da una parte,
e osservazione unita a ragionamento scientifico rigoroso dall’altra.*

Nel dibattito culturale contemporaneo, la letteratura medico-
scientifica sarebbe forse fra le prime a essere consultata alla ricer-
ca di modelli e spiegazioni della voluntas, intesa come capacita e
volonta di agire in un modo piuttosto che in un altro. Un esempio ef-
ficace & costituito da una delle osservazioni introduttive di Arnaldo
Benini, neurologo e neurochirurgo, al suo libro Neurobiologia della
volonta, la dove sostiene:

11 dilemma del libero arbitrio, per sua natura, non & né filosofico,
né religioso. E scientifico.?

E questo, proprio a fronte della «sconvolgente inconcludenza» della
«letteratura filosofica e moraleggiante», avvolta dal «<nuvolone polve-
roso» del suo «filosofese», che non dispone di sufficiente «chiarezza
concettuale» per svolgere «analisi scientifiche e riflessioni concrete
su uno dei problemi centrali dell’esistenza umana».*

Per noi cultori dell’antichita greco-romana, una simile provocazione
solleva naturalmente la curiosita di andare a vedere che cosa ci dica
la letteratura scientifica antica sul tema della volonta. Non solo: dalle
ricerche neurobiologiche sul tema delle condizioni psicofisiche dell’a-
zione umana, consapevole e autodeterminata, ci puo provenire l'inte-
ressante indicazione di studiare la patologia per capire la fisiologia.*
Ci dice dunque qualcosa la letteratura scientifica antica su casi di pa-
tologia della volonta? Gli antichi, nell’esplorare il corpo umano, la sua
vita e le sue funzioni, hanno presenti casi esemplari di incapacita del-
la volonta, di sospensione o inibizione patologiche del volere? Esem-
pi paradigmatici di non-volonta, paradeigmata noluntatis?® Platone, si.

1 Cattanei 2021, 170.
2 Benini 2022, 8.

3 Benini 2022, 7-8.
4

Un esempio di questo metodo di indagine & costituito dall’interesse suscitato da pa-
tologie come il morbo di Alzheimer, sul quale si concentra Benini 2018.

5 Il termine noluntas viene qui usato nella sua accezione piu ampia possibile, come
opposto a tutto cio che & e comporta, di contesto in contesto, la voluntas umana, men-
tre nella storia del pensiero le sue occorrenze piu antiche sono legate al peccato di av-
versione, che Tertulliano per primo elenca come nolentia nella serie formata da ira, di-
scordia, odium, dedignatio, indignatio, bilis, nolentia, offensa (Adv. Marc. I 25). Diverso,
e non di ordine antropologico, & invece il significato che la noluntas assume nella filo-
sofia dell’Otto- e Novecento, in particolare in Schopenhauer, su cui rimando al contri-
buto di Camera, in questo volume.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 30
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Anzitutto il Platone scienziato della natura, biologo e medico, dell'ul-
tima porzione del Timeo (69a-92c). Si puo forse avanzare la riserva
che il Timeo non sia un’opera di ‘scienza naturale’, perché espressa-
mente riconosciuta dal conduttore del dialogo come un «mito», anche
se si tratta di un «ragionamento verosimile» e di un «racconto proba-
bile» (Ti. 29b2-d6; cf. 72d4-e3), e perché scritta con un linguaggio al-
tamente metaforico, come lamentava gia Aristotele.® Tuttavia, occor-
re riconoscere che gli aspetti mitici e metaforici della sezione medica
del Timeo non ne hanno impedito la ricezione, da parte della tradizio-
ne successiva, come di un trattato alla pari di quelli del Corpus Hippo-
craticum, gia all'interno delle opere di Galeno;” e neppure puo essere
tacciata di particolare assenza di chiarezza concettuale, anche com-
parativamente, rispetto ad altre parti dello stesso dialogo, di certo pil
oscure.® In realta - appunto come ho cercato di suggerire a proposito
dei libri VII-VIII della Naturalis Historia di Plinio il Vecchio - il tipo di
‘scienza dell'uomo’ documentato da molta della letteratura scientifica
antica, proprio per quello che a noi appare un suo difetto di scientifi-
cita, puo offrirci la possibilita di esercitare un'indagine razionale ‘al-
tra’ - nuova in quanto antica, estranea ai nostri pregiudizi - su proble-
mi di ieri e di oggi. Lo stesso Timeo non tratta della fisiologia e della
patologia della vita umana in base a sperimentazioni sistematiche e in
forma apodittica, producendo definizioni universali e catene argomen-
tative ineccepibili; e tuttavia, gia il suo pil severo lettore e ascoltato-
re, Aristotele, fa un’osservazione interessante sul metodo e sul modo
di esporre le conoscenze scientifiche: «noi esigiamo che si parli nel mo-
do in cui siamo abituati», e «le cose che non ci vengono dette in questo
modo [...] per mancanza di abitudine ci sembrano pitu difficili da com-
prendere e pil estranee»; d’altro canto, non bisogna cadere in due op-
posti eccessi: 'errore di dare ascolto, per abitudine, solo a «cio che e
fiabesco e puerile», o solo a chi procede «per esempi» o «in base alle
testimonianze dei poeti»; o viceversa l'errore di richiedere rigore ma-
tematico in ogni ambito della conoscenza, perché la massima esattezza
scientifica non e adeguata a tutti gli oggetti di indagine: in particolare,
non e adeguata alle realta corporee e - come Aristotele precisa in altro
contesto - non la si deve pretendere nello studio dell’azione umana.®

6 Cf. p. es. Arist. Metaph. A 9.991a20-3; M 5.1079b23-7.
7 Cf. Neschke-Hentschke 2000.

8 Si pensi per esempio alla sezione del Timeo dedicata alla costituzione dell’anima
del mondo (34b10-36 d7), o anche a quella sulla genesi e la reciproca trasformazione di
acqua-aria-terra-fuoco a partire da triangoli elementari e solidi regolari (53b4-59¢5),
che senz’altro non € basata su di una sistematica osservazione sperimentale, eppu-
re ha suscitato un forte interesse da parte del padre della fisica quantistica W. Hei-
senberg; cf. Ferrari 1999.

9 Cf. Arist. Metaph. 11 3.994b32-995a 20, spec. 995a1-10, 15-16, nella traduzione di Re-
ale 2000b; in questo passo la pretesa di richiedere rigore matematico alla trattazione

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 31
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Modelli di comportamenti umani dovuti a non-volonta, casi para-
digmatici di deficit della volonta, o se vogliamo di ‘involontarieta’ di
determinati comportamenti e azioni: questo potrebbe essere inte-
ressante ricercare in Platone, senz’altro nel Timeo, ma non soltanto.
In linea con quanto si accennava poco fa sulla provocatoria capaci-
ta di combinare ambiti e metodi di indagine reciprocamente alieni
ai nostri occhi, un altro dialogo di Platone, il Fedro, prospetta un ca-
so uguale e contrario di noluntas umana rispetto a quello del Timeo,
tratto non dalla medicina, ma dall’esperienza religiosa. L'uno e l'al-
tro costituiscono due casi-limite di noluntas, due estremi opposti, pe-
ro anche a questo ci ha gia abituati la riflessione antica sulla volon-
ta, cioe a consultare quello che Italo Calvino chiamava un Guinness
Book of Records, dove «il genere umano e una zona del vivente che
va definita circoscrivendone i confini [...], gli estremi limiti raggiun-
ti dall'uomo in ogni campo, [...] limiti e trionfi».*° Il folle e 'oracolo:
l'uno, limite della noluntas verso il basso, verso la vita delle bestie;
l'altro, limite della noluntas verso l'alto, verso la vita degli dei.** Di
fronte a questa polarita ci pongono, rispettivamente, il Timeo e il Fe-
dro: vediamo in quali passi e contesti.

2 La noluntas del folle

La porzione finale del Timeo, quella che occupa le pagine 69a-92c
dell’edizione di Stephanus, & dedicata al microcosmo umano, di cui
sono individuate le cause di vita e di morte, la struttura psicofisica,
la conformazione e la posizione degli organi corporei, la loro fisiolo-
gia e in certi casi la loro patologia; il discorso & esplicitamente pre-
sentato dal suo conduttore come una trattazione umana dell'umano:
Timeo ne ribadisce - in analogia con il precedente discorso cosmo-
logico - il carattere «probabile» o «verosimile», ma anche la natu-
ra di ragionamento ‘conveniente’, anticipando che, sia a proposito di
cio che ha illustrato in precedenza sui rapporti fra parti dell'anima
e organi corporei, sia a proposito di cio che si appresta a esporre,
vale a dire «il modo in cui ha avuto generazione il resto del corpo»,

di cio che studia la fisica, che & una realta dotata di materia, puo essere considerata
un richiamo critico al modo in cui il Timeo usa aritmetica e geometria nella spiegazio-
ne della phyis; sulla pretesa di esattezza matematica nei ragionamenti volti alla pras-
si, analogamente criticata da Aristotele, cf. p. es. EN 6.5.1140b11-21; 9.1142a11-16, su
cui Cattanei 2008, 64-6.

10 Cattanei 2021, 175-7.
11 La delimitazione piu celebre della vita umana fra quella delle bestie in basso e
quella degli déi in alto ricorre com’e noto in Arist. Pol. 1.2.1253a25-9, ma & anticipata

da non poche riflessioni presenti in alcuni dialoghi di Platone - in particolare Repub-
blica, Fedro, e Timeo - su cui Cattanei 2014, 29-34.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 32
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

«potremmo essere fiduciosi di aver detto il vero solo nel momento in
cui un dio esprimesse il suo accordo».*?

Il nesso macrocosmo-microcosmo fra cosmo fisico ed essere uma-
no, rispettivamente studiati nelle due parti pil estese del Timeo, € ri-
conosciuto da secoli come una chiave interpretativa efficace dell’in-
tero dialogo non solo dal punto di vista della comunanza del metodo
diindagine in ambito fisico e in ambito antropologico-medico, ma an-
che al fine di seguire le analogie di sistema causale, natura, strut-
tura, funzioni e azioni, fra quel grande corpo vivente animato, che e
l'universo, e quel piu piccolo corpo organico che & I'essere umano.**

Non mancano tuttavia - ed & proprio in questo terreno che dob-
biamo iniziare ad addentrarci - tratti di specificita del microcosmo
umano rispetto al macrocosmo naturale, che segnano differenze no-
tevoli fra I'uno e l'altro.

La malattia, la vecchiaia e la morte distinguono la vita umana da
quella di quel vivente sensibile, generato ma eterno, che e il cosmo
fisico, e richiedono l'intervento di concause divine speciali, «déi cre-
ati», costituiti a questo scopo dal dio-demiurgo, ottimo e intelligente,
che nella sua piena bonta non puo volere che la sua opera abbia una
fine.** Proprio in apertura alla sezione medico-antropologica del suo
discorso, Timeo ricorda che «Dio», attraverso I'imposizione di pro-
porzioni e simmetria a un materiale disordinato, formo gli elementi
fisici - acqua, aria, terra e fuoco -, concludendo:

Ma egli organizzo in primo luogo tutte queste cose, e poi a par-
tire da esse compose questo universo, vivente unico che ha in sé
stesso tutti i viventi, mortali e immortali. E dei viventi divini si fe-
ce egli artefice, mentre diede come ordine ai frutti della sua ge-
nerazione di produrre secondo arte la generazione dei mortali.**

«I frutti della sua generazione» risultano - dalla precedente sezione
del dialogo dedicata agli «deéi visibili e generati» (40d4) - gli astri e
le forze naturali, che sovrintendono, con un ruolo causale preciso, al-
la costituzione dell'unita psicofisica degli esseri umani, al corso della

12 Cf. Ti. 72d4-e3, spec. 72d5-7; 72e2-3, su cui Ferrari, Petrucci 2022, XLVI-L.

13 Un esempio magistrale di questa antica chiave di lettura in particolare del Timeo
e della Repubblica & Szlezék 1996.

14 Cf. Ti. 33a2-bl; 41a7-d3.

15 Ti. 69b8-c5. Qui e in seguito, mi avvalgo della traduzione di F. Petrucci in Ferrari,
Petrucci 2022, mentre, quando non diversamente specificato, la traduzione degli scrit-
ti di Platone che si cita & quella contenuta nel volume a cura di Reale 2000c. Sia in que-
sto passo, come in quelli citati alla nota precedente, il ragionamento di Timeo si ba-
sa - secondo uno stile di chiara ispirazione pitagorica (cf. infra, nota 33) - su polarita
fondamentali, tra le quali assume particolare rilievo quella fra viventi immortali/mor-
tali, che corrisponde a quella divino/umano.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 33
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

loro vita fino alla morte e al loro ritorno post-mortem alla natura.*®
La produzione del corpo umano dotato di vita prevede un posto do-
minante per 'anima razionale - immortale, in quanto costituita di-
rettamente dall'Intelligenza divina -, che & collocata nell’«acropoli»
(70a6), il capo, mentre le parti irrazionali, mortali e ‘dissennate’
(cf. 69d3: aphrone) dell’anima, cioé la sede delle passioni e quella
del piacere, del dolore e dell’amore, sono disposte rispettivamente
sopra e sotto al diaframma e collegate a parti del corpo e organi di-
versi: 'anima irascibile & infatti «piu prossima alla testa» (70a4-5),
dato che ha la capacita di ubbidire alla ragione e di seguirla piena-
mente, ascoltandola e prestandole servizio;*” all'anima desiderativa,
invece, spetta la collocazione piu bassa, «tra il diaframma e il limite
individuato dall’'ombelico» (70el-2): € come «una sorta di mangiato-
ia per il nutrimento del corpo» (70e2-3), o anche una «bestia selvag-
gia» (70e4) a noi incatenata, perché desidera cibi, bevande e tutto
cio di cui il corpo ha bisogno, offrendogli il nutrimento senza il qua-
le la stirpe dei mortali verrebbe meno.** Questa ¢ la ‘fisiologia’ uma-
na, che unisce e ordina grazie all’azione di cause naturali non solo
anima e corpo, ma i contrari di immortalita e mortalita, razionali-
ta e irrazionalita, assennatezza e dissennatezza: a paradox - come
e stato osservato -, proprio perché «la nostra esistenza» e spiegata
«come una combinazione di cose contrarie».*® All'interno di questa
fisiologia ‘paradossale’ - e solo al suo interno - I'anima razionale &
esplicitamente indicata come «quella che delibera» (70e5-6; 71a2).
Piu precisamente, la taxis - la serie ordinata delle parti - propria del-
la compagine psicofisica degli esseri umani prevede qui una distanza
massima tra il bouleuesthai, proprio della forma «piu forte» (71al) o
«migliore» (70b8) dell’'anima, e il desiderio ferino:

Dunque, le attribuirono [scil. alla forma desiderativa dell’anima]
questa posizione per tale ragione, cioé affinché prendendo sem-
pre la propria parte dalla mangiatoia e rimanendo insediata quan-
to piu lontano dalla forma deliberativa dell’anima, e producendo
nella misura minore possibile tumulto e rumore, consentisse alla
forma piu forte di deliberare in tranquillita sul benessere del tut-
to, nel complesso e nelle singole parti.?

16 Cf. Ti. 41c1-d3. Per l'identificazione degli «déi visibili e generati» con gli astri e le
forze naturali, cf. Reale 2000a, 283 nota 73.

17 Cf. specialmente Ti. 70b6; 71d5.
18 Cf. 70d7-e5.

19 Broadie 2012, 87

20 Ti. 70e5-71a3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 34
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Rispetto a quel corpo animato che & il macrocosmo fisico - la cui ani-
ma condivide senz’altro con il microcosmo umano il pensiero -** nel-
la ragione umana € insita una funzione, che la collega direttamente
all'intelligenza divina: il bouleuesthdi, il ‘volere’ o ‘deliberare’, orien-
tato al bene. Del cosmo eterno e della sua anima intelligente Timeo
non dice mai che ‘vuole’, e nemmeno lo dice degli astri e delle forze
naturali, che pure sono dei, viventi immortali, dotati dell'intelligenza
di ascoltare e imitare nella loro attivita produttiva I'Artefice; ne parla
solo a proposito di quest’ultimo, e degli esseri umani. Mortalita e vo-
lonta distinguono cosi dal macrocosmo naturale il microcosmo uma-
no; ma per quell’'unico «principio immortale dell’'anima» (69¢5-6), o
«principio immortale del vivente mortale» (42e7), il logos (70a3, b3,
d5), che opera come to bouleuomenon (70e6-7), il genere umano ri-
trova la sua discendenza diretta dall’«Artefice Padre» (41a7), che,
in quanto buono, «volle che tutte le cose avessero generazione il piu
possibile approssimate a lui» (29e3) e «non ha voluto» che siano af-
fette da dissoluzione e morte le cose che ha generato (cf. 41 a7-b6).**

Il Timeo stesso - come si accennava prima - propone anche a que-
sto proposito un passaggio dalla fisiologia alla patologia e un riscon-
tro dell'una a partire dall’altra. Un riferimento obbligato & costituito
da 86b1-87c4, un passo molto studiato specie in relazione ad altri dia-
loghi di Platone, dal momento che contiene una chiara professione di
‘intellettualismo etico’, la concezione per cui nessuno sbhaglia volon-
tariamente, poiché se si conosce il bene lo si compie e, se si compie
il male, significa che lo si ignora;** dal punto di vista del lessico, ol-
tretutto, € un passo che parla insistentemente di ‘volontarieta’ e ‘in-
volontarieta’ delle azioni umane (cf. 86d2, 7; 86el, 3). Il tema di fon-
do & senza dubbio costituto da una illustrazione della natura, delle
diverse specie e soprattutto dalle cause della malattia mentale;** e
tuttavia, per le tematiche che si affrontano qui, & fondamentale non
ritenere accessorio l'aggancio di questa illustrazione con il suo fine
terapeutico, che viene introdotto a partire da 87c1-5, e poi prosegue
nel dettaglio almeno fino a 88c6, ma anche oltre, fino a 90d7. Da 86b1

21 Cf. peres. 30bl-cl; 37b2-c5.

22 Sul volere attribuito a Dio nel Timeo, e sulle sue interpretazioni piu antiche, ri-
mando al contributo di Marongiu in questo volume.

23 Cf. Sedley 2019 e, per uno stato della questione, Ferrari, Petrucci 2022, CXII-VI,
435-7. Cf. Vegetti 1996, 95, che riconosce alla base di questa concezione una idea di
‘anima’ pitagorica e socratica come «soggettivita autonoma e unitaria, responsabile
delle sue libere decisioni. Bastava allora» - continua - «che questa soggettivita si ren-
desse consapevole del ‘bene’, del sistema legge-giustizia-felicita, perché il comporta-
mento morale ne risultasse univocamente determinato e orientato alla virtu». In Ti.
86b1-87c4, assistiamo invece all'inserimento - operato da Platone - di quest’ultima con-
seguenza ‘intellettualistica’ in una concezione dell’anima, che prevede al suo interno
una molteplicita di ‘parti’ e di spinte anche contrarie alla ragione.

24 Cf. Lautner 2011; Betegh 2021, a cui si puo utilmente aggiungere Sassi 2013.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 35
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

a 87h8 si assiste infatti a una trattazione della malattia dell’anima
come «carenza di intelletto» (anoia) - traduce efficacemente Petruc-
ci*® - nei suoi due «generi», «l'uno la follia» (mania), «l'altro I'igno-
ranza» (amathia) che - per intenderci - Cornford rende con il termine
stupidity.?® Di entrambi i generi di anoia Timeo indica le cause fisio-
logiche, legate a uno squilibrio fra gli umori costitutivi del corpo del
malato, che in conseguenza di questo squilibrio viene a comportarsi
in un modo sconveniente; per questi suoi comportamenti & biasima-
to, pero frainteso: lo si ritiene vizioso, mentre le azioni che compie
sono involontarie; non si tratta infatti di ‘vizi volontari”

nessuno e vizioso volontariamente, ma al contrario diventa vizio-
so a causa di una qualche cattiva condizione del corpo e di man-
cata educazione al nutrimento (dia poneran hexin tina tou somatos
kai apaideuton trophen), e tuttavia queste cose sopravvengono a
chiunque come nemiche e senza che questi lo voglia.*”

Fino a qui, Timeo si & concentrato sulla mania, immediatamente di
seguito si concentra sulla amathia, per concludere che, tanto pil se i
soggetti affetti da queste patologie si trovano in condizioni ambien-
tali e culturali sfavorevoli, poiché «fanno capo a costituzioni vizia-
te e viziati discorsi sono pronunciati nelle citta», «tutti gli uomini
diventano viziosi per queste due ragioni e assolutamente senza vo-
lerlo» (87a7-b4).

Se non ci si ferma qui nella lettura, ma ci si estende almeno a 87c4,
emerge quello che e il fine della trattazione della mania, che in qual-
che maniera & anticipato da un accenno alla cattiva e buona educazio-
ne in 86e2 ed esplicitato solo di seguito: il fine é la «cura (therapeia)
dei corpi e dei processi valutativi (dianoéseon)» - cioé dei ragiona-
menti o delle articolazioni del pensiero -, «cure attraverso le quali
essi [scil. i malati] vengono ristabiliti, perché e piu giusto un discor-
so che si soffermi piu sui beni che sui mali» (87c1-4).

Estendendo almeno a 87c4 I'argomento di Timeo sulla anoia, emer-
ge con chiarezza la natura non deterministica dei casi che prospetta:
i casi-limite di azione involontaria, costituiti dai comportamenti fol-
li e ignoranti prodotti da uno squilibrio fra umori corporei, cui capi-
ta che si aggiunga una cattiva educazione, possono essere curati e
possono trasformarsi da uno stato «privo di misura» (87c4: ametron)

25 Petrucci stesso (Ferrari, Petrucci 2022, 201) motiva indirettamente questa scelta
di traduzione la dove argomenta che la anoia qui non comporta un totale venir meno o
un annullamento dell'intelligenza, poiché «l’anima razionale, foggiata dal dio, non & di
per sé soggetta a corruzione o a errore, ma ¢ l'interazione che essa ha con il corpo a
metterla nelle condizioni di fallire» (Ferrari, Petrucci 2022, 436).

26 Cornford 1937, 344.
27 Ti. 86¢1-3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 36
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

in una condizione caratterizzata da «simmetria» (87c5: symmetria),
cioé bellezza e bonta.*®

Anche il nostro passo rientra cosi a pieno titolo in quello che & con-
siderato dagli studiosi il ‘sistema causale’ del Timeo, che prevede una
distinzione di cause e concause in linea con il famoso caso prospet-
tato dal Socrate del Fedone (98c2-99b67), secondo cui Socrate non si
trova in carcere per gli arti e i movimenti del suo corpo che lo han-
no portato li, ma in vista di una certa concezione di giustizia, corret-
tezza, rispetto delle leggi, bonta morale.?

Non solo: 'estensione proposta del passo del Timeo sulla ‘malattia
mentale’ consente di recuperare efficacemente il suo legame, sottoli-
neato con particolare chiarezza da Cornford, con un passo del quinto
libro delle Leggi (731b2-d5), nel quale si incontra un’altra professio-
ne di ‘intellettualismo etico’.*® Il punto difeso dall’Ateniese consiste
nel fatto che «ogni uomo deve essere tanto mite quanto irascibile
(thymoeide)» (731d2-3), cioe deve avere un‘anima dotata di «nobile
cuore» (thymos), per sfuggire «ai soprusi altrui, qualora si rivelino
gravi e mal curabili o del tutto incurabili» (731d4-6); e a proposito
dei «mali curabili» osserva:

Quanto agli errori curabili di coloro che commettono ingiustizie,
bisogna capire in primo luogo che ognuno che sia ingiusto lo ¢ in-
volontariamente: nessuno si procurerebbe volontariamente nessu-
no dei mali pili grandi, e tanto meno quelli che concernono le cose
di massimo valore fra quelle che gli appartengono. L'anima, come
abbiamo detto, € veramente per tutti la cosa di massimo valore, e
dunque in cio che & di massimo valore nessuno prendera volonta-
riamente su di sé il male pill grande e vivra la sua vita con questo
possesso. Ma chi & ingiusto e davvero degno di pieta perché si &
tirato addosso dei mali, ed e lecito nutrire compassione per chi ha
dei mali curabili e frenare e sedare la propria ira e non insistere
nel proprio sdegno arrabbiandosi come una donna, mentre verso
chi persevera ostinatamente nell’errore e nel male dobbiamo dar
libero sfogo alla nostra ira. Ecco perché diciamo che 1'uomo vir-
tuoso deve essere di volta in volta irascibile e gentile.**

28 Cf. Ti. 87c4-dl. Specialmente il lessico del ‘disordine’ - oggettivo e soggetti-
vo - usato qui (assenza di misura, assenza di simmetria o proporzione, ‘irrazionalita’)
collega la descrizione di questa ‘cura’ all’analogia fra microcosmo umano e macroco-
smo naturale: la condizione iniziale di disordine e descritta in analogia alla «condizio-
ne in cui & ogni cosa quando un dio non vi & presente» (53b3-4), prima che l'intervento
dell’intelligenza divina porti il principio materiale disordinato, caotico, privo di misura
e irrazionale all’'ordine e alla simmetria, quindi alla bellezza e alla bonta (cf. 30al-c1).

29 Cf. Ferrari, Petrucci 2022, CVII-CXVI.
30 Cornford 1937, 348-9.
31 Lg.5.731cl-d 5. La traduzione ¢ quella di Ferrari, Poli 2005, con alcune modifiche.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 37
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Dell’'anima umana, che qui e indicata come «il bene pill onorevole
per tutti» (731c5-6), all’inizio del libro quinto I’Ateniese ha ricorda-
to che «fra tutti i beni che possediamo I'anima €, dopo gli dei, il piu
divino» (726a2-3) e anche il successivo richiamo al ‘comando’ eser-
citato dall'anima, che & superiore, sulle cose inferiori (cf. 726a4-6)
rimanda senz’altro all'anima razionale: quella che nel Timeo, come
si e visto, & prodotta direttamente dal Dio e non dagli dei, quindi &
incorruttibile, ed & fisiologicamente dotata di un potere e di una po-
sizione apicale nel singolo essere umano, nella sua anima e nel suo
corpo. Tuttavia, la ‘cura’ dell’anima affetta da disordini non irrime-
diabili, non deve fare a meno dello thymos, la componente ‘irascibi-
le’ 0 in senso lato passionale dell’'anima. Non a caso Cornford usa il
riferimento a questo passo delle Leggi per contestare la presenza,
nel passo del Timeo su follia e ignoranza, di una forma di rigido in-
tellettualismo di ispirazione pitagorica, secondo quanto si legge nel-
le famose righe dei Magna Moralia, in cui 'errore morale inteso co-
me ignoranza ¢ collegato a una concezione dell’anima - condivisa dai
Pitagorici e da Socrate - come sola intelligenza.**

La riflessione di Timeo, che storicamente & un personaggio pi-
tagorico, su follia e ignoranza come «carenza di intelletto» ¢ in ef-
fetti costruita secondo l'argomentare tipicamente pitagorico delle
systoichiai, lo sviluppo, cioe, di serie di coppie di contrari ricondotte
ad altri contrari e ultimativamente a limite (difetto) e illimitato (ec-
cesso): un metodo che, per i Pitagorici, rappresenta la forma princi-
pale di categorizzazione della realta e uno strumento di definizione
delle cose; un metodo che '’Accademia antica - lo documenta am-
pliamente lo stesso Aristotele - usa anche come strumento privile-
giato di riflessione sui beni e sui mali.** Timeo distingue a proposi-
to della anoia o carenza di senno un suo caso per eccesso, la mania
o follia, e un suo caso per difetto, la amathia o ignoranza/stupidita:
eccessi e difetti riguardano la percezione - in entrambi i casi alte-
rata - dei piaceri e dei dolori.** Nella spiegazione comparativa del-
le due patologie - che include 'osservazione ‘intellettualistica’ per
cui le azioni del folle e dell'ignorante non sono volontarie - Timeo
non considera pero il soggetto malato come una semplice giustap-
posizione di corpo fisico mortale da una parte e anima raziona-
le immortale dall’altra, ma al contrario si basa su di un modello
‘interattivo’ che prevede quattro componenti in rapporto recipro-
co: uno squilibrio somatico degli umori o caldi (cf. 86b5-7; c3-d5)
o freddi (87e5-7) e «i tre luoghi dell’anima» (87a3-4), ossia le tre

32 Cf. Cornford 1937, 346-9; il riferimento & ad Arist. MM 1.1.1182a15-23, su cui Cat-
tanei 2014, 23-6.

33 Cf. Arist. EN 1.4.1096b5-7, su cui Cattanei 2020, 62-9.
34 Cf. Ti. 86b5-6.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 38
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

componenti dell’anima, collocate nelle relative parti del corpo: i de-
sideri (epithymiai), che spingono a perseguire il piacere e fuggire il
dolore in modo squilibrato (cf. 86b7-c1; 87al-3); lo thymos ‘irascibi-
le’, la cui malattia & esemplificata da «varie forme di temerarieta e
vilta» (87a5-6: dyskolias kai dysthymias); il «<ragionamento» (86¢3: lo-
gismou), che quando dominano gli umori caldi e si produce la mania
€ qualcosa di cui 'anima puo «partecipare solo in misura minima»
(86c¢3); viceversa, quando dominano gli umori freddi, questi produ-
cono una «mescolanza» e delle «esalazioni», che «macchiano» l'ani-
ma «con varie forme di dimenticanza e di apprendimento» (87a5-6:
lethes hama kai dysmathias).

Si fa cosi piu chiara la fisionomia di chi, affetto da mania o
amathia, compie un’azione non voluta, che puo apparire viziosa,
biasimevole, non opportuna: non e né semplicemente, né propria-
mente, una mente che fallisce; & un corpo vivente, in una condizio-
ne di squilibrio fisico, che produce movimenti disordinati nelle parti
inferiori e irrazionali dell’anima (desideri e passioni), riducendo di
conseguenza all’assoluto minimo le possibilita di esercizio della ra-
zionalita.*® La presenza di un residuo di razionalita nel folle e nell’i-
gnorante li rende destinatari di logoi, «discorsi» (87b1), che specie
se pubblici possono corromperli (cf. 87a7-b8), ma anche curarli; la
cura coinvolge senz’altro - come si & visto nel quinto libro delle Leg-
gi - lo thymos, in chi & curato e in chi cura, tramite la gestione del-
la rabbia e la ‘compassione’, pero si estende a tutto il microcosmo
umano «attraverso il nutrimento, le occupazioni, gli insegnamenti»
(Ti. 87b7-8): «cure dei corpi e dei processi valutativi (dianoeseon),
cure attraverso le quali essi vengono ristabiliti» (87c1-2). E solo sul
piano di queste attivita pubbliche di ‘diseducazione’ dei cittadini o
all’'opposto - come dice Cornford - di remedial training,*° che si puo
stabilire la responsabilita dell’azione (cf. 87a7-b 8): la noluntas, di
cui sono portatori il folle o I'ignorante, costituisce un caso-limite
per difetto, una «carenza» massima di intelletto e volonta, eppure
non si tratta di un vizio, bensi di un’occasione per «sforzarsi, nel-
la misura del possibile, di fuggire il vizio e perseguire il suo oppo-
sto» (87b7-8), affrontando un «discorso piu giusto, che si soffermi
sui beni piu che sui mali» (87¢3-4).

35 Aldisotto di questo ‘minimo’ si colloca, come si accennava, la condizione di ‘be-
stialita’, che non esclude, essa stessa, il contributo di contesti ambientali sfavorevoli,
né la possibilita di una ‘correzione’; cf. Cattanei 2014, 29-34.

36 Cornford 1937, 348.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 39
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

3 La noluntas dell’oracolo

Un altro caso-limite di noluntas nei dialoghi di Platone, questa volta
per eccesso, e rappresentato dalla condizione psicofisica e conosci-
tiva propria di chi esercita l'arte della divinazione, la ‘mantica”: so-
prattutto donne, che in generale sono considerate rispetto al genere
maschile soggetti dotati di uno thymos particolarmente vivace, tan-
to che anche nel passo delle Leggi citato poco fa si stigmatizza il loro
modo plateale e inopportuno di arrabbiarsi.*” Ci troveremo ancora di
fronte a una forma di azione involontaria connessa a ignoranza - di
nuovo, a ‘carenza di intelletto’ -, della quale sono segno manifesta-
zioni fisiche analoghe a quelle della follia; ma la anoia propria dell’'o-
racolo non e, a differenza di quella prima esplorata nel Timeo, una
condizione di deficit che porta I'essere umano ai margini infimi del-
la sua natura, al confine fra umanita e bestialita: si tratta, per con-
tro, di una condizione ‘eccessiva’ di tangenza dell'umano con il divi-
no, fino all’’entusiasmo’, la possessione stessa dell’intelletto umano
da parte di quello divino; e l'oracolo non intende e non vuole quello
che dice, né le azioni che compie, ma non per questo e colpevole, an-
zi - dicendo la verita - giova a chi lo ascolta.

Per incontrare questo paradigma di nolonta, bisogna passare, co-
me si accennava sopra, dal Timeo, ancora dalla sua parte dedicata al
microcosmo umano, al Fedro. Alcune premesse sono tuttavia neces-
sarie. Anche nell’'opera di Platone gli oracoli, o almeno certi oracoli,
appariranno chiaramente come un caso-limite, un record, di tangen-
za con il divino; meno immediata, forse, a noi risulta la natura pa-
radigmatica e non marginale del caso che rappresentano: se infatti
ancora oggila malattia mentale & un esempio paradigmatico di ‘inca-
pacita di intendere e di volere’, risulta molto difficile trovare un cor-
rispettivo, nella nostra cultura, dell”invasamento’ divinatorio nella
Grecia del V-IV secolo a.C. Riusciamo a immaginare la Pizia solo nel
modo beffardo in cui I'ha descritta Friedrich Diirrenmatt all’inizio
del racconto intitolato La morte della Pizia:

Stizzita per la scemenza dei suoi stessi oracoli e per I'ingenua cre-
dulita dei Greci.*®

In realta, in assenza di testi rivelati e di una classe sacerdotale pre-
posta alla loro interpretazione, il complesso di esperienze che posso-
no considerarsi la ‘religione’ dei Greci prevede come principale via
di comunicazione dal divino all'umano, dall’alto verso il basso, pro-
prio la divinazione, tanto quanto la preghiera e il sacrificio mettono

37 Cf.infra, nota 48.
38 Latraduzione e quella di Colorni del 1988.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 40
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

in comunicazione l'umano con il divino procedendo dal basso verso
l'alto;** la ‘mantica’ dunque, all’epoca di Platone, costituisce una del-
le principali modalita in cui cio che & divino ‘parla’ ai mortali, nella
vita privata, non meno che in quella pubblica. Non solo: in particola-
re per Platone, all'anima umana dotata di corpo ¢ intrinseca una ca-
pacita ‘divinatoria’, grazie alla quale l'intelligibile, che non di rado i
dialoghi caratterizzano come ‘divino’, ci e presente, sia pure indistin-
tamente e attraverso segnali da decifrare, ancora prima di recupe-
rarne in pieno il ‘ricordo’, la piena conoscenza intellettuale;*° molto
significativo e l'uso del verbo manteuesthai nel Simposio - un dialogo
intriso di religiosita apollinea -, che indica la ‘divinazione’ da parte
dell’'anima del Bello in sé: 'anima umana, nel corpo che abita quag-
gil, ignora il Bello in sé, ma in qualche maniera le e presente e lo pre-
vede prima di vederlo, cioe prima di pervenire, per via anamnestica,
alla conoscenza intellettuale della Forma intelligibile.**

Non v’é nulla di sciocco, dunque, e soprattutto nulla di legato a
forme oscure e irrazionalistiche di credulita, nel chiamare in causa
la divinazione come esempio paradigmatico, in Platone, di una cer-
ta condizione psicofisica propria degli esseri umani, che implica an-
che ‘nolonta’.

11 Timeo contiene, nella sua sezione ‘medica’ che abbiamo impa-
rato a conoscere, una fisiopsicologia della divinazione (71a3-72cl),
inserita all’'interno dell’assegnazione delle tre parti dell’anima - ra-
zionale, irascibile e desiderativa - ai tre ‘luoghi’ principali del cor-
po, rispettivamente il capo, il torace sopra al diaframma - che & co-
me la separazione fisica, nella casa, della «sede dei maschi da quella
delle donne» (70al) - e la zona «fra il diaframma e il limite indivi-
duato dall'ombelico», la «mangiatoia» e la «bestia selvaggia», di cui
si parlava prima (cf. 69d6-71a3, spec. 70e1-5). Qui, nello spazio psi-
cofisico «il piu lontano possibile dalla forma deliberativa dell’anima»
(70e6-7), sitrova il fegato che e 'organo preposto alla divinazione: la
sua conformazione densa, lucida, dolce e amara, € stata «congegna-
ta» da un dio «valutando» (71a7: epibouleusas), da un lato, che la par-
te massimamente irrazionale dell’anima non ¢ in grado di compren-
dere alcun logos, né di prendersi cura di ragionamenti di cui abbia
sentore (cf. 71a3-5), e dall’altro lato che la «capacita dei ragionamen-
ti muovendosi dall’intelletto fino ad esso» (71b3-4: tén dianoema-
ton he ek toil noti pheromene dynamis) agisca su di esso, attraverso

39 Cf. Bremmer 1996, 243-9, insieme a Cattanei 2005, 692-3.

40 Cf. per es. Plat. Phd. 72e3-76b1; 79e7-b7.

41 Cf. Plat. Smp. 192c2-e9, spec. 192c¢7-d 2, dove Aristofane - che sta presentando il
suo discorso su eros - collega I'indistinzione del volere al ‘divinare’ dell’anima e al suo

conseguente ‘parlare per enigmi’; cf. anche Cattanei 2005, 692-4; 702-7. Sulla religio-
sita apollinea in Platone cf. Schéfer 1996.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 41
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

immagini che suscitino amarezza oppure dolcezza; se nel fegato si
produce dolcezza, grazie a «un’ispirazione di pacatezza provenien-
te dall’intelligenza» (71c4), esso raggiunge una condizione di «equi-
librio» e «assenza di costrizione» (cf. 71d1-3), che nel sonno e nel-
la veglia permette all’anima non partecipe «di ragione e saggezza»
(71d4: logou kai phroneseos)** di divinare, riuscendo cosi a ottenere
un ‘contatto’ con la verita:

Coloro che ci hanno composto, avendo ben radicato nella memo-
ria l'ordine impartito dal padre - quando ordino loro di produrre
il genere mortale in modo che fosse il migliore possibile -, e cor-
reggendo di conseguenza anche la forma insipiente che & in noi,
posero la capacita divinatoria in essa, affinché potesse venire a
contatto in qualche modo con la verita.*

A questo punto, Timeo stesso mette in analogia la divinazione be-
nefica - che avviene per ispirazione divina ed é vera -, la malattia
mentale, e il sonno, in quanto forme di sospensione delle capacita
intellettive:

C’e un segnale efficace del fatto che un dio ha conferito alla dis-
sennatezza umana il beneficio della divinazione: nessuno che sia
in possesso delle proprie capacita intellettive coglie infatti una
divinazione ispirata e vera, ma cio accade o nel sonno, quando la
capacita dell'intelligenza & costretta in disparte, o a causa di una
malattia, o quando essa viene soppiantata a causa di una qualche
ispirazione divina (dia tina enthysiasmon).**

E dal prosieguo del suo argomento - che & una sorta di riprova e con-
trario delle righe appena lette, basata sul comportamento di ‘chi ha
senno’ (71e6: emphronos) - emerge come la sospensione dell’intelli-
genza o ‘mania’ (72a3) della quale Timeo sta parlando non consista
solo in una generale mancanza di comprensione, dovuta a impossi-
bilita di ricordare, ma includa il discernimento del bene e del male
nel tempo, di fronte a cio che il soggetto umano percepisce e ascol-
ta, ai fini della prassi:

42  Qui preferisco tradurre diversamente da Petrucci (Ferrari, Petrucci 2022, 161),
che propone di rendere logos e phronesis con «ragionamento e intelligenza», insisten-
do sul deficit intellettivo dell’anima desiderativa; mi pare opportuno sottolineare che
il suo deficit - come si esplicita meglio pil avanti - in questo contesto ¢ inteso sia come
incapacita intellettuale di conoscere - in primo luogo sé stessi -, sia come incapacita di
«fare le cose che sono proprie a ciascuno» (cf. Ti. 72a5-6, spec. 6: to prattein kai gnonai)

43 Ti. 71d 5-e2.
44 Ti. 71e2-6.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 42
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Non ¢ invece possibile per chi eserciti l'intelligenza comprendere,
ricordandosene, le cose che vengono dette, nel sonno o da svegli,
a causa della divinazione e della natura divinamente ispirata, o di-
scernere con il ragionamento, per tutte le apparenze che si siano of-
ferte alla sua vista, in modo e per chi esse significhino un male o
un bene, futuro, passato o presente: non ¢ infatti un‘opera possibi-
le per chi si trovi in condizioni di mania, fintanto che vi rimanga, il
giudicare da sé cio che viene fatto apparire e risuonare, ma si affer-
ma, correttamente e fin dall’antichita, che & proprio solo di chi ha
una sana intelligenza il fare le cose che sono proprie a ciascuno e
conoscere sé stesso (to prattein kai gnonai ta te hautoil kai heauton).*

La ‘capacita di intendere e di volere’ risulta dunque sospesa, secon-
do Timeo, in ogni forma di ‘mania’, sia essa di origine divina, quel-
la divinatoria, sia essa di origine patologica, umana; eppure, come il
folle in virtu di questa sospensione non cadeva nel male morale, ma
anzi apriva uno spazio privato e sociale alla ‘cura’, cosi il veggente
& un inconsapevole canale di contatto per gli esseri umani con la ve-
rita, rappresentando in questo il livello primordiale della possibilita
per 'anima dotata di un corpo di recuperare la piena consapevolez-
za di se stessa e delle cose.

La ‘mania’ in effetti - e veniamo finalmente al Fedro - non e una
condizione negativa. C'e un passo del dialogo in cui Socrate si impe-
gna a dimostrare che si tratta di uno stato opposto a quello di padro-
nanza di se stessi, e proprio anche di chi e innamorato, ma ‘benefico’,
nella vita privata e pubblica; e significativamente prende come esem-
pio iniziale, su cui riflettere, la ‘mania’ di alcune indovine:

Quando si trovavano in stato di mania, la profetessa di Delfi e le
sacerdotesse di Dodona procurarono alla Grecia molti e bei be-
nefici sia in privato che in pubblico, mentre, quando si trovava-
no in stato di senno, ne procurarono pochi o nessuno. E se dices-
simo, poi, della Sibilla e degli altri che, avvalendosi della mantica
di ispirazione divina, predicendo molte cose a molti, li indirizza-
rono sulla giusta via per il futuro, ci dilungheremmo nel dire co-
se che sono note a tutti.*®

La Pizia e la Sibilla, che sono oracoli di Apollo, le sacerdotesse di Zeus
a Dodona, ad avviso di Socrate mostrano da sempre una notevole ca-
pacita di procurare ‘molti e bei benefici alla Grecia’, attraverso un’ef-
ficace previsione del futuro, che indirizza al meglio le azioni di chi

45 Ti. 71e6-72a6.

46 Plat. Phaedr. 244a8-b5. Qui e in seguito si fa riferimento alla traduzione di Rea-
le 1998.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 43
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

le interroga; e pero questa capacita non si realizza quando si trovano
«in stato di senno» (244b2: sophronousai), ma dipende da uno stato
di mania che proviene da una «ispirazione divina» (244b4: mantike
entheo) o - come si dice altrove, per esempio nello Ione (534c1l), qua-
si con una formula tecnica, - per una theia moira, una ‘disposizione’,
o anche un ‘destino’, che hanno origine, natura e finalita divine, non
umane. Lo Jone precisa qualcosa che nel Fedro Socrate non spiega,
forte del fatto che le sue affermazioni a proposito degli oracoli - come
abbiamo letto - sono ‘cose note a tutti’: perché e in che modo l'origi-
ne divina dell’ispirazione degli oracoli la rende benefica? Nello Ione
(533d-536 b) l'ispirazione poetica & spiegata grazie alla sua affinita
con quella dei manteis theoi, gli ‘indovini divini’ (534d1), dei quali si
rileva la caratteristica di dire la verita: le indovine che praticano la
mantica di ispirazione divina sono dunque benefiche per nessun’al-
tra ragione, se non perché dicono la verita (Ione 534b3).“” E lo Ione
specifica anche il modo in cui dicono la verita: la divinita - Apollo o
Zeus per esempio - sottrae loro il nous, I'intelletto; percio cadono in
uno stato di possessione entusiastica, caratterizzato da assenza di
senno, fortissima commozione, con tutte le sue manifestazioni fisi-
che, dalle lacrime ai brividi di paura (534e).** Le indovine ispirate di-
cono la verita, perché nel corso del vaticinio la divinita sottrae loro
I'intelletto. Questa perdita temporanea della ‘capacita di intendere
e divolere’ a opera della divinita, da un lato le rende folli, ma dall’al-
tro lato le rende particolarmente benefiche, poiché permette alla di-
vinita di parlare direttamente agli esseri umani:

Noi, ascoltandole, possiamo comprendere che non sono esse che
dicono cose tanto mirabili, dal momento che il loro intelletto non
e in loro, ma che ¢ il dio stesso che le dice, e parla a noi attraver-
so di loro.*®

Il Socrate del Fedro - nel passo immediatamente successivo a quel-
lo citato poco fa (244b6-d5) - fornisce una riprova per cosi dire

47 Sullarelazione fra divinazione e verita, cf. Cattanei 2005, 695-9, dove sirileva che
la verita dei vaticini ispirati non & qualcosa di semplicemente ‘creduto’ o basato sull’au-
torevolezza dell’oracolo, ma € provata dalla sua resistenza alla confutazione, come in-
dica bene il Socrate dell’Apologia 21b6-23a7.

48 Probabilmente proprio per via dello stato di fortissima commozione che caratte-
rizzava i loro vaticinare, i manteis presso gli oracoli sono donne: come si accennava
prima (cf. supra, nota 39), e anche come lo stesso Socrate riconosce sia nell’Apologia
(35a), sia nel Fedone (117d-e), la commozione e le lacrime sono ritenute cosa ‘da don-
ne’, che dimostrerebbero, rispetto ai maschi, una maggiore inclinazione a commuover-
si, fino a perdere la padronanza di se stesse; «é probabile» - osserva Bremmer (1996,
247-8) - «che nelle societa greche, profondamente maschiliste, 1'estasi fosse conside-
rata meno conveniente per un uomo che per una donna».

49 Plat. Ion 534d2-3, nella traduzione di Reale 2001b.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 44
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

‘linguistica’ della positivita della condizione di mania divina e del-
la sua superiorita rispetto alla condizione di assennatezza; e lo fa
richiamandosi alla testimonianza di quegli «antichi», che sono de-
scritti nel Cratilo (412c-d) come i coniatori delle parole, delle parole
che poi, con I'andare del tempo, hanno subito modifiche spesso mo-
tivate da pure questioni di sonorita, quali I'inserimento di consonan-
ti o 'allungamento di vocali. Secondo Socrate, gli antichi chiamaro-
no «manica» la mantica, per sottolineare che non € una cosa brutta
e vergognosa «la piu bella tecnica (techne) con la quale si prevede
il futuro» (Phaedr. 244cl), ma, «allorché sorga per ispirazione divi-
na» (244c3: theia moira) si rivela anzi una cosa bella; i contempora-
nei invece, ignari della bellezza, hanno inserito la ‘t’, e '’hanno chia-
mata «mantica», perdendo cosi l'originario riferimento alla mania
e all'ispirazione divina (cf. 244c2-5). Analogamente, gli antichi han-
no chiamato ‘oionoistica’ (oionoistiké con la seconda ‘o’ breve, cioe
una omicron) la ricerca del futuro compiuta in stato di senno, grazie
all'interpretazione del volo degli uccelli o di altri segni provenien-
ti dagli dei, e cosi avrebbero suggerito che si tratta di una ricerca
che, procedendo a partire dalla dianoia, dal ragionamento, procura
«intelligenza e fondata conoscenza» (244c7-8: noun kai istorian) al-
la ‘oiesi’, ossia all’'opinione umana; invece i contemporanei, ignari
di questo fatto, la chiamano ‘oionistica’, allungando la seconda omi-
cron in omega, per «renderla solenne» (244d1), pomposa, e dimo-
strano cosi di avere perduto l'originario riferimento alla sua digni-
ta conoscitiva. In ogni caso, la perfezione e la dignita dell’'oionistica
e inferiore a quella della mantica, non solo per il nome, ma anche
per l'azione che svolge, e allo stesso modo - conclude Socrate - «co-
me attestavano gli antichi la mania che proviene da un dio & miglio-
re» - e qualcosa di piu bello - «della sophrosyne che proviene dagli
uomini» - della loro ‘sanita di mente’, che e assennatezza, padronan-
za di se stessi, temperanza (244d4-5).

Questo argomento - per noi lettori di oggi quasi stucchevole - ci
provoca ad accantonare ogni pregiudizio negativo nei confronti della
condizione di ‘mania ispirata’, di cui si difende la superiorita rispet-
to a ogni forma di conoscenza umana: l'opinione, il ragionare artico-
lato (dianoia), la stessa intelligenza (nous), e in particolare la tecni-
ca (techne); la mantica di origine divina & chiaramente considerata
di valore maggiore rispetto alle tecniche divinatorie, per esempio
all'interpretazione del volo degli uccelli o anche la ‘lettura’ del fega-
to e delle viscere degli animali sacrificati. In molti passi dei dialo-
ghi di Platone, si parla in effetti della mantica come una tecnica, di
cui il mantis e esperto, come per esempio il medico & esperto di me-
dicina.*° Praticata da maschi, la tecnica divinatoria & priva di tutto

50 Cf. Cattanei 2005, 699-702.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 45
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

cio che comporta l'ispirazione divina: lo stato di forte commozione
‘da donne’, ma anche la garanzia di verita e di beneficio, che provie-
ne dall'intervento diretto della divinita sull’oracolo. Non sempre, e
non pil al tempo di Socrate, ¢ affidabile e giovevole.** In passato - si
evince ancora dallo Ione (531b-c; 538e) - ci sono stati buoni indovini,
quale fu il Teoclimeno dell’Odisseaq, che predisse ai Proci la loro fine,
mentre per Socrate la mantica su base tecnica & bene rappresenta-
ta dal «sacerdote indovino» Eutifrone, al quale Socrate si rivolge nel
dialogo omonimo, per sapere come andra a finire l'accusa che gli ha
mosso Meleto e ottiene la sicura risposta che «non ne sara nulla» (Eu-
tiphr. 3e2-3). Ma soprattutto, nell’esercizio della tecnica divinatoria
si insinuano il vizio, l'errore e il degrado morale, da cui abbiamo vi-
sto essere per sua natura immune la ‘mania’. Nel secondo libro della
Repubblica, Adimanto accusa gli indovini che bussano alle porte dei
ricchi e, a scopo di lucro, li convincono di avere il potere di rimette-
re, da parte degli dei, le ingiustizie commesse, oltre che il potere di
«sistemare i nemici, giusti o ingiusti poco importa, con una piccola
spesa, [...] con certe fatture e certi legami magici, piegando gli dei
alla loro volonta» (364c2-5). Lo scopo del guadagno, certo, svilisce
la pratica della tecnica divinatoria, e tuttavia pili grave e I'impostura
di chi fa credere di poter piegare ad arte la volonta divina, inducen-
dola oltretutto a giustificare I'ingiustizia umana: se si pensa a quan-
to il Timeo sottolinei il necessario orientamento al bene del volere
divino, questo si rivela davvero il grado massimo di ‘bruttezza’ che
si oppone alla ‘bellezza’ - su cui tanto insiste il Fedro - della manti-
ca ispirata. Secondo la ‘brutta’ accezione di mantica, dare a qualcu-
no dell’'indovino’ puo dunque celare un atto di riprovazione - come
forse capita in alcune battute di Socrate nei confronti di Alcibiade
nell’Alcibiade I: «Sei proprio un indovino» (115al) - dice Socrate ad
Alcibiade, che si € appena dichiarato sicuro che non sara danneggia-
to dalla necessita di rispondere a Socrate, quando invece sara presto
costretto a riconoscere di trovarsi in una situazione «estremamente
vergognosa» (127d) di «massima ignoranza» (118b), connessa a dis-
solutezza morale: quella di chi «intorno al giusto, al bello e al bene»
non sa nulla, eppure crede di sapere. Cosi si conclude - come si ricor-
dava sopra - il bizzarro passo del Fedro sui nomi della divinazione:

La mania che proviene da un dio e migliore della sanita di mente
(sophrosyne) che proviene dagli uomini.*?

51 A quanto pare anche da altre fonti e ricostruzioni (es. da Senofonte), all’epoca di
Platone, la mantica su base tecnica versa in una grave condizione di crisi di affidabili-
ta e di evidente degrado morale di chi la pratica; cf. Cattanei 2005, 701-2.

52 Plat. Phaedr. 244d4-5.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 46
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48



Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

L'umana sophrosyne, una ‘sanita di mente’ che implica piena capa-
cita di intendere, di volere e anche di guardare al futuro in base a
questa capacita - quella di Teoclimeno nell’Odiseea o del ‘canto del
cigno’ di Socrate nel Fedone (84c1-85d10) - si incontra e si scontra
fra i mortali con manifestazioni opposte della stessa capacita, quel-
la grottesca di Eutifrone, quella truffaldina e blasfema degli indo-
vini corrotti, quella ‘vergognosa’ della seducente intelligenza di Al-
cibiade volta al male, per sé e per gli altri, agli antipodi rispetto al
giusto, al bello, al bene. Meglio, dunque, la ‘mania’ ispirata della Pi-
zia, della Sibilla, delle sacerdotesse di Zeus a Dodona: una condizio-
ne estrema in cui, a costo di comportamenti eccessivi e socialmente
sconvenienti, non si sa e non si vuole piu; ignoranza e nolonta uma-
ne, nel momento in cui le loro anime si riempiono di intelligenza e
verita, di volonta e giustizia, bellezza e bene, che in quanto ‘divine’
sono immortali e benefiche.

Bibliografia

Benini, A. (2018). La mente fragile. L’enigma dell’Alzheimer. Milano: Raffello Cortina.

Benini, A. (2022). Neurobiologia della volonta. Roma: Carocci.

Betegh, G. (2021). «Plato on Illness in the Paedo, the Republic, and the Timaeus». Jor-
genson, C.-Karfik, F.-Spinka, S. (eds), Plato’s “Timaeus”. Proceedings of the Tenth
Symposium Platonicum Pragense. Leiden; Boston: Brill, 228-58.
https://doi.org/10.1163/9789004437081

Bremmer, J. (1996). «<Modi di comunicazione conil divino: la preghiera, la divinazione e
ilsacrificio». Settis, S. (a curadi), / Greci.Vol. 1, Noi e i greci. Torino: Einaudi, 239-83.

Broadie, S. (2012). Nature and Divinity in Plato’s “Timaeus”. Cambridge: Cambridge
University Press.

Cattanei, E. (2005). <La mantica in Platone. Tre quadri introduttivi». Humanitas, 60(4),
692-707.

Cattanei, E. (2008). «Aristotele e i calcoli del’'uomo saggio». Migliori, M.; Fermani, A.
(a cura di), Platone e Aristotele. Dialettica e Logica. Brescia: Morcelliana, 61-86.
Cattanei, E. (2014). «‘Al di sotto di emozioni e virtl’? La ‘bestialita’ in Platone e in Ari-
stotele». Langella S.; Vaccarezza M.S. (a cura di), Emozioni e virtu. Percorsi e pro-

spettive di un tema classico. Napoli; Salerno: Orthotes, 23-44.

Cattanei, E. (2020). «Metafisica ed Etica in Aristotele. Una questione di taxis». Giorna-
le di Metafisica, 42, 55-69.

Cattanei, E. (2021). «Cesare, Pompeo, l'elefante e la fortuna. Il volere umano tra natu-
ra, societa e colpi della sorte nei libri 7-8 della Storia Naturale di Plinio il Vecchio».
Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di), Paradeigmata Voluntatis. All’origine della conce-
zione moderna di volontd. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 169-82.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/009

Diirrenmatt, F. (1988). La morte della Pizia. Trad. di R. Colorni. Milano: Adelphi.

Cornford, F.M. (1937). Plato’s Cosmology. The “Timaeus” of Plato Translated with a Run-
ning Commentary. London: Kegan Paul.
https://doi.org/10.4324/9781315822938

Ferrari, F. (1999). «La matematizzazione della fisica: Galileo e Heisenberg epigoni di
Platone?». Quaderni di Storia della Fisica, 4, 39-59.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 47
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48


https://doi.org/10.1163/9789004437081
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/009
https://doi.org/10.4324/9781315822938

Elisabetta Cattanei
ILfolle e 'oracolo. Paradeigmata noluntatis in Platone

Ferrari, F.; Petrucci, F. (a cura di) (2022). Platone, Timeo. Milano: Mondadori; Fonda-
zione Lorenzo Valla.

Ferrari, F.; Poli, S. (a cura di) (2005). Platone, Le Leggi. Milano: Rizzoli.

Lautner, P. (2011). «Plato’s account of the Diseases of the Soulin Timaeus 86B1-87B9».
Apeiron, 44,22-39.
https://doi.org/10.1515/apeiron.2011.004

Neschke-Hentschke (éd.) (2000). Le “Timée” de Platon. Contributions a Uhistoire de sa
réception. Louvain; Paris: Peeters.

Reale, G. (a cura di) (1998). Platone, Fedro. Milano: Mondadori; Fondazione Loren-
zo Valla.

Reale, G. (a cura di) (2000a). Platone, Timeo. Milano: Bompiani.

Reale, G. (a cura di) (2000b). Aristotele, La Metafisica. Milano: Bompiani.

Reale, G. (a cura di) (2000c). Platone, Tutti gli Scritti. Milano: Bompiani.

Reale, G. (a cura di) (2001a). Platone, Simposio. Milano: Mondadori; Fondazione Lo-
renzo Valla.

Reale, G. (a cura di) (2001b). Platone, lone. Milano: Bompiani.

Sassi, M.M. (2013). «<Mental Illness, Moral Error, and Responsibility in Late Plato». Har-
ris, W.V. (ed.), Mental Disorders in the Classical World. Leiden; Boston: Brill, 413-26.

Schefer, C. (1996). Platon und Apollon. Sankt Augustin: Academia Verlag.
https://doi.org/10.1163/9789004249875

Sedley, D. (2019). «The Timaeus as Vehicle for Platonic Doctrines». Oxford Studies in

Ancient Philosophy, 56, 45-71.
https://doi.org/10.1093/050/9780198851059.003.0002

Szlezék, T.A. (1996). «Psyche-Polis-Kosmos. Bemerkungen zur Einheit des Platoni-
schen Denkens». Rudolph, E. (Hrsg.), Polis und Kosmos. Naturphilosophie und politi-
sche Philosophie bei Platon. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 26-42.

Vegetti, M. (1996). L'etica degli Antichi. Roma-Bari: Laterza.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 48
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 29-48


https://doi.org/10.1515/apeiron.2011.004
https://doi.org/10.1163/9789004249875
https://doi.org/10.1093/oso/9780198851059.003.0002

Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Arcesilao e la teoria stoica
dell’azione

Francesco Verde
Sapienza Universita di Roma, Italia

Abstract Thisarticle delvesintothe ancient philosophical dispute between Arcesilaus,
the head of the Platonic Academy in 268-266 BC, and the Stoic theory of action. Plutarch’s
Adversus Colotem serves as the primary source for this debate. Colotes of Lampsacus, an
Epicurean philosopher, claimed that Arcesilaus’ epistemological scepticism rendered life
and action impossible. Plutarch, on the other hand, defends Arcesilaus and argues that
the sceptical phase of the Academy (from Arcesilaus to Philo of Larissa) did not disrupt
the history of the Platonic school. Plutarch explains that, although Arcesilaus criticized
the Stoic theory of action according to Zeno of Citium and believed that assent was use-
less, hesstill believed that action based on representations and impulse was possible. In
response to Arcesilaus, the Stoic Chrysippus of Soli later identified impulse and assent.

Keywords Arcesilaus. Stoicism. Plutarch. Action. Epistemology.

In questo articolo tentero di riscostruire i termini essenziali della
polemica che intercorse tra Arcesilao di Pitane, scolarca dell’Acade-
mia platonica intorno al 268-6 a.C.,* e gli Stoici (in particolare Ze-
none di Cizio) sulla possibilita e sui caratteri dell’azione. E manife-
sto che Arcesilao non scrisse nulla ma la sua posizione sulla teoria
dell’azione doveva essere piuttosto nota e, per cosi dire, riconoscibile
perché venne attaccata da Colote di Lampsaco, filosofo epicureo al-
lievo diretto di Epicuro, nella sua opera polemica intitolata Sul fatto
che non si possa affatto vivere secondo le dottrine degli altri filosofi

Vorrei ringraziare Stefano Maso per la sua attenta rilettura del presente articolo.

1 Per questa datazione cf. Ioppolo 2018, 36.

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 ‘ ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 49

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025Verde | ©@®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/003



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

(Tepi T 51t kOTA T& TGOV SAA®V PprAoTdpwv dSypata oude Lijv EoTiv),
uno scritto al quale Plutarco reagisce secoli dopo, appunto, con il suo
Adversus Colotem. Anche a Plutarco, del resto, la posizione di Arce-
silao doveva essere ben nota (quasi sicuramente tramite fonti inter-
medie di matrice academica), se ne difende la piena legittimita con-
tro gli attacchi colotei.

La ricostruzione di questa vicenda, a torto frequentemente trascu-
rata dalla critica, €, a mio avviso, un tassello molto importante per
una corretta ricostruzione storica della teoria dell’azione nel pensie-
ro antico anche dalla prospettiva pill genuinamente teorica: la pos-
sibilita dell’agire teorizzata da Arcesilao rappresenta una delle po-
che dottrine filosofiche elaborate nell’Antichita per cui il livello della
conoscenza e quello della verita non necessariamente sono al fon-
damento dell’azione. Secondo gli Stoici, invece, e in particolare con
Crisippo, non si da azione davvero responsabile se si elimina il piano
della verita che, evidentemente, non e affatto preclusa al saggio stoi-
co, il quale & l'unico a saper agire in modo pienamente consapevole.

Si & gia osservato come l'Adversus Colotem di Plutarco offra una
delle testimonianze pili ampie e chiare sulla polemica tra Arcesilao
e gli Stoici; prima di esaminare i luoghi precisi, pero, occorre una
breve premessa. Lo scritto di Colote sopra menzionato, davvero sfor-
tunatamente, non ci e giunto ma i suoi contenuti sono ricostruibili,
con tutta l'estrema cautela del caso, essendo Plutarco fonte ostile al
filosofo epicureo, esclusivamente grazie all’opera plutarchea. Colo-
te prendeva in rassegna alcuni filosofi del passato (come, per esem-
pio, Democrito, Empedocle, Parmenide, Socrate, Stilpone e Platone)
e altri suoi contemporanei come i Cirenaici e Arcesilao. Tutte queste
filosofie venivano confutate da Colote perché accusate di rendere la
vita impossibile; I'unica filosofia, invece, che garantiva la possibilita
di una vita concretamente piena e felice era quella epicurea. Di con-
seguenza, la sola prospettiva dalla quale Colote attacca le dottrine
avversarie & quella epicurea; generalmente, poi, quando Plutarco po-
lemizza con Colote, accusandolo di ignoranza e difendendo la coeren-
za dei pensatori biasimati dall’Epicureo, rivolge contro I'Epicureismo
le medesime accuse che Colote sollevava contro i filosofi attaccati
nel suo scritto. Questa premessa & necessaria perché é bene tenere
a mente che né Colote né Plutarco sono fonti, per cosi dire, neutre
per la ricostruzione delle filosofie affrontate. Malgrado cio, la criti-
ca recente ha mostrato in modo convincente come la testimonian-
za plutarchea su Arcesilao sia essenzialmente affidabile:> anche su
questo, pero, occorre una precisazione inerente al fatto che Plutarco

2 Sulla testimonianza plutarchea dell’Adversus Colotem su Arcesilao & doveroso il
rinvio a Corti 2014, 199-267. Si veda anche la pil breve trattazione offerta da Kecha-
gia 2011, 305-11.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 50
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

ha naturalmente tutto l'interesse a difendere la coerenza della posi-
zione di Arcesilao tanto contro gli Epicurei quanto contro gli Stoici.
Plutarco, come € assai noto, ha una visione, per intenderci, del tutto
opposta a quella di Antioco di Ascalona circa la storia dell’Academia
platonica: mentre Antioco ritiene che la cosiddetta svolta ‘scettica’
della scuola platonica a partire da Arcesilao sia un vero e proprio
‘tradimento’ della auctoritas filosofica di Platone, Plutarco crede fer-
mamente nell'unita della storia dell’Academia.” Per questa ragione,
I’Academia ‘scettica’ (da Arcesilao a Filone) non solo non rappresen-
ta un tradimento teorico di Platone, ma e, anzi, parte integrante e
costitutiva della storia del Platonismo.

Prima di trattare della posizione di Arcesilao, occorre anzitutto
descrivere per sommi capi i fondamenti della dottrina stoica dell’a-
zione. Per far questo si puo prendere in considerazione un testo di
Stobeo che presenta chiaramente i dati essenziali della teoria stoi-
ca dell’azione:*®

A loro giudizio, quello che muove l'impulso altro non e che una
rappresentazione impulsiva e diretta del dovere, mentre I'impul-
so e un moto dell’anima verso un obiettivo specifico. Quanto al ge-
nere, si puo distinguere l'impulso che si verifica negli esseri ra-
zionali dall'impulso che si verifica negli animali privi di ragione:
questi, invero non hanno una denominazione particolare. Il desi-
derio, pur non essendo I'impulso razionale, ne € comunque una for-
ma specifica. Qualcuno potrebbe ben definire I'impulso razionale
come un moto dell’intelligenza in vista di una azione pratica. Op-
posta all'impulso ¢ la repulsa, che € un moto dell’intelligenza che
distoglie da una certa azione pratica. Anche lo slancio & un moto
dell'intelligenza verso un evento futuro. Dunque, a questo punto,
noi abbiamo quattro accezioni dell'impulso e due della repulsa.
Come quinta accezione dell'impulso si puo aggiungere la facolta
stessa dell'impulso da cui trae origine un tale atto, e a cui pure
spetta il nome di impulso.®

Dal passo di Stobeo si apprende che I'impulso (horme) & il termine
principale dell’azione secondo gli Stoici; la horme, tuttavia, non € in
grado di ‘attivarsi’ da sé ma necessita di una particolare tipologia di

3 Sul presunto ‘scetticismo’ di Arcesilao mi permetto di rinviare alle considerazioni
che svolgo in Verde 2024a e 2024b.

4 Cf. per un primo e recente orientamento sul platonismo di Plutarco (in particola-
re sul suo intrinseco carattere zetetico nei riguardi della verita), Roskam 2021, 18-39.
5 Sulla teoria storica dell’azione la letteratura secondaria & cosi ricca da non essere
agevolmente dominabile. Milimito, dunque, a rinviare alla monografia di Inwood 1985
e agli studi raccolti in Goulet-Cazé 2011.

6 Stob. ecl. 2.86.17 = SVF III 169 (trad. Radice).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 51
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

rappresentazioni, le phantasiai hormetikai. Non I'impulso, quindi, ma
le rappresentazioni impulsive sono il fondamento esclusivo dell’azio-
ne: queste, infatti, sono capaci di attivare I'impulso che Stobeo defi-
nisce come phora psyches, movimento dell’anima direzionato verso
uno specifico obiettivo (epi ti kata to genos). Anche gli esseri privi di
ragione sono dotati di horme, senza la quale essi non potrebbero muo-
versi. Gli esseri razionali come 'uomo, pero, stando a Stobeo, possie-
dono una logike horme, un impulso in grado di indurre 'azione pra-
tica verso un determinato scopo; nel caso della logike horme, non si
tratta di un mero movimento dell’'anima ma di una phora dianoias, un
movimento dell'intelletto/intelligenza che, in quanto tale, non puo che
essere orientato a un’azione avente uno specifico obiettivo. Il passo
di Stobeo e di particolare interesse per gli scopi del presente contri-
buto perché mostra lucidamente come, per gli Stoici, I'azione pratica
abbia una genesi genuinamente razionale proprio perché fondata su
una logike horme. Questo e un punto essenziale per cogliere il sen-
so della polemica di Arcesilao, come si vedra a breve. In Stobeo, tut-
tavia, manca un elemento decisivo per comprendere la teoria stoica
dell’azione nella sua interezza: l'assenso (sygkatathesis). Se Stobeo
menziona solo i primi due momenti della dottrina stoica dell’azione,
Plutarco, nella sua polemica contro Colote, ne elenca, non a caso, tre,
rappresentazione, impulso, assenso:

Ma problemi come I'impulso e I'assenso, io credo, sono per Colote
come un concerto di lira per un asino! La questione, comunque,
per quelli che seguono e ascoltano, e la seguente: dei tre movi-
menti dell’anima - rappresentazione, impulso e assenso -, il pri-
mo non si puo eliminare neppure a volerlo, ma e inevitabile che,
quando entriamo in contatto con le cose, restiamo “impressi” e
subiamo affezioni da esse; il movimento dell’'impulso, poi, risve-
gliato da quello della rappresentazione, spinge praticamente il
soggetto verso azioni appropriate: come se nell’egemonico ci fos-
se una bilancia che s’inclina. Ebbene, quelli che sospendono il
giudizio su tutto non aboliscono neppure tale secondo movimen-
to, ma si servono dell’impulso, che conduce naturalmente ver-
so cio che sembra appropriato. Qual ¢, allora, 'unico movimento
che rifuggono? L'unico in cui si ingenerano naturalmente 1’erro-
re e I'inganno: I'opinare e il precipitare I'assenso, che & un cede-
re, dovuto a debolezza e per nulla utile, a cio che appare. L'azio-
ne, infatti, necessita di due requisiti: della rappresentazione di
cio che e appropriato e dell'impulso direzionato verso cio che e
apparso appropriato - nessuno dei quali confligge con la sospen-
sione del giudizio. Tale “discorso”, infatti, si distanzia dall’opinio-
ne, non dall'impulso, non dalla rappresentazione. Qualora, dun-
que, si manifesti cio che e appropriato, non c’e nessun bisogno
dell’opinione per iniziare e continuare a muoversi verso di esso,

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 52
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

ma l'impulso, che & un movimento iniziato e continuato dall’ani-
ma, si innesca immediatamente.”

Stando al resoconto plutarcheo, Colote avrebbe, dunque, attaccato
Arcesilao accusandolo di apraxia:® in sostanza, la filosofia di Arce-
silao non permetterebbe l'azione e, di conseguenza, la vita, il che &
perfettamente coerente con i contenuti e gli obiettivi dell’opera co-
lotea. Plutarco, da filosofo platonico che, come appena osservato, re-
puta unitaria e continua (ovvero non interrotta dalla ‘svolta scetti-
ca’) la storia della scuola di Platone, difende Arcesilao esattamente
da questa accusa che gli veniva mossa da Colote e, come € noto, in
primo luogo dagli Stoici.® Non puo non colpire, o forse perfino stupi-
re, il fatto che il linguaggio usato da Plutarco per difendere Arcesilao
sia tipicamente stoico. Questo, a mio avviso, non significa necessaria-
mente che Arcesilao usasse il vocabolario stoico esclusivamente per
motivi dialettici. Certamente Arcesilao criticava gli Stoici sulla que-
stione dell’azione usando il loro stesso vocabolario tecnico ma verosi-
milmente lo utilizzava, da un lato, come ¢ stato acutamente rilevato,*°
per mostrare che 'azione & concretamente possibile senza concede-
re l'assenso anche nel quadro dei presupposti dottrinari delle filoso-
fie avversarie, dall’altro, per giustificare la possibilita dell’azione in
propria persona, senza per questo scadere in un dogmatismo di tipo
epistemologico. Se cio0 & plausibile, I'appropriazione della terminolo-
gia stoica non serve ad Arcesilao solo a criticare gli Stoici nell’ambi-
to pratico, ma anche a legittimare in qualche misura una teoria aca-
demica dell’azione tale che non impedisca la vita stessa.**

Plutarco descrive in maniera fedele la posizione stoica; tre sono i
movimenti (kinemata) dell’'animo: la rappresentazione (phantastikon),
I'impulso (hormetikon) e 'assenso (sygkatathetikon). Si noti che que-
sti tre elementi sono considerati come pertinenti all'anima; cio evi-
dentemente vale anche per la rappresentazione/phantasia che, come
tale, possiede, per cosi dire, un versante necessariamente esterno,
legato direttamente all'oggetto esterno, e un versante interno, os-
sia l'elaborazione del mero dato percettivo da parte dell’egemoni-
co.*? Plutarco & molto esplicito nel sostenere che il livello delle phan-
tasiai & assolutamente necessario per le azioni e non puo in nessun

7 Plu. Adv. Col. 1122B-D (trad. Delle Donne).

8 Sull'argomento della apraxia, in particolare negli Academici libri di Cicerone, e uti-
le lo studio di Obdrzalek 2012.

9 Sulla polemica tra Arcesilao e gli Epicurei, evidente proprio grazie all’Adversus
Colotem plutarcheo, cf. Corti 2013.

10 Cf. Corti 2014, 266.
11 Cf. Ioppolo 1986, 140-6. Si veda anche Vezzoli 2016, 135-47.
12 Cf.infra, nota 26.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 53
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

caso essere eliminato (e, difatti, anche Arcesilao non lo fa). Gli ogget-
ti esterni, infatti, fanno si che si sia da loro ‘segnati’/'impressionati’
(typousthai) e si subiscano affezioni (paschein).** Benché Plutarco non
lo affermi apertamente, si tratta piu specificamente della phantasia
hormetike menzionata da Stobeo, dunque di quel particolare tipo di
phantasia capace di attivare I'impulso e di orientare il soggetto, al-
la lettera, verso cio che si presenta come obiettivo appropriato (to
phainomenon oikeion). Occorre osservare qui l'uso, a mio avviso de-
cisivo (come si vedra anche oltre), dell'avverbio physikos, che riten-
go essere un indizio importante del fatto che il resoconto di Plutar-
co su Arcesilao sia affidabile.** Coloro che sospendono l'assenso su
tutte le cose (hoi peri panton epechontes) - ossia Arcesilao ed, even-
tualmente, i suoi seguaci - non solo non aboliscono il primo kinema,
ovvero la phantasia, ma nemmeno sopprimono I'impulso (il secondo
kinema) perché esso (e solo esso) e capace di direzionare I'azione di-
rettamente verso cio che si presenta come appropriato: cio avviene
naturalmente. 11 piano dove tutto cio si svolge, per Arcesilao, & quello
della natura e non della verita. La dimensione della physis, quindi, e
del tutto centrale nella teoria dell’azione di Arcesilao;** si potrebbe
concludere che, in Arcesilao, la natura sostituisca, in qualche misu-
ra, la funzione dell’'assenso. Se, come si vedra meglio a breve, senza
I'assenso 'impulso non puo direttamente innescare la praxis, la na-
tura & precisamente cio che permette all'impulso di dirigersi verso
cio che € appropriato e, pertanto, di avviare ’azione. Tutto cio, secon-
do Arcesilao, avviene naturalmente o, come si potrebbe anche dire,
istintivamente, ovvero senza che ci sia una sorta di ‘ipoteca’ episte-
mologica tale da garantire la razionalita dell’azione.

Secondo gli Stoici, quindi, 'azione non puo svolgersi senza che si dia
I'assenso all'impulso; ora, secondo Arcesilao, proprio I'assenso é la se-
de dell’errore e dell'inganno, laddove per gli Stoici l'assenso, essendo
in grado di riconoscerla e di approvarla, garantisce la verita. Sintetiz-
zando i nuclei centrali dell’epistemologia stoica e lasciando da parte i
molti e controversi problemi che questa vicenda conserva, si potreb-
be concludere che I'assenso certifichi il ‘carattere catalettico’, dunque
veritativo, della rappresentazione che & vera perché capace di affer-
rare/comprendere la realtad dell'oggetto da cui proviene. E noto co-
me, secondo Arcesilao, non puo darsi alcun ‘segno’® o criterio che sia

13 Cf. Togni 2010, 84-95; Gourinat 2018, 131-7.
14 Cf. Corti 2014, 245-8.
15 Cf. Ioppolo 1986, 137-40.

16 Nel Lucullus (33) gli Academici sono presentati come coloro che negano che vi sia
una norma distintiva (regula) o, appunto, un segno (veritatis nota) capace di differen-
ziare in modo chiaro il vero dal falso; credo che, anche su questo punto, il debito degli
Academici con il Teeteto (208c 7-8) sia difficilmente negabile.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 54
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

in grado di distinguere una rappresentazione catalettica da una non ca-
talettica (aparallaxia): dato che e impossibile stabilire quale sia la rap-
presentazione vera e quale sia quella falsa, I'assenso non puo fornire
alcuna stabile certezza.'” Non potendo discriminare tra le rappresen-
tazioni, non e possibile affidarsi all’assenso che non puo che presume-
re di cogliere il vero. Per questo motivo, nel passo plutarcheo in esa-
me, compare il verbo doxazein, 'opinare che dipende proprio dal fatto
che l'assenso non puo afferrare la verita.'® Arcesilao, quindi, reputa
l'assenso come un’aggiunta non necessaria (anzi, dannosa) per l'azio-
ne che, infatti, perché si dia, necessita esclusivamente dei primi due
‘requisiti’, la rappresentazione e I'impulso, i quali non confliggono con
la sospensione del giudizio (epoche). Cio € possibile proprio perché, in
ultima analisi, almeno per Arcesilao, la rappresentazione, I'impulso e
'azione non si dispiegano su di un livello che presuppone la verita ma
su di un piano naturale/istintuale. Nell’azione, insomma, non essendo
in gioco la verita, 'assenso & del tutto inutile, quindi i primi due kin-
emata (che, lo ripeto, nulla hanno a che fare col piano del vero) sono
compatibili con I'epoche peri panton. In questo modo, inoltre, Arcesi-
lao tutela 'azione anche dal ‘rischioso’ doxazein, proprio perché eli-
mina l'assenso che, se chiamato in causa, non potrebbe che condur-
re alla formulazione di un’opinione, essendo incapace di riconoscere
una rappresentazione come vera, differenziandola da quella falsa. So-
lo di passaggio credo sia utile tenere presente che, nel rifiuto del dox-
azein, Arcesilao concorda certamente con i dogmatici (Stoici o Epicu-
rei che siano) per i quali cio che ha valore e 1'episteme e non la doxa.**

Proprio perrispondere efficacemente all’accusa prima stoica e poi
colotea di apraxia, di conseguenza Arcesilao avrebbe appunto nega-
to il ruolo dell’assenso reputandolo non solo inutile ma perfino dan-
noso per l'azione:

Per quello che riguarda, pero, la sospensione del giudizio su tut-
to, neppure quelli che ci si sono molto applicati e si sono profusi,
in proposito, in scritti e discorsi, sono riusciti a scuoterla via; ma
alla fine, dopo averle schierato contro, come una Gorgone, l'accu-
sa di apraxia mutuandola dalla Stoa, si sono arresi: ché, nonostan-
te iloro disperati tentativi, I'impulso non si e piegato a diventare
assenso, né ha accettato di assumere come causa della sua incli-
nazione la sensazione, ma si € dimostrato autonomo nello spinge-
re ad agire, senza bisogno di aggiunte.*®

17 Cf. Cic. Luc. 40.

18 Sulla doxa in Arcesilao cf. Ioppolo 1986, 31-4 e anche le considerazioni di Trabat-
toni 2005.

19 Cf. ancora Ioppolo 1986, 33.
20 Plu. Adv. Col. 1122A-B (trad. Delle Donne).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 55
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Questo passo & molto noto e importante: Plutarco mostra non solo
come i primi a usare contro Arcesilao l'accusa di apraxia fossero gli
Stoici, ma anche come molte e serrate furono le argomentazioni sol-
levate dagli oppositori dello scolarca dell’Academia volte a mostrare
che la sua filosofia rendeva impossibile I'azione e, piu in generale, la
vita. Per Arcesilao, come si & gia osservato, I'impulso rimane tale e
non necessita dell’assenso per dare avvio all’azione. Il passo plutar-
cheo in esame (1122B) & stato oggetto di interesse anche per ragio-
ni testuali. Arcesilao rifiuto che la causa dell'inclinazione (zfig porriig
apyxnv) dell'impulso fosse la sensazione: nei codici si legge concorde-
mente tnv aiocOnotv, laddove Pohlenz, nella sua edizione teubneria-
na dello scritto plutarcheo,?* congetturo, al posto di aioOnouy, il ter-
mine pooBeorv (1122B 2) nel senso di una sorta di ‘aggiunta’ (come,
appunto, 'assenso) capace di orientare/attivare I'impulso. La motiva-
zione principale di questa scelta, per Pohlenz, dipendeva essenzial-
mente dalla presenza di wpootiBnot a 1123D 28. Per quanto la con-
gettura di Pohlenz non manchi del tutto di plausibilita (malgrado il
fatto che il successivo tpootifnot non mi sembra illumini davvero il
luogo testuale in questione), a me pare, come si vedra meglio a breve
grazie al confronto con un luogo del Lucullus ciceroniano, che la tra-
dizione concorde dei codici abbia le sue motivazioni e vada preserva-
ta.?? Nel Lucullus, infatti, la sensazione viene presentata come affine
all’assenso: se in Plutarco aisthesis €, in ultima analisi, sinonimo di
assenso, Arcesilao non accettava che fosse proprio I'assenso a incli-
nare l'impulso che, cosi, rimaneva autonomo e sufficiente per 'azione.

Prima di esaminare alcuni testi ciceroniani, pero, & bene ricostru-
ire, seppur sinteticamente, quella che sembra essere la reazione stoi-
ca, in particolare crisippea, alla posizione di Arcesilao sulla possibili-
ta della praxis. Bisogna premettere che il dibattito, soprattutto nelle
filosofie ellenistiche, & un elemento cruciale per comprendere gli svi-
luppi del pensiero delle varie scuole; il punto non & che in Platone e
in Aristotele (o0 anche nei Preplatonici) non vi fosse stato spazio per
la polemica, ma questa assume un ruolo particolarmente rilevante in
epoca ellenistica, dove i diversi indirizzi filosofici dibattono tra loro,
modificando, in conseguenza della reciproca polemica, aspetti dot-
trinari spesso centrali. Questo, evidentemente, € il caso della pole-
mica tra Stoici e Academici. Si consideri un luogo ancora di Stobeo:

Ogni impulso & un assenso, e quelli pratici hanno in piti anche la
capacita di determinare un movimento. L'assenso ha un certo og-
getto, I'impulso ne ha un altro: infatti, gli assensi sono rivolti ai

21 Pohlenz, Westman 1958, 204.

22 Cf. Einarson, De Lacy 1967, 279 nota f. I due studiosi rifiutano la congettura di
Pohlenz e mantengono aicOnotv nel testo.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 56
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

giudizi, gli impulsi ai predicati che in un certo modo sono parte
dei giudizi su cui si orienta l'assenso.*

Ritengo possibile che questo testo trasmetta la dottrina crisippea;
si e visto come Plutarco, descrivendo la teoria stoica dell’azione, di-
stinguesse nettamente tre kinemata, la rappresentazione, I'impulso
e I'assenso. Stobeo riferisce una posizione senz’altro diversa, secon-
do la quale, per usare il termine impiegato da Plutarco, gli ultimi due
kinemata si identificano. In sostanza, tutto lascia credere che Crisip-
po, al fine di confutare le conclusioni a cui perveniva Arcesilao sul
tema dell’azione, avesse sostenuto che ogni impulso sia un assenso.
Dalla prospettiva crisippea, pertanto, non ha alcun senso distingue-
re I'impulso dall’assenso, in quanto, nella misura in cui una rappre-
sentazione impulsiva attiva 'impulso, I'assenso si accompagna im-
mediatamente allo stesso impulso tanto da indentificarsi con esso.
Naturalmente Crisippo non poteva affatto cedere ad Arcesilao, re-
spingendo il ruolo dell’assenso: se lo avesse fatto, avrebbe nel con-
tempo negato tanto I'imputabilita dell’azione (dato che dare o meno
I'assenso, come si vedra meglio tra poco, dipende completamente dal
soggetto agente) quanto il livello epistemologico-veritativo (ossia il
piano stesso della katalepsis) necessario per l'azione. Identificando,
invece, 'assenso con 'impulso, Crisippo non solo ribadiva l'inelimi-
nabilita dell’assenso per I'azione, ma riusciva a confutare Arcesilao,
asserendo che ogni impulso porta necessariamente con sé 'assenso;
pertanto, differenziare I'impulso dall’assenso o, come pensava Arce-
silao, ritenere che, per il darsi dell’azione, fosse sufficiente solo I'im-
pulso e non 'assenso, sono posizioni del tutto infondate.

11 passo di Stobeo - che, pero, non & possibile qui approfondire come
meriterebbe - aggiunge ulteriori precisazioni di fondamentale impor-
tanza tanto per la teoria dell’azione quanto, piu in generale, per 'epi-
stemologia stoica. Si dice, infatti, che I'assenso e rivolto agli axiomata,
i giudizi o enunciati che, come si apprende, per esempio, da Cicerone,
possono essere veri o falsi:

Crisippo giunge a concludere in questo modo: «Se ¢’€ un movimen-
to incausato, non puo essere che ogni enunciato, che i dialettici
chiamano assioma (quod &Eiopa dialectici appellant), sia o vero o
falso; infatti cio che non avra una causa efficiente non potra esse-
re né vero né falso. Eppure ogni enunciato e o vero o falso, moti-
VO per cui non puo esserci movimento incausato.**

23 Stob. ecl. 2.88.1 W. = SVFIII 171 (trad. Radice).
24 Cic. Fat. 20 = SVF 11 252 (trad. Maso).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 57
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Prescindendo dallo specifico contesto del De fato da cui & tratto que-
sto passo, Cicerone riferisce che Crisippo approfondi la natura degli
axiomata, il che, tra l'altro, potrebbe costituire un indizio non tra-
scurabile dell’attribuzione crisippea del contenuto del passo di Sto-
beo. Come che sia, l'axioma € un enunciato che puo essere vero o fal-
so: I'assenso, dunque, riguarda gli axiomata. Ma che significa questo?
L'assenso legittima/certifica da parte del soggetto la natura catalet-
tica della rappresentazione, in altre parole, la verita della rappresen-
tazione. Senza l'assenso non puo esserci comprensione (katalepsis)
proprio perché non c’e alcun riconoscimento della rappresentazione
come catalettica; pertanto, la katalepsis ¢ sempre mediata dall’as-
senso. Quest’ultimo, quindi, & rivolto alla rappresentazione; se, pero,
come Stobeo riferisce, 'assenso concerne gli axiomata,* le rappre-
sentazioni avranno natura proposizionale.?® Le phantasiai non sono,
per cosli dire, solo mere immagini: come sarebbe possibile, infatti, as-
sentire a un’immagine?*” La rappresentazione catalettica ha (anche)
contenuto linguistico-proposizionale ovvero contiene un axioma che
verosimilmente condensa i caratteri essenziali dell'oggetto presen-
te esternamente secondo una movenza non diversa dalla prolepsis

25 Cf. Brennan 2003, 262-3.

26 E noto che la questione della natura proposizionale delle phantasiai & molto dibat-
tuta; per questo motivo, non puo essere approfondita in questa sede. Segnalo brevemen-
te che Ioppolo 1989, 232-9 (ma si veda anche Ioppolo 2013 per una piu ampia disamina
del punto), anche sulla base di Sext. Emp. M 7.154 (passo che riporta la critica di Arce-
silao alla katalepsis di Zenone: v. infra, nota 30), ha negato che per Zenone la phantasia
abbia di per sé contenuto proposizionale. Pil recentemente Reinhardt 2023, LXXXII
nota 226 (ma cf. anche e.g. 238, 372, 381) ha ribadito la necessita di distinguere tra il
contenuto fenomenico e quello proposizionale delle phantasiai. Per quanto questo te-
ma sia controverso, mi pare che una distinzione di questo tipo (rifiutata, per esempio,
da Shogry 2019), almeno a livello ‘logico’, sia doverosa: se & vero che, per gli Stoici, la
rappresentazione come tale avviene nell’'egemonico, essa, come giustamente suggeri-
sce Sandbach (1996, 13), dovra essere una sorta di combinazione tra il suo carattere
‘fenomenico’ (il riferimento € a quei dati percettivi sull'oggetto esterno che, grazie ai
sensi, si imprimono sull’egemonico, alterandolo) e I"'interpretazione’ (necessariamen-
te proposizionale) di tale contenuto percettivo. Il fatto che il contenuto linguistico di
una phantasia dipenda dall’interpretazione/elaborazione dei dati fenomenici/percetti-
vi da parte dell’'egemonico mostra come occorra distinguere tra il contenuto fenomeni-
co e quello proposizionale delle phantasiai. E molto probabile che gli Stoici, su questo
punto (come gli studi di Anna Maria Ioppolo hanno provato persuasivamente), avesse-
ro bene in mente il Teeteto ovvero l'idea che la aisthesis, di per sé (proprio come nell’E-
picureismo: cf. Verde 2020), non & in grado di esprimersi in termini proposizionali. Gli
Stoici, pertanto, erano portati a non identificare aisthesis e phantasia cosi come gli Epi-
curei non identificano aisthesis e prolepsis (fermo restando, pero, che tanto per i primi
quanto perisecondi, sia la phantasia sia la prolepsis non si danno senza il fondamenta-
le apporto della aisthesis). Se, infine, I'assenso & necessario perché vi sia katalepsis e
quest’ultima non é comprensibile se non in termini proposizionali, 'assenso dovra ri-
volgersi al contenuto altrettanto proposizionale delle phantasiai.

27 Cf. Sandbach 1996, 12-13.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 58
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

epicurea:*® il soggetto razionale che, per cosi dire, ‘subisce’/'patisce’
la rappresentazione dell'oggetto esterno elabora gli immediati dati
percettivi e tale elaborazione non puo che avvenire in termini pro-
posizionali. L'assenso, quindi, e dato dal soggetto?® proprio al con-
tenuto proposizionale della phantasia;*° va da sé che ogni axioma
puo essere o vero o falso. Assentire a un axioma falso significa cade-
re nell’errore. Pur non potendo approfondire in questa sede la que-
stione della relazione (riportata da Stobeo) tra impulsi e predicati
(katnyopfipata) - che, in ogni caso, sono ricompresi dagli axiomata -,
se ogni impulso & un assenso, la sygkatathesis approva il contenu-
to proposizionale (piu specificamente, ‘predicativo’, quindi, in qual-
che misura, gia necessariamente orientato all’azione: Stobeo parla
di hormai praktikai) dell'impulso,* che, a sua volta, non puo che esse-
re in una relazione di identita con quello ancora proposizionale della
rappresentazione. Il dato pit rilevante, comunque, € che il movimen-
to dell’assenso non si differenzia dall’'impulso: non si da, pertanto, un
impulso che sia indipendente dall’assenso. Da questo punto di vista,
se l'impulso e necessario per l'azione, lo sara anche l'assenso, data
I'indistinguibilita dei due termini.

28 Cf. Gourinat 2018, 137-42; si veda anche Gourinat 2024.
29 Per ‘soggetto’ siintende I'uomo come animale razionale, cf. Inwood 1985, 56-7.

30 Precedentemente (v. supra, nota 26) si & osservato come, secondo Ioppolo 1989,
235 (ma cf. anche Ioppolo 2009, 90-4 e spec. 94 nota 40, nonché Inwood 1985, 57; To-
gni 2010, 146 nota 232, il quale ritiene che sia stato Crisippo a teorizzare il contenuto
di una rappresentazione in termini linguistici forse anche in risposta ad Arcesilao), il
passo di Sext. Emp. M 7.154 proverebbe che, per Zenone, 'oggetto proprio dell’assen-
so non potrebbe essere l'axioma. Sesto, in questo passo, riferisce una duplice critica
di Arcesilao alla katalepsis stoica, secondo la quale se la comprensione/katalepsis & un
assenso alla rappresentazione catalettica, essa non esiste sia perché (1) I'assenso non
si rapporta alle phantasiai ma al logos (Arcesilao, qui, secondo Sesto, aggiungerebbe
che, infatti, gli assensi sono di axiomata: té&v yop dEiwpdrwv eioiv oi ouykatabéoes)
sia perché (2) non si ritrova alcuna rappresentazione vera tale che non possa essere
falsa. Per Ioppolo, se Zenone avesse ammesso che l'assenso sirivolge effettivamente ad
axiomata, la critica di Arcesilao sarebbe infondata. Naturalmente questa esegesi € mol-
to plausibile, tuttavia si potrebbe anche pensare che la critica di Arcesilao fosse su un
altro piano (cf. gia Inwood 1985, 274 nota 95). Arcesilao, infatti, sa bene che per Zeno-
ne gli assensi sono di axiomata (cosi si spiega l'espressione sestana tév yap dErwpdtov
eloiv ai ouykatabéoeig): I'errore degli Stoici sta nel fatto che essi parlano di katalepsis
come assenso a una rappresentazione catalettica (1) kardAnyig karanmrikfic pavraciag
ovuykatdbeoic éotiv che, mi pare, sia dottrina stoica e non di Arcesilao) laddove sareb-
be piu corretto parlare di assenso a un logos ma, cosi facendo, verrebbe meno il ruolo
della phantasia kataleptike (il che potrebbe anche spiegare la seconda argomentazio-
ne di M 7.154 che, non a caso, fa riferimento alla aparallaxia).

31 Cf. Togni 2010, 205-7. Il fatto che Stobeo parli di hormai praktikai, tenendo conto
del fatto che I'impulso & sempre necessariamente pratico (non esistono hormai che non
siano praktikai), non credo vada a inficiare cosi gravemente l'affidabilita della sua te-
stimonianza: & probabile che dietro questa espressione vi sia la volonta di esplicitare
maggiormente e di accentuare il carattere fondamentale della horme che ¢, appunto,
quello di essere orientato all’azione/praxis.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 59
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Questo dibattito e, in particolare, l'innovazione di Crisippo dove-
vano essere piuttosto noti; mi pare plausibile riferire a questa vicen-
da un passo del Lucullus:

11 secondo punto sta nel vostro dire che nessuna azione riguar-
dante una qualsiasi cosa puo essere compiuta da chi non accoglie
col suo assenso nessun oggetto; giacché, secondo voi, bisogna che
anzitutto si colga l'apparire dell’'oggetto, e in cio c’e gia 'assenso:
difatti, gli Stoici affermano che le sensazioni stesse sono altret-
tanti assentimenti, e che proprio perché questi assentimenti son
seguiti da un’appetizione, viene dietro l'azione; e che insomma, se
si tolgono le rappresentazioni, si toglie tutto.**

Chi parla qui nel dialogo e Cicerone, portavoce dell’Academia
‘scettica’, il quale, per quanto la questione continui a essere discus-
sa e problematica, parrebbe legato a Clitomaco e, comunque, al-
la ‘variante’ carneadea del cosiddetto ‘scetticismo’ academico (for-
se appresa tramite Filone di Larissa, allievo diretto di Clitomaco,
del quale, probabilmente, almeno in una prima fase, doveva sposa-
re le tesi principali), come ha mostrato alquanto persuasivamen-
te il recente lavoro di Tobias Reinhardt sugli Academici.** Se, dun-
que, Cicerone in quanto filosofo academico dipende soprattutto da
Carneade piu che da Arcesilao, I'argomentazione per la quale 1'eli-
minazione dell’assenso non impedisce 1'azione sembrerebbe esse-
re un punto fermo dell’intera tradizione academica, benché, come
si legge ancora nel Lucullus (108), Carneade abbia, pil nello speci-
fico, ammesso la possibilita dell’azione per chi segue il ‘probabile’
(probabilia), estirpando, in ogni caso, I'assenso da questo processo.
In effetti, Cicerone, nel passo in questione, presenta il medesimo
argomento che si ritrova in Plutarco circa l'inefficacia dell’assenso
perché si dia I'azione ma aggiunge qualcosa che nei passi dell’Ad-
versus Colotem presi in considerazione rimane solo implicito. Nel
Lucullus, infatti, si dice che, per gli Stoici, le sensazioni (sensus) so-
no assensi (adsensus); & plausibile pensare che, in questo contesto,
le sensazioni indichino le rappresentazioni catalettiche, dunque le
phantasiai vere. Se cio € corretto, & possibile che questa sia un’ul-
teriore ‘innovazione’ (a mio avviso, alquanto coerente dal punto di
vista epistemologico) degli Stoici teorizzata per confutare la posi-
zione di Arcesilao e, pill in generale, degli Academici (senza esclu-
dere anche la possibilita di un intento antiepicureo). Non solo non &
possibile differenziare in modo netto tra I'impulso e l'assenso, ma,
se le rappresentazioni sono catalettiche e, quindi, colgono la verita

32 Cic. Luc. 108 (trad. Del Re).
33 Cf. Reinhardt 2023, CXLII-CLVII; 682-3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 60
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

dell’'oggetto presente da cui provengono, esse hanno quei caratteri
evidenti e veritativi tali da costringere necessariamente all’assenso.
Le rappresentazioni catalettiche, di conseguenza, sono assensi per-
ché la loro natura evidente non puo che indurre alla sygkatathesis.
Non si puo escludere, pertanto, che gli Stoici, ancora una volta per
rispondere alle argomentazioni sollevate dagli Academici, abbiano
voluto rafforzato la fondamentale unita di phantasia, horme e syg-
katathesis per l'azione: la rimozione di uno dei tre kinemata avreb-
be significato condannare la possibilita dell’azione. Se anche Arce-
silao sostiene che, per l'azione, sono sufficienti la rappresentazione
e I'impulso, cio, dalla prospettiva stoica, & una posizione del tutto
immotivata: non solo perché ogni impulso & un assenso, ma anche
perché lo stesso livello basilare delle phantasiai (vere) e cosi legato
agli assensi da risultarne indistinguibili.

E questo il motivo principale che mi spinge a credere che il pas-
so di Cicerone possa contribuire a spiegare il luogo plutarcheo do-
ve compare la sensazione, senza la necessita di emendare il tradi-
to aioBnowv, come, invece, proposto da Pohlenz:** Arcesilao, contro
i suoi avversari, non accetto che la causa dell'inclinazione dell’'im-
pulso fosse, appunto, la sensazione intesa non come mero atto per-
cettivo ma nell’accezione di rappresentazione catalettica che, come
si apprende dal Lucullus, gli Stoici, in ultima analisi, differenziava-
no dall’assenso per i suoi caratteri di evidenza e di verita.** Negan-
do che la sensazione/rappresentazione catalettica fosse in grado di
orientare l'assenso, Arcesilao non cade affatto in contraddizione: egli
non esclude dal processo dell’azione 'essenziale e ineliminabile livel-
lo delle phantasiai (necessarie per attivare 'impulso) ma rifiuta che
si tratti di rappresentazioni catalettiche (che, come tali, necessita-
no il darsi immediato dell’assenso) per il semplice fatto che, secondo
lo scolarca, non e possibile differenziare una rappresentazione ca-
talettica da una non catalettica (aparallaxia). Se, quindi, non & pos-
sibile che si dia una rappresentazione vera che sia distinguibile da
una falsa, e anche impossibile che si dia una rappresentazione vera
capace di dare luogo all’assenso a sua volta capace di inclinare l'im-
pulso. Gli Stoici affermano esattamente il contrario: la rappresenta-
zione vera e talmente evidente che non solo induce all’assenso, ma
finisce cosi anche per identificarsi con esso.

Gli ultimi due passi che vorrei analizzare sono tratti ancora dal Luc-
ullus, in particolare proprio dal discorso di Lucullo portavoce di Antioco:

Ed e ben chiaro anche quest’altro punto: € necessario che si abbia
un principio ben stabilito a cui la sapienza (sapientia) tenga dietro

34 Cf. Corti 2014, 233 nota 123.
35 Cf. Rubarth 2004, 329-30.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 61
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

quando comincia a compiere una qualche azione; e quel principio
deve essere conforme alla natura. Altrimenti, non potrebbe met-
tersi in moto 'appetizione (adpetitio): & questo il vocabolo con cui
designiamo quella oppn dalla quale siamo spinti ad agire e desi-
deriamo di ottenere cio che abbiamo visto. Ma la cosa che muove
deve esser prima manifesta al nostro sguardo; e bisogna che noi
crediamo nella sua verita, il che non potrebbe accadere se cio che
sara stato veduto non sara distinguibile da quel ch’e falso. E in che
modo 'animo puo muoversi a desiderare, qualora non si percepi-
sca se 'oggetto veduto sia conforme alla natura o alieno da essa?
E similmente, se non interviene nell’animo la cognizione di quello
che & il suo dovere, non fara di certo mai nulla, non sara mai spin-
to verso alcuna cosa, non si muovera mai. Se, invece, ha da com-
piere una qualche volta una qualche azione, € necessario che gli
sembri vero quel che gli si presenta innanzi.*®

La fonte di questo luogo ciceroniano e Antioco, il quale, come & noto,
riteneva che la filosofia stoica e quella di Aristotele e di Teofrasto (ma
con qualche limitazione relativa al pensiero etico di quest'ultimo)*’
fosse parte integrante di un unico sistema filosofico che, pur usando
un vocabolario non univoco, aveva al suo fondamento l'auctoritas di
Platone. Non e possibile qui approfondire la posizione di Antioco; &
utile, piuttosto, tenere presente che e storicamente scorretto identi-
ficare sic et simpliciter1'etica di Antioco con quella stoica, come, del
resto, lo studio recente di Georgia Tsouni** ha mostrato in modo con-
vincente, in particolare circa la teoria del telos e quella della oikeio-
sis per come la si ricava specialmente dal V libro del De finibus.*® Di
conseguenza, occorre essere molto cauti quando si intende conside-
rare Antioco come fonte affidabile per questa o quella dottrina stoica:
Antioco certamente interpreta, integra ed elabora la filosofia stoica
ma all'interno di un progetto filosofico pili ampio e sistematico che
certamente non puo identificarsi col solo Stoicismo. Cio, tuttavia, non
significa che Antioco non possedesse fonti affidabili nell'ambito del
pensiero stoico; mi pare che cio sia particolarmente evidente quan-
do si occupa della dottrina dell’azione. Nel passo appena citato non
puo sfuggire il riferimento alla sapientia intesa come conoscenza as-
soluta (episteme) che e esattamene il piano ineludibile per l'azione
retta orientata a fini appropriati (perché conformi a natura) secondo

36 Cic. Luc. 24-5 (trad. Del Re).
37 Cf. Cic. Fin. 5.12 = 498 FHS&G.
38 Tsouni 2019.

39 Siveda anche Trabattoni 2022 sull’appropriazione della oikeiosis da parte di An-
tioco; sul tema della oikeiosis e sulla questione della sua possibile coloritura peripa-
tetica rimane utile (anche dal punto di vista del metodo) il lavoro di Magnaldi 1991.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 62
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

gli Stoici. Viene ribadito, inoltre, che cio che & ‘visto’ ovvero cio che
¢ capace di muovere l'impulso (la phantasia) deve essere riconosciu-
to come vero (illud autem quod movet prius oportet videri eique cre-
di) ma cio e possibile, contrariamente alla posizione di Arcesilao e
degli Academici, se esso risulti distinguibile da cio che e falso (quod
fieri non potest, si id quod visum erit discerni non poterit a falso). In
sostanza, il piano della conoscenza e, piu nello specifico, della com-
prensione (katalepsis) e, per gli Stoici, I'unico livello possibile perché
l'azione si dia e sia diretta a fini appropriati (ovvero, principalmente
al bene). La rappresentazione, conclude Antioco, deve presentarsi (e
non ‘apparire’ nel senso della fallace parvenza) come vera (necesse
est id ei verum quod occurrit videri) perché possa esserci un’azione
retta e consapevole. Qui Antioco non tratta dell’assenso che, invece,
ancora nel Lucullus, e centrale pochi paragrafi dopo:

giacché chi percepisce da il suo assenso subito. Ma poi viene an-
che quest’altra conseguenza, che senza l’assenso non possono sus-
sistere né memoria, né nozioni degli oggetti, né arti o scienze. E in
colui che non dara l'assenso ad alcuna cosa non avra luogo nem-
meno cio che importa pil di tutto, cioé nemmeno la possibilita che
qualcosa sia in nostro potere. E dove allora sara la virtl, se nul-
la dipende da noi stessi? D’altra parte, & assurdo supporre che i
vizi siano in nostro arbitrio, e che nessuno pecchi senza assenti-
mento, e che invece lo stesso non valga per la virtl, mentre tutta
la stabilita e fermezza di questa e costituita solamente da quelle
cose a cui essa ha dato il suo assentimento e approvazione. Ed &
senz’altro necessario che, prima di agire, noi ci rappresentiamo
qualcosa e assentiamo a quella rappresentazione. Pertanto, chi to-
glie o le rappresentazioni o I'assenso toglie dalla vita ogni azione.*

Un recente studio di Ermanno Malaspina ha mostrato convincente-
mente che Cicerone traduce la katalepsis stoica con cognitio, percep-
tio e comprehensio;** all'inizio del testo appena citato si legge che qui
enim quid percipit adsentitur statim (Luc. 38). Secondo la teoria stoi-
ca ‘ortodossa’ della conoscenza, I'assenso segue alla rappresentazio-
ne catalettica ma precede la katalepsis. Credo che in questo caso il
verbo percipere non indichi la mera azione percettiva come la si in-
tende genericamente: come a ragione rileva Malaspina,** il termine
latino perceptio & certamente legato alla dimensione della aisthesis e,
dunque, dell’attivita sensoriale ma proprio perché la stessa phantasia
stoica € in stretta relazione con l'inaggirabile piano della sensazione,

40 Cic. Luc. 38-9 (trad. Del Re).
41 Malaspina 2022.
42 Malaspina 2022, 315-16.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 63
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

sebbene non possa in alcun modo identificarsi con essa. Nel passo in
esame, pertanto, percipere si riferisce, con ogni probabilita, a un’a-
zione difficilmente distinguibile dall’assenso (e dalla conseguente
comprensione), il che mi pare evidente anche per via dell’'uso di sta-
tim: percepire, insomma, significa avere una rappresentazione ca-
talettica®® ovvero afferrarla, comprenderla e riconoscerla come ta-
le. Questo riconoscimento conduce direttamente/immediatamente
(statim) all'assenso: chi ha compreso ha gia dato immediatamente
il suo assenso.

Cicerone/Antioco subito dopo richiama un punto assolutamente
centrale: I'assenso & decisivo per la memoria, perché si formino e si
conservino i concetti (notitias rerum) ma cio che e pill importante
(idque quod maximum est) rimane il fatto che 'assenso dipende da
noi. Esso € qualcosa che e in nostro potere (in nostra potestate). Si
comprende facilmente come la dipendenza dell’assenso dal sogget-
to ricopra un ruolo determinante nella teoria dell’azione: non a ca-
so, subito dopo, Cicerone si chiede, se cosi non fosse, ossia se l'as-
senso non fosse in nostra potestate, come potrebbe esistere la virtu
se questa non fosse chiaramente imputabile a chi la pratica (ubi igi-
tur virtus, si nihil situm est in ipsis nobis?). Questa doveva essere ve-
rosimilmente una delle argomentazioni pil forti sollevate e ribadite
dagli Stoici contro gli Academici: se, infatti, eliminano I’assenso, co-
storo elimineranno allo stesso tempo l'imputabilita e la responsabi-
lita di ogni azione. Per questa ragione, proprio per via dell’inelimi-
nabilita dell’assenso, la virtl e il vizio sono direttamente imputabili
al soggetto agente che, appunto, & e rimane 1'unico responsabile del-
le azioni che compie, siano queste ispirate alla virtu oppure al vizio
morale. Secondo la prospettiva stoica, nella misura in cui Arcesilao
e isuoi seguaci rifiutano l'assenso come necessario per l'azione, cosi
facendo, essi aboliscono la responsabilita dell’azione. A mio avviso,
pero, la polemica stoica va ben oltre: se si sopprime l'assenso e con
esso I'imputabilita dell’azione, si sopprime l'azione stessa che, per gli
Stoici, € inconcepibile se non & responsabilmente ascritta/ascrivibile
a un soggetto. Questo mi sembra il motivo principale per il quale Ci-
cerone/Antioco, alla fine del passo in esame, ribadisce con fermezza
che, prima di compiere l'azione, l'assenso & dato dal soggetto alla rap-
presentazione (omninoque ante videri aliquid quam agamus necesse
est eique quod visum sit adsentiatur): eliminando la rappresentazio-
ne o 'assenso, si elimina I'azione dalla vita e, pertanto, la vita stessa
(quare qui aut visum aut adsensum tollit is omnem actionem tollit e
vita). Ritengo sia arduo non scorgere in questa chiusa una serrata e
diretta polemica contro gli Academici; non si puo non notare, inoltre,
che, almeno su questo punto (cioe sul riferimento all’annullamento

43 Reinhardt 2023, 439.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 64
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

della vita), la polemica di Antioco coincide essenzialmente con quel-
la di Colote contro Arcesilao, il che & un indizio non poco significa-
tivo circa il rapporto tra Antioco e Colote che, a mio giudizio, € un
campo ancora tutto da esplorare.**

Concludendo, la vicenda della polemica tra gli Academici, in parti-
colar modo Arcesilao, e gli Stoici (prima Zenone e poi Crisippo) & un
momento estremamente significativo dell’etica e delle teorie dell’a-
zione dell’Antichita, il cui valore storico e teorico non puo essere in
alcun modo sottovalutato. Occorre anche aggiungere che, se avessi-
mo pil fonti su questo acceso dibattito, conosceremmo certamente
molti importanti dettagli che, purtroppo, irrimediabilmente sfuggo-
no alla nostra comprensione. Al di la di questo, dalle fonti che sono a
disposizione emerge come l'opposizione tra Arcesilao e gli Stoici se-
gni il contrasto tra due concezioni nettamente diverse circa la natu-
ra dell’azione. Per un verso, dal lato di Arcesilao, I'azione & possibile
ma su un piano che si potrebbe definire ‘fenomenico/rappresentati-
vo’ e comunque ‘istintivo’ e ‘naturale’: I'azione si svolge in virtlu della
concatenazione necessaria tra la rappresentazione e I'impulso, facen-
do, cosi, decadere I'indispensabilita dell’assenso. Per un altro verso,
dal lato degli Stoici, I'assenso & del tutto necessario perché l'azione
morale indirizzata a fini appropriati (ovvero naturali/buoni) si possa
collocare esclusivamente sul piano della verita distinta e distingui-
bile dal falso. Questo piano & direttamente connesso con quello della
imputabilita: responsabile dell’azione rimane il soggetto agente per-
ché l'assenso e unicamente in suo potere. L'assenso, di conseguenza,
pone in strettissima relazione il livello della verita (l'assenso, infat-
ti, & dato alla rappresentazione catalettica che & criterio di verita)
e quello della imputabilita (I'assenso € sempre in nostra potestate).
Come accade in altre aree del pensiero academico e di quello stoico,
il contrasto tra questi due piani e il contrasto tra due concezioni di-
verse, anzi opposte di natura: nello Stoicismo antico la physis coin-
cide con il Logos, la ragione divina universale e provvidenziale che
domina e governa tutto, regolando anche le azioni moralmente ap-
propriate. Anche nel pensiero di Arcesilao la natura gioca un ruolo
tutt’altro che secondario (come, d’altronde, lo stesso Plutarco, nel-
la sua replica a Colote, riconosce chiaramente) ma certamente non
possiede affatto quei caratteri di intelligenza e divinita che gli Stoi-
ci sono pronti ad attribuirle nei termini di ragione universale e di
provvidenza (pronoia).

Per motivi di spazio e anche perché il fine del presente articolo
non & specificamente la ricostruzione della teoria dell’azione di Ar-
cesilao in tutta la sua ampiezza teorica, non si puo qui approfondire

44 Per una prima panoramica su Antioco e Colote mi permetto di rinviare a Verde
2019.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 65
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

la complessa nozione di eulogon nella filosofia dello scolarca, che,
a mio parere e seguendo le conclusioni a cui gli studi di Anna Ma-
ria Ioppolo sono pervenuti, & la giustificazione di ragionevolezza del
contenuto dell’azione dopo (e non prima) che questa venga compiu-
ta. La dottrina dello eulogon risulta, in ogni caso, coerente con la te-
oria dell’azione di Arcesilao descritta da Plutarco (il quale, tuttavia,
di eulogon non parla): l'azione, infatti, non necessita di una giusti-
ficazione razionale preventiva come € quella data dall’assenso pro-
prio perché la sua possibilita non dipende dalla verita ma dal darsi
della rappresentazione che, come l'istinto, € un movimento naturale.
In Arcesilao, insomma, l'azione e guidata e regolata dalla natura che
la orienta in termini che, ancora una volta potremmo definire istin-
tivi verso cio che appare oikeion/appropriato ovvero verso cio che si
presenta come bene.** In questa visione l'assenso, contrariamente
alla posizione stoica, assume un carattere di estrema pericolosita,
dato che, per Arcesilao, esso non € in grado di riconoscere e appro-
vare la verita della rappresentazione necessaria per muovere 1'im-
pulso. E quasi certo che gli Stoici, in special modo Crisippo, non ab-
biano considerato valida o convincente la posizione di Arcesilao, dal
momento che questi non riesce a spiegare la volontarieta dell’azio-
ne. Gli Stoici reputavano l'azione descritta da Arcesilao come un’at-
tivita quasi meccanica o automatica senza un chiaro fine razional-
mente voluto e perseguito dall’agente; si trattava, insomma, di una
tipologia di azione per nulla razionale ma accostabile a quella degli
animali non umani. In realta, & molto probabile che Arcesilao richia-
mandosi alla natura, intendesse fondare propriamente in essa le moti-
vazioni dell’azione appropriata, dato che l'istinto naturalmente orien-
ta I'azione verso il fine che appare appropriato: il bene.*® Sostenere,
poi, che Arcesilao non si pose il problema della volontarieta dell’a-
zione non puo essere corretto, benché - lo si ribadisce - Plutarco non
affronti la questione. Purtroppo la scarsita delle testimonianze non
permette di avere un quadro chiaro della questione; appare, comun-
que, molto improbabile, dal punto di vista della coerenza filosofica,
che Arcesilao, come filosofo platonico, non si fosse posto il problema
della imputabilita dell’azione, anche indipendentemente dalla polemi-
ca contra Stoicos. Se davvero lo eulogon ricopriva un ruolo decisivo
nell’etica dell’Academico, non si puo escludere che e proprio grazie
a questa nozione che Arcesilao risolse il problema della volontarieta
dell’azione, senza per questo sconfinare nelle temibili strettoie im-
poste dall’assenso. L'azione volontaria poteva essere compresa come
quell’azione che, proprio perché raggiunge il suo fine appropriato,

45 Cf. Vezzoli 2016, 135-40.
46 Cf. Ioppolo 1986, 144.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 66
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

puo essere giustificata e considerata ragionevole:*” un’azione di que-
sto tipo che coglie il suo obiettivo non potrebbe non essere delibe-
ratamente scelta dal soggetto agente, per quanto non sia possibi-
le giustificarne la ragionevolezza prima che questa sia compiuta. E
del tutto evidente che questa posizione non risolve affatto le molte
questioni che, allo stato delle fonti, rimangono di difficile soluzione.
D’altronde, Arcesilao si ritrova immerso in una questione altamente
problematica: egli deve cercare di legittimare la volontarieta dell’a-
zione (che, in caso contrario, non si distinguerebbe da quella degli
animali) non ammettendo un contributo epistemologicamente netto
e preventivo da parte del soggetto agente (I'assenso), pena il venir
meno della aparallaxia e, pertanto, della epoche peri panton. Se ci
si riflette bene, gli Stoici risolvono la questione in maniera agevole,
ammettendo quella capacita posseduta dal soggetto di assentire vo-
lontariamente e, quindi, di afferrare deliberatamente la verita della
rappresentazione catalettica. Laddove questa capacita venga meno
o0 sia messa in discussione per il fatto che una rappresentazione non
catalettica non é distinguibile da una catalettica, risulta molto dif-
ficile giustificare la razionalita e la responsabilita dell’azione. Una
delle poche possibilita che Arcesilao ha per farlo, rispettando tanto
I'aparallaxia quanto I'epoche peri panton, & quella di legittimare la
possibilita stessa dell’azione e perfino la sua volontarieta a posterio-
ri, appellandosi a una nozione di natura che di per sé orienta verso
il proprio obiettivo 'azione appropriata. Se, poi, 'eulogon intervie-
ne a giustificare la ragionevolezza dell’azione dopo che questa & sta-
ta compiuta, certificando, cosi, il raggiungimento dello scopo, e se si
considera che un’azione e davvero volontaria e responsabile quando
e razionale/ragionevole (ossia nella misura in cui essa ottenga effet-
tivamente 1'obiettivo che di volta in volta appare appropriato: il be-
ne), I'eulogon fa si che 'azione sia volontaria e non costretta. Anzi,
proprio l'eulogon preserva l'azione dai rischi in cui senz’altro incor-
rerebbe se conseguisse dall’assenso che, per Arcesilao, & quanto di
piu dannoso possa darsi.

Per concludere davvero, stando al quadro complessivo che le fon-
ti possedute permettono di avere, prima ancora che il fatto della vo-
lontarieta dell’azione, il nodo teorico centrale che oppone gli Stoici
ad Arcesilao circa la natura dell’azione mi sembra, piuttosto, che ri-
manga la questione della conoscenza/comprensione del vero, quel
piano della verita irrinunciabile per i primi ma indistinguibile dal
falso per il secondo. Questa € la ragione essenziale per cui tanto in
campo gnoseologico quanto in ambito pratico tra Stoici e Academici
non c'é e non puo esserci alcuna forma di mediazione.

47 Cf. Ioppolo 1986, 125-31; Corti 2014, 266-7.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 67
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70



Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Bibliografia

Bonazzi, M.; Celluprica, V. (a cura di) (2005). Lereditd platonica: Studi sul platonismo
da Arcesilao a Proclo. Napoli: Bibliopolis.

Borgna, A.; Lana, M. (a cura di) (2022). Epistulae a familiaribus: Per Raffaella Tabacco.
Alessandria: Edizioni dell’Orso.

Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood 2003, 257-94.

Corti, A. (2013). «E realmente esistita una polemica tra Arcesilao e la scuola epicu-
rea?». Aitia [En ligne], 3, 1-38.
https://doi.org/10.4000/aitia.772

Corti, A. (2014). L’Adversus Colotem di Plutarco: Storia di una polemica filosofica. Lova-
nio: Leuven University Press.

Einarson, B.; De Lacy, P.H. (eds) (1967). Plutarch’s Moralia in Fifteen Volumes: vol. XIV:
1086 C-1147 A. Cambridge; London: Harvard University Press-W; Heinemann LTD.

Goulet-Cazé, M.-0. (éd.) (2011). Etudes sur la théorie stoicienne de l’action. Paris: Vrin.

Gourinat, J.-B. (2018). «L’epistemologie stoicienne», in Verde, F.; Catapano, M. (eds),
«Hellenistic Theories of Knowledge», special issue, Lexicon Philosophicum: Inter-

national Journal for the History of Texts and Ideas, 123-44.
https://doi.org/10.2307/jj.16394360.8

Gourinat, J.-B. (2024). “The Elaboration of Prolepsis between Epicurus and the Stoics:
A Common Challenge to Innatism?”. Masi, F.; Morel, P.-M.; Verde, F. (eds), Epicure-
anism and Scientific Debates. Epicurean Tradition and Its Ancient Reception.Vol. Il,
Epistemology and Ethics. Leuven: Leuven University Press, 83-118.

Inwood, B. (1985). Ethics, Human Action in Early Stoicism. Oxford: Clarendon Press.

Inwood, B. (ed.) (2003). The Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: Cam-

bridge University Press.
https://doi.org/10.1017/ccol®52177005x

loppolo, A.M. (1986). Opinione e scienza: Il dibattito tra Stoici e Accademici nel Il e nel
Il sec. a.C. Napoli: Bibliopolis.

loppolo, A.M. (1989). «Stoici e Accademici sul ruolo dell’assenso (a proposito della
pubblicazione di The Hellenistic Philosophers)». Elenchos, 10, 231-46.

loppolo, A.M. (2009). La testimonianza di Sesto Empirico sull’Accademia scettica. Na-
poli: Bibliopolis.

loppolo, A.M. (2013). «Presentation, Assent: A Physical, Cognitive Problem in Early
Stoicism». Dibattiti filosofici ellenistici: Dottrina delle cause, Stoicismo, Accademia
scettica. A cura di B. Centrone et al. Sankt Augustin: Academia Verlag, 137-57.

loppolo, A.M. (2018). «Arcesilaus». Machuca, Reed 2018, 36-50.

Kechagia, E. (2011). Plutarch Against Colotes. A Lesson in History of Philosophy. Oxford:
Oxford University Press.

Long, A.A. (ed.) (1996). Problems in Stoicism. London; Atlantic Highlands (NJ):
Continuum.

Machuca, D.; Reed, B. (eds) (2018). Skepticism from Antiquity to the Present. London:
The Athlone Press.

Magnaldi, G. (1991). L'oikeiwotg peripatetica in Ario Didimo e nel “De finibus” di Cice-
rone. Firenze: Le Lettere.

Malaspina, E. (2022). «<Noterelle filosofiche e linguistiche sulla resa di kataAnyig ne-
gli Academici libri di Cicerone». Borgna, Lana 2022, 309-23.

Obdrzalek, S. (2012). «From Skepticism to Paralysis: The Apraxia Argument in Cice-
ro’s Academica». Ancient Philosophy, 32, 369-92.
https://doi.org/10.5840/ancientphil201232231

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 68
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 49-70


https://doi.org/10.4000/aitia.772
https://doi.org/10.2307/jj.16394360.8
https://doi.org/10.1017/ccol052177005x
https://doi.org/10.5840/ancientphil201232231

Francesco Verde
Arcesilao e la teoria stoica dell’azione

Pohlenz, M. (recensuit et emendavit); Westman, R. (editio altera quam curavit ad-
dendisque instruxit) (1958). Plutarchus. Moralia, Vol. VI, Fasc. 2. Lipsiae: in aed.
Teubneri.

Reinhardt, T. (2023). Cicero’s Academicilibri and Lucullus: ACommentary with Introduc-
tion, Translations. Oxford: Oxford University Press.

Roskam, G. (2021). Plutarch. Cambridge: Cambridge University Press.

Rubarth, S.M. (2004). «<The Meaning(s) of AIZOHZIZ in Ancient Stoicism». Phoenix, 58,
319-44.
https://doi.org/10.2307/4135172

Sandbach, F.H. (1996). «Phantasia Kataléptiké». Long 1996, 9-21.

Shogry, S. (2019). «What Do Our Impressions Say? The Stoic Theory of Perceptual Con-
tent, Belief Formation». Apeiron, 52, 29-63.
https://doi.org/10.1515/apeiron-2018-0001

Togni, P. (2010). Conoscenza e virtu nella dialettica stoica. Napoli: Bibliopolis.

Trabattoni, F. (2005). «Arcesilao platonico?». Bonazzi, Celluprica 2005, 13-50.

Trabattoni, F. (2022). «Antiochus of Ascalon’s ‘Platonic’ Ethics». Elenchos, 43, 85-103.
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0005

Tsouni, G. (2019). Antiochus, Peripatetic Ethics. Cambridge: Cambridge University
Press.

Verde, F. (2019). «Antiochus and the Epicureans on the Doctrinal Agreement Betwe-
en Plato, Aristotle», in «Il concordismo tra Platone e Aristotele: Momenti di sto-
ria dell’esegesi dall’antichita al Rinascimento», sez. monogr., Bruniana & Campa-
nelliana, 25(2), 363-84.

Verde, F. (2020). «’epistemologia di Epicuro e il Teeteto di Platone». Historia Philoso-
phica, 18, 13-44.

Verde, F. (2024a). «Arcesilao scettico? Problemi e considerazioni». De Palo, M.; Mar-
chetti, L.; Sterpetti, F. (a cura di), Quaderni di Villa Mirafiori, vol. 1. Milano; Udine:
Mimesis, 15-39.

Verde, F. (2024b). «Arcesilaus’ Philosophical Stance in Cicero’s Academics». Adamson,
P.; Beaney, M.; Chiaradonna, R.; Sedgwick, S.; Smalligan Marusic, J. (eds), Works of
Philosophy and Their Reception. Berlin; Boston: De Gruyter.
https://www.degruyter.com/database/WPR/entry/wpr.31031216/html

Vezzoli, S. (2016). Arcesilao di Pitane: L'origine del platonismo neoaccademico. Tur-
nhout: Brepols.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 69
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,49-70


https://doi.org/10.2307/4135172
https://doi.org/10.1515/apeiron-2018-0001
https://doi.org/10.1515/elen-2022-0005
https://www.degruyter.com/database/WPR/entry/wpr.31031216/html




Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

La volonta come impulso diretto
verso i predicati nella filosofia
degli Stoici antichi

Barbara Castellani
Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia; Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, France

Abstract Thereconstruction of the Stoic conception of voluntas is difficult, due to the
scarcity of the sources. This paper intends to shed light on Stoic will via the much more
attested notion of impulse, which is said to be directed towards predicates. A careful
analysis of the fragments shows that BoUAnaig is, in fact, a 6pun; this opun is described
as being directed towards something generic and this something coincides precisely
with predicates. Thus, the very notion of will turns out to be animpulse directed towards
predicates, a definition which enriches our understanding of voluntas and proves to be
important within the theory of action and physics.

Keywords Ancient Stoicism. BouAnais. 6pe€ig. Impulse. Predicates.

Sommario 1Introduzione. -2 La BouAnoig quale 6ppr. - 3 Limpulso genericamente
orientato. -4 Intermezzo: le passioni.—5 Limpulso orientato verso i predicati:
frammenti. - 6 Limpulso orientato verso i predicati: teorie. - 7 Conclusione.

1 Introduzione

Una storia dei paradeigmata voluntatis che si sono affermati e succe-
duti nel corso del tempo risulterebbe parziale se non venisse preso
in considerazione anche lo Stoicismo antico. Obiettivo del presente
contributo e quello di ampliare e approfondire la nostra conoscen-
za relativa alla concezione stoica della BouAnoig attraverso il ricor-
so alla nozione di ‘impulso’, di gran lunga pil attestata nei frammen-
ti a noi pervenuti. In particolare, si intende mostrare in che senso la
Boulnoig stoica possa essere considerata un impulso diretto verso i

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 71

Submitted 2024-12-09 | Accepted 2024-01-08 | Published 2025-03-17
©2025 Castellani | ©@® 4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/004



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

predicati. Cio puo costituire il punto di partenza per ulteriori inda-
gini in campo fisico-ontologico e nell’ambito della teoria dell’azione:
infatti, la oppn (quindi la BouAnoig) € un movimento dell’anima (ov-
viamente corporea) rivolto verso i predicati, che sono invece incor-
porei, i quali finiscono dunque per orientare e dirigere il nostro agi-
re, nonostante lo statuto ontologico dell’incorporeita.*

Alcune considerazioni preliminari di carattere linguistico-termi-
nologico prima di entrare nel vivo della trattazione: innanzitutto, per
gli Stoici i predicati sono Aextd (significati, esprimibili, dicibili), in
particolare Aextd éANAirrf), cioé Aextd ellittici, a differenza dei Aextd
completi (aUtoteld), quali gli enunciati. Come & noto, nell’'ontologia
stoica, i Aextd fanno parte dei cosiddetti ‘incorporei canonici’, insie-
me con il vuoto, il luogo e il tempo.?

Nel presente contributo, si & cercato di uniformare le traduzioni
della terminologia afferente al campo semantico della voluntas, te-
nendo naturalmente conto della scarsezza e dello stato frammentario
delle testimonianze a nostra disposizione: abbiamo a che fare, infatti,
con frammenti giunti per tradizione indiretta, da parte di fonti spes-
so ostili alla scuola stoica e discordanti tra loro. Dunque, in questa
sede, il termine ‘volontd’ & la traduzione del greco fouAnoig, mentre
‘impulso’ di oppn; &peEig viene reso indifferentemente con ‘appetizio-
ne’, ‘appetito’ o ‘tendenza’, émiBupia, invece, con ‘desiderio’.?

2 La BoUAnci quale opur)

Esigue sono le occorrenze del lemma BouAnoig nel corpus dei fram-
menti attribuiti agli Stoici antichi: soltanto 19, stando alla consul-
tazione del Thesaurus Linguae Graecae.* Particolarmente arduo si
rivela, quindi, il tentativo di ricostruire una compiuta e organica
teorizzazione della concezione della voluntas da ascrivere all’an-
tica Stoa. Vista l'oscurita dell’'argomento, si procedera per gradi,

1 Sitratta di aspetti che non saranno esaminati nel presente contributo, ma che ho
indagato nel corso del mio dottorato di ricerca. Questo lavoro trae infatti origine dalla
mia tesi dottorale, da cui ho ripreso parte delle riflessioni qui sviluppate e dei testi qui
presentati e commentati. In questa sede, si intende giungere unicamente alla conclu-
sione per cui la BouAnotg stoica € un impulso diretto verso i predicati.

2 Cf. Brunschwig 1994b, 92. Sui Aex1d, si vedano principalmente Frede 1994; Ales-
sandrelli 2013; Bronowski 2019.

3 Le traduzioni degli Stoicorum Veterum Fragmenta (cf. von Arnim 1903-05) qui im-
piegate sono di Roberto Radice (2018), con qualche leggera modifica. Sul lessico greco-
latino della voluntas, del desiderio e delle passioni, si veda, in particolare, Maso 2021.

4 Cf. Plu. De comm. not. 34.1076e (SVF 2.937); D.L. 7.87 (SVF 3.4); Stob. 2.97.15 (SVF
3.91); Stob. 2.58.5 (SVF 3.95); Stob. 2.87.14 (SVF 3.173); D.L. 7.115 (SVF 3.431); Andro-
nic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432); Cic. Tusc. 4.12 (SVF 3.438); Plu. De virt. mor. 9.449a
(SVF 3.439); Stob. 2.7.105 (SVF 3.661); Diogenian apud Eus. P.E. 6.263c (SVF 3.914).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 72
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

cercando di comprendere anzitutto in che senso la volonta possa dir-
si una forma di impulso.

Ora, le fonti annoverano la BouAnoig fra le passioni positive, le
eUmdBeia, insieme alla gioia (yapd) e alla prudenza (euh&Bera). Ciascu-
na di esse si contrappone a uno dei a0n individuati dagli Stoici, da in-
tendere in senso negativo quali passioni che eccedono la razionalita:®
la gioia, infatti, si oppone al piacere, in quanto & un’esaltazione mi-
surata; la prudenza alla paura, poiché evita i pericoli in maniera as-
sennata; la volonta, invece, si contrappone al desiderio, dal momento
che si tratta di un’appetizione ragionevole, una elAoyog 8peEig. Inol-
tre, dalle tre passioni positive originarie ne scaturiscono altre: ad
esempio, dalla Boulnoig derivano la benignita (evoia), la benevolen-
za (epévera), la socievolezza (domaopdg) e 'amorevolezza (dydmnoig).®

Nello specifico, cio che a noi interessa & la puntuale definizione di
Boulnoig in termini di elhoyog SpeEig, appetito, appetizione, tenden-
za accompagnata da retta ragione. Ora, per gli Stoicil'6peEig rappre-
senta una forma di impulso razionale (\oyikiic 6ppfic €1d0¢), come te-
stimoniato da Ario Didimo, secondo il resoconto di Stobeo:

A loro giudizio, quello che muove I'impulso altro non & che una
rappresentazione impulsiva e diretta del dovere, mentre I'impul-
so [6ppnv] & un moto dell’anima [popav yuyfic] verso qualcosa [émi
11] in generale. Quanto alle specie, si puo distinguere I'impulso che
si verifica negli esseri razionali dall'impulso che si verifica negli
animali privi di ragione: questi, invero, non hanno una denomina-
zione particolare. L'appetizione [6peEic], pur non essendo I'impulso
razionale, ne &€ comunque una forma specifica [Aoy1kiis 6ppfig e1d0c¢].
Qualcuno potrebbe ben definire I'impulso razionale come un moto
dell'intelligenza [popav Sravoiag] in vista di un’azione pratica [emritt
16V év T§ TpatTewv]. Opposta all'impulso € la repulsa, che & un moto
dell’intelligenza che distoglie da una certa azione pratica. Anche
lo slancio [6pouotv] € un moto dell’'intelligenza verso un evento fu-
turo [émi t1 péhhov]. Dunque, a questo punto, noi abbiamo quattro
accezioni dell'impulso e due della repulsa. Come quinta accezione
dell’impulso si puo aggiungere la facolta stessa dell'impulso da cui
trae origine un tale atto, e a cui pure spetta il nome di impulso.”

5 Torneremo piu avanti sulla nozione stoica di m&8oc; per il momento, mi limito a ri-
mandare alla sterminata bibliografia su questo tema: si vedano, tra gli altri, Ioppolo
1972; 1995; Preus 1981; Inwood 1982; 1985a; Frede 1986; Long, Sedley 1987, 1: 410-23;
Annas 1992, 103-120; Brennan 1998; 2003; Tieleman 2003; Graver 2007; Gourinat 2018;
Maso 2018; Sauvé Meyer 2018; Klein 2021; Cassan 2022.

6 Cf.D.L. 7.115 (SVF 3.431); Andronic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432).

7 Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]): To &¢ xivolv Tiv 6ppnv oudev Erepov elvai Aéyouatv AAN
i pavraoiav 6ppnTikiy Tob kaOnkovrog alTéBev, THv &€ Oppiv elvar popdv yuyfig el Tt
KaTd TO YEVOg. TauTng & év 1det BewpeioBar v Te év Toig Aoyikoig yiyvopévny oppnv kol

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 73
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Nel frammento, Stobeo mette in evidenza la ‘polivocita’ della nozione
di impulso, il quale & detto wevraydg, ovverosia vengono individuate
ben cinque tipologie di 6ppai: gli impulsi razionali, tra cui sono cita-
ti 'appetizione (5peEig) e lo slancio (6povoig), gli impulsi propri degli
animali irrazionali e la facolta che da origine all'impulso, denomina-
ta essa stessa oppn.® Sinoti che gli impulsi vengono sempre definiti
come un movimento (popd) dell’anima (yuyi) o della mente (Sidvora)
verso qualcosa (¢mi T1), piu specificatamente verso una qualche azio-
ne nel caso dell'impulso razionale (Eriti tdv €v 1§ TTpdTTELY) € VErso un
qualcosa di futuro (émi t1 péANov) nel caso dell'Spovoss.

Nel seguito del passo, sono presi in considerazione soltanto gli im-
pulsi pratici, evidentemente coestensivi agli impulsi razionali,® di cui
Stobeo riporta una lista pill esaustiva, ma pur sempre incompleta:

Limpulso pratico [mpaxtikiis oppfic] € di varie specie, fra cui ri-
cordiamo le seguenti: il proposito [rpdBeotv], la determinazione
[¢rriBolnv], il progetto [ropackeuiiv], I'esecuzione [eyyeipnowv], la
scelta[ofpeoiv], lascelta difondo [rpoaipeoiv], la volonta [fouknoiv],
la decisione [BéAnov]. Il proposito, secondo loro, € gia un segno del
compimento dell’'opera; la determinazione & un impulso che ne pre-
cede un altro; il progetto & un’azione che precede l'azione; l'ese-
cuzione e un impulso verso qualcosa che & gia in nostra mano [émri
Tvog év Yepoiv fidn dvtogl; la scelta € una volonta [BouAnowv] che
viene da un ragionamento; la scelta di fondo & una scelta che vie-
ne prima della scelta; la volonta [foUAnoiv] € un’appetizione ragio-
nevole [eUAoyov SpeEv]; la decisione unalibera volonta [BouAnow].*®

TNV €V TOiG c’x)\éymg Cepoig ov ch'[mvopcxcrpévm & elotv- 1) de Spebig oUk EoTt Aoy ki 6ppr’1,
A& Noyikiig 6 oppng 5180g Tl’]V 5¢ )\OYIKI]V oppnv Sedvtwe dv Tig qu)oplCorro, )\EY&)V elvat
tPOpC(V 51av010g ET[l Tl T(L)V EV TG\) 'ITP(ITTE].V TCXUTT] 6 CXVTlTleEUe(]l GLPOP}[T]V APOP(]V TIVQ
<Sravoiag amo TIvVOg OV EV 1) 'ITPCXTTEIV> 161w§ 5¢ kai Tl’]V Spovatv oppnv )\EYOUOl, ¢
T[P(]KTIKI]g Oppﬂg OUUGV ElBOg ElV(]l 6& TT]V OPOUUIV (POP(XV 61(xv01c(g ET[l Tl }IE)\)\OV CL)UTE
HEXPL pEV TOUTWV TETpaX®S Oppnv AéyeoBat, Sixac & dgoppnv: pooteBeiong 6¢ kai Tiig
Eewq g OppnTiIKAG, fiv 8y Kai 18icg dppnv Aéyouary, &g’ ou oupBaivel dppdv, Teviayds.
8 Lindividuazione, nel testo, di cinque diverse accezioni di 6ppi} non & cosi perspicua (in-
fatti, sembrano citate soltanto tre tipologie: 'impulso proprio degli esseri razionali, I'impul-
so degli animali privi di ragione e la facolta stessa che da origine all'impulso): cf. Inwood
1985a, 225-6; Goulet-Cazé 2011b, 117: «En fait, c’est comme si Arius, aprés avoir donné quatre
sens évidents de '0ppr, répondant tous les quatre a des impulsions-assentiments, en ajoutait
(rpooteBeiong) un cinquiéme, qu'il ne met pas sur le méme plan que les quatre précédents,
puisqu'il s’agit moins de 'dppr en tant que telle que de ce qui permet I'avénement de I'6ppr».

9 Sull’equivalenza tra gli impulsi pratici e gli impulsi razionali, cf. Inwood 1985a,
224; 321-2 nota 2.

10 Stob. 2.87.14 (SVF 3.173): Tfg 8¢ mpaxtikiig Oppfis €16n mhelova elvau, év oig kai
tadta mpdbeaty, EmiPolny, Tapackeutly, yxeipnoty, <aipeciv>, poaipeoty, foulnoty,
BeAnorv. mpoBeotv pev oUV eivat \éyouot onpeiwoty émtelécews EmiBoliv ¢ Spunv Tpo
Oppiic: Tapaockeunv d¢ TpaE PO TpdLews Eyyeipnoty &€ Oppnv ETTL TIVOS €V XEPTiV
fidn vrog aipeoiv 6¢ Bouknotv €€ dvaloyiopol: mpoaipestv 6¢ aipesiv po aipéoews:
Boulnaiv 8¢ elihoyov SpeEiv: BEAnov 8¢ Ekovatov Pouknotv.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 74
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Innanzitutto, si noti che mancano da questa lista 1'6peEig e I'Spovotig
precedentemente citate: con ogni probabilita, gli esempi qui ripor-
tati rientrano tutti nell’ambito dell’appetizione e dello slancio, i qua-
li si configurano, dunque, come principali sottocategorie degli impul-
si razionali, rivolti, rispettivamente, verso il bene e verso il futuro.**

Nel passo di Stobeo preso in esame, molteplici sono le occorrenze
del sostantivo Bouknoig, su cui occorre focalizzare 'attenzione: in-
nanzitutto, la BouAnoic & esplicitamente annoverata fra gli impulsi
pratici; in secondo luogo, viene riportata la consueta definizione di
volonta quale appetizione ragionevole; infine, sono definite in termi-
ni di BouAnoig sia l'aipeois (dunque, sebbene indirettamente, anche
la tpoaipeoig) sia la Oé\noig, poiché si tratta, in ogni caso, di impul-
si rivolti verso il bene.** Ora, a distinguere la fouknoig e l'aipeoig &,
essenzialmente, il loro diverso ambito di applicazione: se la prima &
tematizzata quasi esclusivamente nel contesto della trattazione sui
1460 e le edmdBeran, ™ la nozione di aipeois € impiegata su larga sca-
la nel sistema filosofico stoico, poiché rappresenta una delle piu alte
espressioni e manifestazioni dell’intelligenza pratica dell'uomo. Ogni
nostro agire, infatti, deve essere finalizzato alla scelta dei beni** e,
addirittura, senza la scelta fra le cose che sono secondo natura e le
cose che sono contro natura viene meno qualsiasi forma di saggezza.*®
A differenza della Boulnozg, il bene che scaturisce dalla 8éAnoig non
proviene in alcun modo da situazioni difficili o circostanze gravose:
in breve, si ha la 6éAnoi¢ quando e facile compiere il bene.*®

Pertanto, la BoUlnoig rientra a pieno titolo nel genere della oppn,
& essa stessa oppi per piu ragioni: anzitutto, € annoverata tra gli im-
pulsi pratici, dunque razionali; in secondo luogo, € alla base delle no-
zioni di aipeoig (quindi, di mpoaipeoic) e di 8éAnoig, tutte oppai de-
scritte in termini di volonta; infine, 1'6peEig, attraverso cuila Bouknoig
e definita, & essa stessa una forma di impulso razionale, nonché la
principale sottospecie di oppn, insieme all'Gpovoi.

11 Inwood 1985a, 224-37; cf. anche Inwood 1982; Klein 2021.
12 Cf, in particolare, Inwood 1985a, 231-3.

13 Inwood 1985a, 237.

14 Plu. De comm. not. 26.1071a (SVF 3.195).

15 Cic. fin. 3.31 (SVF 3.190). Al contrario, il successivo impulso pratico elencato da Stobeo,
la tpoaipeog, ovvero una scelta che ne precede temporalmente un‘altra, non assume parti-
colare rilevanza nell’etica degli Stoici antichi, bensi rivestira un ruolo cruciale nella filoso-
fia del neostoico Epitteto: cf., tra gli altri, Cassanmagnago 1977; Dobbin 1991; Sorabji 2007.

16 Cf. Inwood 19854, 237-8, il quale riporta il seguente esempio: «If one discovered
that the right thing to do was to jettison the cargo in order to save lives, that might, if
done by a sage, be a boulésis or hairesis but not a thelésis. If the right thing to do invol-
ves smooth sailing and the health of the crew and safety of the cargo, then one’s voy-
age would be carried out by a thelésis».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 75
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

3 Limpulso genericamente orientato

Come abbiamo sottolineato, secondo la testimonianza di Stobeo sopra
citata, I'impulso & un moto dell’anima diretto verso un generico qual-
cosa (¢mi11); nello specifico, I'impulso razionale & un movimento della
mente rivolto a una qualche azione pratica (¢mi 1 tév €v 1§ TpATTELWY),
mentre I'Spovoig € diretta verso qualcosa di futuro (¢i ti péNhov).”
Analogamente, Clemente Alessandrino testimonia che «L'impulso &
un movimento della mente [¢op& Stavoiag] verso un qualche ogget-
to [éi T1]».*® Su questa stessa linea, si consideri il resoconto di Filo-
ne di Alessandria:

Infatti I'essere vivente e superiore al non vivente per due aspet-
ti: la rappresentazione e I'impulso. La rappresentazione consiste
nell’'ingresso di un oggetto esterno che impressiona l'intelletto per
il tramite della sensazione; I'impulso, fratello della rappresenta-
zione, consiste nella tensione attiva dell’intelletto [kata thv ToU voU
Tovikfv SUvapv], che protendendosi attraverso la sensazione, giun-
ge a contatto con l'oggetto e procede verso di esso [mpog aito], lo
raggiunge e, aderendovi, se ne impossessa.*®

Come ¢ manifesto, le fonti concordano nel definire 'impulso quale
movimento dell’anima o, piu specificatamente, della sua parte intel-
lettiva (51dvora 0 voic): esso € dunque di natura indubitabilmente
corporea. In secondo luogo, tutte e tre le definizioni in esame descri-
vono la 6ppn come un movimento, per cosi dire, orientato verso qual-
cosa: émi 11 nelle testimonianze di Stobeo e Clemente, mpd¢ aité in
Filone. Evidentemente, si tratta di espressioni assai generiche e pri-
ve di un referente preciso e cio rende difficoltosa la stessa traduzio-
ne e la relativa interpretazione. In linea con le principali traduzioni
di riferimento, e preferibile, per il momento, servirsi di formulazio-
ni il piu possibile ‘neutrali’, che considerino I'impulso come un movi-
mento dell’anima verso qualcosa di generico.*’

17 Cf. Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]).
18 Clem. Al. Strom. 2.460 (SVF 3.377): ‘Oppn pev ouv pop& Sravoiag el Tt ) &T6 TOU.

19 Ph. Leg. Alleg. 1.30 (SVF 2.844): To yap L@ov tol piy Lgou duai mpoliyet, paviaoiq
Kai Oppfj- 1) pev 0UV PAVTATia GUVIoTATAL KATX THY TOU €KTOC Tipdrodov TuTToiviog voiv
Sv aioBfoewge 1 &€ Oppry, 10 AdeApov Tiig pavtaoiag, katd THv ToU voi Toviknv Suvaptv: fjv
teivag &’ aioBfoewg drmretar Tod UTroketpévou kai Tpog avTo Xwpel YArydpevog epikéoBar
kal oulaPeiv auTé.

20 Atitolo d’esempio, sivedano le seguenti traduzioni di Stob. 2.86.17 (SVF 3.169[1]):
«L'appetizione poi & un moto dell’anima verso qualcosa secondo il genere» (Isnardi Pa-
rente 1989, 886); «In genus impulse is a movement of soul towards something» (Long,
Sedley 1987, 1: 317); «El impulso es, en sentido genérico, un movimiento del alma ha-
cia algo» (Boeri, Salles 2014, 550).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 76
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Sauvé Meyer ritiene che tale definizione di impulso sia caratteriz-
zata da una struttura ‘teleologica’, espressa dalla cosiddetta stand-
ard impulse formula: nelle fonti, infatti, il sostantivo oppn & quasi
sempre seguito dalla preposizione émi accompagnata da un termine
in caso accusativo o da un verbo al modo infinito (preceduto o me-
no dall’articolo).?* L'impulso come movimento dell’anima érri 11 costi-
tuisce dunque la definizione piti ampia e onnicomprensiva di oppn.

4 Intermezzo: le passioni

Siprenda brevemente in considerazione la teoria stoica delle passio-
ni: anzitutto, poiché rappresenta una specifica e rilevante applicazio-
ne della tesi generale per cui gli impulsi sono rivolti verso qualcosa;
in secondo luogo, al fine di comprendere appieno la distinzione tra
146n ed eumdOeian (fra cuila fouinoig) sopra delineata.

Limpulso e, in effetti, alla base della teoria stoica delle passioni, le
quali sono definite proprio in termini di oppod. In particolare, le fonti
concordano nel considerare il mdBo¢** quale Aeovdlouoa 6ppn, ovvero
come una forma eccessiva di impulso, che travalica i limiti della razio-
nalita, entrando in contrasto con la ragione. Il frammento di Clemente
Alessandrino visto in precedenza pone in contrapposizione la definizio-
ne di 6ppn quale movimento della mente, un moto razionale e conforme
anatura, e la definizione di waBocg, che, al contrario, viene descritto cosi:

La passione e un impulso eccessivo [rheovdZovoa oppn] che in-
frange i limiti della ragione, oppure & un impulso deviante [6ppn
expepopévn] che sfugge al controllo della ragione. Le passioni so-
no dunque moti psichici contrari a natura [rrapa ¢ioiv] perché non
seguono la ragione.*

21 Sauvé Meyer 2018, 115-16; 123 e 132 per una lista di esempi. Si veda anche Inwo-
od 1985b, 78: «All of our sources agree that an impulse is ‘directed at’ something (the
expression is almost always epi plus the accusative case)».

22 Su questo termine, cosi Maso 2018, 377-8: «Cosa intendere per pathe? Passioni,
emozioni, affezioni, sentimento (feeling)? Nel linguaggio moderno queste traduzioni so-
no certamente corrette, eppure poggiano su alcuni tratti che le caratterizzano, distin-
guendole. In breve: se ‘passione’, attraverso il latino patior, mostra anzitutto un eviden-
te aspetto passivo, proprio come ‘affezione’ (cf. adficior, adfectus), 1o stesso non accade
con ‘emozione’, dove € invece in evidenza l'aspetto attivo: cf. emoveo che in primo luogo
rinvia al fatto che il soggetto stesso si ‘agita’ ed & in movimento cosi da produrre una se-
rie di conseguenze. ‘Avere sentimenti’ o ‘provare sentimenti per qualcuno o per qualco-
sa’ comporta poi una forma di tensione in direzione di qualcuno o qualcosa di esterno,
ma contemporaneamente implica la percezione interiore di un’esperienza soggettiva».

23 Clem. AL Strom. 2.460 (SVF 3.377): T1dBog 8¢ mAeovdCovoa oppi fj Umepteivovoa
1A Katd TOV AGyov péTpa i 6ppn ekpepopévn kai amedig Aéyw. Mopd puotv oUv kivijoeig
Yuxfls Kata Thv Tpog Tov Adyov ameibetav ta wadn.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 77
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Le quattro passioni fondamentali e originarie, all'interno delle qua-
li & possibile ricondurre tutte le altre, sono il desiderio (emiBupia), il
piacere (ndovn), la paura (¢SBog) e il dolore (A\Umn). Ebbene, essendo
forme di impulso, anche le passioni sono dirette verso qualcosa, in
linea con la definizione generale di 6ppn. In particolare, esse posso-
no essere raggruppate a due a due proprio a seconda del ti a cui so-
no rivolte: dal punto di vista temporale, la paura e il desiderio sono
forme di anticipazione, quindi sono rivolti verso il futuro, mentre il
piacere e il dolore riguardano il presente; per quanto concerne iloro
oggetti, il desiderio e il piacere hanno a che fare con il bene, la pau-
ra e il dolore, invece, con il male.?* Pertanto, il desiderio e la paura
consistono nell’aspettarsi, rispettivamente, un bene e un male futu-
ri; il piacere e il dolore si provano quando si sperimentano, rispetti-
vamente, un bene e un male presenti. Si veda, a tal proposito, que-
sta testimonianza tratta da Stobeo:

Parliamo subito della passione [rd6oc], perché essa nel suo gene-
re rientra nel novero degli impulsi [tfig 6ppfic]. Definiscono la pas-
sione come un impulso eccessivo [oppnv TAeovalouoav] indocile
alla scelta della ragione, oppure come un moto irrazionale dell’a-
nima [kivnowv yuyiic &hoyov] contro natura; e le passioni sono tut-
te inerenti alla parte dominante [to0 fjyepovikot] dell’'anima. Ogni
forma di turbamento e una passione, e, viceversa, ogni specie di
passione e un turbamento. Stando cosi le cose, si deve ritenere che
alcune passioni sono originarie e principali, ed altre sono in rela-
zione a queste. Quanto al genere, queste sono le quattro passio-
ni originarie: desiderio [¢miBupiav], paura [pSPov], dolore [Aimtnv]
e piacere [16ovnv]. Desiderio e paura sono forme di anticipazioni:
l'uno in relazione a qualcosa che sembra un bene [trv pev mpog
10 parvdpevov ayaBov], l'altra in relazione a qualcosa che sembra
un male [tov &€ Tpog T parvopevov kakov]. Ci sono poi piacere e
dolore: 'uno si ha quando realizziamo un nostro desiderio o sfug-
giamo a qualcosa che temevamo, l'altro quando non riusciamo ad
attuare un desiderio o incappiamo in qualcosa che temevamo.?*

24 Cicerone parla di articolazione simmetrica (Cic. Tusc. 3.11.24; SVF 3.385): Quat-
tuor perturbationes aequaliter distributae sunt. Per una schematizzazione delle quat-
tro passioni fondamentali, cf. Brennan 1998, 30.

25 Stob. 2.88.6 (SVF 3.378): 'Emei & év eider 10 waBog tfic Oppiis ot Méywpev €Efig
epi mabdv. Mdbog & etvai paoty dpprv mheovdlovoav kai &metdfj 1§ aipoivt Aoy i
Kivnow yuyiis <&\oyov> Tapa pUoLY (elvar 8¢ &0 TdvTa TOU fiyepovikol tiig yuyiic),
510 kai mdoav mroiav T&bog eivat, <kai> TAA <mdv> wdbog mrotav. Tol &¢ mdBoug
T010UTOU BVTOg UTTOMTITéOV, T& pEV TPp&Ta elvar kol dpynyd, T § eig Taita Thv dvapopav
Eyewv. Tlpdta § elvan 16 yével taita 1 téooapa, émbupiav, péBov, My, HSoviv.
"EmiBupiav pév olv kai péBov mponyeioBar, Ty pév mpog o parvdpevov dyaddv, tov 8¢
TIpOG TO pavopevov kakov. ‘EmiyiyveaBar 6¢ toutorg dovnyv kai Mimny, fdoviyv pev 6tav

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 78
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Nel frammento, il desiderio e la paura sono definiti attraverso la pre-
posizione mpdg seguita dall’accusativo, a indicare il loro essere rivol-
tiverso qualcosa, rispettivamente verso un bene e un male apparen-
ti. Dunque, le passioni, specie di impulsi, sono, proprio come questi
ultimi, diretti verso qualcosa, un qualcosa che viene precisandosi a
seconda del wdBo¢ considerato.

Sulle passioni, merita di essere citata anche una testimonianza di
Andronico di Rodi, il quale, dopo aver fornito la consueta definizio-
ne di wdBog come oppi) Theovdlouoa, descrive le quattro passioni fon-
damentali dal punto di vista specificatamente fisiologico, ovvero in
termini di movimenti dello mrvepa psichico:

La passione e un moto irrazionale [r&8o¢ éotiv &Ghoyog] dell’anima
contro natura, oppure € un impulso eccessivo [6ppun TAeovaZovoal.
[...] Le passioni generali sono quattro: dolore [AUmn], paura
[pSPog], desiderio [¢miBupial, piacere [(6ovi]. Il dolore € una de-
pressione [cuotolr] irrazionale, oppure un’opinione viva di un
male presente, che si pensa capace di deprimere. La paura & un
ritrarsi [Exkhoig] irragionevole, una fuga dinnanzi a cid che si
prevede terribile; il desiderio & una tendenza [6peEig] non retta
da ragione, o un’aspirazione [6iwEic] ad un bene atteso; il piace-
re ¢ un'esaltazione [Ewapoig] irragionevole, oppure la viva opi-
nione di un bene presente, dal quale si pensa che I'animo debba
sentirsi sollevato.?®

La ovotol, 'ékkhotg, I'Spekig e I'Emapotg corrispondono ai quattro
processi fisiologici che si accompagnano alle passioni fondamentali,
nell’'ordine, il dolore, la paura, il desiderio e il piacere.?” E evidente,
dunque, che quell’eccesso, quella devianza, che contraddistingue i
md0n riguarda anche i relativi movimenti psicofisici, tutt’altro che
conformi a natura.?® Ebbene, le tre eimdBeion di cui si & discusso all'i-
nizio della trattazione, ovvero la Bouinoig, la yapd e I'ethdBera, sono
anch’esse definite, rispettivamente, in termini di 8peEig, émapoic ed
gxkkMotg. C'e, tuttavia, una differenza fondamentale: nel caso delle
passioni positive, tali processi fisiologici sono sempre accompagnati

TUYYGv@pEy &v émeBupoipey ekpUywpev & epoPoupeba- Mty 8, Stav dmotuyxdvopev
wv émeBupolpev f) mepimécwpev oig épofoupeda.

26 Andronic. Rhod. De pass. 1.11 (SVF 3.391): I&Bog éoTiv dhoyog yuyiic kiviotg kai
Tapd pUowv fi 6ppn Theovdlovaoa. [...] 1a 8¢ yevikdtepa mdOn técoapa- M, ofog,
emBupia, dovi. AUTn pev ouv éotiv &hoyog ouaTod. fj 66Ea mpéapatog kakol Tapouaiag,
¢’ @ ofovrtat Seiv ouoTéNecBat. pSPog 6¢ dhoyog ExkMoig fj puyT &o Tpocdokwpévou
Sewol. émiBupia 8¢ &hoyog SpeEig 1) SiwEig mpoodokwpévou ayabol. fidovn 8¢ &hoyog
Emapoig fj §6Ea mpdopatog dyabol wapovoiag, £¢’ @ olovrar Seiv émaipecBan.

27 Cf. Sedley 1993, 329; Zanatta 1993, 222-3; Graver 2007, 30-4; Gourinat 2018, 356-9.
28 Long, Sedley 1987, 1: 420.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 79
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

da ragione, come testimoniato dall’aggettivo eUhoyog, che compare
in tutti e tre i casi.””

Questo breve intermezzo sui d6n e stato necessario al fine di mettere
inluce il ruolo discriminante del Aéyog nella definizione delle eimtdBeian,
quindi della BouAnoig: una tendenza che, se non retta da ragione, sfo-
cia nel taBoc a cui la volonta si contrappone, vale a dire il desiderio.

5 L’impulso orientato verso i predicati: frammenti

Si & visto che le fonti concordano nel considerare 1'impulso come un
movimento dell’anima diretto verso un non meglio specificato qualco-
sa. Ebbene, un frammento tratto da Stobeo aiuta a gettare luce pro-
prio sull'indefinitezza del qualcosa a cui le 6ppai sono rivolte:

Ogni impulso & un assenso, e quelli pratici hanno in pit anche la
capacita di determinare un movimento. L'assenso ha un certo og-
getto, I'impulso ne ha un altro: infatti, gli assensi sono rivolti ai
giudizi, gli impulsi ai predicati [oppag 8¢ émi katnyoprpata] che in
un certo modo sono parte dei giudizi su cui si orienta l'assenso.*’

Come e evidente, Stobeo asserisce esplicitamente che gli impulsi sono
diretti verso i predicati, tesi sottesa anche ad altri frammenti attri-
buiti agli Stoici antichi. Ad esempio, secondo Clemente Alessandrino:

La preghiera si rivolge a quelle cose a cui si rivolgono le appetizio-
ni [0péEeig], i desideri [miBupiai] e, per dirla in generale, gli impul-
si [ai 6ppai]. Cosi nessuno ha il desiderio della bevanda [rtépartog],
ma del bere la bevanda [toU mieiv 10 TToToV]; € neppure si ha il de-
siderio dell’eredita [kAnpovopiag], ma di ricevere un'‘eredita [toU
kAnpovopfioau]; e cosi non della conoscenza [yvooewg], ma del co-
noscere [tol yvévoul, non di una buona politica [rroiteiog 0pBiic],
ma dell’esercizio di una buona politica [toU TrohiteveoBau]. Insomma,
c'e preghiera delle cose di cui c’e domanda; e delle cose di cui ¢’e do-
manda c’¢ anche desiderio. Dunque il ‘pregare per’, e ‘'aver impulso
per’ sono ugualmente diretti all'avere i beni e i vantaggi connessi.**

29 Cf.D.L. 7.115 (SVF 3.431) e Andronic. Rhod. De pass. 6.20 (SVF 3.432), in cui, ol-
tre all’ormai nota definizione di BouAnoig come elihoyog 6peEig, compaiono le definizio-
ni di xap& quale elhoyog Emapois ed eUA&Bera quale elhoyog Exkhiog.

30 Stob. 2.88.1 (SVF 3.171): [doag &€ 1ag oppdg ovykatabéoeig giva, TG 58 TTPAKTIKAS
Kai 10 kivnTikov Tepiéyetv. "Hon 8¢ GAAwv pev eivan ouykatabéoeg, e’ dAho &¢ oppdg
kai cuykataBéoeig HEV AE1Opaci TIo1, 6ppag OE ETT1 KATNYOPHPATA, TA TIEPLEYOHEVA TTWG
€v 1oi¢ &E1dpaoty, oig ouykatabéoeig.

31 Clem.Al Strom. 7.7 (SVF 3.176): "Qv pév olv kai OpéEeig eloi kai émBupion kai SAwg
elTrelv ai Oppal ToUTwy eiot kai ai evyai- Siérep oUdeis émbupel mépatog, AN ToU TiElv

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 80
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Clemente Alessandrino individua una caratteristica comune alle pre-
ghiere da una parte e agli impulsi, tra cui I'6peEic e '¢miBupia, dall’al-
tra: il loro oggetto € il medesimo, poiché sono rivolti verso i predica-
ti, espressi con l'infinito sostantivato dall’articolo al caso genitivo.
Cosi, ad esempio, non si ha il desiderio della bevanda, ma di bere la
bevanda (toU mieiv T0 oTdv); non si ha 'appetito dell’eredita, ma di
ricevere l'eredita (tol kAnpovopficar): I'impulso non ¢ infatti diretto
semplicemente verso i beni, bensi verso ‘I'avere i beni’ (in quest’ul-
timo caso, l'infinito sostantivato & preceduto dalla preposizione di
moto a luogo eig).

Su questa stessa linea, si consideri la seguente testimonianza di
Origene, che pone a confronto il modo di agire automatico e istintivo
del ragno e dell’ape con quello libero e spontaneo dell'uomo:

Degli esseri che hanno in sé il principio del loro movimento alcuni
si dice che si muovono ‘da sé’, altri ‘di per sé”: che si muovono da
sé sono gli esseri inanimati, di per sé gli esseri animati. Gli ani-
mali infatti si muovono ‘di per sé’ quando, al presentarsi di cer-
te rappresentazioni, si risvegliano gli impulsi [oppnyv]. Dunque, in
certi animali le rappresentazioni suscitano l'impulso; ma questo
€ mosso da rappresentazioni preordinate dalla natura [pUoewg
pavTooTikig TeTay pévawg]. Ad esempio, nel caso del ragno si gene-
ra la rappresentazione del tessere la tela, e a questa segue l'im-
pulso a tessere [¢mri 10 Upaiverv]. La capacita rappresentativa del
ragno & preordinata [tfic pavrtacTikijc alitol picews TeTaypévad]
ad indirizzarlo a questa azione [é1ri ToUTo avTov] € il nostro anima-
le non puo seguire nient’altro che tale rappresentazione, come del
resto l'ape <non puo seguire altra rappresentazione> che quella di
produrre la cera [¢mr1 10 knpomAaoteiv]. Lessere razionale invece
non ha solo la facolta percettiva, ma anche la ragione con la qua-
le, per natura, giudica le rappresentazioni, alcune scartandole, al-
tre accettandole affinché il vivente possa agire in conformita con
esse. Inoltre, poiché nella natura della ragione & compresa la ten-
denza a vedere il bene e il male, noi, seguendo questa tendenza,
<di fatto> vediamo il bene e il male, e scegliamo 'uno e scartiamo
l'altro, guadagnandoci la lode quando facciamo il bene, e invece
il biasimo quando agiamo in senso opposto.**

10 TOTGV- 0USE pnv kAnpovopiag, dAA& Tol kAnpovopfjoar: oUTwat 6 0UdE yvwoems AN
00 yvévar oudé yap mohreiag opBiic, A& 1ol mohteveabar Toutwv olv oi eUyad,
v kal aithoeig kol ToUTev ai aithoeig wv kai émbupior 10 6¢ elixeoBar kai dpéyecBar
kataAAfAwg yiyveoBat eig 10 Exetv & Ayabd kai T& TTapakeipeva GPEAfpaTa.

32 Orig. De princ. 3.108 (SVF 2.988): Tév 6¢ év éautoic ToU kiveioBar v aitiav
EXOVTIWV T& pEV paotv €€ autdv kiveioBar Ta 6 &g’ autdy, €€ Eautdv pev T dyuya, &g’
€autdV &€ Ta Epyuya A@’ EQUTOV Yap KIvelTal Td Epyuya pavIaciog €y Y1vopevng Opunv
Tpokaoupévig kal TaAv Ev T1o1 TdV LH®V paviacior yivoviat Oppnv pokaloipevat,

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 81
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Se il ragno e l'ape non possono fare altro che, rispettivamente, tes-
sere la tela e produrre la cera, 1'uomo & invece dotato della facolta di
giudizio che gli consente di assentire al contenuto di certe rappre-
sentazioni e di rifiutarne altre; da qui scaturiscono anche il biasimo
e la lode di cui sono passibili gli esseri umani. Tuttavia, rilevanti in
questa sede sono le formule émri 10 Upaiverv ed émi to knpomAaoteiv
impiegate nel frammento: gli impulsi del ragno e dell’ape, infatti, so-
no rivolti verso i predicati del tessere la tela e del produrre la cera,
espressi, in ambo i casi, dalla preposizione éwi seguita dall'infini-
to sostantivato del verbo. Cio e del tutto conforme alla tesi secon-
do la quale le 6ppai sono dirette verso i katnyopfipata, di cui questo
frammento costituisce dunque un’ulteriore preziosa testimonianza.

6 Limpulso orientato verso i predicati: teorie

Al di la dei singoli frammenti che attestano la tesi dell'impulso rivol-
to ai predicati, vi sono, pili in generale, intere teorie del sistema stoi-
co che poggiano su questo assunto. Ad esempio, esso & alla base di
quella che Brunschwig chiama POI thesis (it is a Predicate that is the
Object of an Impulse), come testimoniato da Cicerone:**

Pongono poi un’ulteriore differenza fra ingordigia e struggimento: 1'u-
no e relativo a quelle cose che si dicono di taluno o di taluni - quelli che i
dialettici chiamano katnyopnpata - come possedere ricchezze [habere
divitias], guadagnarsi onori [capere honores]; l'altra riguarda invece le
cose stesse come gli onori [honorum] e le ricchezze [pecuniae].**

Secondo Brunschwig, viene qui riportata la cosiddetta POD thesis, ov-
vero la tesi per cui il predicato e oggetto del desiderio, una versione
piu ristretta della POI thesis (come abbiamo visto, il desiderio ¢ infat-
ti una specie di impulso) e a essa antecedente, elaborata da antichi

q)ucsmg pavraoTikiig -re-rcxypevmg Klvouong TT‘]V oppnv, WG EV T¢ cxpcxxvn apcxv-rama 100
ngawsw YlvETGl Kkai oppn dxolouBel émi 10 uapmvsw Tig pavraoTikiig avTol «puoewg
TETAYHEVWG ETT1 TOUTO QUTOV TIPOKANOUHEVNS Kai 0USevOs GANOU HET THY QAVIACTIKIV
avTol uotv TeTioTEVUpREVOU TOU TQou, Kad év Ti) pediooT) el 10 knpotthaoteiv. TO pévror
Noyikov C@ov kai Adyov Exel TTpOG Ti) PAVIACTIKI] PUCEL TOV KpivovTa TAS PpAvIaoTiag,
Ko Tivag pev amodokipdlovra, Tivag 8¢ apadeydpevoy, iva &ynrat 10 LHov kot avTds.
60ev el v i) pUoeL ToU AGyou eloiv dpoppal Tol Bewpijoat T0 kahov kai 10 aioypdy,
alc émopevol Bewproavtes 10 Kahov kai 10 aioypdv, aipoupeBa pev 10 kakdy, ékkAivopev
8¢ 10 aloypdv- émarvetol pév éopev EmdovTes Eautous Tij TpaLer ToU kakol, yekTol &¢
KaTd TO EvavTiov.

33 Cf. Brunschwig 1994c.

34 Cic. Tusc. 4.21 (SVF 3.398): Distinguunt illud etiam, ut libido sit earum rerum, quae
dicuntur de quodam aut quibusdam, quae katnyopnpara dialectici appellant, ut habere
divitias, capere honores, indigentia rerum ipsarum sit, ut honorum, ut pecuniae.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 82
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

dialettici e dalla quale, per 'appunto, la POI thesis deriverebbe. Il
desiderio (libido) & infatti rivolto verso predicati quali ‘possedere le
ricchezze’ (habere divitias) e ‘guadagnarsi onori’ (capere honores), in
contrapposizione a cio che riguarda propriamente gli onori e le ric-
chezze. Pertanto, Brunschwig sostiene che gia tali dialettici anteriori
agli Stoici abbiano attribuito uno statuto predicativo agli oggetti del
desiderio; gli Stoici, da parte loro, avrebbero esteso tale ‘gramma-
tica del desiderio’ a tutti i casi di impulso in generale, determinan-
do una transizione dalla POD thesis prestoica alla POI thesis stoica.*®

Analogamente, si consideri la dottrina stoica concernente la mpw1r
oppn, il primo impulso, anch’esso, com’® ovvio, rivolto verso i predi-
cati. A tal proposito, Diogene Laerzio si esprime cosi:

Sostengono che il primo impulso [rpwdtnv oppnv] dell’animale e
quello di avere cura di sé stesso [¢mi t0 thpeiv €autd], in quanto
la natura fin dall’inizio lo porta ad appropriarsi [oikeiovonc] di sé
stesso; cosi dice Crisippo nel primo libro de I fini, quando sostie-
ne che le cose che ogni essere vivente sente piu proprie sono la
sua costituzione e la coscienza che ne ha.*®

Non appena un animale nasce, &€ animato da una mpwtn oppf che lo
induce a salvare se stesso e il proprio essere, ad avere cura di sé, per-
seguendo quelle cose che contribuiscono a tutelarlo e ad allontanare
la propria fine. Tale primo impulso all’autoconservazione e all’appro-
priazione viene fatto risalire dagli Stoici alla natura universale, che
nulla fa invano: dall’amore di sé, infatti, consegue necessariamente
che ogni ente tende verso cio che si accorda con la propria natura,
ovvero con la natura universale.*” Ebbene, la mpwtn oppn, proprio
in quanto specifica categoria di impulso, nonché impulso primario,
originario e fondamentale, & diretta verso un predicato: ancora una
volta, si tratta di un concetto espresso dalla preposizione émi segui-
ta dall'infinito sostantivato to tnpeiv. Come volevasi dimostrare, dun-
que, anche I'importante teoria stoica della mptn oppn} conferma la
tesi dell'impulso rivolto ai predicati.

Si consideri ora un passo tratto da Stobeo, in cui viene operata
una distinzione grammaticale assai utile ai nostri fini:

35 Brunschwig 1994c, 160-2.

36 D.L. 7.85 (SVF 3.178): Tryv 8¢ mpdtnv Oppiv ¢aot 10 LQov Toyetv €Tl 10 Tnpeiv
€auTd, oikeloUong avT® Thg puoews &1’ dpyfis kabd notv 6 Xpioimog év 1) PTG
mept Teh@v, TpdTOV 0ikeTOV Aéywy elvar TavTi L@@ THY aUTol oUoTaotv Kol Thv TauTng
ouveidnotv.

37 Cf. Kihn 2011, 315-24.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 83
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Aloro giudizio corre una bella differenza fra il ‘preferito’ [aipetov]
e il ‘preferibile’ [aipetéov], fra il ‘desiderato’ e il ‘desiderabile’, fra
il ‘preteso’ [= cio che si pretende di avere] e il ‘pretendibile’ [cid
che si pretende di essere], fra I'‘accettato’ [= cio che si accetta di
avere] e I""accettabile’ [= cio che si accetta di essere]. Preferiti, de-
siderati, pretesi e accettati sono i beni. Invece, le condizioni van-
taggiose sono stati che sono preferibili, desiderabili, pretendibi-
li e ammissibili, in quanto sono predicati [katnyopripatal] che si
connettono ai beni. Noi infatti preferiamo <essere> le cose prefe-
ribili, vogliamo <essere> cio che si vuole <essere> e desideriamo
<essere> cio che e desiderabile <essere>. Le scelte [aipéoeig], gli
appetiti [6péEeic], le volonta [Boulfoeic] fanno parte dei predicati
[katnyopnpdtwv], e cosi pure gli impulsi [6ppail. Analogamente,
noi vogliamo possedere e scegliamo i beni, e per questo i beni so-
no preferiti, pretesi e desiderati. Insomma, noi preferiamo avere
la saggezza [tnv yap ¢povnoiv] e la temperanza [tnv cwgpooivny],
ma per Zeus, non preferiamo avere I'essere saggi e temperanti [to
ppoveiv kai cwppoveiv], perché questi sono incorporei [dowporal
e predicati [katnyopfipatal.*®

Gli impulsi, tra cui vengono esplicitamente annoverati gli appetiti,
le volonta e le scelte, sono qui assimilati a cio che & preferibile, desi-
derabile, pretendibile e accettabile: tutti hanno come oggetto predi-
cati incorporei, in contrapposizione a cio che & preferito, desiderato,
preteso e accettato, i quali corrispondono invece a beni corporei. A
distinguere queste due categorie €, dal punto di vista grammatica-
le, la diversa desinenza che caratterizza il preferibile, il desiderabi-
le, il pretendibile e I'accettabile da una parte, e il preferito, il desi-
derato, il preteso, 'accettato dall’altra: si tratta di aggettivi verbali
che terminano in -teoc nel primo caso e -toc nel secondo. Si prenda-
no, ad esempio, T0 aipetdv € 1o aipetéov: il primo aggettivo verbale e
dotato della desinenza -tov, la quale indica il bene, la disposizione, lo
stato corporeo (come la virtu) che noi scegliamo di possedere; inve-
ce, con 10 aipetéov siintende il beneficio, espresso attraverso un pre-
dicato, che si ricava dal bene corporeo corrispondente (come ‘1’esse-
re virtuosi’), a cui noi miriamo e verso cui siamo rivolti. Pertanto, gli

38 Stob. 2.97.15 (SVF 3.91): Atagépetv &€ Aéyouatv, OoTep aipeTOV Kai aipeTéov, oUTw
Kal OpeKTOV Kol OpekTéOV Kol BouAnTov kai Boukntéov kal &modekTov kai dmodekTéov.
AipeTa pev yap elvat kai Bouknta kai dpektd <kai dmodexktd Tdyabd- 1& & dperfpata
aipetéa kai foulnTtéa kai OpekTEa> Kai ATTOSEKTEQ, KATNYOPTHATA VA, TTapakeipeva &
Adyabois. AipeioBor pev yap fpds & aipetéa kai fovlesBart Ta Bouhntéa koi dpéyecBar ta
opektéa. Katnyopnpdtwv yap ai te aipéoeig kai opéEeis kai foulnoeig yivovtat, Gotep
kai ai Oppai- Exetv pévrot aipoupeba kai foulSpeda kai dpoiwg dpeydpeba Tayabd, 610
Kal aipeta kai PouhnTtd kai 6pekta Tayabd éott. Thv yap ¢povnoty aipoupeba Exetv kot
TV C0PPOGUVNY, 0U p& Alat TO GPOVETV KAl COPPOVELY, AODPATA SVTa KA KATNYOpHHATA.

Cf. anche Stob. 2.78.7 (SVF 3.89).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 84
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

impulsi sono diretti verso i predicati cosi come il preferibile, il desi-
derabile e tutti gli aggettivi verbali in -teog, i quali costituiscono al-
lora ulteriori modalita attraverso cui e possibile esprimere il concet-
to di oppn €mi katnyopnpata.

La distinzione grammaticale tra gli aggettivi verbali in -tog e -teog
si rivela molto importante nella filosofia stoica, poiché e alla base
della distinzione concettuale tra okomdc e Téhog,*® una delle appli-
cazioni piu rilevanti della tesi stoica per cui gli impulsi sono rivol-
ti verso i predicati. A tal proposito, si consideri la seguente testimo-
nianza tratta da Stobeo:

Dicono che il fine [téhog] consiste nell’essere felici [16 etdarpoveiv],
e che appunto a cio si dirige ogni nostra azione, mentre l'essere fe-
lici non si attua in vista di nient’altro. Questo equivale a vivere se-
condo virtl, o a vivere in modo coerente, oppure, che € lo stesso,
secondo natura. Zenone da questa definizione della felicita: la fe-
licita & una vita dal corso prospero; Cleante nelle sue opere adot-
ta la medesima definizione e Crisippo e quelli dopo di lui, pur so-
stenendo che felicita e vita felice non sono cose fra loro estranee,
dicono poi che la felicita [tnv pev eddarpoviav] € lo scopo [okoTov],
e invece vivere in condizioni di felicita [to Tuyeiv tfic e0darpoviag],
cioe essere felici [t eiSarpoveiv], € il fine [téhog]. Da cio risulta
chiaramente che espressioni del tipo ‘vivere secondo natura’, ‘vi-
vere una bella vita’, ‘vivere bene’, ‘vivere una vita bella e buona’,
‘virtl e cio che partecipa di virt’ sono sinonime. E poi ogni cosa
bella & anche buona, e ogni cosa brutta e cattiva. Pertanto anche
per gli Stoici il fine [téAo¢] equivale ad una vita secondo virtu.*°

La differenza tra té\og e okomdg risulta evidente: il primo consiste
nell’effettivo raggiungimento della felicita, nella sua stabile e per-
manente acquisizione. Nel frammento appena considerato, il Té\oc &
definito infatti quale bene ultimo e massima aspirazione a cui tutto

39 Mentre té\oc € reso unanimemente con ‘end’ (cf. Long, Sedley 1987, 1; Brunschwig
1994c; Boeri 2001), okomdg viene tradotto con ‘target’ da Long, Sedley 1987, 1, con ‘aim’
da Brunschwig 1994c e con ‘goal’ o ‘target’ da Boeri 2001. Sulla nozione di ‘end’, cf., in
particolare, Long, Sedley 1987, 1: 394-410.

40 Stob. 2.77.16 (SVF 3.16): Téhog 8¢ paotv elvat 1 evdarpoveiy, 0U Evexa TavTa
TpdrTeTaL, aUTO 8¢ TpdTTeTal pEv 0Udevog 8¢ Evekar ToUTo 8¢ UTTdpyeLY €v TG KT ApeTiv
Ay, £v 1§ opoloyoupévag Cify, 11, TaiTol §vTog, £v 1§ Katd guoty Lijv. Thv 6¢ eddaipoviav
6 Zivwv Gpioato Tov TpéTov ToUTov- evdatpovia & otiv elipora Piou. Kéypnrar 8¢ kai
KedvBng 16 Spey TouTe év ol Eautol ouyypdppact kai 6 Xpuotmog kai ol Ao ToUTev
TrdVTEg, v evdarpoviav eivar Aéyovreg oUy ETépav 00 E\’J(So({povog B{OU, Kaitot ye )\éyovreg
v psv Euﬁmpovmv OKOTIOV skkswem, TE)\og & elvat 10 TUyEiv qu su&npovmg, onsp
TAUTOV ELVaL TG EUBmpovsw Afidov ouv ék ToUTwv, 8Tt 1005UV0(|1&1 10 KATd upumv Cnv Kol
‘10 ch)\u)g Cnv kal ‘10 €U LAV’ kai dAv ‘10 kahov chyaeov Kol 11 apsrn Kal 1O pEToYoV
Apetiic kai 611 Tdv dyaBov kahdv, 6poimg 8 kai Tdv ailoypov kakov: &1’ 6 kad 10 TTwikov
éhog toov SUvasBar 1§ kat’ dpetiv Bie.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 85
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

puo essere ricondotto, oggetto ultimo del desiderio, cio a cui si di-
rige ogni nostra azione, ma che a sua volta non ¢ in vista di altro. Il
téhog consiste, dunque, nel vivere secondo natura tipicamente stoi-
co, seguendo sempre la virtl e assecondando la ragione, frammen-
to del Aéyog universale. Lo okomdg, invece, € un obiettivo immedia-
to, funzionale o meno al raggiungimento del té\oc. Tale distinzione
semantica si riflette sul piano logico e ontologico: infatti, il Té\oc &
espresso da un predicato incorporeo (to eldorpoveiv, TO Tuyeiv THg
eUdarpoviag, ovvero Iessere felici’), mentre lo okomdg corrisponde
a un corpo (eudarpovia, la felicita). Ebbene, riprendendo la distinzio-
ne tra gli aggettivi verbali in -toc e -teog, & evidente che essa corri-
sponde, rispettivamente, alla distinzione tra oxomdg e téhog. Infatti,
gli aggettivi in -to¢ esprimono uno scopo immediato, uno okoTdg co-
me la prudenza, che € un bene corporeo che noi intendiamo posse-
dere qui e ora; invece, gli aggettivi verbali in -teo¢ denotano il fine
ultimo, il Téhog, ovvero un predicato incorporeo quale ‘agire in mo-
do prudente’ o ‘essere prudenti’, che noi desideriamo ci appartenga
stabilmente. Il téAog & dunque costruito sul modello della 6ppn, poi-
ché entrambi hanno il medesimo oggetto, ovvero il predicato incorpo-
reo; d’altra parte, come risulta massimamente evidente dalla dottri-
na stoica della wpwn 6ppn, 'impulso primario e naturale dell’essere
umano coincide proprio con il suo fine ultimo, con il té\og, ovvero vi-
vere conformemente al Adyog.

7 Conclusione

Si riprenda, un’ultima volta, la definizione generale di oppn quale
impulso diretto verso un non meglio precisato qualcosa: ebbene, nel
presente contributo, si & cercato di mostrare che gli impulsi sono ri-
volti specificatamente ai predicati (¢mi katnyopfjpata), come testimo-
niato da Stobeo e, piu sotterraneamente, dagli altri frammenti e teo-
rie stoiche considerate. Come abbiamo visto, infatti, molteplici sono
le attestazioni di quella che Sauvé Meyer definisce standard impulse
formula, ovvero la preposizione émi seguita dal predicato, espresso
con un verbo al modo infinito, preceduto o meno dall’articolo;** op-
pure, pil semplicemente, si trova di frequente l'infinito sostantiva-
to del verbo senza preposizione. Allora, ecco che per gli Stoici il pri-
mo impulso dell’animale & quello di avere cura di se stesso (¢mi 1o
Tnpeiv éautd), mentre il ragno ha I'impulso a tessere la ragnatela (¢t
10 Ugpaivewy) e 'ape a produrre la cera (étri 0 knpomTAooTeiv); Noi es-
seri umani non abbiamo il desiderio o I'appetito della bevanda, ma di
bere la bevanda (o0 mieiv To otdv), non dell’eredita, ma di ricevere

41 Sauvé Meyer 2018, 115-23; 132.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 86
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

l'eredita (toU kAnpovopficai), non della conoscenza, ma di conoscere
(tob yvédvau) e cosi non della buona politica, ma dell’esercizio della
buona politica (to¥ ohiteveoBan). I predicati, dunque, entrano a buon
diritto nella definizione stessa di 6pps}, poiché costituiscono 'oggetto
precipuo a cui gli impulsi sono rivolti: siamo infatti diretti verso i pre-
dicati che esprimono le azioni che vogliamo compiere, lo stato di cose
che intendiamo realizzare, il fine che ci proponiamo di raggiungere.

Cio trova conferma nella distinzione precedentemente illustra-
ta tra gli aggettivi verbali in -tog e -teo¢ (ad esempio, t0 aipetdv € 1O
aipetéov), a cui corrisponde quella tra okomdg e Télog e, quindi, tra
bene corporeo e predicato incorporeo: noi preferiamo possedere be-
ni corporei come la felicita, la saggezza o la temperanza, che sono
tutti scopi immediati, finalizzati o meno all’effettivo raggiungimen-
to del téhog, di cio che noi preferiamo essere stabilmente, ovvero noi
preferiamo che sirealizzino ‘'essere felici’ (10 eddarpoveiv), ‘T'essere
saggi’ e ‘I'essere temperanti’ (10 ppoveiv kai cwppoveiv), tutti predi-
catiincorporei. Difatti, come abbiamo visto, la 6pp1, il téhog e gli ag-
gettivi verbali in -teo¢ condividono la medesima costruzione, che &
proprio quella dell’essere diretti verso i predicati.

Tutti questi ragionamenti possono essere applicati, per transiti-
vita, anche alla nozione di BouAnoig, dalla quale siamo partiti. Si
€ mostrato, infatti, che la volonta & un impulso a tutti gli effetti; in
quest’ottica, cioé proprio in quanto 6ppi}, anche la fouinoig € allo-
ra un movimento dell’'anima rivolto verso un Aextdv, un predicato in-
corporeo, il quale corrisponde, ripetiamolo in chiusura: all’azione
che intendiamo compiere; a cio che vogliamo si attualizzi e si predi-
chi come vero di noi (come nel caso degli aggettivi verbali in -teog);
al télog verso cui la nostra azione ¢ orientata.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 87
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90



Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

Bibliografia

Alessandrelli, M. (2013). Il problema del Aex1év nello stoicismo antico. Origine e statu-
to di una nozione controversa. Firenze: Leo S. Olschki Editore.

Annas, J.E. (1992). Hellenistic Philosophy of Mind. Berkeley: University of California
Press.

Boeri, M.D. (2001). «The Stoics on Bodies and Incorporeals». The Review of Metaphys-
ics,54(4), 723-52.

Boeri, M.D.; Salles, R. (eds) (2014). Los Filsofos Estoicos: Ontologia, Légica, Fisica y Eti-
ca. Sankt Augustin: Academia Verlag.
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/23016

Brennan, T. (1998). «The Old Stoic Theory of the Emotions». Sihvola J.; Engberg-Ped-
ersen, T. (eds), The Emotions in Hellenistic Philosophy. Dordrecht: Kluwer, 21-70.

Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood, B. (ed.), The Cambridge Com-
panion to the Stoics. Cambridge: Cambridge University Press, 257-94.
https://doi.org/10.1017/CCOLO52177005X.011

Bronowski, A. (2019). The Stoics on Lekta: All There is to Say. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.
https://doi.org/10.1093/050/9780198842880.003.0005

Brunschwig, J. (ed.) (1994a). Papers in Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge
University Press.
https://doi.org/10.1017/CB09780511518393

Brunschwig, J. (1994b). «The Stoic Theory of the Supreme Genus and Platonic Ontol-

ogy». Brunschwig 1994a, 92-157.
https://doi.org/10.1017/cbo9780511518393.007

Brunschwig, J. (1994c). «On a Stoic Way of Not Being». Brunschwig 1994a, 158-69.
https://doi.org/10.1017/CB09780511518393.008

Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni
Ca’ Foscari.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5

Cassanmagnago, C. (1977). «Il problema della prohairesis in Epitteto». Rivista di Filo-
sofia Neo-Scolastica, 69(2), 232-46.

Dobbin, R. (1991). «Mpoaipeoig in Epictetus». Ancient Philosophy, 11(1), 111-35.
http://doi.org/10.5840/ancientphil199111138

Frede, M. (1986). «The Stoic Doctrine of the Affections of the Soul». Schofield, M.; Strik-
er, G. (eds), The Norms of Nature: Studies in Hellenistic Ethics. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 93-110.

Frede, M. (1994). <The Stoic Notion of a Lekton». Everson, S. (ed.), Language. Compan-
ions to Ancient Thought, vol. 3. Cambridge: Cambridge University Press, 109-28.

Goulet-Cazé, M.-0. (éd.) (2011a). Etudes sur la théorie stoicienne de l'action. Paris: Li-
brairie Philosophique J. Vrin.

Goulet-Cazé, M.-0. (2011b). «A propos de ’assentiment stoicien». Goulet-Cazé 2011a,
73-236.

Gourinat, J.-B. (2018). «The Stoics on the Mental Mechanism of Emotions: Is There a

‘Pathetic Syllogism’?». Elenchos, 39(2), 349-75.
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0020
Graver, M. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago: University of Chicago Press.
Inwood, B. (1982). <A Note on Desire in Stoic Theory». Dialogue, 21(2), 329-32.
http://doi.org/10.1017/s0012217300016450

Inwood, B. (1985a). Ethics and Human Action in Early Stoicism. Clarendon Press: Oxford.
http://doi.org/10.2307/2185267

Inwood, B. (1985b). «The Stoics on the Grammar of Action». The Southern Journal of
Philosophy, 23(5), 75-86.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 88
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90


https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X.011
https://doi.org/10.1093/oso/9780198842880.003.0005
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393
https://doi.org/10.1017/cbo9780511518393.007
https://doi.org/10.1017/CBO9780511518393.008
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
http://doi.org/10.5840/ancientphil199111138
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0020
http://doi.org/10.1017/s0012217300016450
http://doi.org/10.2307/2185267

Barbara Castellani
La volonta come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi

loppolo, A.M. (1972). «La dottrina della passione in Crisippo». Rivista Critica di Storia
della Filosofia, 27(3), 251-68.

loppolo, A.M. (1995). «<horme pleonazousa nella dottrina stoica della passione». Elen-
chos, 16(1), 25-55.

Isnardi Parente, M. (a cura di) (1989). Stoici antichi. Torino: UTET.

Klein, J. (2021). «<Desire and Impulse in Epictetus and the Older Stoics». Archiv fiir Ge-

schichte der Philosophie, 103(2), 221-51.
https://doi.org/10.1515/agph-2017-0113

Kihn, W. (2011). «’attachement a soi et aux autres». Goulet-Cazé 2011a, 237-366.

Long, A.A.; Sedley, D.N. (eds) (1987). The Hellenistic Philosophers. 2 vols. Cambridge:
Cambridge University Press.

Maso, S. (2018). «Seneca e la passione come esperienza fisica». Elenchos, 39(2),
377-401.
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0021

Maso, S. (2021). «Desiderium voluntas non est». Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di), Pa-
radeigmata voluntatis. All'origine della concezione moderna di volonta. Venezia:

Edizioni Ca’ Foscari, 73-96.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/003

Preus, A. (1981). «Intention and Impulse in Aristotle and the Stoics». Apeiron, 15(1),

48-58.
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1981.15.1.48

Radice, R. (2018). Stoici antichi. Tutti i frammenti. Milano: Bompiani.

Sauvé Meyer, S. (2018). «Passion, Impulse, and Action in Stoicism». Rhizomata, 6(1),
109-34.
https://doi.org/10.1515/rhiz-2018-0006

Sedley, D.N. (1993). «Chrysippus on Psychophysical Causality». Brunschwig, J.; Nuss-
baum, M.C. (eds), Passions and Perceptions. Studies in Hellenistic Philosophy of

Mind. Cambridge: Cambridge University Press, 313-31.
https://doi.org/10.1017/CB09780511470325.013

Sorabji, R. (2007). «Epictetus on Proairesis and Self». Scaltsas, T.; Mason, A.S. (eds),

The Philosophy of Epictetus. Oxford: Oxford University Press, 87-98.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199233076.003.0007

Tieleman, T. (2003). Chrysippus’ on Affections: Reconstruction and Interpretation. Lei-
den; Boston: E.J. Brill.

Von Arnim, H. (Hrsg.) (1903-05). Stoicorum Veterum Fragmenta. 3 Bde. Lipsiae: Teubner.

Zanatta, M. (a cura di) (1993). Plutarco. Le contraddizioni degli Stoici. Milano: BUR
Rizzoli.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 89
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 71-90


https://doi.org/10.1515/agph-2017-0113
https://doi.org/10.1515/elen-2018-0021
https://doi.org/10.1515/APEIRON.1981.15.1.48
https://doi.org/10.1515/rhiz-2018-0006
https://doi.org/10.1017/CBO9780511470325.013
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199233076.003.0007




Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Voluntas amica. La na;ura
e il ruolo della volonta
nel De beneficiis di Seneca

Gabriele Flamigni
Sorbonne Université, Paris, France

Abstract Theobject of this paperisthe relevance of voluntasin Seneca’s De beneficiis,
a topic seldom considered by scholars, notwithstanding the importance of this prob-
lematic notion in Seneca’s treatment of benefits. Our analysis of this issue, conducted in
light of the considerations on charity by other ancient thinkers, will lead us to grasp the
complex nature of the will involved in Seneca’s conception of beneficia: with reference
to thisdomain, uoluntas denotes the attitude of both the benefactor and their recipient,
which, according to Seneca, ought to be virtuous and emotionally involved in the act of
giving and accepting a benefit.

Keywords Aristotle. Beneficium (Benefit). De beneficiis. Gaudium (Joy). Seneca. Stoi-
cism. Voluntas (Will).

Sommario 1 Introduzione.-2 Il De beneficiis e linteresse per la beneficenza
nell’Antichita. - 3 Il beneficium senecano come azione virtuosa. - 4 La uoluntas nella
concezione senecana del beneficium. - 5 Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo del
beneficium senecano. - 6 Conclusione.

1 Introduzione

La ricorrenza del termine uoluntas e della sua famiglia lessicale
nell’'opera di Seneca costituisce, com’e noto, un importante argo-
mento di dibattito fra gli studiosi. Questo dibattito, ricostruito in
maniera dettagliata dal recente lavoro di Cassan,* si articola a gran-

1 Cassan 2022, 93-4.

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 ‘ ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 91

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025 Flamigni | ©@®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/005



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

di linee attorno a tre poli: diversi interpreti, soprattutto novecente-
schi, quali Pohlenz o Donini,”> vanno nella direzione di ascrivere a
Seneca una psicologia e dunque un’etica volontaristiche: in questa
prospettiva, 'anima sarebbe dotata di una facolta che produce azio-
ni sulla base di ‘intenzioni’ piuttosto che di conoscenze; altri studi,
tra i quali spiccano quelli di Rist e Hadot,* rivendicano invece la ne-
cessita di integrare I'impiego del lessico della uoluntas da parte di
Seneca nell’etica intellettualistica stoica; costoro, riconducendo la
uoluntas senecana nell'ambito del Aéyog e delle sua attivita, esten-
dono cosi al filosofo l'idea che il comportamento di un individuo sia
determinato dal suo bagaglio cognitivo. D’altronde, proposte inter-
pretative come quelle difese da Inwood e dalla stessa Cassan,* valo-
rizzano la maniera in cui il ricorso di Seneca alla nozione di uoluntas
fa emergere 1'approccio personale del Cordovese ad alcune catego-
rie concettuali dello Stoicismo.

Alla luce delle suddette divergenze interpretative, in questa se-
de ci si concentrera sulla presenza del lessico della uoluntas in uno
scritto senecano che di solito non riceve molta attenzione a questo
proposito,® sebbene la uoluntas vi svolga un ruolo di primo piano co-
me si tentera di mostrare: il De beneficiis. 11 nostro intento nel consi-
derare questo tema sara palesare il probabile riferimento della uolun-
tas, in questo contesto, a una pluralita di témo1 della psicologia stoica,
dalla teoria dell’azione alla dottrina delle eUdOeiar. Questo risulta-
to ci permettera cosi di enucleare la peculiarita della riflessione di
Seneca, nel solco della filosofia stoica e non solo, sulla beneficenza.

2 Pohlenz 1967, 2: 89-91; Donini 1982, 202-3.

3 Rist 1969, 223-32; Hadot 2014, 297-313.

4 Inwood 2005b; Cassan 2022, 94-103.

5 Con le notevoli eccezioni di Donini 1982; Marino 2009.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 92
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

2 Il De beneficiis e Pinteresse per la beneficenza
nell’Antichita

11 De beneficiis & un trattato di natura parenetica, in cui pertanto la
componente teorica € completata dalla discussione di numerosi tipi
di situazioni legati all’argomento del trattato.® Nello specifico, questo
scritto & dedicato alla definizione del beneficio e alla disamina delle
modalita con le quali i gesti di beneficenza dovrebbero essere com-
piuti e ricambiati, questione che si declina nell’analisi di un insieme
variegato di problematiche inerenti alla beneficenza. L'urgenza di af-
frontare questo tema e l'esortazione che Seneca ne trae a compiere
benefici sulla base dei criteri da lui discussi’ sono legate al clima di
ingratitudine che egli constata nella societa romana, il quale a suo
avviso disincentiva dall’esercizio della beneficenza,® indebolendo co-
slilegami fra gli uomini.®

A fianco di questo stimolo sociale & imprescindibile sottolineare
che la beneficenza aveva gia attirato I'interesse di svariati pensatori
precedenti Seneca, molti dei quali costituiscono per lui un punto di
riferimento teorico. Pensiamo in primis a Senofonte, evocato en pas-
sant in Sen. ben. 3.32.3, che tematizza la beneficenza in numerosi
luoghi della sua opera,*® spesso in un’ottica utilitaristica, o a Platone,
nominato a pil riprese da Seneca (3.23.3; 4.33.1; 5.7.5 etc.): costui,
pur non mostrando particolare attenzione per il fenomeno della be-
neficenza nel suo corpus, secondo la testimonianza riportata in D.L.
3.95-6, avrebbe tuttavia avuto la cura di tematizzare delle ‘divisioni’
relative alle varie forme di evergetismo.

Ma inevitabilmente il pensiero va soprattutto ad Aristotele, con
il quale il Cordovese, pur non menzionandolo mai nel De beneficiis,
si rivela in profonda sintonia, come vedremo. Il contributo dello
Stagirita a questo proposito ha almeno due ramificazioni princi-
pali: da un lato, Aristotele pone la benevolenza (elivoia, Eth. Nic.
8.2.1155b31-1556a5; 9.4.1166b30-5; 1167a21) e 'atto di fare del be-
ne (evepyeoia, 8.15.1162b31-1163a9) a fondamento dei rapporti di

6 Questa interpretazione della struttura del De beneficiis si ispira a quella di Grif-
fin 2013, 111-42.

7 Come argomenta in maniera convincente Lepisto 2020, il procedere delle argomen-
tazioni nel De beneficiis, con lo sforzo ermeneutico che richiede da parte dei lettori, po-
trebbe voler anch’esso contribuire a formarli nella corretta valutazione dei fattori che
determinano la qualita dei benefici.

8 Su questo problema, tematizzato nei primi capitoli dell’opera, si rimanda alla pre-
cisa analisi di Raccanelli 2010, 27-37.

9 Sen. ben. 1.4.2. Per un puntuale inquadramento del De beneficiis nella cultura ro-
mana, nonché nel pensiero politico antico, rimandiamo a Chaumartin 1985, 157-257.

10 Sivedano i luoghi citati da Griffin 2013, 16-17, di cui condividiamo l'interpreta-
zione complessiva.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 93
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

amicizia; a questo proposito, il filosofo pondera anche la questione
di come misurare un beneficio, nell’'ottica di ricambiarlo, valutan-
do che, nelle amicizie ‘etiche’, fondate sulla virtl, 1'entita del be-
neficio & determinata dal movente psichico del benefattore, quali-
ficato in termini di mpoaipeoig (1163a9-23).** D’altra parte, in un
diverso contesto Aristotele valorizza la liberalita (ENeuBepi6tng) co-
me virtu del dare e dell’acquisire «per il bello, e in modo corretto»
(toll kahol Eveka kai 6pBag, 4.2.1120a24-5; trad. C. Natali), dispo-
sizione intermedia ai vizi della prodigalita (dowTia) e dell’avari-
zia (aveheuBepio); dunque, in conseguenza della sua natura virtuo-
sa, «l’atto generoso non consiste nella misura di quanto viene dato,
ma nello stato abituale di chi da [...]» (o0 yap év 1§ mARBer tdV
S18opévawv 10 EAeuBépiov, AAN év i) ToU 6166vTog €Eet [...], 1120b7-9;
trad. C. Natali). Stato che, quando si realizza, puo implicare anche
un certo piacere (1121a3-4); speculare a questa emozione potrebbe
essere, d’altronde, la xapi¢ propria del beneficiario, secondo la du-
plice interpretazione che Konstan** fornisce delle occorrenze in Rh.
2.7.1385a16-19 di questo termine, ambiguo in greco, al contempo
‘gesto altruistico di amicizia’ e ‘senso di gratitudine’. Tuttavia, sul-
la falsariga dello stesso Konstan,** & bene sottolineare che in Ari-
stotele i due ambiti della beneficenza e della liberalita, mai esplici-
tamente connessi, sembrano piuttosto restare distinti dal punto di
vista psicologico e della finalita dell’agente.

Il tema della beneficenza continua a essere frequentato dagli intel-
lettuali in epoca ellenistica. Ed & in questo contesto che, per quanto
le scarne testimonianze superstiti ci permettono di comprendere, si
collocavano anche gli Stoici: in termini generali, osserviamo che l'e-
lenco delle virtu subordinate alla giustizia fornito nell’epitome di eti-
ca stoica di Stobeo contiene la ypnototng, definita come «scienza del
fare bene» (¢miotrpnv evmoinTikny, Stob. ecl. 2.7.5b2 p. 62.3,** SVF
3.264) e comprensibile dunque come benevolenza; di fatti, 'atto di
fare del bene (eVepyeteiv), possibile manifestazione di questa virtu,**

11 Nella psicologia aristotelica la rpoaipeoig, fondamento peraltro dell’amicizia etica
(Eth. Eud. 7.27.1243b9-10), & un processo psicologico volontario diretto all’agire (Eth.
Nic. 3.5.1113a9-12). Su questa nozione si veda lo studio fondamentale di Chamberlain
1984 e la proposta ermeneutica di Severino 1980, 362-70, che sottolinea il connubio in
Aristotele, sul quale ci soffermeremo in seguito, fra questa nozione e un’idea di volon-
ta, espressa dal lessico della foiAnog.

12 Konstan 2018, 95-104.
13 Konstan 2018, 95-104.

14 LAntologia di Stobeo € qui citata nell’edizione di Wachsmuth e Hense (Berlin
1884-1912).
15 Come suggerisce 1'uso verosimilmente sinonimico degli aggettivi evepyetixdg e

eUmonTikdc nella testimonianza plutarchea su Crisippo e Antipatro alla quale faccia-
mo riferimento nel capoverso seguente.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 94
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

¢ portato a esempio di azione virtuosa dallo stesso Stobeo qualche
pagina dopo (§ 11e p. 96.21, SVF 3.501).

Con riferimento a Stoici specifici, una riflessione di Cleante a que-
sto proposito, in particolare sul ruolo della uoluntas nella benefi-
cenza, e attestata proprio nel De beneficiis senecano (5.14.1-2, SVF
1.580; 6.12.1-2, SVF 1.578), e Diogene Laerzio menziona per I'appun-
to una sua opera intitolata ITept yapirog (7.175, SVF 1.481).* Sempre
nel De beneficiis si fa riferimento a un librum di Crisippo (1.3.8, SVF
2.1082), non meglio qualificato,*” nel quale erano affrontate una se-
rie di questioni cardinali rispetto alla beneficenza: secondo Sene-
ca, Crisippo indugiava, in particolare, sulla nomenclatura, gli attri-
buti e la genealogia delle Grazie, Xapiteg in greco, ricercandovi una
raffigurazione simbolica dei vari elementi della beneficenza e una
giustificazione di quest’ultima come forma di rispetto delle divinita
(1.3.8-4.4, SVF 2.1082).** Egli paragonava inoltre, con probabile fina-
lita esplicativa, la necessita di calibrare un beneficio rispetto al be-
neficiario a un gioco in cui ci si passa una palla lanciandola in aria,
il cui obiettivo, non farla cadere, richiede che ogni tiro sia tale che il
giocatore a cui e destinato possa riceverlo (2.17.3-4, SVF 3.725); del-
lo stesso sapore € la similitudine crisippea fra 'uomo riconoscente,
pronto a ricambiare il beneficio ricevuto al momento opportuno, e
l'atleta che attende il segnale di avvio della gara per iniziare a corre-
re (2.25.3, SVF 3.726). Riflessioni sulla disposizione degli déi a ‘fare
il bene’ (edepyetikdg, evmownTikdg), con riferimento alla loro filantro-
pia, sono poi testimoniate per Crisippo e per Antipatro di Tarso, in
un suo ITepi Beddv, da Plutarco (De Stoic. rep. 38.1051e-f, SVF 2.1049,
3 Ant. 33; 1052b, SVF 3 Ant. 34), che suggerisce d’altronde un inte-
resse generale degli Stoici per questo tema; nella stessa opera Plu-
tarco ci informa anche di una considerazione di Crisippo, contenuta
nel primo libro del suo Tlept xatopBwpdtwy, in merito alla «esten-
sione» della yapig alle «cose intermedie» (ta péoa, 12.1038a-b, SVF
3.674), dottrina all’apparenza criptica ma, come vedremo, verosimil-
mente condivisa da Seneca.

16 Secondo Inwood 2005a, 94 nota 72 quest’opera «is almost certainly the ultimate
source of the discussion of Cleanthes’ views at Ben. 5.14 [...]».

17 Veillard 2022, 124-5 ipotizza, con verosimiglianza, che possa trattarsi di un Iepi
yopitwv, menzionato in Phld. Piet. (PHerc. 1428) col. 7.5-6 (SVF 2.1081) - leggiamo il pa-
piro nell’edizione di Henrichs 1974 - proprio con riferimento al collegamento che Cri-
sippo stabiliva fra le Grazie e le evepyeoiat.

18 Su questa mobilitazione delle Grazie da parte di Crisippo, ripresa da Ecatone, co-
me si dira fra poco, quindi da Seneca e da Cornuto (Theol. 9 p. 8.1-5, § 15 p. 15.18 - § 16
p. 16.21; l'opera di Cornuto € qui citata nell’edizione di Torres [Berlin/Boston 2018]),
rimandiamo a Setaioli 1988, 287-93. Questo legame fra le Grazie e la beneficenza, sug-
gerito dal nome delle dee, verosimilmente percepito anche al di fuori dei circoli intel-
lettuali, si ritrova d’altronde, in un uso non tematico, gia in Democrito (Maxim. L., c.
8 p. 556 = fr. 636 Luria).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 95
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

Riflessioni sulla beneficenza si trovano anche presso gli Stoici
successivi: ispirata in una certa misura al pensiero di un allievo di
Antipatro, Panezio, in particolare al suo ITepi tol xaBnikovtog,* & la
discussione sulla beneficentia contenuta nel De officiis di Cicerone
(1.42-60,%° t. 91, 110 Alesse): secondo il livello pil generale del suo
discorso, gli atti di beneficenza sono conformi alla natura umana (ni-
hil est naturae hominis accomodatius [...], 1.42), e di conseguenza &
per noi opportuno compierli, in base alla concezione stoica dell’azio-
ne conveniente (xaBfjxov, D.L. 7.107-8, SVF 3.493; officium, Cic. fin.
3.58, SVF 3.498). Nello specifico, la beneficenza in questione & la vir-
tu del dono, il quale, per essere effettuato in maniera corretta e svol-
gere cosl una funzione di coesione sociale (§§ 20-2), richiede la soddi-
sfazione di una serie di parametri,** come l'osservanza della giustizia
(8§ 42-3),* 1a proporzione dell’entita del dono rispetto alle possibilita
del donatore (§ 44), le circostanze (§8 59-60, t. 91 Alesse), i bisogni
(§ 49) e il merito del beneficiario (§§ 45-58, t. 91 Alesse).

11 De beneficiis senecano testimonia, infine, l'interesse di Ecatone,
allievo di Panezio, per i benefici: da Seneca apprendiamo che questi,
oltre a recuperare la riflessione crisippea sulle Grazie (1.3.9, fr. 12
Veillard), argomentava l'esigenza di una regula volta a disciplinare le
relazioni sociali che implicano officia reciproci, come quelle fra padre
e figlio o fra coniugi (2.18.1-2, fr. 13 Veillard);** forse nella stessa ot-
tica egli rifletteva sulla possibilita, controintuitiva, per gli schiavi di
beneficare i propri padroni (3.18.1, fr. 15 Veillard). Seneca riferisce,
inoltre, del ricorso ecatoniano a exempla che confermino ab auctori-
tate la validita di alcuni precetti concernenti i benefici, quali non ac-
cettarne da una persona alla quale nuocerebbe essere benefica (2.21.4,
fr. 14 Veillard) o non augurare niente di male a chi ci ha recato danno
(6.37.1, fr. 16 Veillard). Irrisolvibile € la questione se la fonte di Seneca

19 In pilt luoghi (Att. 16.11.4; Off. 2.60, 3.7-10, 34) Cicerone dichiara o implica di aver
seguito la struttura e il contenuto di quest’opera paneziana nella composizione dei pri-
mi due libri del suo De officiis. Il rapporto effettivo fra le due opere & pero indecidibile,
essendo il De officiis la fonte di gran lunga pitt importante del ITepi 1ol ka®rkovtog pa-
neziano; tuttavia, la maggior parte degli studiosi, quali ad esempio Dyck 1996, 17-21;
Alesse 1994, 13-14; Vimercati 2004, 46-8, non vede motivo di dubitare delle dichiara-
zioni dell’Arpinate a questo proposito.

20 Il De officiis & qui citato nell’edizione di Testard (1965-70).

21 Per questa sintesi schematica della trattazione ciceroniana della beneficenza ci
ispiriamo a Dyck 1996, 155-83.

22 Cic. Off. 1.20 (t. 69 Alesse), sottolineando la connessione fra iustitia e beneficentia,
invita a riconoscere una forte prossimita fra questultima, secondo la sua concezione
paneziana, e la xpnotdrng stoica, definita in Stobeo, lo abbiamo ricordato sopra, come
virtu subordinata alla Sikatoouvn.

23 Veillard 2022, 86-91; 290-300 ipotizza che proprio a Ecatone risalga una sistema-

tizzazione dell’accezione etico-pratica dei termini kavev e/o kpitiprov, che probabil-
mente Seneca traduce con regula.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 96
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

a questo proposito fosse il liber de officiis di Ecatone menzionato da Ci-
cerone (Off. 3.89, fr. 11 Veillard), o un suo Iep1 yapitwv, mai attestato
in maniera esplicita ma la cui esistenza & postulata da vari studiosi.**
Questi, dunque, gli elementi piu manifesti della cornice storico-in-
tellettuale in cui Seneca, scrivendo il De beneficiis, si inserisce, e con
consapevolezza: come abbiamo visto, numerose testimonianze del-
la tematizzazione della beneficenza da parte di pensatori antichi, in
particolare stoici, sono offerte proprio nel De beneficiis; d’altronde,
come vedremo adesso, nel trattamento senecano della beneficenza
si avvertono inconfondibili echi anche di autori che egli non nomina
mai, come Aristotele,?* o evoca solo all'interno di sommari exempla
biografici, come Cicerone (Sen. ben. 4.30.2; 5.17.1). Tutto cio, ben in-
teso, al netto della considerazione che il De beneficiis senecano resta
la nostra testimonianza piu corposa e approfondita della riflessione
antica sulla beneficenza e, pill nello specifico, della dottrina elabo-
rata a questo riguardo dagli Stoici, nel cui solco Seneca procede.

3 ILbeneficium senecano come azione virtuosa

Una delle ragioni dell'interesse di quest’opera consiste proprio, si
puo sostenere, nella sua mobilitazione della nozione di uoluntas che,
sebbene mai tematizzata nel De beneficiis, vi gioca senza dubbio un
ruolo di primo piano. Di fatti questa nozione fa la sua comparsa nel-
le prime righe dell’opera, e poi di nuovo nel cuore del momento teori-
co del trattato, vale a dire nella definizione del beneficium, alla quale
Seneca allude all’inizio del primo libro e che formula nel sesto capi-
tolo, dopo aver dichiarato il movente della composizione dell’'opera e
averne abbozzato il fine. Prima di considerare le occorrenze di uol-
untas in questi contesti, tentiamo dunque di capire la rete lessicale
e concettuale di cui questo termine fa parte.

11 beneficium che costituisce I'argomento del trattato, distinto
dall’oggetto e dal servizio (ministeria, 1.5.5)*¢ che il benefattore of-
fre al beneficiario, omonimi nell’'uso corrente di beneficium (2.34.5),"

24 Per uno status questionis rimandiamo a Veillard 2022, 58. Veillard 2022, 125-30
stessa, come gia Chaumartin 1985, 31-41, argomenta a favore del ricorso senecano,
nel De beneficiis, a un INepi yapitwv di Ecatone piuttosto che al suo ITepi kaBijkovtog 0
kaBnkovtwy, ipotesi sostenuta invece da Setaioli 1988, 308-16; Inwood 2005a, 70. Chau-
martin 1985, 43-53 sostiene inoltre che il De beneficiis sia largamente debitore del ITept
yopitwv ecatoniano dal punto di vista tematico.

25 Come osservato brevemente da Inwood 2005a, 67 nota 9, la cui intuizione trova
ampio sviluppo in Griffin 2013.

26 Il De beneficiis € qui citato nell’edizione di Kaster (Oxford 2022).

27 Come si & visto, al seguito di Griffin 2013, 16, questa ambiguita & condivisa dal
greco ydpis.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 97
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

si qualifica come un che di intangibile (Non potest beneficium manu
tangi,*® 1.5.2) e di invisibile (Sic non est beneficium id quod sub oculos
uenit [...], 1.5.6): esso € una cosa relativa all’anima (res animo, 1.5.2),
mentre 'oggetto dato o il servizio reso ne sono la materia (1.5.2), le
indicazioni percepibili (meritorum signa, 1.5.2, beneficii uestigium et
nota, 1.5.6).?° Questa distinzione e il suo inquadramento in quella fra
piano dell’apparenza (species rei) e piano della cosa propriamente ta-
le (ipsa res, 1.5.5) concorrono a tratteggiare la nozione di beneficium.
Cio che caratterizza il concetto senecano - ma gia cleanteo e aristo-
telico come si e visto - di beneficium &, in altri termini, non 'oggetto
dato o il servizio reso, e nemmeno il gesto con cui il benefattore av-
via la ‘transazione’ dell’oggetto o del servizio verso il beneficiario:*°
I'essenza del beneficium fa bensi riferimento al movente interiore del
dono, considerato il ruolo dell’anima nella teoria senecana, e pil in
generale stoica, dell’azione.**

Questa idea trova conferma nella descrizione senecana del bene-
ficium come un recte factum che nessuna forza puo annullare (quod
inritum nulla uis efficit), nel senso che il beneficio perdura anche se
circostanze esterne - vale a dire la fortuna (5.2.2)%*? - ne vanificano
I'effetto concreto (1.5.3-4). Per comprendere queste parole di Seneca
& opportuno osservare che il sintagma recte factum qui mobilitato dal

28 Il manoscritto archetipo della tradizione del De beneficiis, N (Palatinus latinus
1547, 1X secolo), al posto di quest’ultima parola ha tangiles, vocabolo inesistente in la-
tino, cui seguono le parole animo geritur; in copie posteriori di N - ma non in R (Regi-
nensis latinus 1529, X secolo), fonte di tutte le copie successive dello scritto seneca-
no - questa lezione e stata corretta in tangi sed animo geritur. L'implausibilita linguisti-
ca e concettuale di questa soluzione ha indotto J.F. Gronovius alla congettura tangi: res
animo geritur, accolta da Kaster 2022b. Su questa congettura si veda Kaster 2022a, 26.

29 A questo proposito De Caro 2009, 126-8 e Picone 2013, 100-1 tematizzano appro-
priatamente la ‘natura semiotica’ del beneficium.

30 Linnestosemantico del tema dei beneficia sul lessico economico, operato da Sene-
ca sulla scia di Cleante (ben. 6.12.2, SVF 1.579) - ma si considerino gia Democr., apud
Democrat., 62 = fr. 681 Luria e Arist., Eth. Nic. 8.13.1162b22-34 - proprio per sottrar-
re il beneficium alla relazione fra creditore e debitore (si veda in particolare la caratte-
rizzazione del beneficio come creditum insolubile in ben. 4.12.1), e efficacemente messo
in luce da Li Causi 2009, Picone 2013, 36-42 e piu di recente da Veillard 2022, 316-25.
A questo proposito risulta efficace la definizione metaforica del beneficio proposta da
Griffin 2013, 81 come «transaction between minds».

31 Perun prospetto sulla teoria stoica dell’azione rimandiamo a Gourinat 2017, 103-16;
quanto a Seneca, si veda Cassan 2022, 60-3, 74-8.

32 La fortuna concorre inoltre, per converso, a massimizzare 'aspetto materiale del
beneficio, come implicato in 3.29.2, ed & pertanto fondamentale perché il beneficio rag-
giunga il suo destinatario, costringendolo a essere riconoscente (6.10.2, 11.3); la me-
desima idea pare implicata in Cic. Off. 2.32. Sulla polisemica nozione di fortuna pre-
sente nel De beneficiis, designante in riferimento ai beneficia talora una sorte prospe-
ra, talaltra una sorte avversa, e a volte evocata come uox media, rimandiamo alla pun-
tuale analisi di Averna 2009.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 98
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

filosofo, come gia notato da Griffin,** rinvia probabilmente alla no-
zione stoica di katépOwpa; per questo termine tecnico Cicerone ave-
va proposto, fra varie traduzioni, proprio recte factum (fin. 3.24, SVF
3.11), e di questa scelta, come di altre,** Seneca sembra risentire nel
suo uso di recte factum, e in piu generale del sintagma recte facere,
qui e altrove (clem. 1.1.1; ep. 95.5). Nel lessico stoico il katépBwpa &
un’azione umana conforme alla natura, e di conseguenza ‘convenien-
te’ (Stob. ecl. 2.7.8 p. 85.18-20, SVF 3.494); la sua specificita, rispet-
to agli altri kaBfkovto, risiede nell’essere il karépOwpa un’azione
compiuta secondo virtu (1& kat’ &petiv evepynpata), come lo defini-
sce Stobeo (§ 8 p. 85.20-1, SVF 3.494), esemplificandolo di seguito
con atti compiuti con una disposizione virtuosa, quale la prudenza
(10 ppoveiv) e la giustizia (to dikarompayeiv), e, qualche pagina dopo,
proprio con l'etepyeteiv (§ 11e p. 96.21, SVF 3.501). Infine, nella mi-
sura in cui partecipa della virtl, il xatépBwpa appartiene anche al-
la categoria dei beni (D.L. 7.95, SVF 3.97a).

I1 beneficium senecano si declina visibilmente secondo le medesi-
me categorie: gli esempi di benefici forniti da Sen. ben. 1.5 (donazio-
ni di ricchezze, concessioni di cariche e cosi via) rivelano che esso &
un’azione, ipotesi che la definizione di beneficium in 1.6.1 conferma
in pieno come vedremo fra poco; lo smarcamento, rispetto alla ma-
teria beneficii, del beneficium come res animo, e nello specifico come
recte factum la cui esistenza non e precludibile da nessun evento,
implica quindi che 'essenza di quest'ultimo consiste nella ‘dirittu-
ra’ dell’anima del benefattore, vale a dire nella sua disposizione vir-
tuosa. Questa interpretazione é suffragata dalla classificazione as-
siologica che, poche righe dopo (1.6.2), Seneca opera sui benefici e
sulla loro materia, rileggendo lo scarto fra di essi come una distinzio-
ne fra beni e cose moralmente indifferenti. Ora, gli Stoici, e in par-
ticolare Crisippo, qualificavano gli elementi appartenenti a questa
seconda categoria come ta péoa (Plut. De Stoic. rep. 18.1042b, SVF
3.760), plausibilmente nel senso che gli indifferenti sono intermedi
fra i beni e i mali (ASidpopa & elvat Aéyouot ta petalu tdv dyabddv
kal TV kak&v, Stob. ecl. 2.7.7 p. 79.4-5, SVF 3.118); dunque, il passo
appena letto del De beneficiis spiega forse in che senso Crisippo, se-
condo la testimonianza plutarchea, avrebbe affermato che la yapig
si estende a ta péoa.*®

33 Griffin 2013, 181.

34 Come argomentano Setaioli 2003, 68; Fedeli 2006, Seneca nella sua opera si mo-
stra ben consapevole delle traduzioni filosofiche proposte da Cicerone.

35 Interpretano cosi gia Inwood 2005a, 74; Griffin 2013, 19-20.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 99
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

4 La uoluntas nella concezione senecana del beneficium

Nel quinto capitolo del primo libro del De beneficiis, appena analiz-
zato, sono presenti due occorrenze del termine uoluntas che finora
non abbiamo considerato, cercando innanzi tutto di ricostruirne il
contesto teorico. A proposito della distinzione tra il beneficio e la sua
materia Seneca scrive:

Multum interest inter materiam beneficii et beneficium, itaque nec
aurum nec argentum nec quicquam eorum quae pro maximis ac-
cipiuntur beneficium est sed ipsa tribuentis uoluntas.

C’e una bella differenza tra la materializzazione del beneficio e il
beneficio stesso. In altre parole, né dell’oro, né dell’argento, né al-
cuno di quei doni cui si attribuisce il pilt grande valore sono in sen-
so proprio un beneficio, lo & invece la volonta dell’autore. (1.5.2;
trad. M. Menghi modificata)

La medesima idea € ripetuta qualche riga dopo, a seguito della carat-
terizzazione del beneficium come recte factum non vanificabile dalle
circostanze esterne: «Insomma, tutte quelle cose che prendono im-
propriamente il nome di benefici, sono solo i compimenti attraverso
cui si esprime la buona volonta» (Omnia itaque quae falsum beneficii
nomen usurpant ministeria sunt per quae se uoluntas amica explicat,
1.5.5; trad. M. Menghi modificata). D’altra parte, queste parole fan-
no eco all’inizio dell’'opera, in cui il filosofo, esorta a non donare con
lentezza affermando:

Eodem animo beneficium debetur quo datur, et ideo non est negle-
genter dandum, sibi enim quisque debet quod a nesciente accepit;
ne tarde quidem, quia, cum in omni officio*® magni aestimetur dan-
tis uoluntas, qui tarde fecit diu noluit.

Il beneficio deve essere riconosciuto con lo stesso animo con cui vie-
ne dato, e percio non deve essere dato malamente: ciascuno infat-
ti deve a se stesso cio che ha ricevuto da chi donava senza render-
sene conto. Ma un beneficio non deve essere fatto neppure troppo
tardi: infatti, siccome in ogni favore viene considerata soprattutto

36 N halalezione, poco sensata, omni et officio, corretta nel piu plausibile in omni of-
ficio in una tradizione manoscritta non confluita in R. Altre varianti manoscritte, di-
pendenti da R, leggono omni officio e omni in officio, lezione quest’ultima accolta da
Gertz, mentre Kaster 2022b ha accolto in omni officio. A questo proposito si vedano le
spiegazioni di Kaster 2022a, 17-18.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 100
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

la volonta di chi lo fa, chi I'ha fatto tardi, significa che per molto
tempo non ha voluto farlo. (1.1.8; trad. M. Menghi)*’

Come si vede, in entrambi i contesti il termine uoluntas pare usato
come sinonimo di animus, e cosi esso e inteso da Voelke e da Griffin.*®
Pili precisamente, dato I'ambito teorico dei due passi, I'impiego di
uoluntas qui sembrerebbe rinviare all’'orientamento dell’anima ver-
so l'agire, cioé alla nozione stoica di impulso (6ppr), significato che
di fatti uoluntas ha in altri luoghi del corpus senecano secondo l'in-
terpretazione di vari studiosi.*

Le numerose altre occorrenze di questo lessico nel De beneficiis
fanno tutt’altro che sconfessare la prossimita semantica tra la uolun-
tas amica e la virtuosita dell’animus del benefattore: I'individuazione
dell’essenza del beneficio nell’anima di quest’ultimo anziché nella ma-
teria beneficii, ad esempio, € piu volte ribadita in termini di uoluntas
(1.6.3; 2.35.1; 3.29.3, etc.), talora con la precisazione che si tratta di
una uoluntas bene faciendi (1.7.1) o rectum (5.2.2), di una benigna et
familiaris uoluntas (6.16.1) o, piu semplicemente, bona (6.9.3) o rec-
ta (1.15.6). D’altra parte, in linea con la caratterizzazione del bene-
ficium come res animo e sulla base della premessa di 1.1.8, Seneca
evoca a pil riprese la uoluntas accipientis, con la quale si & chiamati
a rispondere a un beneficio per ricambiarlo (2.10.4, 25.2, 31.2, etc.),
qualificandola talora come honesta (6.27.2).

Tuttavia, se le qualifiche di bene faciendi, benigna (generatrice di
bene), bona, honesta (gia termine ciceroniano equivalente allo stoi-
co kaldg, riferito al bene),*” recta e rectum si integrano senza pro-
blemi con un’identificazione fra la uoluntas amica del benefattore e
la sua anima virtuosa, non si puo dire altrettanto degli aggettivi am-
ica** e familiaris.”* L'amicizia, pur avendo la virtu come prerequisi-
to, nel senso che solo i saggi ne fanno esperienza (D.L. 7.124, SVF
3.631; Sen. ben. 7.12.2), € considerata dagli Stoici non come una vir-
tl ma una forma di «comunanza di vita» (kowvwviav Biov, Stob. ecl.
2.7.51 p. 74.3-4; trad. C. Viano); e, quanto alla familiaritas, essa po-
trebbe essere la ocuvnBeia elencata da Stobeo (2.7.51 p. 74.6-7) come

37 La medesima tesi & espressa in termini di uoluntas in 2.1.2 e, in termini di ami-
ca uoluntas, in 2.5.4.

38 Voelke 1973, 167-8 nota 5; Griffin 2013, 106.

39 Monteils-Laeng 2014, 399; Bourbon 2019, 283-8; Cassan 2022, 96. Voelke 1973,
175 sembra andare, indirettamente, nella stessa direzione.

40 Ilsenso diquesta denominazione del bene & spiegato in D.L. 7.98-9 (SVF 3.87). Sul-
la nozione ciceroniana di honestum rimandiamo a Graver 2016.

41 L'aggettivo ritorna nella caratterizzazione dell’essenza del beneficium in termini
di cogitatio amica et benigna in 6.7.2.

42 A questo proposito si legga anche 1.14.3, in cui Seneca invita chi riceve un bene-
ficio a riconoscere una familiaris nota nelle manifestazioni di autentica beneficenza.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 101
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

specie di amicizia relativa ai rapporti fra persone abituate le une al-
tre (pthMav ouvelbiopévwv).”* Nella misura in cui, in un contesto teo-
rico stoicheggiante, la uoluntas del benefattore e amica e familiaris,
dunque, é riduttivo descriverla come virtuosa.

La definizione senecana di beneficium, con cui si apre il capitolo
sei del primo libro del De beneficiis, supporta questa conclusione in-
dicando, in un’ottica ancora stoica, una direzione ermeneutica plau-
sibile per la nostra questione. Questo I'incipit del capitolo:

Quid est ergo beneficium? Beneuola actio tribuens gaudium capien-
sque tribuendo, in id quod facit prona et sponte sua parata. Itaque
non quid fiat aut quid detur refert sed qua mente, quia benefici-
um non in eo quod fit aut datur consistit sed in ipso dantis aut fa-
cientis animo.

Che cos’e dunque un beneficio? Un’azione benevola che arreca gio-
ia e la riceve procurandola, caratterizzata da un’inclinazione e da
una spontaneita naturali in quello che fa. Percio, non ha impor-
tanza che cosa venga fatta o data, ma la disposizione d’animo con
cui questa cosa viene realizzata: il beneficio infatti non consiste
in quanto viene fatto o dato, bensi nel sentimento di chi ne é l'au-
tore. (1.6.1; trad. M. Menghi modificata)

Analizziamo questa definizione. Innanzi tutto, notiamo che alla
uoluntas del donatore & qui dato un ruolo di primo piano, dal mo-
mento che il beneficium € detto una beneuola actio: 'aggettivo, in
base alla propria etimologia, suggerisce infatti che 'agire in que-
stione sia caratterizzato dalla bona uoluntas dell’agente, la quale
si esplica nel suo bene facere.** 1l seguito della definizione & verosi-
milmente da comprendere, come altri luoghi dell’'opera, in termini
metonimici:*° e cioé il benefattore che, arrecando in maniera disinte-
ressata“® gaudium nel beneficiario con il proprio agire, ne prova egli
stesso, ed e sempre lui, anziché il suo beneficium, a essere pronus e
sponte sua paratus all’atto della beneficenza. Venendo al contenuto

43 Di fatti, fra le traduzioni latine possibili di ouvi|feia e cuvnBng Tsakalotos 1889,
757; Adamantios 1908, 441 menzionano rispettivamente familiaritas e familiaris.

44 La nostra interpretazione a questo proposito si allinea con quella di Raccanel-
1i 2009, 333-4.

45 Siveda ad esempio l'interpretazione in termini metonimici che Ricottili 2009, 408
da di ben. 2.35.4, in cui Seneca invita il beneficiario ad «abbracciare» (amplector) il be-
neficio ricevuto. D’altronde, sinotera che svariate traduzioni (Préchac [Paris 1926]; Co-
oper, Procopé 1995, 202; Marchese 2009, 270; Griffin 2013, 106; Veillard 2022, 315), co-
me quella di M. Menghi citata, traducono in id quod facit prona et sponte sua parata in
maniera non letterale, senza riferire i due aggettivi al beneficium stesso.

46 Questa accezione di tribuo € appropriatamente sottolineata da Picone 2013, 111.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 102
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

di queste due asserzioni, comprendiamo senza difficolta che la frase
in id quod facit prona et sponte sua parata rimarca l'idea sviluppata
nel resto del capitolo, un vero e proprio adagio di Seneca in questo
trattato: il beneficium deve procedere da una determinata condizio-
ne dell’anima piuttosto che essere una mera concessione materiale,
poiché e nella mens, nell’animus o nella uoluntas del dans che risiede
I'essenza del beneficium, non nell’'oggetto donato o nel servizio reso.
In id quod facit prona et sponte sua parata sembra fare riferimento
anche ad altre due idee, consequenziali a questa tesi di fondo: una,
asserita dall’autore fin dal primo capitolo dell’opera come si & visto
(1.1.8), riguarda l'esigenza di non manifestare titubanza e non indu-
giare nel concedere un beneficio, poiché queste sono spie di una man-
canza di uoluntas;*” 'altra tesi,** emersa in risposta a un’obiezione e
che pure conosciamo (4.12), concerne il disinteresse, nel senso eco-
nomico del termine, del benefattore, il quale trova soddisfazione nel
proprio essere benefico e non dona motivato da un logica di do ut des.

5 Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo
del beneficium senecano

L'elemento della gioia (gaudium) costituisce invece visibilmente un
elemento di caratterizzazione supplementare del beneficium, che in-
troduce una componente emotiva nel discorso di Seneca.*® Alla luce
dell'impiego esplicativo delle etimologie da parte degli Stoici, testi-
moniato nello stesso De beneficiis in relazione al mito delle Grazie,
risulta infatti probabile l'ipotesi di Veillard:*° secondo la studiosa,

47 Creando cosi, come scrive De Caro 2009, 127 un «paradosso comunicativo, in quan-
to il destinatario riceve si 'oggetto della sua richiesta, ma accompagnato da una se-
rie di messaggi, per lo pil non verbali, che smentiscono benevolenza e generosita, poi-
ché comunicano (nel senso che meta-comunicano) disprezzo e fastidio»; il parallelo fra
la beneficentia senecana e la teoria della comunicazione & approfondito da Raccanel-
1i 2010, 49: la studiosa osserva infatti che il beneficium oggetto dello studio di Sene-
ca comporta un contenuto, il dono materiale, e un’informazione sull’intenzione dell’a-
gente, la sua uoluntas, come una comunicazione contiene un’informazione verbale, cio
che il parlante dice, e una metacomunicativa, concernente il suo atteggiamento ver-
so l'ascoltatore. A proposito invece della critica senecana ai benefattori titubanti, con-
viene osservare che, nel discorso senecano, speculare all’opportunita di non indugia-
re nel concedere benefici e quella di non affrettarsi nel restituirli: chi mira infatti a ri-
cambiare il beneficium il prima possibile, senza aspettare l'occasione in cui puo esse-
re utile al proprio benefattore, gestisce il beneficio ricevuto come un debito da soluere
(6.35.4) e manifesta, di conseguenza, una pessima uoluntas nell’ottica di un rapporto
di beneficenza (35.3). Come si & visto, I'importanza di ricambiare i benefici al momen-
to giusto era gia una preoccupazione di Crisippo, secondo Sen. ben. 2.25.3 (SVF 3.726).

48 Mobilitata a questo proposito da Marchese 2009, 270; Raccanelli 2009, 334.
49 A questa conclusione giungono anche De Caro 2009, 127; Picone 2013, 109-11.
50 Veillard 2022, 313-14.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 103
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

almeno in questa parte della definizione di beneficium, Seneca, che
come stiamo vedendo ha uno smaccato approccio stoico al tema, sta-
rebbe riproducendo, traducendola, una concezione gia stoica del be-
neficio in base alla quale alla y&pig si associa la yapa (gioia in greco);
concezione effettivamente testimoniata, sebbene in maniera indiret-
ta, da Cornuto, che nel suo Compendio di teologia greca spiega la fi-
liazione delle Grazie da Zeus asserendo che esse sono le cause tou
yapileaBar xai evepyeteiv (§ 9 p. 8.12) e, pil avanti, riconduce il no-
me Xdaprireg alla yapd, giustificando cosi I'esigenza di «beneficare
con animo lieto» (iAapd¢ & elepyeteiy, § 15 p. 16.11-13; trad. I. Ra-
melli modificata).

Ora, nel lessico stoico, la yapd € una delle tre eymdBeian, contrap-
poste dagli Stoici agli impulsi irrazionali (t&8n, Stob. ecl. 2.7.10 p.
88.8 - 10d p. 92.20, SVF 3.378)"* e cosl definite nella testimonianza
di Diogene Laerzio (7.115-16, SVF 3.431):

elvou 8¢ kai evmadeiag paci Tpeic, xapdv, eUA&Reiav, Bouknotv. kai
TV pév xapav évavtiav aciv sivar {1 Ay} 1§ 18ovi), ovoav
elhoyov Emapoiv: v && eUNGPBeiav 1§ 9P, ovoav elloyov
ékkhov. poPnbioeaban pev yap 1ov copov oudapds, ebhapoeabar
&¢. 11 6¢ émBupia évavtiav paoiv etvat v BouAnoty, ovoav eUAoyov
Spekv.

Gli Stoici dicono, poi, che ci siano anche tre passioni buone: la gio-
ia, la circospezione, la retta volonta. Quanto alla gioia, dicono che
e il corrispettivo buono del piacere, essendo una elevazione razio-
nale; la circospezione € il corrispettivo buono della paura, essendo
un moto teso ad evitare qualcosa e diretto dalla ragione. Infatti, a
loro avviso, il sapiente non avra in nessun modo paura, bensi use-
ra circospezione. Affermano che la retta volonta sia il corrispet-
tivo buono del desiderio, in quanto & una brama razionale. (trad.
G. Reale modificata)®?

Cicerone attesta la medesima dottrina quando, in Tusc. 4, contrappo-
ne ai ma0On stoici, latinizzati come perturbationes® (§ 11, SVF 1.205),
della libido, della laetitia e del metus rispettivamente la uoluntas,
il gaudium e la cautio, classificandoli come constantiae (8§ 12-14,
SVF 3.438); qui, egli associa alla uoluntas il desiderio di qualcosa

51 Per un prospetto sintetico della dottrina stoica dei md6n si rimanda all’essenzia-
le trattazione di Gourinat 2017, 121-9 e, per quanto concerne nello specifico il pensie-
ro di Crisippo a questo proposito, testimoniato in maniera diffusa da Galeno, di Tie-
leman 2003.

52 Le Vite di Diogene sono qui citate nell’edizione di Dorandi (Cambridge 2013).

53 Le Tusculanae sono qui citate nell’edizione di Fohlen (Paris 1930-31).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 104
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

di cui non si e in possesso e che si & giustamente convinti essere un
bene, al gaudium la condizione di calma ed equilibrio (placide atque
constanter) propria di un’anima che si sa in possesso di un bene, e
alla cautio una naturale avversione per cio che & male.

Da queste testimonianze le eUmtdBeran risultano cosi essere la con-
troparte dei a6n, cioeé impulsi esclusivi del saggio - come conferma
l'esemplificazione dei katopBdpara con yaiperv in Stob. ecl. 2.7.11e p.
96.21 (SVF 3.501) - conformi alla ragione in quanto procedenti da una
rappresentazione corretta della realta. Al netto del dibattito fra gli
studiosi sulla natura di questi impulsi,** le descrizioni che ne leggia-
mo suggeriscono che le eUmdBeian accompagnano gli impulsi propria-
mente pratici del saggio, diretti cioe al compimento di azioni (Stob. ecl.
2.7.9 p. 87.3-5, SVF 3.169) e implicano un aspetto sentimentale, qua-
lificandosi cosi come emozioni. Il primo punto e supportato dalla pre-
sentazione delle eurdOerar come movimenti dell’anima non impronta-
tiall'agire, ma insorgenti in reazione a un’attivita che 'agente compie,
possedendo un bene, o si dispone a compiere, mirando ad acquisire
un bene o a evitare un male. Da queste osservazioni deriviamo la con-
gettura che le eUdBeion accompagnino piuttosto gli impulsi pratici
del saggio, verosimilmente, come interpreta Graver,** contribuendo
alla sua motivazione verso il compimento di determinate attivita. Piu
precisamente, le etndBeiar paiono, per cosi dire, dare una coloratu-
ra sentimentale alla vita psichica del saggio, nella misura in cui corri-
sponde loro un‘alterazione nell’anima: la yap& € in effetti descritta da
Diogene come un sollevamento (Ewapoig) dell’anima, e il riferimento
ciceroniano alla calma (placide) associata al gaudium veicola anch’esso
una concezione della gioia come moto dell’anima. Quanto alla BouAnoig
e all'eUA&Bero, esse non sono caratterizzate in questi termini; ciono-
nostante, la loro contrapposizione al desiderio e alla paura, di cui va-
rie specie sono descritte da Stobeo e Diogene in termini di biliosita e
ribollimento (Stob. ecl. 2.7.10c p. 91.12), esplosione (p. 91.14-15), ago-
nia (p. 92.1-2, SVF 3.408) e frastuono (D.L. 7.113, SVF 3.407) indiriz-
za verso la medesima conclusione ermeneutica. La caratterizzazione
che ne emerge, osserviamo con Becker,*® porta cosi a comprendere le
e0mdBerar in termini emozionali.

La condivisione, da parte di Seneca, della dottrina dei maestri stoi-
ci, e in particolare di Crisippo, in merito ai wd6n, e stata dimostra-
ta in maniera convincente da numerosi contributi recenti.*” Meno

54 La nostra interpretazione si allinea con quella piu diffusa, di cui sono rappresen-
tativi, ad esempio, Bonhoffer 1890, 284-98; Pohlenz 1967, 1: 307-9; Frede 1986; Gra-
ver 2007, 51-5; Sorabji 2009.

55 Graver 2007, 52.
56 Becker 2004.
57 Sivedanoisaggiraccoltiin Laurand, Malaspina, Prost 2021; Cassan 2022, 105-43.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 105
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

attenzione ha ricevuto invece la presenza, nel suo corpus, di una con-
cezione delle ewdBe10n compatibile con quella gia stoica: con riferi-
mento alla gioia, questa compatibilita e riconosciuta tuttavia, a livel-
lo generale®® e con riferimento al De beneficiis,*? da diversi studiosi.
11 contesto teorico pienamente stoico e lessicalmente ciceroniano che
abbiamo ricostruito per ben. 1.6 ci invita a fare nostra questa pro-
posta interpretativa, e a comprendere cosi il termine gaudium nella
definizione del beneficium in riferimento alla nozione stoica di yapa.
Cio0 che ne risulta & l'integrazione di una forte componente emotiva
nella concezione senecana del beneficio, che ne emerge come un’a-
zione non soltanto virtuosa, risoluta e disinteressata, ma anche aven-
te 'obiettivo di stimolare nel beneficiario un senso di gioia legato al
suo possesso di un bene; stimolazione che ha a sua volta l'effetto di
ingenerare gioia nel benefattore stesso.

11 bene del cui possesso il beneficiario gioisce & d’altronde perfet-
tamente comprensibile nella prospettiva stoica. La funzione di co-
esione sociale svolta dalla beneficenza nell’'ottica senecana (bene-
ficium dare socialis res est [...], 5.11.5), in linea da questo punto di
vista con diverse tradizioni precedenti, si realizza nell’'instaurazio-
ne di un legame di amicizia fra benefattore e beneficiario.®® Seneca,
appropriandosi di una riflessione gia aristotelica e in nuce democri-
tea (Stob. ecl. 4.1.46 p. 13.14 - p. 14.3 = fr. 633 Luria), ripete questa
idea a piu riprese nel corso dell’'opera, a partire dallicastica affer-
mazione di 2.18.5: in questo luogo il filosofo, dando voce a una pre-
occupazione anch’essa gia democritea (Stob. ecl. IV.31.120 p. 777.6-9;
Maxim. L., ¢. 8 p. 556 = fr. 636 Luria; Democrat., 58 = fr. 680 Luria)

58 Cassan 2022, 91-2.

59 Oltre alla gia citata Veillard 2022, 314, notano la corrispondenza fra il gaudium
evocato nel De beneficiis e la yapda stoica anche Inwood 2005a, 85-6 nota 62; Griffin
2013, 241.

60 Lanatura di questa ‘amicizia’ non & evidente, dacché, come ricordano ad esempio
Chaumartin 1985, 263-90; Inwood 2005a, 69; De Caro 2009; Raccanelli 2010, 104-12
e Griffin 2013, 30-3, il contesto socioculturale in cui Seneca osserva, e potenzialmen-
te vive, rapporti di beneficenza e quello del patronato e della clientela: «una relazione
sociale fra diseguali che prevedeva la protezione (ad esempio, giuridica) del superio-
re verso l'inferiore e l'appoggio (ad esempio, elettorale o militare) dell’inferiore ver-
so il superiore» (De Caro 2009, 121). Seneca nel De beneficiis, focalizzandosi sul pia-
no emotivo della beneficenza e sulla circolarita del rapporto, e prendendo d’altronde le
distanze dai risvolti materiali di quest’ultimo, pare tuttavia, come argomenta Griffin
2013, 33-8 sulla scia di Chaumartin 1985, 290-305 (cf. anche Marino 2009, 285; Rac-
canelli 2010, 41-6), descrivere un fenomeno diverso dall’amicitia patrono-clientelare,
che sembra costituire anzi il suo obiettivo polemico: I'amicitia tematizzata da Seneca
ha infatti i tratti di una relazione orizzontale e, per cosi dire, spirituale, piuttosto che
gerarchica e istituzionale. Secondo Chaumartin 1985, 305-7 I'amicitia fra patrono e
cliente rappresenterebbe addirittura, agli occhi di Seneca, un aspetto della decadenza
morale della societa romana, e dunque una causa di disgregazione per quest’ultima.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 106
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

e aristotelica, come pure paneziano-ciceroniana,®* esorta a scegliere
con cura chi ammettere «nel sacrosanto vincolo dei benefici, da cui
nasce 'amicizia» (in beneficiorum quidem sacratissimum ius, ex quo
amicitia oritur; trad. M. Menghi) e a chi invece legarsi in un rappor-
to creditizio: solo quest’ultimo infatti termina con il saldamento del
debito, mentre 'amicizia manet. E dunque l'atteggiamento amiche-
vole, espresso in termini di uoluntas ma anche di adfectus, a smar-
care i gesti di beneficenza dalle prestazioni imposte a una persona
in virtu del suo ruolo socioprofessionale (3.21.1, 6.16.1-2). E questo
atteggiamento, in cui il benefattore si palesa come amico del benefi-
ciario, fa sentire quest’ultimo amico del primo (6.16.1-2).

La beneficenza genera cosi una circolarita virtuosa che, come ab-
biamo visto, si estende fino al piano emotivo, nella condivisione del-
la gioia fra benefattore e beneficiario o, meglio, nelle gioie che essi
reciprocamente si danno (mutuo gaudio, 2.31.2). Infatti, il gaudium
del beneficiario riposa, verosimilmente, sulla constatazione di aver
guadagnato un amico virtuoso, esempio canonico di bene nelle dos-
sografie stoiche (D.L. 7.95-6, SVF 3.97a; Stob. ecl. 2.7.5g p. 71.16 - p.
72.1, SVF 3.106). D’altra parte, il gaudium del benefattore, che si po-
trebbe supporre gia intrinseco alla sua consapevolezza di aver com-
piuto un’azione virtuosa e dunque di possedere la virtl, nella misu-
rain cui e causato dal procurare gioia nel beneficiario trova un‘altra
spiegazione; scrive infatti Seneca in 2.22, un breve capitolo dedica-
to alla maniera corretta di accettare un beneficio:

Cum accipiendum iudicauerimus, hilares accipiamus profitentes
gaudium, et id danti manifestum sit ut fructum praesentem capi-
at. Iusta enim causa laetitiae est laetum amicum uidere, iustior fe-
cisse: quam grate ad nos peruenisse indicemus effusis adfectibus
quos non ipso tantum audiente sed ubique testemur. Qui grate ben-
eficium accipit primam eius pensionem soluit.

Quando giudicheremo che ¢ il caso di accettare un beneficio, ac-
cettiamolo con gioia, senza nasconderla, in modo che il nostro be-
nefattore la noti e ne tragga un giovamento immediato. E infatti
un motivo legittimo di gioia vedere un amico felice, ma ancor di
pil 'esserne statila causa. Dichiareremo con accenti sinceri quan-
to ci & giunto gradito quel beneficio, e non lo faremo solo in sua
presenza, ma ovunque. Chi ha ricevuto un beneficio con gratitu-
dine, ha gia saldato la prima parte del suo debito di riconoscen-
za. (trad. M. Menghi)

61 Oltre al De officiis ciceroniano, pensiamo qui a Cic. Amic. 31, in cui & sottolineata
la valenza sociale della liberalitas.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 107
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

La gioia che il benefattore si procura attraverso quella che egli ‘tri-
buta’ al beneficiario trova dunque una spiegazione in termini eziolo-
gici: il benefattore gioisce di essere la causa della gioia del beneficia-
rio. Seneca sembra cosi mostrarsi ricettivo del dettato aristotelico,
dacché in Eth. Nic. 9.7.1167b17-1168a27 lo Stagirita spiega l'amore
del benefattore per il proprio beneficiario asserendo appunto che il
primo vede realizzato nel secondo il proprio essere benefattore; co-
me si & accennato, sempre Aristotele d’altronde, sebbene in altri con-
testi, lega l'esperienza di un certo piacere al compimento di azioni
generose (4.21121a3-4) e, secondo una certa interpretazione, asso-
cia 'esperienza di un’emozione positiva al beneficiare di azioni be-
nevole (Rh. 2.7.1385a17-19): idee anch’esse a prima vista consonanti
con il discorso di Seneca qui.

Riassumendo, il gaudium del beneficiario nasce dal suo aver gua-
dagnato un amico virtuoso, e con esso un bene, mentre quello del
benefattore scaturisce dal sapersi fonte del proprio bene, in quanto
agente virtuoso, come pure di quello altrui, in quanto amico virtuo-
so, e del godimento che l'altro ne trae. Inoltre, scrive incidentalmente
Seneca in 2.10.4, in un capitolo concernente 'opportunita contestua-
le di concedere benefici senza renderne consapevole il beneficiario, **
€ anche nella misura in cui quest’ultimo accoglie il beneficium con
la uoluntas appropriata che il benefattore esperisce gaudium; questa
precisazione, letta alla luce di quanto detto, suggerisce che la gioia
del benefattore deriva pure dal suo sentirsi causa della virtu nel be-
neficiario, per quanto essa & stimolata dal beneficium e manifestata
dalla sua corretta accoglienza.

Ma c’¢ di pit. La pregnanza emozionale di ben. 1.6.1 e la prossi-
mita del lessico senecano a quello ciceroniano nella trattazione della
beneficenza spingono a cogliere una risonanza, nella uoluntas amica,
dell’edrdBera stoica della Boulnoig:®* latinizzata da Cicerone proprio
con uoluntas, come si € visto, questa emozione del saggio si qualifi-
ca come aspirazione, conforme a ragione, a un bene autentico, e d’al-
tronde, secondo la testimonianza di D.L. 7.116, gli Stoici le subordi-
navano emozioni relative al voler bene (elivoia, evpéveia) e all’affetto
(domaopds, dydamnotig). Questi concetti appartengono senza dubbio

62 Questa proposta ermeneutica completa l'osservazione di Griffin 2013, 18 nota 22,
e gia di Cooper, Procopé 1995, 186, che notano la condivisione, da parte di Aristotele
e di Seneca, del parallelo fra I'atteggiamento dell’artista verso la propria opera e quel-
lo del benefattore verso il proprio beneficiario: a questa similitudine Aristotele ricor-
re infatti in Eth. Nic. 9.7.1167b33-1168a3, e Seneca la evoca in ben. 2.33.2 per spiega-
re il frutto della beneficenza.

63 Su questo tema, inquadrato in un’analisi della fama nel De beneficiis si veda Li
Causi 2012, 44-8.

64 Con riferimento all'occorrenza del lessico della uoluntas in ep. 116, il riferimento
all’eimdBera della Bouknoig € colto da Cassan 2022, 91.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 108
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

alla cornice teorica del De beneficiis e, piu nello specifico, silasciano
integrare con facilita nella nozione di uoluntas mobilitata in questo
trattato: la Poulnoig stoica € infatti un impulso, cioe un movimento
dell’'anima diretto verso l'agire, esclusivo del saggio e consistente in
un desiderio corretto di un bene; quest'ultimo, d’altra parte, ha uno
smaccato orientamento verso l'alterita, come denunciato dalle emo-
zioni subordinate alla fouinotg. Nell'amica uoluntas del benefattore
tutti questi elementi si ricombinano, caratterizzandola come una di-
sposizione dell’animo all’agire moralmente irreprensibile ed emoti-
vamente coinvolta nel benessere altrui; la definizione del beneficium
in termini di uoluntas o beneuola actio si carica a sua volta di questa
duplicita, risultandone un’azione che procede da un’intenzione vir-
tuosa e affettuosa.

6 Conclusione

La teorizzazione senecana della beneficenza esibisce cosi una con-
vivenza di elementi tradizionali e, sulla base delle fonti a nostra di-
sposizione, originali.

Come si e osservato a pili riprese, la riflessione di Seneca a questo
proposito e fortemente debitrice di quelle precedentemente elabora-
te dagli Stoici, cosa che il Cordovese non esita a riconoscere, ma an-
che di Aristotele, autentico ‘elefante nella stanza’ nel De beneficiis,
per cosi dire. Se infatti la prospettiva concettuale di quest’opera ¢
distintamente stoica, la diffusione dell’interesse peril tema al di fuo-
ri del Portico rende comprensibile la confluenza nel De beneficiis di
una pluralita di tradizioni filosofiche: da un lato, il beneficium seca-
no, come l'evepyeteiv stoico, & un’azione virtuosa, nel senso del termi-
ne stoico katépBwya, vale a dire un atto che procede da una disposi-
zione conforme alla natura e che trova in cio, piuttosto che nella sua
traduzione concreta, la sua realizzazione; questa concettualizzazio-
ne, gia cleantea e crisippea, implica 'urgenza, per gli esseri umani,
di compiere beneficia, in quanto atti consequenziali alla loro natura
(ben. 4.12.5), xaBnxovta nel lessico stoico.

Tuttavia, numerosi aspetti della trattazione stoica e senecana del-
la beneficenza hanno precedenti esterni alla Stoa: al livello pili gene-
rale, I'esigenza di affrontare questo tema in maniera analitica pare
essere gia stata sentita da Platone. Su un altro piano, pil specifico,
notiamo che 'effetto di coesione sociale attribuito all’'evergetismo da
Seneca ¢ gia riconosciuto da Democrito; e, nello stesso contesto, que-
sti tematizzava anche il valore fondativo della beneficenza rispetto ai
legami di amicizia, convinzione fatta propria da Seneca, al seguito di

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 109
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

Ecatone, secondo l'interpretazione di Veillard.®® Quest’ultima idea®®
si trova sviluppata da Aristotele. E proprio lo Stagirita, come si & vi-
sto, anticipa in maniera profonda la riflessione senecana: da un lato,
in merito al sentimento benevolo che il benefattore prova nei con-
fronti del proprio beneficiario e, forse, in merito al gioioso senso di
riconoscenza prodotto dal ricevere un beneficio; dall’altro, con rife-
rimento alla tesi secondo la quale, nei rapporti di amicizia virtuosi,
'entita di un beneficio & misurata sull’intenzione del benefattore. A
questo proposito, e interessante osservare anche come Seneca sem-
bri integrare nel proprio discorso sul beneficium, gia ricco di queste
risonanze aristoteliche, elementi propri della virtu aristotelica della
liberalita; sintesi nella quale il Cordovese e tuttavia anticipato da Ci-
cerone, che nel De officiis, probabilmente al seguito di Panezio, non
distingue fra beneficentia e liberalitas. Come l'theuBepiotng aristoteli-
ca, la beneficenza senecana é infatti una virtu improntata a un crite-
rio di medieta nella concessione di doni e la cui essenza risiede nella
disposizione psichica del dans piuttosto che nell’'oggetto donato; ben-
eficium e manifestazione di éeuBepidtng, inoltre, producono entram-
be nel donatore un’emozione gradevole, sia essa la gioia o il piacere.

All'interno di questo quadro storico-filosofico, le fonti ci consento-
no tuttavia di salvare Seneca da un appiattimento su questa o quel-
la concezione della beneficenza e anche di guadagnargli pit di una
semplice combinazione di idee altrui. In breve, si ha I'impressione
che in Seneca le teorie aristoteliche della beneficenza e della libe-
ralita siano sintetizzate e riorganizzate secondo schemi concettua-
li stoici, ma che questa operazione, attestata ben prima di lui, sia
portata avanti nel De beneficiis in maniera piu elaborata e ‘organi-
ca’; cio che ne risulta & una valorizzazione della componente emotiva
della beneficenza, e, di conseguenza, una rivendicazione della natu-
ralita della dimensione emotiva nella vita umana. Gli Stoici elleni-
stici, infatti, se da un lato classificano l'elepyeteiv come xatépbwpa,
mettendolo verosimilmente in relazione con la ypnotdtng, virtl su-
bordinata alla giustizia, dall’altro non approfondiscono un eventua-
le aspetto ‘eupatico’ dell’'evergetismo. E Cicerone nel De officiis, la
fonte stoica piu diffusa sul tema dopo Seneca, in sintonia con quanto
testimoniato da Stobeo ravvicina beneficenza e giustizia, assimilan-
do peraltro beneficenza e liberalita, mossa quest’ultima che potreb-
be essere dovuta proprio a Panezio;®” tuttavia, I'emotivita del dona-

65 Veillard 2022, 212-13; 293-8.

66 Condivisa forse con gli Epicurei, e con Filodemo nello specifico, il quale peraltro,
come gli Stoici, mostra interesse per il fenomeno dell’'ingratitudine nei frammenti leg-
gibili del suo ITepi yapitog (PHerc. 1414).

67 Questa ipotesi e in linea con la posizione di Chaumartin 1985, 100-5, il quale vede
tentativamente in Ecatone, a questo proposito in sintonia con il suo maestro Panezio,

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 110
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

tore o del beneficiario non & messa in risalto né nel riconoscimento
paneziano-ciceroniano dell'importanza sociale della beneficenza né
nella conseguente disamina dei parametri che permettono di bene-
ficare correttamente.

Si palesano cosi diverse differenze significative fra I'approccio
senecano e quello dei filosofi precedenti. Macroscopica e quella, gia
notata da Griffin,®® relativa all’interesse paneziano, e forse piu ge-
nericamente stoico visto il comune inquadramento ‘giuridico’ della
beneficenza, per la pratica della beneficenza come forma di rispet-
to, socialmente obbligato, delle proprie relazioni familiari e politi-
che; abbiamo visto che, al contrario, Seneca rivolge la propria atten-
zione alla beneficenza nella misura in cui essa puo porre le basi per
dei rapporti che esulano da, o al massimo si sovraimprimono a quel-
li fondati sulla parentela o lo statuto socio-professionale di benefat-
tore e beneficiario. I legami che scaturiscono dai beneficia senecani
sono infatti di sintonia psichica, determinati dalla uoluntas del be-
nefattore che si trasmette al beneficiario insieme al dono. Si & visto
che, con riferimento a questa idea, Seneca evoca Cleante, ma la ca-
renza di testimonianze ci impedisce di indovinare se gia costui cari-
casse l'intenzione del benefattore dei molteplici risvolti propri dell’a-
mica uoluntas senecana.

Cio che, come Inwood,®® possiamo osservare € piuttosto una pros-
simita fra questa nozione, al contempo disposizione virtuosa dell’ani-
mo ed emozione appropriata di benevolenza, e quella aristotelica di
mpoaipeotg, mobilitata in Eth. Nic. 8.15.1163a9-23: qui questa «scel-
ta», concepita da Aristotele come una facolta dell’anima desiderativa
e deliberativa al contempo (Boukeutikn 6pe€ig, 3.3.1113a9-12), funge
infatti come parametro per determinare l'entita di un beneficio com-
piuto nel contesto di un’amicizia fra virtuosi. Cosi caratterizzata, la
mpoaipeoig aristotelica ha, in un certo senso, una connotazione in-
tenzionale ed emotiva. Entrambe si declinano pero in termini assai
diversi rispetto ai versanti intenzionale ed emotivo della uoluntas se-
necana: non solo infatti quest'ultima e espressione dell'integralita
dell'anima umana, a differenza della wpoaipeoig che ne & una facol-
ta fra altre; la uoluntas senecana fa inoltre riferimento alla disposi-
zione pratica dell’agente e alla sua benevolenza verso il proprio be-
neficiario, piuttosto che, come invece la mpoaipeoig aristotelica, alla
decisione sulla propria condotta e al conseguimento di un obietti-
vo reputato un bene. La beneficenza aristotelica manca d’altronde,
a differenza di quella senecana, di una circolarita della virtu e della

la fonte principale di Seneca per i prestiti a scuole filosofiche diverse dal Portico, Ari-
stotele incluso.

68 Griffin 2013, 22-3.
69 Inwood 2005a, 92-3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 111
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116



Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

buona emotivita intrinseca al rapporto fra donatore e destinatario.

Tuttavia, notando, di nuovo, anche 'associazione aristotelica fra
la liberalita e I'esperienza di un certo piacere, non possiamo non con-
statare che, nella valorizzazione dell’emotivita del benefattore Sene-
ca si mostra in linea con Aristotele piuttosto che con la Stoa: I'unica
potenziale eccezione, a nostra conoscenza, e costituita da Ecatone, al
quale Veillard™ attribuisce tentativamente un’esortazione all'amore
verso i propri amici in un’ottica evergetica; ma la nostra ignoranza
del contesto del motto ecatoniano «si vis amari, ama» (Sen. ep. 9.6,
fr. 19 Veillard),” punto di partenza di questa congettura, ci frena dal
condividerla. D’altra parte, Stobeo e Diogene Laerzio testimoniano
il relegamento da parte degli Stoici della yapd, a possibile esempli-
ficazione delle e0dBeiay, fra i beni che «non appartengono a tutti i
saggi né sempre» (olite o1 TOIG PpoVipoLg UTTApPYELY OUTE aiel, Stob.
ecl. 2.7.5¢ p. 69.3-4, SVF 3.103; trad. C. Viano); cio induce a suppor-
re che, piu in generale, gli Stoici ellenistici non riconoscessero all’e-
motivita un ruolo prioritario nella vita dei saggi, posizione che trova
invece, nel Seneca del De beneficiis, un deciso ripensamento.

Ne consegue, finalmente, che, integrando una dimensione emoti-
va nella sua concezione del beneficio, Seneca estende il terreno di
confronto fra I'insegnamento stoico e altre proposte filosofiche, in
particolare quella aristotelica, pur restando saldamente entro i limi-
ti dottrinali e le categorie concettuali del Portico. Con questa mos-
sa inedita, per quanto ci informano le fonti, rappresentata soprattut-
to dalla mobilitazione della nozione di uoluntas, Seneca si fa cosi, in
maniera personale, crocevia di una pluralita di tradizioni di pensie-
ro e di approcci al fenomeno della beneficenza.

Bibliografia

Adamantios, X.M. (1908). Ac&ikdv éAArvo-AaTivikdy. Athina: Fexi.

Alesse, F. (1994). Panezio di Rodi e la tradizione stoica. Napoli: Bibliopolis.

Averna, D. (2009). «Fortuna nel de beneficiis di Seneca. Picone, G.; Beltrami, L.; Ricot-
tili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asimmetrica nel de benefi-
ciis di Seneca. Palermo: Palumbo, 9-24.

Becker, L.C. (2004). «<Stoic Emotion». Strange, S.K.; Zupko, J. (eds), Stoicism. Traditions
and Transformations. Cambridge: Cambridge University Press, 250-75.
https://doi.org/10.1017/cbo9780511498374.014

Bonhdffer, A. (1890). Epictet und die Stoa. Untersuchungen zur stoischen Philosophie.
Stuttgart: Enke.

70 Veillard 2022, 293-8.

71 Ignoranza argomentata in maniera opportuna da Setaioli 1988, 314-15, che pende
piuttosto verso l'ipotesi che Seneca riprendesse questa sentenza «da uno gnomologio
piuttosto che da uno scritto di Ecatone» (315).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 112
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116


https://doi.org/10.1017/cbo9780511498374.014

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

Bourbon, M. (2019). Penser Uindividu. Genése stoicienne de la subjectivité. Turnhout:
Brepols.
https://doi.org/10.1484/m.phr-eb.5.117163

Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni Ca’
Foscari.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5

Chamberlain, C. (1984). <The Meaning of Prohairesis in Aristotle’ Ethics». Transactions
of the American Philological Association, 114, 147-57.
https://doi.org/10.2307/284144

Chaumartin, F.-R. (1985). Le “De beneficiis” de Sénéque, sa signification philosophique,
politique et sociale. Paris: Les Belles Lettres.

Cooper, J.M.; Procopé, J.F. (eds) (1995). Seneca. Moral and Political Essays. Cambridge:
Cambridge University Press.

De Caro, A. (2009). «Voluntas luceat. Riconoscimento e riconoscenza nel beneficium».
Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione
asimmetrica nel “de beneficiis” di Seneca. Palermo: Palumbo, 121-58.

Donini, P. (1982). Le scuole, I'anima, Iimpero: la filosofia antica da Antioco a Plotino.
Torino: Rosenberg & Sellier.

Dorandi, T. (ed.) (2013). Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philosophers. Cambridge:

Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB09780511843440
Dyck, A.R. (1996). A Commentary on Cicero, De officiis. Ann Arbor: The University of
Michigan Press.
https://doi.org/10.3998/mpub.15366

Fedeli, P. (2006). «Cicerone e Seneca». Ciceroniana On Line, 12, 217-37.
https://doi.org/10.13135/2532-5353/1235

Fohlen, G. (éd.) (1930-1931). Cicéron. Tusculanes. 2 voll. Trad. fr. di J. Humbert. Paris:
Les Belles Lettres.

Frede, M. (1986). «The Stoic Doctrine of the Affections of the Soul». Schofield, M.; Strik-
er, G. (eds), The Norms of Nature. Studies in Hellenistic Ethics. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 93-110.

Gourinat, J.-B. (2017). Les stoiciens et ['ldme. Paris: Vrin.

Graver, M.R. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago; London: The University of Chi-
cago Press.
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001

Graver, M.R. (2016). «Honor and the Honorable: Cato’s Discourse in De Finibus 3». An-
nas, J.; Betegh, G. (eds), Cicero’s De Finibus. Philosophical Approaches. Cambridge:
Cambridge University Press, 118-46.
https://doi.org/10.1017/cbo9781139871396.006

Griffin, M.T. (2013). Seneca on Society. A Guide to De Beneficiis. Oxford: Oxford Uni-

versity Press.
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199245482.book.1

Hadot, I. (2014). Sénéque. Direction spirituelle et pratique de la philosophie. Paris: Vrin.

Henrichs, A. (1974). «Die Kritik der stoischen Theologie im PHerc. 1428». Cronache Er-
colanesi, 4,5-32.

Inwood, B. (2005a). «Politics and Paradox in Seneca’s De Beneficiis». Reading Seneca.
Stoic Philosophy at Rome. Oxford: Clarendon Press, 65-94.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780199250899.003.0004

Inwood, B. (2005b). «The Will in Seneca». Reading Seneca. Stoic Philosophy at Rome.
Oxford: Clarendon Press, 132-56.
https://doi.org/10.1093/050/9780199250899.003.0006

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 113
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116


https://doi.org/10.1484/m.phr-eb.5.117163
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
https://doi.org/10.2307/284144
https://doi.org/10.1017/CBO9780511843440
https://doi.org/10.3998/mpub.15366
https://doi.org/10.13135/2532-5353/1235
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001
https://doi.org/10.1017/cbo9781139871396.006
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199245482.book.1
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0004
https://doi.org/10.1093/oso/9780199250899.003.0006

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

Kaster, R.A. (2022a). Studies on the Text of Seneca’s De beneficiis. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/
actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1

Kaster, R.A. (ed.) (2022b). L. Annaei Senecae De beneficiis libri VII; De clementia libri II;
Apocolocyntosis. Oxford: Oxford University Press.
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/
actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1

Konstan, D. (2018). «Libéralité et gratitude». Revue de philosophie ancienne, 36(1),
89-104.
https://doi.org/10.3917/rpha.361.0089

Laurand, V.; Malaspina, E.; Prost, F. (éds) (2021). Lectures plurielles du “De ira ” de Sé-
néque. Interprétations, contextes, enjeux. Berlin, Boston: De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110711547

Lepisto, S. (2020). «Reading as Training: Seneca’s Didactic Technique in De Benefici-
is». American Journal of Philology, 141(1), 27-53.
https://doi.org/10.1353/ajp.2020.0002

Li Causi, P. (2009). «Fra creditum e beneficium. La pratica difficile del ‘dono’ nel De be-
neficiis di Seneca». | Quaderni del Ramo d’Oro on-line, 2, 226-52.
http://www.gro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_
beneficium.pdf

Li Causi, P. (2012). Il riconoscimento e il ricordo. Fama e memoria nel “De beneficiis” di
Seneca. Palermo: Palumbo.

Marchese, R.R. (2009). «Dignita e diseguaglianza. Il rispetto nella relazione fra be-
nefattori e beneficati». Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefatto-
ri e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Pa-
lumbo, 245-71.

Marino, R. (2009). «Lo ‘stigma’ dell’estraneita: il beneficium tra volonta e virtu». Pi-
cone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione
asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Palumbo, 273-88.

Monteils-Laeng, L. (2014). Agir sans vouloir. Le probléeme de lintellectualisme moral
dans la philosophie ancienne. Paris: Classiques Garnier.

Picone, G. (2013). Le regole del beneficio. Commento tematico a Seneca, De benefici-
is, libro I. Palermo: Palumbo.

Pohlenz, M. (1967). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. 2 voll. Trad. it. di O. De
Gregorio. Firenze: La Nuova Italia. Trad. it. di: Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung. 2 voll. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1959.

Préchac, F. (éd. e trad. fr.) (1926). Sénéque. Des Bienfaits. Tome I: Livres I-IV. Paris: Les
Belles Lettres.

Raccanelli, R. (2009). «Cambiare il dono: per una pragmatica delle relazioni nel de
beneficiis senecano». Picone, G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefatto-
ri e beneficati. La relazione asimmetrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Pa-
lumbo, 303-56.

Raccanelli, R. (2010). Esercizi di dono. Pragmatica e paradossi delle relazioninel de be-
neficiis di Seneca. Palermo: Palumbo.

Ricottili, L. (2009). «Aspetti della rappresentazione gestuale nel de beneficiis». Picone,
G.; Beltrami, L.; Ricottili, L. (a cura di), Benefattori e beneficati. La relazione asim-
metrica nel de beneficiis di Seneca. Palermo: Palumbo, 399-429.

Rist, J.M. (1969). Stoic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Setaioli, A. (1988). Seneca e i Greci: citazioni e traduzioni nelle opere filosofiche. Bo-
logna: Patron.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 114
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116


https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780192845016.book.1/actrade-9780192845016-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1
https://www.oxfordscholarlyeditions.com/view/10.1093/actrade/9780198850731.book.1/actrade-9780198850731-book-1
https://doi.org/10.3917/rpha.361.0089
https://doi.org/10.1515/9783110711547
https://doi.org/10.1353/ajp.2020.0002
http://www.qro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_beneficium.pdf
http://www.qro.unisi.it/frontend/sites/default/files/Fra_creditum_e_beneficium.pdf

Gabriele Flamigni
Voluntas amica. La natura e il ruolo della volonta nel De beneficiis di Seneca

Setaioli, A. (2003). «Seneca e Cicerone». Narducci, E. (a cura di), Aspetti della fortuna
di Cicerone nella cultura latina. Atti del Ill Symposium Ciceronianum Arpinas (Arpi-
no, 10 maggio 2002). Firenze: Le Monnier, 55-77.

Severino, E. (1980). Destino della necessita. Kata to xpewv. Milano: Adelphi.

Sorabji, R. (2009). «Did the Stoics Value Emotion and Feeling?». The Philosophical Quar-

terly, 59(234), 150-62.
https://doi.org/10.1111/7.1467-9213.2008.574.%

Testard, M. (éd.) (1965-1970). Cicéron. Les devoirs. 2 voll. Paris: Les Belles Lettres.

Tieleman, T. (2003). Chrysippus’ On Affections. Reconstruction and Interpretation. Lei-
den; Boston: Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004321175

Torres, J.B. (ed.) (2018). Lucius Annaeus Cornutus. Compendium de Graecae theologiae
traditionibus. Berlin; Boston: De Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110350449

Tsakalotos, E. (1889). Ac&ikov EAAnvo-Aativikov. Athina: Sakellariou.

Veillard, C. (éd.) (2022). Hécaton de Rhodes. Les fragments. Paris: Vrin.

Vimercati, E. (2004). Il Mediostoicismo di Panezio. Milano: Vita e Pensiero.

Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoicisme. Paris: Presses Universitaires
de France.

Wachsmuth, C.; Hense, O. (ed.) (1884-1912). loannis Stobaei Anthologium. 5 voll. Ber-
lin: Weidmann.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 115
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,91-116


https://doi.org/10.1111/j.1467-9213.2008.574.x
https://doi.org/10.1163/9789004321175
https://doi.org/10.1515/9783110350449




Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Volonta e coerenza.
Il senso dell’esistenza
secondo Marco Aurelio

Stefano Maso
Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract Inhis Meditations Marcus Aurelius insistently returns to the purely Stoic ques-
tion of accepting destiny and the role that every human being must play in the world.
This contribution focuses on the ‘will’, essential to make this acceptance effective and
operational. It is a will resulting from a severe path of self-education and serious train-
ing favoured by friends and influential teachers. A will which, within the folds of Marcus
Aurelius’ Selbsbetrachtungen, can be qualified as the expression of an emotion (i.e. of a
desire) or as the expression of a decision. A will which is at the service of hégemonikon
and is configured as a necessary means to achieve the ‘coherence’ that every human
being (not necessarily the sapiens) must set as an objective, once what is ‘up to him’
has been defined.

Keywords Marcus Aurelius. Coerenza. Voluntas Hégemonikon. Will. Decision.

Sommario 1 Introduzione. -2 La volonta di conoscere. -3 Cio che la natura, la
filosofia e 'uomo vogliono. - 4 L'assunzione di responsabilita, l'intellettualismo etico e
lascelta. - 5Interpretare lavolonta della natura. - 6 Ladimensione sociale e politica della
volonta. - 7 Cid che & in nostro potere e cio che non lo é. - 8 Conclusione.

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 117

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025Maso | @®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/006



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

1 Introduzione

Con Marco Aurelio l'evoluzione della dottrina stoica antica volge al
suo epilogo. Assecondando la forte tensione ‘difensivistica’ proposta
da Epitteto,* la riflessione si concentra sul soggetto. Si trattera di
un soggetto in grado di assumere fino in fondo la propria natura di
individuo ‘mortale’ che, peraltro, si trova a vivere in mezzo ad altri
mortali; in una condizione particolare: quella del sovrano-imperato-
re che intende interpretare il proprio ruolo in modo esclusivamente
‘funzionale’ al bene dello Stato. Marco Aurelio si esercita fin da gio-
vane a questo compito? e mai, nelle sue riflessioni e appunti morali
indirizzati a se medesimo, si abbandona a considerazioni dettate dal
rango sociale o dal ruolo militare, o che ostentino una superiorita di
qualche tipo. Sempre sembra rinviare a un'umanita senza particola-
ri ambizioni di successo o di grandezza, in un contesto storico diffi-
cile in cui vivere. In lui non si coglie la spinta a raggiungere chissa
quali traguardi; nemmeno si intravedono nette aperture alla speran-
za o alla gioia di vivere.

Piuttosto con grande intensita & posta al centro la questione - pret-
tamente stoica - dell’accettazione del destino e del ruolo che ciascu-
no deve svolgere nel mondo.

I «pensieri rivolti a se stesso» sono segnati da questa ‘accettazio-
ne’ che si sostiene grazie alla forza di volonta® frutto di un severo
percorso di autoeducazione e della seria formazione ottenuta gra-
zie agli amici e agli influenti maestri. Una volonta che si configura
come il mezzo necessario al realizzarsi della ‘coerenza’ che l'indivi-
duo (non necessariamente il sapiens) deve porsi come obiettivo. Co-
me gli ha insegnato il filosofo peripatetico Claudio Severo, gli ami-
ci non devono esser costretti a scrutare ‘la sua volonta’ (rrepi tol Ti
BéAet ) 11 00 BéAe1), ma questa deve risultare manifesta (AAAa &fjhov
elval) senza ambiguita (1.14).

1 In Ad se ipsum 1.7 Marco Aurelio ricorda di aver ricevuto in regalo dall’amico Q.
Giunio Rustico, che fu console e prefetto dell’Urbe, i commentari di Epitteto e di cono-
scerli direttamente (10 évruyeiv Toig Emiktnteiors Umropvipaoty). Sul rapporto tra Epit-
teto e Marco Aurelio cf. Sellars 2021, 12-13.

2 In quello che & considerato il primo libro, Marco Aurelio manifesta a piu riprese
la volonta di perseguire la propria formazione con costanza e disciplina. In 1.16 sono
elencati gli insegnamenti piu significativi che ritiene di aver ricevuto dal padre. Tra gli
altri I'autocontrollo (10 alitapkeg) e la costanza: 16 pr evpeTakivnTov Koi PITTACTIKSY,
&M\ kal TéTIOIS KAl TTpdypaat Toig autoig évdiatpimtikdv («Ho imparato a non essere
incerto né imprudente, ma a perdurare nei medesimi luoghi e nelle medesime azioni»).
Un’affidabile analisi e ricostruzione del contesto storico-culturale cui riferire il primo
libro dei Pensieri € offerta da Rutherford 1989, 48-125.

3 Pur affrontate da molteplici angoli prospettici, finora le indagini dedicate ai Pen-
sieri di Marco Aurelio non si sono mai concentrate sul ruolo della ‘volonta’ e, in parti-
colare, sulla differenza tra ‘desiderio’ (espressione di un’emozione) e ‘volonta’ (espres-
sione di una decisione).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 118
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Di qui la costanza nelle opinioni che, naturalmente, devono riferir-
si a una conoscenza vera, fondata sulla ‘vera essenza’ (kat’ oUoiav) di
quello che si offre alla propria attenzione e sensibilita.

2 La volonta di conoscere
Scrive Marco Aurelio:

OUdev yap oUtw¢ peyaho@poaivig TOtNTIKGY, G¢ TO ENEY YELY 6O
kai dAnBeiq EkaoTov IOV 1§ Pig) UmomimTéviwy Sivaobar kai To
del oUTWG eig AT OpA, BGoTe ouvemtiPaAAety 0ol Tivi TG KOTPE
otoiav Tiva ToliTo Y pelav apeydpevov Tiva pev Exer AEiav wg Tpog
10 SAov, Tiva &¢ w¢ Tpog tov dvBpwtov, ToAiTnv Gvia méhewg Tiig
dvwTdrng, fic ai Aormai Tékerc @oTep oikiot eloiv. (3.11)

Non esiste nulla che tanto ingigantisca l'animo quanto il poter spie-
gare a se stessi con ordine e con verita gli avvenimenti della vita me-
ditati singolarmente e il saperli osservare sempre in modo da com-
prendere a quale mondo appartengano e a che servano, quale valore
abbiano rispetto all'universo e all'uomo, cittadino di una citta, la
pil sublime, della quale le rimanenti sono come altrettante case.*

La sottesa volonta di conoscere correttamente la realta circostante
non viene mai meno. Rispetto a cio, Marco Aurelio sa che ci si deve
preoccupare e organizzare. L'uomo e dotato di ragione per definizio-
ne, dunque deve adoperarla: in pratica deve solo esercitare la volon-
ta di fare quel che essa gli detta:

“Adyov Exetg;” “Exw.” “Ti 0UV 0U Y p; TOUTOU YOP TO EQUTOU TTOLOUVTOG

11 &Aoo Béherg;” (4.13)

Sei dotato di ragione? Si. E perché allora non l'adoperi? E se essa
fa quel che deve, cosa desideri di piu?

Si osservi che il verbo qui adoperato dal filosofo & Bé\erv, nel suo signi-
ficato primario e meno ‘impegnativo’: allude al ‘desiderare’ qualcosa,®

4 Le traduzioni da Marco Aurelio, laddove non precisato diversamente, sono di Fran-
cesco Cazzamini-Mussi (1943), revisionate da Carlo Carena (Einaudi 1968) e con qual-
che ulteriore mio intervento.

5 Di questo tipo & anche 1'uso in 7.59: «Perché desideri (Bé\eig) somigliare a loro?»;
cosi anche in 7.63: «Quelli dei quali desideri (Bé\eic) 'approvazione», e in 8.53: «Aspiri
(Bé\eic) alla lode di chi si maledice da se stesso tre volte in un’ora? Desideri (Bé\eig) pia-
cere a un individuo che non piace a se stesso?». Si tenga presente che il verbo 6é\etv /
£0elerv e raro nel greco attico e diventa d'uso comune a partire dalla seconda meta del

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 119
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

cioe a quel primo moto affettivo che puo tradursi poi nella modalita
piu ‘impegnata’ del ‘volere’.

Ed ¢ il verbo 6é\eiv quello pili usato nel corso dell’intera raccolta
dei ‘pensieri’ per esprimere la ‘volonta’ nel suo senso pili generale, af-
fine alla prospettiva stoica che rinvia al concetto di ‘tensione’.® Non
sitratta della ‘volonta’ in senso moderno, cioe intesa come espressio-
ne consapevole di una decisione che il soggetto ha preso nella sua pie-
na liberta: qui si ha a che fare piuttosto con la convinta progressiva
adesione a un processo razionale che contraddistingue ciascun esse-
re umano e che, nel contempo, appartiene al realizzarsi dell'universo.

Questo aspetto appare in evidenza in apertura del quinto libro, in
uno dei pensieri piu efficaci proposti dal filosofo. La mattina, al risve-
glio, si preannuncia quello che dovra essere il compito quotidiano da
svolgere. E evocato il dovere che spetta all'uomo assolvere, il dovere
‘da uomo’ (¢mi &vBpaiTou Epyov), cioe da ‘essere razionale’. Come acca-
de che gli alberi, i passeri, le formiche, i ragni e le api debbano impe-
gnarsi nelle loro specifiche attivita, e cosi contribuire alla conservazio-
ne dell'universo (16 ka@’ aitdag ouykoopovoag kéopov), analogamente
deve fare anche 'uomo. Avverte Marco Aurelio: «Tu non puoi non voler
compiere quello che ¢ il tuo dovere d'uomo’ e non affrettarti a cio che
e secondo la tua natura»: ovu oU Béheig T dvBpwika TOLETV: 00 TPEYELS
€11 10 Kata v onv ¢uotv (5.1, trad. dell’Autore).

3 Cio che la natura, la filosofia e 'uomo vogliono

Scrive Marco Aurelio:

pépvnoo 6 611 prhocogia pova, & Beer 1) puotg cou, BéNer ou d¢
Ao fiBeleg ol kata puotv. (5.9)

Rammentati che la filosofia ti chiede soltanto quel che la tua stessa
natura vuole, e che eri tu a esigere altre cose contrarie alla natura.®

I1I secolo a.C. inglobando le due valenze: ‘desiderare’ e ‘volere’. Cf. Chantraine 2009,
alla voce Boulopat.

6 Sulla fondamentale interpretazione della volonta stoica come ‘tendenza / tensione’
cf. Voelke 1973, 56-95. Lo studioso tuttavia si concentra su Seneca ed Epitteto, e si oc-
cupa di Marco Aurelio solo di passaggio (126-30).

7 Cf. 6.22: "Eyw 10 ¢pavtol kabijkov mo1d, & EANa pe ov mepLoTd- firor yap dyuya i)
S&hoya fj wemhavnpéva kai ThHv 686V &yvoolvra («Quanto a me, io eseguisco il mio do-
vere, gli altri esseri non me ne possono sviare, o perché inanimati, o privi di ragione, o
traviati per ignoranza della via»). Per l'origine e 1'uso del termine kathekon nella scuo-
la stoica, cf. Visnjic 2021, 14-31. In particolare per Marco Aurelio, cf. Flamigni 2024,
241-74. Sul ‘dovere’ fondato su basi naturalistiche e interpretato come ‘globaler teleo-
logischer Erfolg’, cf. Lorenz 2020, 130-54.

8 Qui e in seguito l'enfasi e stata aggiunta.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 120
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Questo passo € importante perché si sottolineano in modo estrema-
mente conciso tre aspetti della ‘volonta”

a. lavolontadella natura (Bé\e1) che, innata, si manifesta in ogni
individuo razionale;

b. la volonta soggettiva (ou &¢ d\Ao fiBekec) che puo allinear-
si a quanto la volonta naturale esige, ma puo anche decide-
re diversamente;

c. lavolonta come proposta razionale (& B¢t 1) pioig cou): cioe
la volonta naturale che trova la possibilita di operare, nell’es-
sere umano, attraverso le proposte della filosofia.

Come si precisa nel punto b), certamente e possibile volere diversa-
mente da quanto richiede la natura. Di conseguenza entra in gioco
la responsabilita dei singoli soggetti che, evidentemente, godono di
un margine di autonomia nella scelta di cid che faranno. E tuttavia
questo un aspetto che Marco Aurelio non sembra interessato ad ap-
profondire: preferisce limitarsi a ribadire le proprie scelte e a non
giudicare quelle degli altri:

"AMNog¢ apaptdvet. Ti eig epg; Syetar 1diav Exer Sidbeoty, idiav
gvépyetav. eym viv Exw, 6 pe Béher viv Exetv 1) kown @Uoig, kai
pdoow, 6 pe viv pdooewv Béhet 1) gpn puoig. (5.25)

Taluno manca verso di me? Se la veda lui. Egli pure ha volonta® ed
energia. Io ho ora quel che la natura comune vuole che io abbia, e
faccio quel che la mia natura vuole ora che io faccia.

La natura ha la possibilita e la capacita di esprimere in modo chiaro
la sua volonta. Sta al soggetto umano interpretarla correttamente,
capire il senso di questa volonta, contestualizzarne il carattere. Cio
che sembra valido in un’occasione puo non esserlo in un’altra; per-
cio, la capacita di interpretare la volonta naturale si fa risolutiva e
l'uomo deve preoccuparsi di non fraintenderla:

"Epe €v pévov TreptoTd, pi Tt aUTog TOoow, O 1) KATAOKEUT ToU
, , D L N
&vBpTou ol BENer j g 00 Béher 7} O viv oU Béler. (7.20)

Una sola cosa mi preoccupa, ed & di fare cio che la natura dell'uo-
mo non vuole, o come non vuole, o ¢io che ora non vuole.

9 In questo caso il greco ha 6148¢o1g, che - propriamente - significa ‘disposizione’.
E chiaro pero che la ‘disposizione’ corrisponde qui al fatto di poter esercitare la pro-
pria volonta.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 121
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Che la volonta della natura sia fondamentale € chiaro; e, tutto som-
mato, che sia facile da cogliere, e quindi da seguire, appare evidente
a Marco Aurelio.** E ammirevole il modo in cui il progressivo affina-
mento del carattere personale riesca a mutare la facolta desiderati-
va (& Oé\w), che ciascuno dentro di sé avverte, nella convinta espres-
sione di una decisione volontaria (BéAw &¢) collimante, appunto, con
la volonta della natura («&> kota gpuUowv). Marco Aurelio sottolinea che
proprio questo ¢ il segnale della liberta sua (¢heyBepog) e dell'uomo
razionale (tod hoytkod): una liberta che - nella piena consapevolezza
della dottrina stoica - si mantiene salda fino al momento della mor-
te. E non € un caso che la morte possa costituire una via di fuga (ro0
Cijv EE101 [...] kamrvog kai amépyopan), alla quale si puod essere costret-
ti dall’evolvere delle vicende umane, pena la possibilita che sia ga-
rantita la liberta stessa.

Si passa dunque dal desiderio alla decisione volontaria; dalla de-
cisione volontaria, all'ammissione che essa coincide con la volon-
ta naturale; da questa ammissione, al riconoscimento che si & liberi
fintantoché tale decisione volontaria puo esser presa; da tale rico-
noscimento, alla constatazione che - se il ‘libero desiderare’ dive-
nuto volonta attuativa non & realizzabile - &€ sempre possibile ‘usci-
re’ dalla vita.

Ed ecco la breve riflessione in cui Marco Aurelio condensa questa
serie di asserzioni, prendendo lo spunto da quanto la sua condizione
di imperatore gli consente, una volta che ha preso atto del ruolo so-
ciale che ricopre e delle scelte che gli competono:

‘Q¢ eEeNBoov Cijv dravoi], oUtwg évtaiBa Cijv EEeotiv- €av 8¢ pn
EMITPETWO1, TOTE Kai 1ol Lijv €E161, oUtwg péviorl g pndev kakov
TIAOYWV. KOTIVOS Kail atépyopat Ti auto Tpdypa Sokeis; péypt &€
pe TotoUTov oudev €EAyel, pévw EheUbepog kol oUbelg pe kwAUoEL
moteiv a Behw- Béhw 8¢ 3 kaTd pyotv Tol Aoyikol kai kovwvikol

Zhou. (5.29)

Come mediti di viver fuori da questa reggia, cosi puoi anche viver-
ci. Se poinon te lo concedono, allora esci anche dalla vita, ma come
chi non soffre alcun male. C’¢ fumo, e io me ne vado (kamvog kai
amépyopar). Ti par gran cosa? Ma fino a quando nulla mi costrin-
gera ad andarmene, io rimango, libero, e nessuno potra vietarmi
di fare cio che desidero (moieiv & Béhw). E quel ch’io voglio (BéAw

10 Gill (2022, 138-41) cita al riguardo la figura del daimon che pone l'essere raziona-
le in sintonia con la razionalita di cio che lo circonda: «We (human beings) have a ratio-
nality (daimon) in us that is parallel to that in the universe, and we should show proper
respect to this fact by exercising our rationality and self-care in a proper way» (140).
Quanto al richiamo a Socrate, cf. Asmis 1989, 2237-9.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 122
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

5¢ «&v)'* & appunto di comportarmi secondo la natura (<& katd
¢uow) di un essere ragionevole e nato per vivere socievolmente.

4 L’assunzione di responsabilita, Uintellettualismo etico
e lascelta

Ebbene, tutto questo non puo aggirare l'assunzione di responsabi-
lita da parte dell'uomo in quanto essere razionale, cui si accennava
in precedenza.'” Tuttavia 'approccio di Marco Aurelio rimane ‘com-
prensivo’ rispetto alle decisioni che ciascuno prende, perché - nella
linea di una sorta di ‘intellettualismo etico’* - solo colui che ha gua-
dagnato la sapienza potrebbe non errare, mentre alla maggior parte
degli uomini puo capitare di effettuare scelte shagliate senza ‘volerlo”

Mrte Beoic pepmtéov: 0Udev YAp EkOvIeS T dkovTeg GpapIdvoust:
pite avBpdoie oUdev Yap oUyi dkovieg. GoTe 0Udevi peptTéov.

(12.12)

Non bisogna rimproverare gli Dei, perché non errano, né volonta-
riamente né involontariamente, e neppure gli uomini, perché non
errano che involontariamente. Quindi non rimproverare nessuno.

Il vocabolario qui ci riporta alla contrapposizione aristotelica tra
cio che é volontario (¢kovoiov) e cio che & involontario (dxouotiov)
e tra la condizione di chi agisce volontariamente (¢xdvteg) oppure

11 Nell'interpretazione di questo passo € indispensabile intendere le due valenze del
verbo Bé\ewv in modo tale da rispecchiare il doppio significato gia sottolineato in pre-
cedenza: il desiderare (valenza ‘non impegnativa’) che puo preannunciare il volere (va-
lenza ‘impegnativa’). Cio efficacemente fa Francesco Cazzamini-Mussi nella traduzio-
ne qui riportata.

12 Questo aspetto & opportunamente colto da Reydams-Schils 2005, 13: «Of all an-
cient schools of thought, the Roman Stoics are the most entitled to a strong notion of
selfhood. But this self is in essence a mediator [...] The Stoics found a way to anchor
the life according to reason in a fundamental commitment to community. This commit-
ment entails not merely opposition to existing power structures, but more important-
ly, it advocates political responsibility in general». Per litteras Carlos Lévy mi segna-
la che probabilmente «il y a a 'arriére-plan de toute cette structure psychologique la
théorie cicéronienne des personae, dans laquelle la premiere persona, celle de la ratio-
nalité universelle se trouve confronté aux personae individualisantes». La principale
originalita di Marco Aurelio sembrerebbe essere «le surgissement et la prédominan-
ce de la persona politique».

13 Peril quale siveda almeno Plat. Men. 77b-78a; Alc. 1.117e-118a; Alc. 2.143a. Sull’a-
gire umano che trova una motivazione razionale ‘sub specie boni’, cf. Brennan 2003,
283-92.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 123
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

involontariamente (&kovteg).** Marco Aurelio evoca in altri tre ‘pen-
sieri’ la condizione di chi sbaglia involontariamente, sottolineando
la centralita dell’errore nelle scelte umane.

In 4.3 sta presentando la condizione dell'uomo che & in grado di
apprezzare il ritiro non tanto nei luoghi appartati che la natura offre,
quanto piuttosto nell’interiorita della propria anima. Li sara possibi-
le raccogliersi nella meditazione ed escludere la malinconia e la ten-
sione quotidiana che puo portare ad agire spinti dall’ira. Si riflettera
sul fatto che gli esseri umani sono «nati 'uno per l'altro» e che - se
errano - errano per ignoranza, senza volerlo: &xovteg Gpaptdvouot.

In 7.22 & ripreso un tema caro alla tradizione stoica e lungamente
meditato da Seneca: la risposta del sapiens all’'offesa. Secondo Mar-
co Aurelio I'uomo deve essere in grado di amare anche chi 'offende,
perché costui e pur sempre un uomo ed e dunque legato da un «vin-
colo di parentela» (cuyyeveic) con qualsiasi altro uomo.** Se € cosi, &
chiaro che coloro che recano un’offesa «hanno peccato perignoranza
e contro la loro stessa volonta» (5t &y votav kai GKovTeg GpapTavoust).

Nella riflessione sviluppata in 11.18, una tra le pit ampie della rac-
colta, Marco Aurelio affronta la questione del rapporto che il soggetto
stabilisce con gli altri uomini e richiama all’attenzione il fondamen-
to naturale dell’agire. Propone un elenco di azioni tipiche dell'uomo
che debbono essere evitate e, in contrappunto, dieci precetti che &
meglio seguire. Quasi all’inizio, al terzo punto, a proposito di coloro
che hanno torto si sottolinea che:

dnlovdoTt dkovreg kol &yvoolvieg - doo Yap yuyh dkouoa
otépetal, Gotep toU dAnbois, olUtwg kai tol kat’ &Eiav EkAoTe
TpoopépecBait.

E facile comprendere che agiscono contro volonta e senza saperlo,
perché, come ogni anima si priva senza volerlo della verita, cosi pu-
re si priva della capacita di trattare ognuno secondo i suoi meriti.

Da qui seguira la raccomandazione conclusiva in base alla quale,
«dato che & da pazzi esigere che i cattivi non errino, perché sarebbe
desiderare I'impossibile» (611 10 &E1olv pn Gpaptdvev Toug pavloug
pavikév- dduvdtou yap égietar), ecco che & «da sciocchi, oppure da
tiranni» (Gyvwpov kai Tupavvikdv) tollerare che si comportino ma-
le con gli altri e poi pretendere che non pecchino contro noi stessi.

14 Cf. in particolare Arist. EE II, capp. 7-8. Ritroviamo la contrapposizione in Mar-
co Aurelio: 9.1; 12.12.

15 Gia Cic. fin. 3.65 confrontandosi con Catone in merito ai vincula che legano l'uo-
mo all’'uomo, scriveva: Nos ad coniunctionem congregationemque hominum et ad natu-
ralem communitatem esse natos.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 124
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Quanto alla diretta relazione tra volonta e scelta, occorre preci-
sare ancora qualcosa. Anzitutto, dal punto di vista formale, rispetto
alle opzioni connesse all’atto dello scegliere Marco Aurelio propone
sempre situazioni radicali e in evidente alternativa. L'aut aut puo ri-
guardare i luoghi, le condizioni di vita,*® gli atteggiamenti. Inoltre,
e invocata la schiettezza e la coerenza nel comportamento; da subi-
to cio deve trasparire:

‘Q¢ oampog kai kifdnhog 6 Aéywv- Eyw Tpofpnpar AmAGS oot
Trpocnpépsoeon Tl Trong, &vBpwe; Tolto 0U el T[pO)\éYElV alTo
(P(XVT]OETCXl Tl 10U pstcoTrou YEYPSpOar oapa)\et Eueug 1 LP(OVY]
TotoUtov fiyely, eUBug év Toig oppaolv EEEXEW ¢ TOV EPATTOV v
16 PAéppart mavTa eUBUS yvowpilet 6 epwdpevog. (11.15)

Quanto e sozzo e ipocrita colui che dice: «Ho deciso di agire sin-
ceramente con te (€y® mpofjpnpat &hédg oot TpoagepesBar)» -. O
uomo, che fai? Non c¢’e bisogno di questi esordi. La cosa risultera
da sé, deve leggersi sulla tua fronte, echeggiare senz’altro nella
tua voce, apparirti negli occhi, come nello sguardo dell’amato su-
bito si rivela all'amante ogni cosa.

Confrontando la propria strategia di vita con quella di un qualsiasi
altro suo compagno o, pili in generale, di un ‘vicino’, Marco Aurelio ri-
vendica fino in fondo non solo la sincerita ma anche la propria autono-
mia di giudizio e di azione. Vuole che quest’ultima sia garantita per-
ché e essa a determinare la liberta delle sue decisioni. In 8.56 scrive:

TG €pd TPOLPETIKGY TO TOU TANGIOV TIPOALPETIKOV ETTiong
ad1dpopdv EoTiv, G Kal TO TVEUPATIOV aUTOU Kal TO oapkidiov. kal
yap €l 611 pahiota AAAA @V Evekev yeyOvapey, SpwE TA fYEHOVIKA
Npév EkaoTtov TNV idlav kupiav Exel- ETel Tot EpeAev 1) Tod TANCiov
kakia épot kakov eivat.

Alla mia liberta di scelta'” quella altrui riesce cosi indifferente co-
me la sua animuccia e il suo corpiciattolo, perché, sebbene nati

16 Cf. 10.22: «O tuvivi qua, e ci sei abituato; o te ne vai via, e questo desideravi (rolto
fi0eAec); 0 muori, e hai compiuto l'opera tua. All'infuori di cio, non vi & altro. Sta’ dun-
que di buon animo».

17 Tlpoaipeoig e da intendersi come ‘scelta autonoma’ relativa a un personale proget-
to di vita, foriera poi di ulteriori decisioni piu specifiche. In 11.36, citando una senten-
za di Epitteto, si sottolinea che: Apotrg mpoaipéoews ol yiveton (Ladri del libero arbi-
trio non ne esistono). In 12.33 con forza l'autonomia decisionale & ribadita in stretta re-
lazione all'uso che ne fa I'hégemonikon: wé¢ éaut® xpiitat 10 fyepovikdy; év yap TouTe
10 Tav €0Tt. T& 6 Ao1Td 1) TTpoaipeTikG E0TLV f] ATrpoaipeTa, vekpd Kai katvos («Quale
uso fa di sé ’'hégemonikon? Tutto sta li. Il resto o dipende dalla tua autonomia nel de-
cidere o non dipende da essa: in questo caso & cadavere e fumo») (trad. dell’Autore).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 125
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

quanto piu si puo gli uni per gli altri, nondimeno l'organo diretti-
vo di ognuno ha un suo dominio particolare, senza il quale la mal-
vagita del vicino sarebbe per me un male.

E chiaro: 'autonomia del soggetto implica la differenziazione rispet-
to agli altri (ExaoTov rv 16iav kupiav Exel)*® e di conseguenza - in
base all’assunto avvalorato da Epitteto e accolto da Marco Aure-
lio*® - I'indifferenza rispetto alle decisioni e all’autonomia altrui. Co-
me risulta letteralmente, nel prendere la decisione corretta e quindi
procedere agendo in modo giusto - oppure nel riconoscere l'eventua-
lita dell’errore e della cattiva scelta - Marco Aurelio ripensa al ruolo
dell’hégemonikon. Di esso, in altra occasione, dice:

TO fYEROVIKOV E0TL TO EQUTO EYELPOV KAl TPETTIOV KOL TTOLOUV PEV EQUTO
otov av kai By, ool 8¢ autd paivesBot wav T0 cupPaivov otov

auto Béher. (6.8)

L'hégemonikon e quello che suscita e muove se stesso e ha la forza
di rendere se stesso quale vuole e di far apparire a se stesso qua-
le lo vuole tutto cio che accade.

E esplicito, in questa concisa riflessione, il duplice campo di azione
della volonta che dall’hégemonikon dipende: da un lato il richiamo
alla formazione del carattere (il che riconduce al versante educati-
vo e ontologico); dall’altro, il riferimento alla realta circostante (il
che chiama in gioco il versante cognitivo e relazionale).?® La volonta
& fondamentale come strumento a servizio dell’hégemonikon e del-
la sua esistenza. Essa addirittura, come € precisato in 8.48, fa si che
I’'hégemonikon divenga invincibile:

Mspvnoo 411 akonmpcxxnrov Ywe-rou 10 nyspovu(ov, Stav eic Eautod
TUOTPAPEV otpKeoen EQUT, pn motolv Tt 6 pr) Béhet, kav ot)\oyoog
TopaTdEnTat. Ti 0UV, STaV Kol PETA AGYOU KAl TEPLETKER PEVAGS Kpivi)
Trepi Tvog; 1 Tolito dkpdTolic éoTiv 1) EeuBepa TaBOV Sidvora
oUdev Yap OxupwtEpOV EYeEl AvBpWTOE, £p 6 KATAPUYLV AVAAWTOG

18 Citroni Marchetti 1994, 4587-93, sottolinea il gioco di ‘attrazione’ e ‘distacco’ nel
rapporto con l'altro da parte di Marco Aurelio.

19 Cf. in particolare, la distinzione tra cio che dipende e cio che non dipende da noi:
Ench. 1.1: 16v Svwv 1a pév EoTiv @ Npiv, Ta 8¢ oUk £ Mpiv.

20 Questa doppia funzione e ribadita in 11.1: T& id1a tfig Aoy1ikiig yuyiic Eautnv Opd,
gauthv OToiav av Boulntat motel, TOV KapTov Ov géper aUTh kaptoUTat [...], 1ol idlou
Téhoug TuyXdvet, STrou &v 16 1ol Biou mépag mioTii («Queste sono le facolta dell’anima
razionale: (a) vedere se stessa (¢autnv 6pQ), articolare se stessa (Eavtnv S1apBpoi), ren-
dere se stessa come ella vuole e cogliere essa stessa il frutto che produce ... e (b) rag-
giungere sempre il proprio fine, in qualsiasi istante finisca la sua esistenza»).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 126
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Motrtov v ein. 6 pev ouv pi) Ewpakig ToUto dpadig, 6 8¢ Ewpokmg
Kai pr) KATapelywv aTuyhg.

Ricordati che ’hégemonikon diviene invincibile, allorché, raccol-
to in se stesso, basta a se stesso e non compie azioni che non vuo-
le (6 pn B€Aer), anche quando vi si oppone irragionevolmente. Ma
che sara, quando il suo giudizio su di un determinato oggetto de-
rivera da un esame ragionevole e ben meditato? Allora la mente,
libera da passioni, & un’eccelsa rocca,?* e 'uomo non ha nulla di
piu forte dove rifugiarsi senza pericolo per sempre di esser pre-
so. Chi non conosce questo asilo & un ignorante; chi lo conosce e
non vi si ricovera € un disgraziato.

Evocando ancora il pensiero di Epitteto e, dunque, prospettando la
condizione dell'individuo che non & padrone di cio che ¢ al di fuori
del suo spirito, Marco Aurelio cita il corpiciattolo (cwpdtiov), il soffio
vitale (rrveupdriov) e I'intelletto (voic). Solo voig appartiene propria-
mente all'uomo. Ed ¢ la facolta intellettiva?? che gli consente di ren-
derlo libero, perché lo innalza al di sopra dei legami del destino (t&v
ouvetpappévov eEnpnpévny); essa vive pura (kaBapdv) facendo cio che
e giusto (rrololicav ta dikara), dicendo la verita (Aéyouoav 1&An6)**
e volendo cio che accade (Béhovoav ta oupPaivovta).** Quest'ultimo
punto e importante per cogliere fino in fondo il rapporto del sapiens
stoico con il destino. Il superamento delle incognite e degli impedi-
menti che derivano da quanto il futuro ci riserva avviene solo trami-
te il corretto esame della realta; fortunatamente, di per se stesse, le
cose (ta wpdypota) sono esterne e non toccano (&mretatr) 'anima né
la possono penetrare (oUd¢ €yet eloodov), né la possono mutare (oude
Tpéyat) o smuovere (kivfjoai). Piuttosto & in nostro potere giudicarle
e affrontarle. Tecnicamente e 'anima stessa che opera (tpémet 8¢ xai
kivel aUTh €authiv pdévn) in modo tale da inquadrarle correttamente

21 Ilrichiamo alla rocca sulla quale ritirarsi, rifugiarsi e predisporre la difesa ha of-
ferto lo spunto alla fondamentale ricerca di Pierre Hadot (1996). Hadot sottolinea la
necessita manifestata da Marco Aurelio di «circoscrivere 1'io», vale a dire «la parte di-
rettiva dell’anima» (109-19).

22 Lintelligenza si esprime attraverso la ragione e, in questo senso, la realta dive-
niente ne & permeata e vede manifestarsi quella che é la volonta, vale a dire la tensio-
ne a dare ragione di tutto cio che esiste: «L'intelligenza e la ragione (voi¢ 8¢ kai Aéyog)
possono sorvolare, secondo la loro natura e il loro volere (g Twépuke kai g Béher), su
tutti gli intoppi. Tieni quindi sempre innanzi agli occhi tuoi la facilita con cui la ragio-
ne si muove in tutte le direzioni: in alto come il fuoco, in basso come la pietra, sopra un
piano inclinato come un cilindro; e non domandare altro» (10.33).

23 Sul valore e sull’'uso di &\f0e1a in Marco Aurelio, cf. Giavatto 2008, 89-109.

24 Cf. 12.3: 16v ouvetpappévmv EEnpnpevny, kabapdv <te> v voepav Sivaptv <kai>
dmélutov ép Eautiig Cilv, TotoUoav 1& Sikaia kai OéNovoav ta oupBaivovTa kai Aéyousav
&6,

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 127
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

cosicché corrispondano al giudizio di valore che, su di esse, si & fat-
ta (kpipdrwv katoEiodor eautiv): di qui segue che l'accettazione ra-
zionale di esse (cioe l'accettazione della realta) sifa accettazione del
destino. Proprio tale progressivo ‘collimare’ della volonta dell’hége-
monikon con lo svolgersi del destino, quale si manifesta nella corali-
ta delle vicende umane (pocugeot@d1a), € cio che sta a cuore a Mar-
co Aurelio.**

In questo senso possiamo rilevare che la volonta deve esprimersiin
modo da ‘accogliere volentieri’ quanto ‘voluto’ dalla natura (domdCou
Ttdv 10 Y1vépevov): come sifa per la salute, cosi occorre «considerare
il risultato finale di cio che la natura universale dispone si compia»:
il che coincide con «la sanita del cosmo» (t1jv Tol kdopou Uyieiav).*®

5 Interpretare la volonta della natura

Ma e facile capire quale sia la volonta della natura?*" A parere di Mar-
co Aurelio non dovrebbe essere particolarmente difficile, una volta
che si sia abbandonata - come stabilisce nella riflessione di apertura
del libro 8 - la ricerca della fama (86Ea), della ricchezza (mAoUtog),
del piacere fine a se stesso (&mwohavoic): una volta cioé che si sia in
possesso dei principi di fondo (66ypata) da cui dipendono impulsi e
azioni (&g Gv ai 6ppai kai o pdEeig). Ecco allora il consiglio che ri-
volge a sé:

G e ey, N T
10 pev 11 86Eetg dgeg, dpkéaOnti 6€, el kav 10 hottrov ol Biou Soov
dimote, <1p 1 [on] guoic 0ol Béher, PidoT). katavénoov ouv Ti
Béhet, kail dGANo pndév o€ TepLoTATR: TETEIpACOL YOp TTEPL TOOA
AavnOeig ouSapol eupeg TO €U Cijv. (8.1)

25 Cf. 5.19: & wpdypota altd oud’ dTwoTioly Yyuyiis &rrtetar oude Exer elcodov Tpog
yuynv oUde Tpéyar oude kivijoar yuynv dUvartar, Tpétet O kal Kivel auTh) EquThy povn Kol
ofwv dv kpipdrmv kataEidon tautry, Totadta éautf) ToLel T& TTpocupesTGOTA («Le cose
per se stesse non riescono a toccare 'anima nemmeno un po’ né vi penetrano né posso-
no mutarla e smuoverla. E I'anima che da sola si muta e si muove e gli avvenimenti so-
no per essa tali, quali i giudizi che essa ne formula»).

26 Cf. 5.8: To10016v Ti 501 Sokeltw Avuoig kai CUVTELEID TGV Tij Kowvi] pUoeL Sokouviwy,
otov fj o) Uytela, kol oUtwg domdlou mdv 1O yvépevov [...] S1& 10 ékeloe dyerv, i v
100 Kéopou Uyietav kad TV ToU Atdg evodiav kai elmpayiav («Come fai per la tua salu-
te, considera il risultato finale di cio che la natura universale dispone si compia, e cosi,
accogli volentieri ogni cosa che avviene [...] perché essa volge ad una meéta, e cioé alla
sanita del cosmo, alla felicita e al successo di Giove»).

27 La questione si affaccia in 9.29, a proposito di alcuni famosi uomini del passato:
«Vedro se riuscirono a conoscere (i eidov) la volonta della natura universale (ti 1) kovr)
¢uoig i9e)e) e seppero educare se stessi».

28 E questa la lezione proposta da Kronenberg 1905, 302, citata ma non accolta da

J. Dalfen in Marci Aurelii Antonini 1979, ad loc.; Dalfen presenta: 1) guoig oe Béer. In
ogni caso il senso € chiaro.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 128
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Mettiin disparte la preoccupazione di cio che potranno dire sudite e
contentati di passare cio che ti resta da vivere secondo quanto la tua
natura vuole.” Pensa che cosa essa vuole e null’altro te ne svii. Infatti,
tu conosci quanto hai vagato, senza trovare in nessun luogo la felicita.

Interpretare correttamente la volonta della natura e tradurre cio nel-
le scelte e nelle azioni quotidiane diventa percio I'obiettivo principale
non solo del sapiens, ma anche dell'uomo in generale. Colui che fa una
scelta e nel farla segue la propria ragione (0 poeAdpevog [...] Tov Eoutol
voUv kai daipova, 3.7) coltivando la virtl, vivra senzaatteggiarsia eroe
di tragedia (tpaygdiav ol motel) e senza inseguire o fuggire nulla (prjre
Sidkwv prte pevywv). Cid vale sempre, anche di fronte alla morte:

Come nelle morti serene I'animuccia si scioglie facilmente dal cor-
po, tale sia anche la tua dipartita da costoro. La natura ti aveva
legato e unito a essi. Ora invece te ne separa? E tu te ne lascerai
distaccare come da una brigata di carissimi amici, certo, ma non
con animo restio, bensi volenterosamente (o0 pnv &vBelxdpevog
AAN &Prdotwg). Pure questo e conforme all'ordine naturale (Ev
Yap kai toTo téhV kata puotv). (10.36)

Da buon conoscitore della dottrina stoica, Marco Aurelio sa che cio
che accade corrisponde, in linea di massima, a quanto gli déi (e quin-
di il destino) hanno deliberato: ed essi non decidono per arrecare sof-
ferenza o favorire il male. Percio:

Se essi non hanno preso decisioni su di me in particolare (ei 6¢
pn eBoulevoavto kat’ idiav Tept épol), hanno preso decisioni pe-
ro di certo riguardo al complesso delle cose (mept ye TGV Kov@dV
maviwg ¢Poulevoavto), donde conseguono quei fatti che io sono
obbligato ad accettare e ad accogliere con piacere. Se, al contra-
rio, non decidono nulla (ei & dpa mepi pndevog Boulevovtar) di cio
che ciriguarda - e sarebbe indubbiamente un’empieta il crederlo
[...]-, sara giusto indubbiamente che io provveda a me stesso (¢pot
pev €Eeoti Tept épavtol PouleeoBan), e a me spettera di esamina-
re che cosa mi & utile: I'utile d’ogni individuo consiste appunto in
quello ch’é conforme alla sua costituzione e alla sua natura, e la
mia natura e quella di un individuo ragionevole e socievole () b¢
gpn pUotg Aoyiki kol rohTiki).*® (6.44)

29 In4.49perindicareil ‘volere della natura’ troviamo to fouAnpa tijg puoews. Cosi pure
in 6.40; 9.1. In 5.1 si fa riferimento alla natura del soggetto: ol yap ¢theic Eautdv, émei Tot
Kol TV gUo v &v cou kai 10 Bouknpa TavTng épiles («Non ami te stesso, altrimenti amere-
sti anche la tua natura e i suoi voleri»). In 11.1 foUkntat € usato come sinonimo di Bé\et.

30 Inquesto ‘pensiero’ la volonta acquisisce valore metafisico ed & espressione imme-
diata del destino: di quil'uso del verbo BoukeieaBau, che esalta il momento ‘decisionale’.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 129
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

6 La dimensione sociale e politica della volonta

Quest’ultimo accenno apre l'orizzonte alla dimensione sociale e po-
litica.** Anche - e probabilmente soprattutto - in essa deve eserci-
tarsi la volonta e ci si deve sforzare a esercitarla in modo razionale
e senza pose da esibizionista.** Di qui, ecco la raccomandazione che
ritroviamo in 9.12:

[T6ver pr) cog &OMog pnde cg elecioBon fi BaupdleaBar BENwv, dAAa
povov ev BéAe: kiveioBar kol ToyeoBat, ¢ 6 ToliTikog Adyog dEtof.

Lavora non come se il lavoro ti renda infelice, né desiderando ri-
cevere compatimento o ammirazione. Abbi una volonta sola: quel-
la di agire o non agire, secondo quanto richiede il benessere del-
la societa.

Questo approccio conduce a riflettere sia sulla ‘bene-volenza’ sia sul
momento opportuno in cui occorre esercitare la volonta. Nel primo
caso si tenga presente che la benevolenza (1o eUpevég)* non deve es-
ser mai simulata; consiste in un approccio psicologicamente mirato
a esortare con mitezza, non per biasimare l'interlocutore o 'avversa-
rio. L'appartenere a un gruppo sociale - cosi come accade tra le api

Esplicito l'aspetto ‘decisionale’ pure in 9.1: xpn 8¢ wpog & 1} kowvn gUotg Emiong Exe
[...] Tpog Talta kai Toug Tf) puoer Pouhopévougs EmeaBat, 6poyvwpovag dvtag, ETiong
Si1akeioban («Bisogna che verso cio che per la natura comune & indifferente [...] anche
coloro che decidono di seguire la natura, aderendo a essa, si mantengano indifferenti»).

31 Sul modo in cui Marco Aurelio ha affrontato la questione del potere politico e il
suo ruolo di imperatore, cf. Wildberger 2018, 175-84. Quanto alla dimensione socia-
le e politica delle decisioni e delle azioni di ciascun uomo, cf. in particolare i pensieri
6.14 e 42. Cosi si legge in 7.55: mpaktéov 8¢ ékdote 10 EEfi¢ T Kataokeufj [...] 1o pév olv
Ttponyoupevov év Tij Toll dvBpaTou Katackevi] TO Kovwvikdy ot («Ognuno deve agire
conformemente alla propria costituzione [...] Nella costituzione dell'uomo il primo do-
vere ¢ la socievolezza»). Quanto ai limiti del concetto di ‘Sozialpolitik’ all’epoca di Mar-
co Aurelio, cf. Dalfen 2012, 241-5. Che la prospettiva della cosmopoli (e dell’'organizza-
zione sociale che la sostanzia) vada letta all’interno della dottrina dell’oikeiosis & sta-
to recentemente ribadito da Horst 2013, 56-83.

32 Marco Aurelio sa bene che «V’é gente che, se rende qualche favore ad alcuno, s’af-
fretta a segnalarglielo in conto [...] e sembra necessario che sia pubblico cio che si
compie perché e dell’'uomo civile (tol xoivwvikoi) sapere chi opera per il bene comune
(korvwvikég evepyet) e volere (BouheaBau), per Giove, che pure i vicini lo sappiano!» (5.6).

33 In 5.5 la benevolenza é citata tra le qualita che devono appartenere al cittadino
buono e in riferimento alle quali deve volentieri (éxcv) vivere. Cf. 1.9; 7.63; 8.5; 8.47;
8.51; 11.15. Vivere agendo benevolmente e in armonia (e0pevéds xat tAews) con la pro-
pria anima (t§ 6a{pov1) ¢ fondamentale, 12.3; cf. 3.12. La benevolenza coincide con l'es-
sere ‘comprensivi’ nei confronti degli altri: ebpevéotepog Eon) pog Toug kab’ Eva 9.42;
cf. 10.4. Marco Aurelio usa con una certa frequenza il verbo domdCecBau, riferendosi
alla ‘benevolenza’ con la quale lo stoico ‘acconsente’ al destino, cf. 3.4; 3.15; 4.33; 5.8;
6.44; 8.7; 10.6; 10.36. Cf. Voelke 1973, 59-60. In particolare, sul tema dell'amor fati - a
suo tempo gia anticipato da Sen. ep. 76.3 - cf. Neuenschwander 1951, 83-9.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 130
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

e tra gli altri animali che vivono insieme per natura - deve indurre
I'uomo a perdurare nell’essere benevolo con tutti (Siatelijc evpevi,
11.18; cf. 3.4; 6.47; 7.3; 7.26; 8.43; 10.12; 11.9; 11.13). Lo scopo e quel-
lo di «agire in modo appropriato secondo giustizia e con disposizione
benigna», dproupévou O¢ Ti) 16iq TpAEer Sikaiq kot Srabéoer evpevel
(4.25), finanche nel momento della dipartita: «non sarai per questo
meno benignamente disposto con loro, nell'andartene» pn pévror S
ToUTO ENaTTOV EUpevis avtois dmibi (10.36). Ed € importante sceglie-
re sempre 'occasione migliore per intervenire. Si tratta di adopera-
re correttamente la propria ragione (1) 6idvoid pou) e di impegnarsi
in prima persona, se se ne & capaci, oppure di affidare cio che va fat-
to a chi ne ha la capacita, cosi da «compiere azioni opportune e uti-
li alla societa (0 eig Tv kowvwviav viv kaipiov kai yprioipov)», 7.5.
Nemmeno la morte incute paura a colui «per il quale e bene soltanto
cio che succede a suo tempo (o elikatpov povov &yabov) [...] ed agi-
sce in base a un’equa ragione», 12.35.** E si osservi, da ultimo, che il
momento opportuno per agire corrisponde al momento che & oppor-
tuno per l'intero universo:

i Y&p oot Kakdy, €l autog viv Totelg 1O Tf) pUoEL Tou oikelov Kol
, Com e ) ” ” , N
Séxn 10 viv 1) TV SAwv pUoet elkaipov, GvBpwTrog TeETapévog TTPOS

N ) o .t - )
10 yiveoBat 61" Gtou &1 10 Kowi] cupeépov; (11.13)

Quale male per te, se ora fai cio che vuole la natura e accetti cid
che ora alla natura dell’'universo é opportuno, o uomo destinato
ad agire per il bene della societa?

Per contrasto, un'immagine ben precisa serve a Marco Aurelio per
descrivere I'uvomo succube delle passioni e privo di volonta, colui che
silascia manovrare dai fattori esterni o dagli altri: quella del fantoc-
cio, del burattino tirato dai fili. Questa la raccomandazione in 12.19:

AloBou TrotE ST KPEITTOV T1 KAl SatpovidTEPOV EXELS €V GOUTE TRV
& 140N TotoUviwy kai kaBdmal Téhv veupooTTaoTOUVIWY OF.

Avverti finalmente d’aver dentro di te qualcosa di pil alto, di piu
divino che non sia cio ch’eccita le passioni e che ti fa muovere da
una parte e dall’altra come un burattino tirato da un filo.

34 Cf. 12.23: «Ora, chi determina il momento opportuno, chi stabilisce il limite pre-
ciso, & appunto la natura (tov 8¢ kaipov kai Tov Spov didwatv 1) puoig): talvolta la natu-
ra particolare d'un individuo. Come la morte per decrepitezza; in ogni modo la natu-
ra del mondo (mdvtwg &¢ 1) TV Shwv), che, col trasformarsi delle diverse parti, conser-
va nel suo complesso l'universo eternamente giovane e fiorente». Sul tema del kaipdg
in generale e, piu in particolare, nell'interpretazione stoica e senecana, cf. Maso 2022.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 131
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

L'immagine ritorna piu volte (2.2; 3.16; 6.16; 6.28, 7.3; 7.29, 10.38,
12.19)* e serve per alludere all’hégemonikon reso schiavo, mosso co-
me un burattino secondo impulsi asociali (ka8 oppnv dkowvddvitov
veupooTaotnBijvat, 2.2). Lagire ‘da burattini’ va fermato (otfjcov trv
veupooTaoTiay, 7.29) e, se non si e capaci di farlo, ricordiamoci che
potra intervenire la morte:

Odvatog avamavha  aioBnrikils  Avritutiog Kol OppnTikiig
veupooTaoTiag kai dravontikiic dieEdSou kai tfig TTpo¢ TNV odpka

Aertoupyiag. (6.28)

La morte impone tregua al dissidio dei sensi, alla condizione di
burattini impostaci dagli impulsi, agli errori della mente, alla ser-
vitu della carne. (trad. dell’Autore)

7 Cio che € in nostro potere e cio chenonlo &

Ma, insomma, cos’e in nostro potere? Su che cosa effettivamente si
esprime la nostra volonta? Certamente la nostra condotta dipende da
noi stessi; di conseguenza, ne dipende anche l'opinione che ne han-
no gli altri.*® In 10.32 Marco Aurelio rivendica la decisione di esse-
re «semplice e buono» (dyaBov elvai oe xai amhotv): dice che cio &
«in proprio potere» (wdv 8¢ Tolto émi ooi). Rivolgendosi a se stesso,
Marco Aurelio ritiene che cio sara possibile solo se sara lui stesso ad
aver preso la decisione di voler vivere in tale modo (oU pévov kpivov
pnkétt Cijy, €l pr) totoltog €om). In aggiunta, si convince che «anche la
ragione non vuole*” che tu sia diverso da cosi», oud¢ yap aipei Aéyog
pn TotoUtov Svra.A questo punto la situazione & chiara: occorre che

35 Commentando questa immagine, correttamente osserva Berryman 2010, 206: «The
emphasis is on the agency of reasoned choice even in a deterministic universe». La meta-
fora del burattino viene da Plat. Leg. 644d-e. Carlos Lévy mi segnala che essa & ripresa
piu volte, in contesto medioplatonico, da Filone di Alessandria: cf. De opif. mundi 117;
De fuga et inventione 46; Legum allegoriae 3.115.

36 Alludendo dinuovo alla strategia di Epitteto, Marco Aurelio sottolinea che dipende
dal soggetto ritenere male o bene cio che proviene dall’esterno o che qualcuno dall’e-
sterno provoca: «Colui che vuole ("O 6é\e1), agisca dall’esterno su quelle cose che pos-
sono esser danneggiate da tali evenienze [...] Quanto a me, se non ritengo male cio che
mi capita, non ne subisco danno. Dipende pero da me il non ritenerlo tale (EEeott &¢ pot
pn uttohaPeiv)», 7.14. A proposito della dottrina stoica degli ‘indifferenti’, Marco Aure-
lio sembra rivalutarne l'importanza proprio in riferimento a ‘cio che dipende da nof’,
cosi 6.32. Cf. Boeri 2014, 190-6, che insiste sulla connessione «among what really de-
pends on us, what is indifferent, and the role the present plays in determining what re-
ally is in our power» (185).

37 Ilverbo aipéw rinvia al momento della ‘scelta’ in cui si traduce la volonta.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 132
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

ci sia la consapevolezza di cio che & e di cio che non & in proprio po-
tere.*® Da cio deriva anche la responsabilita rispetto a cio che si de-
cide e poi si fa. Cosi Marco Aurelio annota:

Ei pev €1 0ot Ti aUT0 To1€ig; el 8¢ €1t EAAG, Tivi pépen; Taig dtdpoig
1 Toi¢ Beoic; dppdtepa paviwddn. (8.17)

Se una certa cosa dipende da te, perché la fai? Se da un altro, chi
incolperai? Gli atomi, gli dei? L'una o l'altra cosa ¢ da folli.

Ovviamente gli déi sono evocati per mettere a fuoco 'importanza
della responsabilita nel volere e nel prendere una decisione. In 9.40
Marco Aurelio confronta la situazione dell'uvomo con quella di dio;
dapprima pone la questione dell’autonomia del soggetto e della li-
berta di decidere ‘cio che e in suo potere’ (xpfloBat toig £mi ool pet’
eAeuBepiag); poi pero riflette sul fatto che sono gli dei ad avergli con-
cesso sia 'autonomia sia la capacita decisionale (ém’ époi adta ot Beot
¢moinoav). Ovviamente 1'uomo puo inutilmente affannarsi in modo
servile e vile per cio che non & in suo potere (SragpépeaBat pog Ta p)
et ool peta Soulelag kol TamewvoTnTog). Siapre tuttavia a questo pun-
to la possibilita che la volonta del dio collimi con quella dell’'uomo: in
pratica, che dio coadiuvil'uomo in cio che I'uomo ritiene in suo potere
(tic 8¢ oot eimev 611 oUyi Kal eig T& ¢ fpiv oi Beotl culhapfdvouoy;). Il
dio va allora pregato: non pero in modo da pretendere che dio si ade-
gui a cio che I'uomo vorrebbe ottenere, ma conformando la preghiera
a quello che & davvero in nostro potere. E I'estremo esito di quella che
la dottrina stoica definiva come 6poloyia,*® vale a dire come perfet-
to adattamento della ragione e della volonta umana al logos dell’uni-
verso, espressione del logos di dio. Se infatti tutti, necessariamente,
stanno al gioco del logos universale e, dunque del destino, l'uvomo ra-
zionale (in primis ovviamente il sapiens) lo fa volontariamente:

pOvVE TG Aoy Lo S€Sotat T Ekouoiwg EmeoBat Toig yivopévorg,
10 6¢ EmeoBar yihov mdov dvaykaiov. (10.28)

38 Tale consapevolezza mira a evitare che si tenda a cose impossibili e che ci si
rammenti che 'impulso all’azione & condizionato e prevede che si agisca con riserva
(pépvnoo 611 ped ImeEarpéoewgs Gppag kai 611 TGV dduvdtwv ok Gpéyou), 6.50. Cf. an-
che 4.1; 5.20; 6.50; 11.37.

39 Sul tema dell'6Spoloyoupévwg / dkohouBig Tij puoet Lijv, fondamentale nodo della
filosofia stoica messo a fuoco soprattutto da Crisippo (SVF 3.5 ss.), cf. Pohlenz 1978, 1:
235-9; Striker 1996, 223-31; Schofield 2003, 239-56. In Marco Aurelio 3.4 ritroviamo
1V 6poloyoupévmg i) puoet Brovvtwy pévav (= coloro che vivono in accordo con la na-
tura). Si riscontra il richiamo alla conformita alla natura in 5.3 (&kohouBédv Tij pioer)
e, soprattutto agli dei, in 3.9 (tfjv toig Beoig dkoloubiav).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 133
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Soltanto all’essere ragionevole e stato concesso di seguire volon-
tariamente gli avvenimenti, ché, per quel che riguarda il seguirli
puro e semplice, &€ una necessita per tutti.

Il richiamo alla preghiera di Cleante (SVF 1.527) e alla ripresa sene-
cana di essa, in ep. 107.11, & esplicito e rappresenta uno degli elemen-
ti pit significativi utili a collocare Marco Aurelio nella prospettiva
piu genuina dello stoicismo, nonostante le influenze esercitate - tra
gli altri - da Socrate, da Platone, dai Cinici.*’

8 Conclusione

11 sapiens stoico, stando alla prospettiva di Marco Aurelio, & concen-
trato su di sé e, conscio della propria ragione e della propria autono-
mia decisionale, bada a come esercitare la propria azione volgendo,
contemporaneamente, l'attenzione alla trama universale degli even-
ti (6 Tév Ghwv ouykAwBSpeva dinvekde evvoet, 3.4). Cio lo rende re-
sponsabile e, insieme, gli fa cogliere che ogni aspetto della realta
naturale - in quanto attraversata dalla ragione - gli & affine e gli ri-
chiede di prestare attenzione agli altri esseri viventi (xndecBaur pev
Taviwv avbpdmwv kata v 1ol dvBpdtou giowv toti, 3.4). E una
simmetria di analisi, decisione e azione che vede la volonta sogget-
tiva progressivamente conformarsi alla volonta del destino.** Sul-
lo sfondo, il senso di una vita in base alla quale ogni azione & da af-
frontarsi come se fosse «l’estremo della vita (Gv wg¢ éoydrnv 10l Biou
ekdotnv pdEwv evepyfic), evitando qualsiasi sconsideratezza e arden-
te ostilita ai moniti della ragione (&m0 1ol aipolviog Adyou), qual-
siasi falsita, egoismo malcontento per cio che € destinato (wpog ta
Oouppepotpapéva)», 2.5,

40 Cf. Asmis 1989, 2237-52.

41 Sul tema dell’'armonizzazione con la natura universale, cf. recentemente Gill 2022,
133-62.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 134
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Bibliografia

Marci Aurelii Antonini (1979). Ad se ipsum libri xii. Edidit J. Dalfen. Leipzig: Teubner.

Marco Aurelio [1943] (1968). I ricordi. Trad. di F. Cazzamini-Mussi; revisione, introdu-
zione e note di C. Carena. Torino: Einaudi.

Marco Aurelio (2008). Pensieri. A cura di C. Cassanmagnago. Milano: Bompiani.

Fonti secondarie

Asmis, E. (1989). «The Stoicism of Marcus Aurelius». ANRW, 36(3), 2228-52.

Berryman, S. (2010). «<The Puppet and the Sage: Images of the Self in Marcus Aure-
lius». OSAPh, 38, 187-209.

Boeri, M. (2014). «Present Time, Indifferents: Making Room for ‘What Depends on Us
in Marcus Aurelius». Destrée, Salles, Zingano 2014, 183-97.

Brennan, T. (2003). «Stoic Moral Psychology». Inwood 2003, 257-94.

Chantraine, P. [1968-80] (2009). Dictionnaire étimologique de la langue grecque. His-
toire des mots. Paris: Klincksieck.

Citroni Marchetti, S. (1994). «Il sapiens in pericolo». ANRW, 36(7), 4547-98.

Dalfen, J. [1988] (2012). «Marc Aurel: Sozialphilosophie und Sozialpolitik». Parmen-
ides - Protagoras - Platon - Marc Aurel: kleine Schriften zur griechischen Philoso-
pohie, Politik, Religion und Wissenschaft. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 241-5.

Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds) (2014). What is ‘Up to Us’. Studies on Agency,
Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Academia Verlag.

Flamigni, G. (2024). Sur la route du devoir, Le kaBfikov dans la pensée des stoiciens ro-
mains. Turnhout: Brepols.

Giavatto, A. (2008). Interlocutore di se stesso: la dialettica di Marco Aurelio. Hildesheim;
New York: Olms.

Gill, C. (2022). Learning to Live Naturally: Stoic Ethics and its Modern Significance. Ox-
ford: Oxford University Press.

Hadot, P. (1996). La cittadella interiore. Introduzione ai pensieri di Marco Aurelio. Trad.
di A. Bori; M. Natali. Milano: Vita e pensiero. Trad. di: La citadelle intérieure. Intro-
duction aux Pensées de Marc Auréle. Paris: Fayard, 1992.
https://doi.org/10.25162/9783515104159

Horst, C. (2013). Marc Aurel: Philosophie und politische Macht zur Zeit der Zweiten So-
phistik. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Inwood, B. (ed.) (2003). The Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: Cam-
bridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CCOLO52177005X

Kronenberg, A.J. (1905). <Ad Marcum Antoninumy». Classical Review, 19, 301-3.

Lorenz, M. (2020). Von Pflanzen und Pflichten: Zum naturalistischen Ursprung des stoi-
schen kathékon. Basel: Schwabe.
https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4190-2

Maso, S. (2022). «Il kairos come occasione di mettersi alla prova». Thaumdzein, 10(1),
22-44.

Neuenschwander, H.R. (1951). Mark Aurels Beziehungen zu Seneca und Poseidonios.
Bern; Stuttgart: Paul Haupt.

Pohlenz, M. [1967] (1978). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. Firenze: La Nuo-
va ltalia. Trad. di: Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung. Géttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1959.

)

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 135
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136


https://doi.org/10.25162/9783515104159
https://doi.org/10.1017/CCOL052177005X
https://doi.org/10.24894/978-3-7965-4190-2

Stefano Maso
Volonta e coerenza. Il senso dell’esistenza secondo Marco Aurelio

Reydams-Schils, G. (2005). The Roman Stoics. Self, Responsibility, and Affection. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Rutherford, R.B. (1989). The Meditations of Marcus Aurelius: A Study. Oxford: Claren-
don Press.

Schofield, M. (2003). «Stoic Ethics». Inwood 2003, 233-56.

Sellars, J. (2020). Marcus Aurelius. Philosophy in the Roman World. Abingdon; New York:
Routledge.

Striker, G. (1996). Essays on Hellenistic Epistemology, Ethics. Cambridge: Cambridge
University Press.

Visnjic, J. (2021). The Invention of Duty: Stoicism as Deontology. Leiden; Boston: Brill.

Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoicisme. Paris: Presses Universitaires
de France.

Wildberger, J. (2018). Stoics and the State: Theory - Practice - Context. Baden: Nomos
Verlagsgesellschaft.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 136
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,117-136



Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Rational Will, Free Will:
A Fundamental
Semantic Difference

in Ancient Philosophy

Christoph Horn

Universitdt Bonn, Deutschland

Abstract In this paper, | highlight a fundamental semantic difference within the con-
ceptof will: the difference between a rational will and a free will. It plays a major, but often
neglectedroleinancient philosophy. While Plato’s contribution to the conceptual history
consistsin the idea of a rational will (boulésis, as calls it in the Gorgias), it was Augustine
who should be seen as the philosopher who introduced the idea of a free will under the
name of liberum arbitrium. | reject alternative proposals, e.g., that formulated by Michael
Frede that we should see Epictetus as having a full idea of a free will.

Keywords Rationalwill. Free will. Decisionism. Intrinsic goodness. Spontaneity. Inde-
terminacy. What is up to us (to eph” hémin). Assent (sunkatathesis).

In this paper I wish to highlight a fundamental semantic difference
within the concept of the will. This difference plays a major role both
in ancient languages and in modern Western ones such as English,
French, Italian, or German; however, it is widely neglected. What I
mean is the difference between a rational will and a free will. What
impedes us to clearly distinguish between these two meanings is
the fact that, ever since the Latin expressions velle and voluntas, its
modern equivalents like will, volonté, volonta, and Wille can be used
to express both ideas, that of a rational will and that of a free will.
Likewise in the scholarly literature on ancient Greek, Roman
theories of deliberate action, the two meanings of ‘will’ are often

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 137

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025Horn | ®®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/007



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

insufficiently separated from each other, although an appropriate
disambiguation would be absolutely crucial in order to avoid confu-
sions about the idea of will in antiquity. My claim is that, within the
development of ancient philosophy, it was Plato who first formulat-
ed the idea of a rational will, whereas free will cannot be found be-
fore the Roman Imperial Age, namely, as I believe, in Augustine. Au-
gustine, as we will see, offers an attractive conceptual dichotomy: he
mostly uses the term voluntas for the rational will and the expression
liberum arbitrium for the free will (even if he himself doesn’t strict-
ly follow this useful terminological distinction).

In the first section, I will distinguish between three different
meanings of ‘the will’, but then exclude one of them as irrelevant for
our purposes. In the second part, I describe Plato’s contribution to
the conceptual history of a rational will. Then, in the third section,
the distinctive features of both notions are developed. Finally, in the
fourth part, I will explain why Augustine should be seen as the first
philosopher to introduce the idea of a free will, not, e.g., Epictetus. I
will thereby defend my earlier thesis in some more detail.*

1

I want to start with a distinction between three different ways of us-
ing the concept of will and then focus on two of them. Let us have a
look at the following three paradigmatic sentences:

a. Since Peter is extremely tired, he wills (wants) to go to bed;
this is the only will (wish/desire) Peter has for the rest of the
day.

b. This document is the last will of Mary before she died; even if
it may be somewhat peculiar, we should respect it.

c. The reason for Susan’s professional unsuccessfulness is the
weakness of her will.

Perhaps, the usage of ‘will’ in phrase [a] - the ‘wills’ instead of
‘wants’ - sounds a bit strange in contemporary English, whereas it
is a quite normal use both in Greek (boulésis, boulesthai) and in Lat-
in (voluntas, velle), and the same holds true for many modern lan-
guages such as French, Italian, or German. The sense meant here is
that of a desire, a strife or a wish, or, to put it in classical terminol-
ogy, an inclination or an appetitive tendency (orexis). I call this the
appetitive concept of will. A will in the sense of an inclination can
per se be more or less good, more or less rational. But this is not im-
mediately inherent in the term. It need not be one rather than the

1 Horn 1996; 2014.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 138
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

other. We will see in a moment that Plato coined the idea in the way
that he restricted the expression boulésis to a good inclination, i.e.
the rational will. What is fundamental for such a rational inclination
is that someone finds or discovers it within himself, having not cre-
ated it voluntarily; an inclination is something perceived, not some-
thing generated by the individual.?

The usage [b], by contrast, is completely different from [a] .It pre-
sents the will as a faculty of choice, a power to bring about a deci-
sion. This decision can be more or less good and more or less ration-
al, but it can never be unconscious: a volitional decision must always
be deliberately chosen. Hence, unlike [a], the decision made by the
will in the sense [b] can never be seen as something which the agent
finds or detects or perceives within himself, but what he himself cre-
ates, produces, and generates. ‘The will’ in this sense is precisely the
agent’s ability to make an independent decision. Consequently, a de-
cision brought about by this will must be fully imputable. This ad-
ditionally implies that a volitional decision can be more or less ar-
bitrary. It can be brought about independently of good reasons. My
example [b], namely the last will of a person, might illustrate this
point: we usually think one should strictly respect and follow some-
one’s last will regardless of its possible weirdness and strangeness.
I call usage [b] the decisionist concept of will.

Finally, there is a usage of ‘will’ in the sense [c]. I mention this us-
age only to be comprehensive: here, ‘will’ signifies something like a
psychic power and a faculty to persevere, e.g. to go for a valuable
end under difficult external circumstances. I call that the dynamic
concept of will. Therese Fuhrer in an interesting article claims that
we can identify [c] in Seneca;® but I cannot discuss this issue here. I
tend to believe that [c] does not occur in ancient or medieval philos-
ophy but seems to be typical for a certain line of modern philosophi-
cal thought, especially that of the nineteenth century.” Look, e.g., at
the following passage from Nietzsche’s Beyond Good and EVvil:

Life itself is essentially appropriation, injury, overpowering of the
stranger and weaker, oppression, harshness, imposition of one’s
own forms, incorporation and at least, mildest, exploitation, - but
for what purpose should one always use just such words, which
from time immemorial are imprinted with a slanderous inten-
tion? Even that body within which, as was assumed before, the

2 Therefore, traditional inclination theories are typically perception models, not taste
models.

3 Cf. Fuhrer 2010.

4 Will in the sense of an energetic power is meant, e.g., in Schopenhauer’s work-ti-
tle Die Welt als Wille und Vorstellung or in Nietzsche’s formula Der Wille zur Macht.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 139
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

individuals treat each other as equal - it happens in every healthy
aristocracy - must itself, if it is a living and not a dying body, do
everything against other bodies which the individuals in it abstain
from doing against each other: it will have to be the bodily will to
power, it will want to grow, to reach out, to draw to itself, to gain
predominance - not out of any morality or immorality, but because
it lives, and because life is precisely the will to power.®

What Nietzsche says is that life should be seen as basically dynam-
ic. Appropriation, overpowering, conquering etc. are fundamental
features of the force which characterises life in general. This force
is, according to Nietzsche, the ‘will’ which strives for dominance. As
far as I can see, this dynamic concept of will [c] is absent from our
ancient sources. Let us now have a closer look at the uses [a] and [b],
beginning with Plato’s introduction of [a].®

2

In the history of ancient philosophy, we can identify the appetitive
concept of will [a], connected to the words boulésis and boulesthai,
in a passage of Plato’s Gorgias (466a9-467e5). In this dialogue, Pla-
to’s Socrates distinguishes between two kinds of directing one’s de-
sire to something, a rational desire on the one hand and an arbitrary
desire on the other. This distinction is part of Socrates’ rejection of
the art of rhetoric as practiced and defended by his interlocutors,
Gorgias, Polus, and Callicles. What Socrates aims to refute is Polus’
thesis that orators and tyrants are exceptionally powerful in the cit-
ies since they are capable of doing whatever they want. According
to Socrates, the opposite holds true: only a rational desire merits to
be called ‘willing’ (boulesthai), whereas a non-rational form of desire
is but an expression of a contingent intention. Since rhetors and ty-
rants do not act rationally they do not follow their will. Someone una-
ble to follow his will is not mighty at all and does not, therefore, pos-
sess real power. The decisive passage runs as follows:

For I say, Polus, that both the rhetors and the tyrants have least
powers in the cities, as I was saying just now; for they do practical-
ly nothing, I say, they want to, but do whatever they think is best.”

5 Nietzsche, Beyond Good and Evil, sect. 259. Italics added.
6 Ifirst developed these points in Horn 2014.
7 Pl Grg. 466d6-e2; translation by T.H. Irwin.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 140
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

According to these lines, orators and tyrants do nothing of what they
want (ouden gar poiein hon boulontai). Instead, they act on mere opin-
ions (poiein mentoi hoti an autois doxé beltiston einai). To understand
what Plato has in mind, we should first look at the second form of de-
sire. The persons in question are striving for political power, pleasure,
and honour, and use every instrument at their disposal, including ex-
pelling, expropriating, and killing their adversaries, to reach these
goals. But the goods for the sake of which these actions are done are
not really desirable: they are subjective, short-sighted, and illusory.
As the formula doxé beltiston einai shows, they are founded merely on
a doxa, viz. an unstable opinion without sufficient cognitive support.®

Plato expresses here his conviction that the expressions boulésis
and boulesthai should be reserved for something which I call the ‘ra-
tional will’. What is such a will? Clearly, Plato does not give us the
simple advice that an agent should always deliberate sufficiently be-
fore making decisions. What he is arguing for is much more interest-
ing. Plato connects his account of a rational will with the concept of
intrinsic goodness. Socrates asks Polus whether men “want the thing
they are doing at any time or the thing for the sake of which they do
the thing they do”.° In the majority of cases one is acting for the sake
of something different from what one is actually doing. Socrates illus-
trates this point by using the examples of taking drugs to regain one’s
health and of seafaring to become wealthy. To act according to one’s
will is to choose an intrinsic good, such as being healthy or rich, not
a good of mere instrumental value. It means to act for a result that
is good and valuable in itself. But when tyrants expel, expropriate, or
kill their adversaries, they overlook the fact that such actions damage
their own interests instrumentally since evil action harms the agent.
Tyrants fail to see that their choices are made for the sake of bad re-
sults and that their actions do not merit to be described as ‘willed’. Pla-
to twice states that we do everything we do for the sake of the good,*°
a view that is close to the standard medieval formula nihil appetimus
nisi sub ratione boni. Thus, only someone capable of identifying and fol-
lowing an intrinsic good can be said to possess a will in the full sense.

Plato’s claim concerning the rational will is not restricted to the
Gorgias. There are traces of it in several other dialogues.** Because
of his concept of boulésis, Plato seems in fact to be the founder of

8 A view based on a changing doxa (in contrast to epistémé) is not trustworthy; the
most important Plato’s texts treating on this famous distinction are Meno 98a; R.
5.474b-480a; Tht. 201a-c; Ti. 51d f.

9 Pl Grg. 467c5-7; translation by T.H. Irwin.

10 Pl Grg. 468Dl f.: To agathon ara diékontes kai badizomen hotan badizémen, oiome-
noi beltion einai, kai to enantion stamen hotan estémen, tou agathou heneka, tou agath-
ou; and Gorgias 468b7: Henek’ ara tou agathou hapanta tauta poiousin hoi poiountes.

11 Pl Euthd. 278e3; Chrm. 167e4-5; Men. 77e-78b.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 141
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

intellectualism in Western theories of the will. If we take a closer
look at the history of ancient thought, we find a remarkable ancient
tradition of this concept. For instance, in the pseudo-Platonic Defini-
tions, the term boulésis is characterised as ‘rational desire’ (eulogos
orexis or orexis meta logou).** In the same sense, Aristotle tells us in
the Nicomachean Ethics that boulésis is always goal-directed, part-
ly towards some real good, partly towards some seeming good.** In
the Rhetoric, he distinguishes between a rational and an irrational
form of striving (orexis) and calls the rational one ‘willing’ (boulésis),
stating that its rationality is based on its orientation towards a real
good.** Lastly, in his theory of the divided soul, Aristotle differenti-
ates between three forms of orexis, reserving the term boulésis for
the soul’s rational part, and ascribing bodily desire (epithumia) and
emotional striving or appetite (thumos) to the irrational part.** We
find the same definition of will as rational desire in early Stoicism.
Boulésis is characterised by Chrysippus as eulogos orexis, which de-
notes one of the Stoic eupatheiai and is to be understood as a rational
tendency, present in every agent, but fully developed only in the wise
man.*® According to Chrysippus, all human actions should be in har-
mony with the “will of the administrator of the universe” (pros tén tou
holou diokétou boulésin).'” Translated into voluntas, the same concept
is found in Roman philosophy, e.g. in Cicero, Seneca. In the Tusculan
Disputations, we have an interesting passage in which Cicero reflects
explicitly on the Stoic use of boulésis as a stable and rational inclina-
tion (adpetitio) towards the good. Cicero renders this concept as vol-
untas.*® In Seneca, the concept of voluntas is also mostly interpreted
as a tendency of the soul which makes human actions right and gen-
erates good habits (habitus); the ‘pure and good’ voluntas is thus re-
lated to the concept of virtue.*® Seneca, however, also uses voluntas

12 Definitions 413c8.

13 Arist. EN 3.6, 1113al5 f.: Hé de boulésis hoti men tou telous estin eirétai, dokei de
tois men tagathou einai, tois de tou phainomenou agathou.

14 Arist. Rh. 1.10, 1369a2-4: estin d” hé men boulésis agathou orexis. Oudeis gar boultai
all’ é hotan oiéthé einai agathon, alogoi d’ orexeis orgé kai epithymia. Cf. Top. 126a12-14.
15 Arist. de An. 1119, 432b5-7; cf. 433a24 f.

16 SVFIII 173,431 f.
17 SVFIII 4.

18 Cic. Tusc. 4.6.12: natura enim omnes ea, quae bona videntur, secuntur fugiuntque
contraria; quam ob rem simul obiecta species est cuiuspiam, quod bonum videatur, ad
id adipiscendum impellit ipsa natura. Id cum constanter prudenterque fit, eius modi ad-
petitionem Stoici boulésin appellant, nos appellemus voluntatem, eam illi putant in solo
esse sapientem; quam sic definiunt: voluntas est, quae quid cum ratione desiderat. Quae
autem ratione adversante incitata est vehementius, ea libido est vel cupiditas effrenata,
quae in omnibus stultis invenitur.

19 Sen. epist. 95.57 (cf. Voelke 1973, 161 ff.) and 92.3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 142
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

and velle for bad inclinations and additionally, as Fuhrer points out,*°
for acts of declaration. In each of these contexts, the will is consid-
ered as a rational tendency directed towards an agent’s true good.
That is why I called [a] an appetitive concept of will.

3

Before we look at the conceptual history of the decisionist concept of
will, I want to propose two criteria for identifying cases of [b]: I call
them the criterion of spontaneity or indetermination, and the criteri-
on of conscious choice.

First criterion: a decisionist concept of will [b] is present in a his-
torical text, if the author refers to the ability of persons to make inde-
pendent acts of radical decision and arbitrary choice between options,
whereby the spontaneity of the will is assumed. The will appears here
as an autonomous capacity of undetermined initial triggering, i.e., of
starting a chain of causes. (Of course, this presupposes a certain range
of freedom, even if it need not imply a full indeterminism.)

Second criterion: We are entitled to identify the concept of free
will [b] if, in a text, an agent is characterised by being fully conscious
of what she does. The agent must clearly know what is at stake and is
hence responsible for the foreseeable consequences of her behaviour.
The consciousness of the individual is seen as a higher-order facul-
ty that is able to make decisions beyond rationality: it can perfectly
choose the false option in full awareness of its falsity.

Now, concerning ancient philosophical action theory, I think,
the story to be told on [b] largely coincides with that of the expres-
sions hekoén, hekousion, eph’ hemin and, later on, also prohairesis,
whereas it does not rest upon the term boulésis.** Additionally, we
find some characteristic descriptions of the phenomena of delib-
erate choice and decision-making, such as Plato’s well-known for-
mula aitia helomenou, theos anaitios (R. 10.617e) or his distinction
between involuntary and voluntary wrongdoings (akousia te kai he-
kousia adikémata; Lg. 9.860e). But for reasons of brevity, I will fo-
cus on the eph’ hémin and prohairesis to figure out where we can
find a fully developed decisionist concept of will [b].

In general, to eph’ hémin (in nostra potestate) means “up to us’, ‘at
our disposal’, ‘in our capacity’. Aristotle uses this expression in the
context of his action theory in the first chapter of Nicomachean Eth-
ics III. For Aristotle, the eph’ hémin covers every possible object of

20 Cf. Furher 2010.
21 A good survey is provided by Eliasson 2008.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 143
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

our practical deliberation (bouleusis), someone’s inner attitude (pro-
hairesis) and action, including the consequences resulting from our
activities.?? That which is at our disposal is not confined to internal,
mental states; it comprises the entire range of someone’s practical
faculties. What is ‘up to us’ means the totality of things that an agent
can modify or influence. Aristotle points out that the agent must be
the origin (arché) of what is eph’ hémin; this is clearly an element of
what a free will is. Note that there is a difference between Aristot-
le’s notion of the voluntary (hekon) and the eph’ hémin: while the lat-
ter signifies what is fully at our disposal, the voluntary (hekdn) leaves
room externally enforced actions. Aristotle would describe a murder
committed under duress as ‘voluntary’.

On the whole, I think that Aristotle does not possess a full concept
of free will. Regarding the question ‘who discovered the (free) will?’,
posed influentially by A. Dihle with regard to [b],** there has been
a broad scholarly debate.?* Up to certain point, I think that Michael
Frede’s position is the most reasonable. Frede, in his posthumous
work A Free Will: Origins of the Notion in Ancient Thought,** describes
the scholarly consensus by emphasising three crucial points: (1) nei-
ther Aristotle nor the older Stoics have a notion of free will; (2) Epic-
tetus combines for the first time the notions of freedom and will; (3)
an indeterminist notion of free will occurs first in Alexander of Aph-
rodisias. In addition to what Frede is claiming, I am convinced that
there is much truth in a well-known article written by S. Bobzien.*®
However, I don’t think that Frede deals adequately with the two cri-
teria I just mentioned. Frede fails to shows that Epictetus is in full
accordance with the first criterion, while Bobzien admits that Alex-
ander of Aphrodisias does not fulfil the second one.

Let us first look at Epictetus, as Frede describes him. In Stoicism
before Epictetus we encounter a much more restricted concept of
eph’ hémin: what is meant by earlier Stoics is the capacity of giving
one’s assent (sunkatathesis) regarding the present phantasia (LS 62G,
62K). Within Stoic determinism, it is left open if there exist genuine-
ly alternative options to choose for action. Nevertheless, already the
Stoics before Epictetus formulated, according to Frede, two aspects
of the eph’ hémin which hint into the direction of a free will: (i) that
there must be causally efficient mental states at my disposal and (ii)

22 Arist. EN 3.7, 1113b6-14, 1113b30-1114a7; EE 1222b41-1223a9.

23 Cf. Dihle 1982.

24 Two valuable papers which came to different conclusions on Dihle are Kahn 1988
and Irwin 1992.

25 Cf. Frede 2011.
26 Cf. Bobzien 1998.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 144
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

that I must have alternative options to select between. Now, in chap-
ter 5 of Frede’s work, entitled The Emergence of a Notion of Free Will
in Stoicism, the author explains why he thinks that Epictetus in fact
arrives at the full idea of a free will:

We have noted how Epictetus admonishes us to concentrate all our
efforts on our will, on the way we make choices and decisions. The
goodness or quality of people is a matter of the goodness or qual-
ity of their will (1.29.1). To be good the will has to be such that it
accords with nature, that is to say, it has to be such as it is intend-
ed to be by nature or God. But by nature, we are told, the will is
intended to be free (1.4.18). Epictetus claims that he wishes it to
be his main concern, up to the very last moment of his life, that his
will be free (3.5.7). What is it for the will to be free?

Epictetus explains again and again that this is a matter of the
will’s not being prevented from making the choices it sees fit to
make, of its being impossible to force it to make any choice oth-
er than it would want to make (1.12.9; 1.4.18; 3.5.7). There is no
force or power in the world which can force your will so long as it
is free. The planets cannot force your choice. Even God cannot take
away your free will and force your choice (1.1.23). Nor, Epictetus
explains (3.3.8-10), would God want to do so. For, after all, he has
given you a will of the kind he himself has, a will which, so long
as it is free, cannot be forced or hindered in making choices. The
situation completely changes once we attach our hearts to things
in the world, make ourselves dependent on them, become addict-
ed to them, enslave ourselves to them. Then the world begins to
have an enormous power over us, and we begin to act under com-
pulsion. We become dependent on, or the victims of, the course the
outside world takes in presenting us with supposed goods and evils.

So here we have our first actual notion of a free will.*"

Frede describes the position of Epictetus and characterises it “as the
first actual notion of a free will”. He rightly points out that a free will
must be something which cannot be externally enforced, not even by
the planets or by God. But another point seems problematic: Frede
says Epictetus’ will is free only as long as we do not “attach our hearts
to things in the world, make ourselves dependent on them, become ad-
dicted to them, enslave ourselves to them”. As soon as we do this, we
lose our free will. And, in fact, Epictetus clearly claims that only the
sage is in possession of a free will, while we fools don’t have it. Look
at what Epictetus says at the beginning of his treatise on free will:

27 Frede 2011, 76-7. Italics added.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 145
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

He is free who lives as he wishes to live; who is neither subject to
compulsion nor to hindrance, nor to force; whose movements to ac-
tion are not impeded, whose desires attain their purpose, and who
does not fall into that which he would avoid. Who, then, chooses to
live in error? No man. Who chooses to live deceived, liable to mis-
take, unjust, unrestrained, discontented, mean? No man. Not one
then of the bad lives as he wishes; nor is he, then, free. And who
chooses to live in sorrow, fear, envy, pity, desiring and failing in his
desires, attempting to avoid something and falling into it? Not one.
Do we then find any of the bad free from sorrow, free from fear, who
does not fall into that which he would avoid, and does not obtain that
which he wishes? Not one; nor then do we find any bad man free.*®

Epictetus clearly divides men into possessors and non-possessors of
free will. And he connects the status of possession with that of be-
ing wise. But this leads to the consequence that, actually, almost no-
body has free will - since nearly nobody has reached the status of
a sage, i.e. the status of a person who always acts in a rational way.
Moreover, Epictetus, in the quoted passage, describes the free will
very much in terms of the rational will: in order to be free, the will
must select valuable options. However, this violates my first criteri-
on: in order to speak of a free will, an agent must have the faculty to
do something wrong and immoral and to commit a crime. It must be
the faculty for whose decisions one is held responsible.

Let us now look at Bobzien’s account of Alexander. Bobzien argues
for the thesis that we can find in the De fato of Alexander an explana-
tion of eph’ hémin according to the idea of indeterminism. To make
this plausible, she distinguishes between a ‘one-sided, causative eph’
hémin’ and a ‘two-sided, potestative eph’ hémin’. Bobzien maintains
that the latter expresses “an element of undeterminedness, by implying
that we, qua decision-makers, can decide freely between alternative
options, the one-sided ‘depending on us’ cannot be so used. Its function
is to help to distinguish between different types of ‘causes’ of events,
not to imply the possibility of freedom to do otherwise”.?® This is an
interesting observation, and I think she is right on this. Nevertheless,
concerning the question if Alexander has a full-fledged notion of free
will, Bobzien comes a well-considered negative conclusion:

These remarks may suffice as an illustration that Alexander is by
no means clear and consistent about whether his phrases like ‘hav-
ing the power to do/choose opposites’ are to be understood as inde-
terminist. This may be partly explained by the fact that Alexander

28 Epict. Dissert. 4.1. Italics added.
29 Bobzien 1998, 141.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 146
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

does not have a fully-fledged concept of a faculty of a will, and a
fortiori not one of a will that is free in that it can operate indepen-
dently of the agent’s beliefs and desires. This is so despite the fact
that he has collected all the ingredients required for a notion of
acting from free-will: he has endowed human beings with a two-
sided power (exousia) of decision making, which

* is not necessitated by external or internal influence factors;

* is exercised as the result of a process of deliberation;

* is envisaged as separable from the agent’s character, disposi-
tion, or nature;

* is envisaged - it seems - as separable from the agent’s reason:
we can decide against what appears to us as the most reason-
able course of action;

* leads to decisions that are not causally predetermined by in-
ternal or external factors, so that it is possible that the same
agent, with the same desires and beliefs, in the same circum-
stances, chooses differently.

But all these points do not add up to ‘choosing and acting from
free-will’, since for Alexander the human soul is not separable from
the body and in principle susceptible to causal impacts. It remains
unclear what the independent decision-making faculty would be
which has the power over choosing opposites: it can hardly be one
of the non-rational parts of the soul. But if it is a, or the, rational
part, the difficulty arises how it can - as Alexander suggests - de-
cide against the course of action that appears as the most rea-
sonable one to the agent: either this was not the most reasona-
ble course of action after all, or it is not a super-ordinate rational
part of the soul that decides. Thus, even if a decision is not neces-
sitated, pre-determined or externally determined, there seems to
be no suitable place for an independent decision-making faculty
in Alexander’s conception of the soul.*°

I fully agree both with the list of criteria for a free will Bobzien pre-
sents and with her overall conclusion. It seems mistaken to assume that
Alexander of Aphrodisias is the philosopher who ‘discovered’ the free
will. Alexander does not meet my second criterion, that of a (higher-
order) consciousness in the agent that is able to decide for a subopti-
mal option while clearly knowing that there is a better one. Again, as
in the case of Epictetus, we see that he describes the free will in terms
of the rational will and thereby does not arrive at the idea of a capac-
ity which enables the agent to make arbitrary decisions.**

30 Bobzien 1998, 171-2.
31 Cf. also Bobzien 2000.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 147
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

4

We find one of Augustine’s first versions of a theory of free will in his
early dialogue De libero arbitrio (‘On Free Will’, written between 387
and 391 AD). The Augustinian concept of free will is not confined to
that text, but there are other early treatments of it.*> However, in this
dialogue we arguably read the clearest and most extensive discus-
sion of this idea. The philosophical context in the De libero arbitrio
is a debate on theodicy: Augustine raises the question if God should
eventually be considered as the origin of the evil in the world (utrum
deus non sit auctor mali; 1.1).%*

The crucial challenge Augustine is confronted with by his inter-
locutor Evodius comes from moral evil. Evodius asks if we should
consider God responsible for human misconduct because he created
us as possibly sinful beings. Since it was God who chose the human
constitution in exactly the form we now possess it, he created it in-
cluding our faculty to go astray. God did so knowingly and is hence
the origin of our nature and its consequences.

In this situation, Augustine introduces the concept of free will to
resolve the threatening problem of God’s responsibility for moral
evil in the world. He claims that human beings are equipped with a
conscious will which can select among better and worse options and
which can freely bring about what it decided to do. Therefore, humans
alone bear the blame for moral evil, and God is inculpable. Obvious-
ly, this is a difficult, yet fascinating line of thought. Augustine’s argu-
mentative strategy can only be successful if he attributes to human
beings a capability to select without any inner or outer determination;
a free will must be able to begin a causal chain without an anteced-
ent cause. Moreover, the agent must be able to realise the selected
option in full clarity, without any lack in consciousness and without
a deficit in information. Augustine is thus forced to make some very
strong claims in order to get along with what he wants to achieve.

Concerning this decisionist concept of will [b] as we find it in Au-
gustine, I want to emphasise that his theoretical starting point im-
plies both a certain affinity to the eph’ hémin and a considerable dif-
ference. In Augustine, the question of what is at our disposition has
changed its framework from a eudaemonist context to a theological
one. Whereas Aristotle and the Stoics are interested in what is up to
us from the perspective of achieving happiness, Augustine is treating
the problem in order to resolve a metaphysical challenge, i.e., that of

32 Cf. also e.g. the passages de duab. anim. 10.14, divers. quaest. LXXXIII 68.5 and
in Rom. 52.14.

33 Important, yet divergent interpretations of Augustine’s position are those by
Arendt 1976; Rist 1994, and Brachtendorf 2006.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 148
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

theodicy. His liberum arbitrium is a theoretical construct brought up
to save God’s integrity. Surprisingly, however, he arrives at an an-
thropological standpoint that ascribes to human beings even more
freedom and responsibility than Aristotle and the Stoics, including
Epictetus, conceded.

Can the will be adequately described as the ultimate and suffi-
cient cause of a sinful attitude? Certainly not, as long as it is under-
stood according to the appetitive meaning [a]. Apparently, what Au-
gustine has in mind when he ascribes full moral responsibility to
human will is not an appetite, a tendency, or an inclination, but the
faculty to affirm or to reject the rational appetite that exists in eve-
ry human being as the striving to ascend towards God. Note that he
shares the Platonic conviction that we find within ourselves such a
tendency. This is our natural directedness which remains sound un-
less perverted by our will. In the City of God 14.28, Augustine con-
trasts this tendency to return to God, the amor dei, with a sort of self-
love that constitutes earthly communities.

Augustine thus has two different concepts of will, both the Platon-
ic appetitive one [a] and the decisionist one [b] As N.W. Den Bok has
convincingly shown,** Augustine begins in Contra Fortunatum (writ-
ten about 392 AD) to differentiate between voluntas as an inclina-
tion and liberum arbitrium as a faculty to decide, even if he does not
maintain this distinction in an exact terminological sense. In sever-
al passages, he combines the two elements, and he sometimes con-
fuses them in a problematic way.

Giving us an idea of why human beings are fully responsible for
their sinful actions is the first feature of Augustine’s concept of free
will in the sense of [b]: we possess a faculty of ultimate and suffi-
cient causality in the sense of a two-ways-power, i.e., a faculty of de-
cision. A second characteristic of the will according to the De libe-
ro arbitrio is also highly characteristic for the usage [b]. In order to
attribute full moral responsibility to the person who commits a sin,
Augustine describes the will as a faculty that can only be used with
full consciousness. As Augustine points out, we cannot imagine of a
will which is used involuntarily. Note that Plato in the Gorgias de-
scribes the possession of boulésis precisely as a potentially uncon-
scious ownership: The claim that rhetors and tyrants do not do what
they want implies that they somehow possess the will without taking
it explicitly into account. They neglect their will. In Augustine’s de-
scription of the will in the sense of [b], such a negligence is excluded:

Nobody can be certain with regard to those goods which he can
unwillingly lose. Truth however and wisdom are lost by nobody

34 Den Bok 1994.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 149
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

unwillingly. For nobody can be spatially separated from these
goods, but what is called separation from truth and wisdom is
precisely a perverted will by which inferior things are estimated.
Nobody however wants anything unwillingly.**

‘Goods which can be lost involuntarily’ is Augustine’s expression for
temporal or earthly goods. In the De libero arbitrio, immoral behav-
iouris defined as the “love for things which everyone can lose against
his will” (earum rerum amorem quas potest quisque inuitus amittere;
1.4.31). The will is immediately connected with our consciousness. It
is hence something which cannot be lost (i.e., what I can only lose to-
gether with my personal identity). Therefore, it is a real good and is
worthy or our appreciation. Nevertheless, the text mentions two oth-
er goods as real ones: truth (ueritatem) and wisdom (sapientiam). As
we will see, the will itself is in fact a genuine good, but only of an in-
termediary value since it can take a perverse direction whereas both
truth and wisdom are unambiguous goods that cannot be misused.

A further characteristic of the Augustinian idea of free will which
I would like to point out is its affinity to Plato’s concept of self-mo-
tion. Plato introduces the idea that soul is a self-moved entity in the
Phaedrus (245c-246a) and develops this concept both in the States-
man (269d-e) and in the Laws (10.893b-896d). Self-motion is the facul-
ty of the soul to be the first cause of its own mobility; by being a spon-
taneous cause, a cause without a cause, it is able to be in constant
and eternal movement. What is interesting for our context is the fact
that Plato in the Phaedrus conceives of self-motion by contrasting it
to the sort of causal relationship which exists when a cause is differ-
ent from its effect. The difference consists in the fact that in the case
of self-motion soul “does not abandon itself” (ouk apoleipon heauto;
245c¢8-9). Only a self-related entity is able to be in permanent motion.

Let me add a little side note here. Plato, in his Laws, in fact brief-
ly considers the idea that the human soul could be the origin of evil,
based his notion of self-motion developed in book 10. The central pas-
sage on this point is found in 893b-896d in a discussion of the vari-
ous kinds of motion. Plato there singles out self-motion as the most
exquisite form of motion. He then concludes that everything that
moves itself is alive and has a soul. If it is true that self-motion is pri-
mary, then, according to Plato, soul must be primary over all that is
physical or material and must dominate the body. This leads to a re-
markable consequence. At least for a moment, the possibility of con-
sidering the soul (here that of the cosmos) as the cause of evil is dis-
cussed, based on the idea of its absolute spontaneity:

35 Aug. lib. arb. 2.14.37. Italic added.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 150
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

[Athenian:] Shouldn’t we, then, even concede what is necessary
according to this agreement, namely, that the soul is the cause
of evils and of the beautiful, of the immoral and of the just, as
well as of the unjust and of all opposites, if we are to suppose
it to be the cause of everything?

[Cleinias:] How shouldn’t we admit that?3¢

What Plato briefly touches on here is the idea that the soul has a spon-
taneous faculty that allows the agent to decide deliberately for disad-
vantageous and evil things as well as for advantageous and morally
good options. Undoubtedly, it would be such a decisionist capaci-
ty that would guarantee imputability and punishability in the full
sense. However, Plato discusses this idea only en passant and with-
out clear affirmation.

But let us return to Augustine. The following passage of the De
libero arbitrio (3.1.2) shows the enormous difference between him
and Epictetus:

I think you will remember that you have sufficiently experienced
that mind can be made a slave of lust by nothing else than its own
will. For neither by something superior nor by something equal
can it be forced to this disgrace, since this is unjust; nor by some-
thing inferior since it cannot do this. Hence it only remains that
this motion is its own by which it turns the will to enjoy from the
Creator to the creature. If this motion is judged as guilty - and who
doubts about that, seems ridiculous to you - then it is certainly not
natural, but voluntary, and it is similar to that motion by which a
stone falls down in this regard that like this motion is proper for
the stone, that is proper for the soul. It is however dissimilar in
this regard that it is not up to the stone to arrest the motion down-
wards, but mind is not moved in a way that it gives up the superior
things and estimates the inferior ones, if it does not want it. There-
fore, that motion is natural in the case of the stone, but voluntary
in the case of the mind. Hence if someone says that the stone is
sinful since it tends downwards by its weight, then I will not say
that this person is more stupid than a stone; but he will certain-
ly be judged as mad. But we charge the mind of being guilty if we
prove that is left the superior things and preferred to turn to the
enjoyment of the inferior ones. Therefore, why is it necessary to
ask where that motion comes from by which will turns away from
the unchangeable good to the changeable if we admit that it is by
the mind and voluntary and therefore imputable; and every useful
doctrine about that is capable to turn our mind to the enjoyment

36 Pl Lg. 10.896d5-0.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 151
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

of the eternal goof from the collapse to the temporal things after
having disapproved of this motion and arrested it.

What is remarkable in this text is that Augustine combines two clas-
sical theories: On the one hand the theory of natural or elemental
motion - a motion which is directed to the topos oikeios, and on the
other hand the Platonic theory of self-motion. According to the first
theory, everything which is movable is moved towards one’s natu-
ral end. The stone has the natural tendency to fall downwards, and
the human mind has the natural tendency to ascend to eternal real-
ity. According to the second theory, the will possesses the capacity
to stop its natural tendency and to turn to the temporal world. Fur-
thermore, the text alludes to the doctrine of the eph’ hémin when Au-
gustine declares that it is not up to the stone (in potestate non habet
lapis) to change the direction of its motion. Nevertheless, this is not
simply Platonist; it is rather a Christian transformation of Platonism.

The genuinely Christian component of this doctrine becomes quite
clear from a passage in the De civitate dei, which I want to final-
ly highlight. Augustine characterises the vice underlying the first
wrong decision committed by the ‘fallen angels’ pride or arrogance
(superbia). But he does not think that their superbia is part of their
natural endowment; it is brought about by a radically free decision.
It is interesting to see that he claims that there are no further natu-
ral causes for committing a sin, but also that there exist no good rea-
sons to do so. Let us have a look at the passage:

If the further question be asked, What was the efficient cause of
their evil will? there is none. For what is it which makes the will
bad, when it is the will itself which makes the action bad? And
consequently the bad will is the cause of the bad action, but noth-
ing is the efficient cause of the bad will. [...] For if two men, alike
in physical and moral constitution, see the same corporal beauty,
and one of them is excited by the sight to desire an illicit enjoy-
ment while the other steadfastly maintains a modest restraint of
his will, what do we suppose brings it about, that there is an evil
will in the one and not in the other? What produces it in the man
in whom it exists? Not the bodily beauty, for that was presented
equally to the gaze of both, and yet did not produce in both an evil
will. Did the flesh of the one cause the desire as he looked? But
why did not the flesh of the other? Or was it the disposition? But
why not the disposition of both? For we are supposing that both
were of a like temperament of body and soul. Must we, then, say
that the one was tempted by a secret suggestion of the evil spir-
it? As if it was not by his own will that he consented to this sug-
gestion and to any inducement whatever! This consent, then, this
evil will which he presented to the evil suasive influence, - what

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 152
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

was the cause of it, we ask? For, not to delay on such a difficulty
as this, if both are tempted equally and one yields and consents
to the temptation while the other remains unmoved by it, what
other account can we give of the matter than this, that the one is
willing, the other unwilling, to fall away from chastity? And what
causes this but their own wills, in cases at least such as we are
supposing, where the temperament is identical? The same beau-
ty was equally obvious to the eyes of both; the same secret temp-
tation pressed on both with equal violence. However minutely we
examine the case, therefore, we can discern nothing which caused
the will of the one to be evil.*”

Augustine confronts us here with a thought-experiment. The two
persons under consideration have - according to Augustine’s line of
thought - no differences at all, neither on the level of external caus-
es nor of internal reasons. Nevertheless, one of them decides to com-
mit a sin, whereas the other preserves his integrity. This implies that
the decision for a sin is basically an arbitrary one: there are no good
reasons to choose the sinful life instead of opting for a life with God.
This becomes the more relevant since De civitate dei 12.6 is mainly
devoted to the explanation of the fall of bad angels. Given the intel-
lectual excellence of angels and their formerly happy life with God
before the fall it becomes manifestly difficult to explain what might
have inspired them to turn away from the divine source of happiness.
Obviously, the only plausible answer must be: an arbitrary decision
without good reasons - or even: against all better reasons.

Augustine’s description of a conscious, but irrational or unreason-
able decision contains an innovative element. For the first time in an-
cient philosophy, he describes full moral responsibility based on the
idea of free will. Ever since, this idea is something like a standard
view: most people interpret accountability for bad and blameworthy
actions in a way that resembles Augustine’s solution. By blaming or
punishing someone we mean that the perpetrator selected a morally
or legally wrong option having, at the same time, knowledge of the
immoral or illegal character of that action. The agent chose deliber-
ately; he or she could have done otherwise. Therefore, I believe that
Frede’s view of Augustine is mistaken when he says:

Hence also in this regard Augustine’s notion of the will as some-
thing which is centrally involved in any cognitive act is nothing
new. It is just the Stoic notion of the will.**

37 Aug.civ. 12.6.
38 Frede 2011, 159.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 153
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Frede describes Augustine’s concept of will close to that of Epicte-
tus in that also an act of believing presupposes the voluntary assent
of the agent. But he neglects that the true difference lies elsewhere:
in Augustine’s concept of a sinful consciousness. A consciousness
is a mental capacity which makes its bearer aware of options to act
without necessarily highlighting the most rational one as the best.

To conclude, we see how the two different concepts of will, the ra-
tional will of Plato and the free will of Augustine, are closely inter-
related, yet at the same time deeply different. Whereas the rational
will is to be described as a tendency or an inclination in us directed
towards a true good, not an arbitrary one, the free will is an open,
undirected capacity to arbitrarily choose between given options. The
rational will results from right thinking and sound practical deliber-
ation, while the free will is the product of our consciousness which
neutrally presents us a manifold of options among which we can se-
lect. Maybe a full-fledged concept of consciousness is as late as Ploti-
nus.*? However this may be, given the fact that the concept of right
reason in ancient philosophy is much older than that of conscious-
ness it is unsurprising that the idea of a rational will occurs much
earlier than that of a free will - even if already Plato took important
first steps into this direction.*®

39 Cf. the illuminating monograph of Hutchinson 2018 which highlights Plotinus’
original contributions.

40 Iwould like to thank Craig Martin for correcting my English.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 154
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156



Christoph Horn
Rational Will and Free Will: A Fundamental

Bibliography

Arendt, H. (1976). The Life of the Mind: Willing. New York: Harcourt Brace Janovich.

Bobzien, S. (1998). “The Inadvertent Conception and the Late Birth of the Free-Will
Problem”. Phronesis, 43, 133-75.
https://doi.org/10.1163/15685289860511069

Bobzien, S. (2000). “Did Epicurus Discover the Free Will Problem?”. Oxford Studies in
Ancient Philosophy, 19, 287-337.
https://doi.org/10.1093/050/9780199242269.003.0008

Brachtendorf, J. (2006). “Einleitung”. Brachtendorf, J. (Hrsg.), De libero arbitrio. Pa-
derborn: Schoning. Augustinus Opera Werke 9, 7-72.

Den Bok, N.W. (1994). “Freedom of the Will: A Systematic, Biographical Sounding of
Augustine’s Thoughts on Human Will”. Augustiniana, 44, 237-70.

Dihle, A. (1982). The Theory of Will in Classical Antiquity. Berkeley; Los Angeles: Uni-
versity of California Press.

Eliasson, E. (2008). The Notion of That Which Depends on Us in Plotinus and Its Back-
ground. Leiden: Brill.

Frede, M. (2011). A Free Will: Origins of the Notion in Ancient Thought. Edited by A.A.
Long. Berkeley: California University Press.

Fuhrer, Th. (2010). “Wollen oder Nicht(-)Wollen. Zum Willenskonzept bei Seneca”. Miil-
ler, J.; Hofmeister Pich, R. (Hrsgg), Wille und Handlung in der Philosophie der Kai-
serzeit und Spdtantike. Berlin; New York: deGruyter, 69-94.
https://doi.org/10.1515/9783110221329.69

Horn, Ch. (1996). “Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-
griffs”. Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 50, 113-32.

Horn, Ch. (2014). “How Close Is Augustine’s Liberum Arbitrium to the Concept of to eph’
hémin?”. Destrée, P.; Salles, R.; Zingano, M. (eds), What is Up to Us? Studies on Agen-
cy and Responsibility in Ancient Philosophy. Sankt Augustin: Academia, 295-310.

Hutchinson, D.M. (2018). Plotinus on Consciousness. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Irwin, T.H. (1992). “Who Discovered the Will?”. Philosophical Perspectives, 6, 453-73.

Kahn, Ch. (1988). “Discovery of the Will: From Aristotle to Augustine”. Dillon, J.M.;
Long, A.A. (eds), The Question of Eclecticism. Berkeley: University of California
Press: 234-59.

Rist, J.M. (1994). Augustine: Ancient Thought Baptized. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Voelke, A.J. (1973). L’idée de volonté dans le stoicisme. Paris: Presses Universitaires
de France.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 155
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,137-156


https://doi.org/10.1163/15685289860511069
https://doi.org/10.1515/9783110221329.69




Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

La destinazione della volonta.
Duns Scoto critico di Tommaso
d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Gian Pietro Soliani
Universita Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract The text of Duns Scotus’ Quodlibet, q. 16 contains an extended criticism of
Thomas Aquinas’ thesis on the natural necessity relating human will and good, both
as in its universal consideration and as a Supreme Good. After a brief description of
Aquinas’ thought on natural necessity and its compatibility with freedom of the will,
the article deepens Duns Scotus’ arguments against Aquinas, and their relationship
with a particular theory of natural appetite, considered as affection for advantageous
(affectio commodi). In the last part, the article describes the way in which Scotus holds
an alternative and peculiar kind of compatibility between necessity, freedom, and con-
tingency, affecting human will.

Keywords Duns Scotus. Thomas Aquinas. Free will. Natural necessity. Contingency.

Sommario 1 Introduzione. -2 Note su necessita naturale e volonta in Tommaso
d’Aquino. - 3 Volonta libera, necessita, natura: la critica di Duns Scoto a Tommaso nel
Quodlibet, g. 16. - 3.1 Lappetito naturale come affectio commodi. - 3.2 La superiorita
della volonta sull’intelletto. - 3.3 La natura dell'unum che é destino della volonta. - 3.4
La necessita come fermezza dell’atto libero. - 4 Conclusioni.

1 Introduzione

Questo contributo riguardera il nodo dell’appetito naturale (appeti-
tus naturalis) e della volonta in quanto natura (voluntas ut natura)
secondo la posizione espressa da Tommaso d’Aquino e criticata da
Giovanni Duns Scoto, in un momento cruciale per la storia dei con-
cetti di volonta (voluntas) e libero arbitrio (arbitrium liberum). Ci

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 | ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 157

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025 Soliani | ©®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/008



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

riferiamo al passaggio tra XIII e XIV secolo e al dibattito sulla pos-
sibile compatibilita tra la volonta libera e una sua eventuale inclina-
zione necessaria verso il bene. Agli occhi di alcuni teologi medievali,
l'affermazione di tale compatibilita, infatti, suonava come sinonimo
di una qualche predeterminazione o destinazione della volonta verso
un oggetto particolare, tale da eliminare il carattere libero del vole-
re. Una tale tesi é stata definita anche come ‘determinismo psichico’
o ‘intellettuale’, per distinguerla dal pili noto determinismo natura-
lista.* Parlare di una necessita destinale, proprio nel contesto del-
la fine del XIII secolo, evoca, tra l'altro, lo scenario del dibattito tra
theologi e philosophi della Facolta delle Arti all’Universita di Parigi.
Un tale scenario, come € noto, era sorto anche a partire dall'inter-
pretazione averroistica dei testi di Aristotele.?

In modo piuttosto sintetico e approssimativo, si potrebbe dire che
se, ancora nel XIII secolo, il necessario era considerato come il ca-
rattere di cio che era ontologicamente ed epistemologicamente su-
periore rispetto a cio che e possibile oppure contingente, con la fine
del XIII e I'inizio del XIV secolo si assiste a un ribaltamento di pro-
spettiva. Quanto al rifiuto dell’interpretazione averroistica dei testi
aristotelici, possiamo, qui, ricordare la condanna che Bonaventura
da Bagnoregio rivolge agli errori dei philosophi, i quali, avendo ab-
bandonato la dottrina platonica delle idee e seguendo la tesi aristo-
telica secondo la quale il Sommo bene non sarebbe un’idea, caddero
nell’errore di negare la prescienza e la provvidenza divine. A parti-
re da questa posizione teorica, essi sostennero che si puo avere ve-
rita soltanto di cio che & necessario, ma non di cio che e contingente
e, dunque, o tutto avviene a partire dal caso oppure avverra per una
necessita fatale. Ora, poiché dal caso non puo venire nulla, prosegue
Bonaventura, i filosofi arabi hanno teorizzato che tutto cio che acca-
de, accade a partire da sostanze che muovono il mondo come cause
necessarie.® Nella seconda meta del XIII secolo, le condanne del 1270

1 Boulnois 2021, 361.

2 Per un approfondimento su questo ampio dibattito che & piu ampio del dibattito su
liberta e necessita, pur coinvolgendolo da vicino, si veda Bianchi 1990; 1999; Thijssen
2023.

3 Bonaventura de Balneoregio, Coll. in Hex., 6, 360-1: Divisit tamen Deus lucem a ten-
ebris, ut, sicut dictum est de Angelis, sic dicatur de philosophis. Sed unde aliqui tene-
bras secuti sunt? Ex hoc, quod licet omnes viderint primam causam omnium principium,
omnium finem, in medio tamen diversificati sunt. Nama liqui negaverunt, in ipsa esse
exemplaria rerum; quorum princeps videtur fuisse Aristoteles, qui et in principio Meta-
physicae et in fine et in multis aliis locis exsecratur ideas Platonis. Unde dicit, quod De-
us solum novit se et non indiget notitia alicuius alterius rei et movet ut desideratum et
amatum. Ex hoc ponunt, quod nihil, vel nullum particulare cognoscat. Unde illas ideas
praecipuus impugnat Aristoteles et in Ethicis, ubi dicit, quod summum bonum non potest
esse idea. Et nihil valent rationes suae, et commentator solvit eas. Ex isto errore sequi-
tur alius error, scilicet quod Deus non habet praescientiam nec providentiam, ex quo
non habet rationes rerum in se, per quas cognoscat. - Dicunt etiam, quod nulla veritas

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 158
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

e, soprattutto, quella del 7 marzo 1277 colpirono, non soltanto il de-
terminismo fisico, ma anche alcune proposizioni favorevoli al deter-
minismo psichico.” Tra queste proposizioni vi era quella secondo la
quale la volonta sarebbe necessitata a seguire sempre il dettame del-
la ragione, senza poter porre atti a esso contrari. Cio deve avvenire
secondo la natura stessa della volonta, ma non secondo una costri-
zione che la volonta subirebbe dall’esterno. La critica di Duns Scoto
a Tommaso intorno alla necessita naturale che dovrebbe legare la vo-
lonta umana al bene in quanto tale (beatitudine in senso universale)
oppure al Sommo bene (beatitudine in senso particolare) si situa esat-
tamente a cavallo di questo dibattito epocale e puo essere sintetizza-
ta a partire da alcuni testi dell’Ordinatio e, poi, soprattutto attraver-
so un’analisi della quaestio 16 del Quodlibet. Questa costituisce una
delle ultime testimonianze eloquenti, benché poco considerate dagli
studiosi, dell'insegnamento di Duns Scoto. Si tratta di pagine parti-
colarmente interessanti anche per il loro impatto sul dibattito mo-
derno intorno alla liberta e alla grazia divina. Si pensi, ad esempio,
al fatto che Cornelis Jansen nel suo Augustinus (1640) riterra l'inse-
gnamento di Duns Scoto, contenuto nella quaestio 16 del Quodlibet,
come la migliore interpretazione della dottrina agostiniana intorno
alla liberta umana e la migliore spiegazione della compatibilita di ne-
cessita e liberta nella volonta.® In questo contributo ci concentrere-
mo soprattutto sull’analisi di questo testo scotiano, ma terremo con-
to, se necessario, anche di alcuni testi dell’Ordinatio.

de futuro est nisi veritas necessariorum; et veritas contingentium non est veritas. - Et
ex hoc sequitur, quod omnia fina a casu, vel necessitate fatali. Et quia impossibile est fi-
eri a casu; ideo inducunt necessitatem fatalem Arabes, scilicet quod illae substantiae
moventes orbem sunt causae omnium necessariae.

4 La condamnation Parisienne de 1277, 127: 159. Quod voluntas hominis necessitat-
ur per suam cognitionem, sicut appetitus bruti. 160. Quod nullum agens est ad utrumli-
bet, imino determinatur. 161. Quod effectus stellarum super liberum arbitrium sunt oc-
culti. 162. Quod voluntas nostra subjacet potestati corporum celestium. 163. Quod vol-
untas necessario prosequitur, quod firmiter creditum est a ratione; et quod non potest
abstinere ab eo, quod ratio dictat. Hec autem necessitatio non est coactio, sed natu-
ra voluntatis.

5 Cornelis Jansen, Augustinus, 7.10, 295a: Nihil expressius et aptius excogitari potest
ad explicandam Augustini mentem de liberate voluntatis, quam quae in ista tota quodli-
betica quaestione Scotus tradit.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 159
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

2 Note su necessita naturale e volonta
in Tommaso d’Aquino

Tommaso d’Aquino insegnava in modo pressoché costante che 'og-
getto della volonta & il bene appreso come bene (sub ratione boni)
dall'intelletto. La volonta, infatti, non puo dirigersi verso il male a me-
no che quest’ultimo non le sia proposto come un bene (sub ratione bo-
ni). Tuttavia, cid non puo avvenire senza che vi sia un errore da par-
te dell’intelletto. Tommaso mette in luce una struttura propria della
volonta per la quale il bene ¢ il referente originario di ogni moto vo-
litivo e il male, in quanto male, non puo candidarsi al ruolo di ogget-
to del volere. Occorre, pero, distinguere questa struttura essenzia-
le della volonta rispetto all’'esercizio libero di quest’ultima, la quale
pone differenti atti volontari rispetto ai beni dei quali & in grado di
fare esperienza. Negli ultimi anni, da piu parti e da diverse prospet-
tive, gli studiosi hanno messo in luce che, per Tommaso, la struttura
della volonta, in quanto riferita essenzialmente al bene, ¢ la radice
della capacita della volonta di scegliere tra differenti beni. In questo
senso, non si puo propriamente parlare, per Tommaso, di una liber-
ta di indifferenza (libertas indifferentiae), ma piuttosto di libertas dif-
ferentiae. In questo modo si viene a dire che la volonta libera & ade-
guatamente esercitata soltanto in riferimento all’'orizzonte del bene.”

Consideriamo il testo molto celebre di Summa Theologiae, I-1,
g. 10, a. 2 - continuamente commentato e interpretato variamente
dagli scolastici successivi -, nel quale Tommaso si confronta con il
quesito che chiede se la volonta sia mossa necessariamente dal pro-
prio oggetto. La quaestio risulta inevitabilmente troppo generica.
Infatti, Tommaso invita a distinguere tra il movimento della volon-
ta quanto all’esercizio (quantum ad exercitium actus) e il movimento
della volonta quanto alla specificazione dell’atto (quantum ad spec-
ificationem actus). Nel primo caso, la volonta si muove liberamente,
a prescindere dal proprio oggetto; mentre, nel secondo caso, Tom-
maso ammette che vi sia un oggetto peculiare, cioé specificante la
natura stessa della volonta, in grado di muoverla necessariamente,
allo stesso modo in cui la vista & mossa dal colore degli oggetti visi-
bili. L'oggetto capace di muovere la volonta é il bene trascendentale
(bonum ut tale) che trova nel Sommo bene la sua istanziazione per-
fetta e concreta, detta anche beatitudo. Questo significa che tutto
cio che e bene sotto ogni punto di vista (universale bonum), in modo

6 Thomas de Aquino, Summa contra Gentiles, 1.95, 258a-b: Cum enim voluntatis obiec-
tum sit bonum apprehensum, non potest voluntas ferri in malum nisi aliquo modo propo-
natur sibi ut bonum: et hoc sine errore esse non potest.

7 Si veda l'analisi particolarmente esaustiva in Pagani 2008, 59-98; ma anche
Hoffmann 2009; e piu recentemente, Boulnois 2021, 439.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 160
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

tale da non possedere alcun difetto, & in grado di muovere necessa-
riamente la volonta. Al contrario, tutto cio che & bene, ma in modo li-
mitato e difettoso, non € in grado di necessitare la volonta all’atto.®
Nel vocabolario di Tommaso, questi due movimenti, secondo specifi-
cazione e secondo esercizio, rimandano rispettivamente alla volun-
tas ut natura (o simplex voluntas) e alla voluntas ut ratio (o electio).’

11 bene dice, dunque, quell’aspetto dell’essere per il quale cio che
& & sempre desiderabile dalla volonta in un certo grado. La struttu-
ra ontologica della volonta €, per Tommaso, apertura verso il bene in
senso trascendentale. Da questo punto di vista, possiamo dire che la
volonta e, in effetti, determinata ad unum, ma e proprio la natura di
questo unum, insieme al significato del concetto di necessitas, a di-
videre Tommaso da Duns Scoto.

La posizione di Tommaso si fonda sull'insegnamento aristoteli-
co esposto in Etica Nicomachea 3.5.1113b3-4, dove Aristotele spiega
che mentre i beni particolari, ossia i fini intermedi, possono essere
oggetto di scelta, il bene, inteso come fine ultimo, & necessariamen-
te voluto. Quale necessita e qui in gioco? Tommaso distingue tre ti-
pi di necessita e assegna al legame tra volonta e bene una necessita
detta ‘naturale’, ‘assoluta’ e ‘formale’. Si tratta della stessa neces-
sita, spiega Tommaso, per la quale un triangolo deve possedere

8 Thomas de Aquino, Summa Theologiae, 111, 10.2, 54a-b: Respondeo dicendum quod
voluntas movetur dupliciter: uno modo, quantum ad exercitium actus; alio modo, quantum
ad specificationem actus, quae est ex obiecto. Primo ergo modo, voluntas a nullo obiec-
to ex necessitate movetur: potest enim aliquis de quocumque obiecto non cogitare, et
per consequens neque actu velle illud. Sed quantum ad secundum motionis modum, vol-
untas ab aliquo obiecto ex necessitate movetur, ab aliquo autem non. In motu enim cui-
uslibet potentiae a suo obiecto, consideranda est ratio per quam obiectum movet poten-
tiam. Visibile enim movet visum sub ratione coloris actu visibilis. Unde si color propo-
natur visui, ex necessitate movet visum, nisi aliquis visum avertat: quod pertinet ad ex-
ercitium actus. Si autem proponeretur aliquid visui quod non omnibus modis esset color
in actu, sed secundum aliquid esset tale, secundum autem aliquid non tale, non ex neces-
sitate visus tale obiectum videret: posset enim intendere in ipsum ex ea parte qua non
est coloratum in actu, et sic ipsum non videret. Sicut autem coloratum in actu est obiec-
tum visus, ita bonum est obiectum voluntatis. Unde si proponatur aliquod obiectum vol-
untati quod sit universaliter bonum et secundum omnem considerationem, ex necessi-
tate voluntas in illud tendet, si aliquid velit: non enim poterit velle oppositum. Si autem
proponatur sibi aliquod obiectum quod non secundum quamlibet considerationem sit
bonum, non ex necessitate voluntas feretur in illud. - Et quia defectus cuiuscumque bo-
ni habet rationem non boni, ideo illud solum bonum quod est perfectum et cui nihil def-
icit, est tale bonum quod voluntas non potest non velle: quod est beatitudo. Alia autem
quaelibet particularia bona, inquantum deficiunt ab aliquo bono, possunt accipi ut non
bona: et secundum hanc considerationem, possunt repudiari vel approbari a voluntate,
quae potest in idem ferri secundum diversas considerationes.

9 Per questa distinzione, cf. Thomas de Aquino, Summa Theologiae, 111, 18.4, 234a-b:
Differt autem, ut philosophus dicit, in III Ethic. electio a voluntate in hoc, quod voluntas,
per se loquendo, est ipsius finis; electio autem eorum quae sunt ad finem. Et sic simplex
voluntas est idem quod voluntas ut natura, electio autem est idem quod voluntas ut ra-
tio, et est proprius actus liberi arbitrii, ut in prima parte dictum est.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 161
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

necessariamente tre angoli per essere se stesso. Essa appartiene,
quindi, all’essenza stessa della volonta: non € una necessita di co-
strizione e nemmeno una necessita imposta semplicemente da un fi-
ne estrinseco che siintende perseguire. Questo ultimo tipo di neces-
sita & esemplificato da Tommaso ponendo il caso che qualcuno voglia
andare in un’isola e sia, dunque, necessariamente spinto a utilizzare
una nave, non potendo svolgere una tale azione attraverso altri mez-
zi. L'aspetto che occorre mettere in evidenza riguarda il fatto che,
per Tommaso, la necessita naturale non & contraddittoria rispetto
alla liberta della volonta,*® ma piuttosto ne & la radice.** Questa tesi
viene fatta valere a partire dal testo aristotelico di Fisica 2.9, spes-
so sintetizzato nel Medioevo nella forma di un rapporto secondo il
quale: «il fine, nell’ambito dell’agire, & come il principio in ambito
speculativo».*> Da questo deriverebbe un parallelismo tra intelletto
e volonta: come l'intelletto necessariamente da 'assenso ai principi
primi del sapere, cosi la volonta, per necessita, inerisce al fine ulti-
mo che é la felicita (il Sommo bene).

3 Volonta libera, necessita, natura: la critica
di Duns Scoto a Tommaso nel Quodlibet, q. 16

Come gia anticipato, la posizione di Tommaso intorno alla compati-
bilita tra necessita naturale e liberta della volonta diventa uno degli
obiettivi polemici della quaestio 16 del Quodlibet di Duns Scoto, ri-
salente, a giudizio degli studiosi Timothy Noone e Francie Roberts,
a un periodo imprecisato tra la Quaresima del 1305 e la Quaresima
del 1307. Si tratta in ogni caso di una fase molto avanzata del pen-
siero del francescano che assume, dunque, una rilevanza fondamen-
tale per la storia del concetto di volonta agli inizi del XIV secolo. I1
titolo generale della questione chiede se la liberta della volonta e la
necessita naturale siano compatibili nello stesso soggetto e sotto il
medesimo rispetto nell’atto e nell’'oggetto.

In primo luogo, Duns Scoto prende in considerazione le tre ragioni,
ormai consolidate nel dibattito, secondo le quali ogni volonta vuole
necessariamente il fine ultimo, sia nel caso in cui il fine sia visto chia-
ramente sia nel caso in cui il fine sia appreso soltanto in universale,**

10 Iltesto fondamentale per la distinzione dei tre tipi di necessita ¢ il seguente: Tho-
mas de Aquino, Summa Theologiae, I, 82.1, 293a-b.

11 Questo punto & stato rilevato con un’analisi ben piu dettagliata di quella che pos-
siamo svolgere qui da Pagani 2008, 59-97.

12 Thomas de Aquino, Summa Theologiae, 1, 82.1, p. 293b.

13 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 8, 164: De primo dicitur quod omnis vol-
untas necessario vult finem ultimum, et hoc vel clare visum vel etiam a nobis in univer-
sali apprehensum.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 162
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

come nel caso del bene in quanto tale. L'intento preliminare di Duns
Scoto & quello di mostrare che le ragioni addotte non sono sufficienti
e conclusive. Tra queste, vi & la tesi di Tommaso, presente in Summa
theologiae, I-11, q. 10, a. 2, secondo la quale la volonta non puo rifiu-
tare quell’'oggetto che e il bene senza difetti. Per questo occorre di-
re che la volonta, quanto alla specificazione, tende necessariamen-
te in quell’oggetto.*

L'argomento di Tommaso viene contestato da Duns Scoto, in pri-
mo luogo, perché, se vi sono due nature assolute ed essenzialmente
ordinate, la prima natura puo fare a meno della seconda senza che
questo dia luogo a una contraddizione. Nel caso dell’azione umana,
siamo di fronte a tre elementi ordinati, ma assoluti, che concorro-
no a un quarto elemento, ossia all’atto di volonta (o di amore) verso
qualcosa: 1) 'oggetto amabile; 2) 'apprensione o visione dell’'oggetto
nell’intelletto creato; 3) la volonta creata. Ciascuno di questi elemen-
ti precede l'atto di amore verso l'oggetto; quindi, per la tesi iniziale,
i primi tre elementi possono stare senza quest’ultimo non dando luo-
go a contraddizione. Dunque, secondo Duns Scoto, il legame tra l'at-
to di volonta e quell’'oggetto amabile che ¢ il bene senza difetti non
€ necessario, come vorrebbe Tommaso, perché tale legame potreb-
be essere negato senza contraddizione.**

Duns Scoto aggiunge un secondo argomento. La potenza dell’a-
nima che agisce in modo necessario rispetto a un qualche ogget-
to dovrebbe garantire una continuita temporale e necessaria per
quell’atto, finché gli e possibile o finché non venga impedita. Invece,
la volonta dell'uomo nello stato presente (in via) non continua, né ne-
cessariamente né per quanto le e possibile, I'atto rivolto verso il fine
ultimo appreso in universale.*® In altri termini, nel suo agire 'essere
umano non rivolge costantemente i propri atti di volonta al fine ultimo
della vita umana, ma il pit delle volte si concentra su beni particolari.

14 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 9, 164: Prima est ista: voluntas non potest
resilire a proprio obiecto quod est bonum vel ab illo in quo est tota perfectio sui obiec-
ti; ergo necessario tendit in illud obiectum in quo nec est aliqua malitia nec aliquis de-
fectus boni; huiusmodi est finis ultimus (Soliani 2020, 800).

15 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 13, 166-7: Quia quando sunt duae naturae
absolutae et essentialiter ordinatae, prior sine contradictione videtur posse esse sine
posteriori. Nunc autem, istorum trium quae sunt: obiectum diligibile, et ipsa apprehen-
sio vel visio illius obiecti in intellectu creato, et etiam ipsa voluntas creata, quodcumque
est absolutum et prius naturaliter actu diligendi illud obiectum, et hoc loquendo de dilec-
tione in voluntate creata. Ergo quod quodcumque istorum possit esse - immo quod om-
nia possint esse - sine illo actu dilectionis, non includit contradictionem; nec per conse-
quens oppositum est simpliciter necessarium. Quomodo illud dicitur necessarium cuius
oppositum non includit contradictionem? (Soliani 2020, 801).

16 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 16, 168: Praeterea, potentia quae neces-
sario agit circa obiectum, necessario continuat actum illum, quantum potest; voluntas,
saltem viatoris, non necessario continuat actum circa finem in universali apprehensum,
quantum posset continuare; ergo non necessario agit circa illum.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 163
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Cio significa, per Duns Scoto, che la volonta umana non é necessita-
ta a rivolgersi intenzionalmente al bene in quanto tale.

Da quanto appena ricostruito, possiamo dire che Duns Scoto ritie-
ne il legame tra la volonta e il bene in quanto tale come un legame
di tipo psicologico e non ontologico. Nelle parole del francescano, la
volonta e descritta semplicemente come potenza capace di conside-
rare il fine ultimo, ma anche di rivolgersi altrove, secondo una feno-
menologia dell’atto di volonta che e altra rispetto al piano sul quale
Tommaso aveva sviluppato il suo discorso intorno al legame natural-
mente necessario tra la volonta e l'orizzonte intrascendibile del bene.

Secondo Duns Scoto, la volonta dell'uomo in via potrebbe certa-
mente far seguire un proprio atto all’atto dell’intelletto, grazie al
quale essa considera il fine ultimo, ma non vi e sempre una tale pro-
secuzione. Puo avvenire anche che la volonta indirizzi I'intelligenza
verso la considerazione di un altro atto cognitivo oppure che non im-
pedisca a un altro oggetto di ostacolare la considerazione dell’ogget-
to da parte dell’intelletto. Ora, se la considerazione del fine ultimo
da parte dell’intelletto non puo continuare, anche la considerazione
da parte della volonta puo non continuare. Se, invece, continuasse
quella considerazione da parte dell’intelletto, allora continuerebbe
anche la considerazione da parte della volonta.'” Tuttavia, sembra
che cio non accada sempre, secondo una conclusione tratta princi-
palmente dall’esperienza del gioco circolare tra i nostri atti cogniti-
vi e quelli volontari.

3.1 Lappetito naturale come affectio commodi

Occorre subito precisare, che non si sta sostenendo che Duns Scoto
non conosca un’accezione di volonta come facolta inclinata verso il
bene per necessita naturale o, piu in generale, verso la propria per-
fezione. Tuttavia, questa necessita naturale & introdotta su un piano
differente rispetto a quello di Tommaso. Tale prospettiva comporta
un mutamento nel modo di intendere 'oggetto terminale di quella
inclinazione. Per Duns Scoto, infatti, la volonta possiede un dupli-
ce appetito: 1) naturale/passivo; 2) libero/attivo. Sulla scorta del De
casu diaboli di Anselmo d’Aosta, Duns Scoto distingue nella volonta

17 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 18, 168: Quia voluntas viatoris posset quan-
doque continuare actum intellectus quo considerat finem, quem non continuat, sed vel
convertit intelligentiam ad considerationem alterius actus, vel saltem non impedit quin
obiectum aliud occurrens impediat illam considerationem; illa autem consideratione non
continuata, non continuatur actus voluntatis circa illud obiectum, et continuata illa, con-
tinuaretur ista (Soliani 2020, 801).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 164
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

un’affectio commodi e un’affectio iustitiae.*® Il primo tipo di affezione
& naturale ed & la tendenza che la volonta possiede verso il proprio
generico perfezionamento. Si tratta della radice dell’‘amore di concu-
piscenza’ (amor concupiscentiae) ed esisterebbe anche se la volonta
non fosse libera. L'affezione per la giustizia, invece, € la radice dell ‘a-
more di amicizia’ (amor amicitiae) e in questa affezione consiste pro-
priamente il carattere libero e attivo del volere. Duns Scoto ne parla
come dell’affezione piu nobile, poiché & ‘regolatrice di sé’ (regulatrix
eius) e ‘moderatrice’ (moderatrix) dei movimenti legati alla concupi-
scenza.'” La differenza tra i due amori e notevole. Scrive Duns Scoto
che l'atto dell’'amore di amicizia tende nell’'oggetto in quanto e buo-
no in sé, mentre l'atto dell'amore di concupiscenza tende nell'ogget-
to in quanto & buono per me (mihi est bonum).?* Lamore di amicizia
e, quindi, libero e tende al bene oggettivo. L'amore di concupiscenza,
invece, & predeterminato nello spingere l’essere umano verso un bene
soltanto soggettivo. Non si tratta piu, dunque, del bonum ut tale che
Tommaso aveva posto come terminale dell’appetito naturale umano.

Per Duns Scoto, le due inclinazioni - la naturale e la libera - non
costituiscono due potenze distinte o due volonta diverse nel mede-
simo soggetto umano, tanto che la volonta naturale non € volonta in
senso proprio, ma soltanto una relazione che caratterizza la potenza

18 Bonnie Kent (1995, 196) ha messo in luce una torsione dal teologico all’ontologico,
nell’ermeneutica scotiana del testo di Anselmo. L'affezione della giustizia che Ansel-
mo riteneva essere dono gratuito di Dio, revocabile a causa del peccato, in Duns Sco-
to entra a far parte della struttura stessa della volonta, indipendentemente dalla gra-
zia, confondendosi con la liberta del volere. Recentemente, Lydia Schumacher (2024)
ha sostenuto che cio che Duns Scoto attribuisce ad Anselmo si puo gia trovare nella
Summa Halensis, composta da Alessandro di Hales e Giovanni de la Rochelle, ma at-
tribuita a Giovanni Damasceno. In entrambi i casi si tratterebbe di una interpretazio-
ne creativa delle fonti.

19 Fondamentale ¢ il seguente testo: Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 4.49.10, 282-4,
360-1: sicut vult Anselmus, De casu diaboli cap. 6, ubi vult quod aliquid appetebant quod
habuissent si stetissent; nihil autem prius vel magis appetebant quam beatitudinem, quia
ad illam primo et summe inclinai affectio commodi. Actus autem amicitiae respectu Dei
ex ratione sui et obiecti est bonus, saltem quod non potest esse immoderatus excedendo,
sed forte deficiendo. Tum quia actus concupiscentiae non est nec potest esse primus ac-
tus voluntatis respectu finis, quia omne ‘concupiscere’ est in virtute alicuius actus amic-
itiae: ideo enim concupisco huic bonum, quia amo hunc cui concupisco. Tum quia actus
amicitiae inest voluntati secundum quod habet affectionem iustitiae, quia si solam affec-
tionem commodi haberet, non posset nisi summe commoda velie, secundum Anselmum
14 De casu diaboli. Actus autem concupiscentiae inest voluntati secundum quod habet af-
fectionem commodi, quia necessario inest secundum illam, etiamsi sola illa esset; nobil-
ior autem secundum rationem est affectio iustitiae affectione commodi, quia regulatrix
eius et moderatrix secundum Anselmum, et propria voluntati, in quantum libera est, cum
affectio commodi esset eius etiamsi voluntas libera non esset. Duns Scotus si riferisce
al seguente passo: Alsemus Cantuariensis, De casu diaboli, 6.243-4 (Soliani 2020, 798).

20 Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 4.49.10, 285, 361: Tum, quarto, quia actus amiciti-

ae tendit in obiectum ut est in se bonum, actus autem concupiscentiae tendit in illud ut
mihi est bonum (Soliani 2020, 798).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 165
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

dell’anima rivolta alla propria perfezione. La volonta, in senso pro-
prio, invece, e tale solo se libera.?* Duns Scoto spiega anche che la
volonta vuole il bene naturalmente, ma quel volere non e un atto eli-
cito, cioe libero. In altri termini, non vi & alcun moto volontario nel
bene soggettivo, ma soltanto una inclinazione naturale, la quale e
atto primo.*

11 testo pil esplicito nel quale Duns Scoto spiega che volonta na-
turale e volonta libera non sono due diverse volonta nel medesimo
soggetto e il seguente:

Quando si dice che la volonta libera e [la volonta] naturale sono
due volonta, dico che la volonta naturale - in quanto tale e in quan-
to naturale - non é volonta in quanto potenza, ma implica soltan-
to una inclinazione della potenza a ricevere la propria perfezio-
ne, non ad agire in quanto tale; e quindi ¢ imperfetta a meno che
non sia sotto quella perfezione alla quale quella tendenza inclina
quella potenza. Quindi, la potenza naturale non tende, ma e quel-
la tendenza per la quale la volonta assoluta tende - e questo in mo-
do passivo - a ricevere. Ma vi € un’altra tendenza, nella stessa po-
tenza, affinché liberamente e attivamente tenda determinandosi
all’atto, cosi che [vi €] una duplice tendenza (attiva e passiva). Al-
lora all'argomento [proposto] dico che la volonta naturale non &
potenza o volonta, ma un’inclinazione della volonta e una tenden-
za per la quale tende nel ricevere la perfezione in modo passivo.**

21 loannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 13, 566-8: Dico quod ‘appetitus natu-
ralis’, in qualibet re, generali nomine accipitur pro inclinatione naturali rei ad suam pro-
priam perfectionem - sicut lapis inclinatur naturaliter ad centrum; et si in lapide sit in-
clinatio illa aliud absolutum a gravitate, tunc consequenter credo quod similiter inclina-
tio naturalis hominis ‘secundum quod homo’ ad propriam perfectionem, est aliud a vol-
untate libera. [...] Tunc dico, quod sic est de voluntate, quia voluntas naturalis non est
voluntas, nec velle naturale est velle: sed ly ‘naturalis’ distrahit ab utroque et nihil est
nisi relatio consequens potentiam respectu propriae perfectionis unde eadem potentia
dicitur ‘naturalis voluntas’ cum respectu tali necessario consequente ipsam ad perfec-
tionem, et dicitur ‘libera’ secundum rationem propriam et intrinsecam, quae est volun-
tas specifice (Soliani 2020, 799). Per una trattazione esauriente di queste questioni,
cf. Gonzalez-Ayesta 2012.

22 loannes Duns Scotus, Reportatata Parisiensiensia, 2.39.2, 8, 206b: Dico, quod vol-
untatem velle bonum naturaliter, non est illud velle aliquis actus elicitus. Unde nullus mo-
tus est in bonum, sed tantum inclinatio naturalis, quae est actus primus vel saltem non
elicitus, cum sit a voluntate, inquantum appetitus tantum (Soliani 2020, 799).

23 loannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 18, 570-1: Ad secundum, cum dicitur
quod voluntas libera et naturalis sunt duae voluntates, dico quod voluntas naturalis - ut
sic et ut naturalis - non est voluntas ut potentia, sed tantum importat inclinationem po-
tentiae ad recipiendum perfectionem suam, non ad agendum ut sic; et ideo est imperfec-
ta nisi sit sub illa perfectione ad quam illa tendentia inclinat illam potentiam; unde natu-
ralis potentia non tendit, sed est tendentia illa qua voluntas absoluta tendit - et hoc pas-
sive - ad recipiendum. Sed est alia tendentia, in potentia eadem, ut libere et active ten-
dat eliciendo actum, ita quod una potentia et duplex tendentia (activa et passiva). Tunc

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 166
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182


http://q.un
http://q.un

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Qui vengono distinti due modi di intendere la voluntas, ma di cui so-
lo uno & adeguato, ossia quello per il quale la volonta & attiva, cioe
libera di determinarsi o non determinarsi all’atto. L'altro modo, im-
proprio, € quello della volonta che & in grado di riceve il proprio og-
getto soltanto passivamente. In questo caso, non si tratta di una ve-
ra potenza dell’anima, ma piuttosto di una semplice tendenza la cui
inclinazione e sempre verso il bonum ut commodum, cioe il bene sog-
gettivo. Se non che, tale bene non e detto che coincida con il bene
oggettivo, ossia con il bene morale.** In generale, per Duns Scoto, si
puo parlare di volonta in senso stretto soltanto quando vi & possibili-
ta di volere altrimenti. In questo senso, la voluntas ut natura di Tom-
maso non sarebbe propriamente volonta.

L'interpretazione e la critica che Duns Scoto rivolge a Tomma-
so nel Quodlibet, q. 16 dovrebbero essere dunque valutate a partire
da quello scarto tra il tommasiamo appetito naturale per il bene in
quanto tale e I'appetito naturale come affezione per il bonum ut com-
modum di Duns Scoto. Mentre Tommaso inscrive l'agire della volon-
ta nell’orizzonte intrascendibile del bene in quanto tale, Duns Scoto
mette in primo piano l'agire libero della volonta, la quale, per esse-
re se stessa, deve necessariamente potersi autodeterminare senza
alcuna influenza o predeterminazione che la ostacoli. Citando l'au-
torita di Agostino, Duns Scoto sottolinea che niente e in potere del-
la volonta quanto la volonta stessa. Tale affermazione, precisa Duns
Scoto,?® deve essere riferita all’agire della volonta e non al suo essere.

3.2 La superiorita della volonta sull’intelletto

Grazie alla sua forza, da un lato, la volonta & in grado di comanda-
re un‘altra potenza dell’anima affinché compia o non compia un cer-
to atto; ma, dall’altro lato, essa possiede, come condizione previa e
causa parziale del proprio agire, l'atto dell’intelletto che considera
l'oggetto eventualmente desiderabile, secondo 'adagio nihil volitum
quin praecognitum. Ora, se l'intelletto non considera quell’oggetto
peculiare che é il fine ultimo della vita umana, la volonta non potra
compiere alcun atto di comando verso il fine ultimo. Cio significa che
e in potere della volonta non compiere un atto verso quell’oggetto

ad formam dico quod voluntas naturalis [...] non est potentia vel voluntas, sed inclinatio
voluntatis et tendentia qua tendit in perfectionem passive recipiendam.

24 loannes Duns Scotus, Ordinatio, 3.17.q.un., 15, 568: tertio modo accipitur ‘volun-
tas naturalis’ ut elicit actum conformem inclinationi naturali, quae semper est ad com-
modum (Soliani 2020, 800).

25 JIoannes Duns Scotus, Quodlibetum, q. 16, 19, 169.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 167
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182


http://q.un

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

determinato che ¢ il fine ultimo,?® sia esso inteso come il Sommo be-
ne (fine ultimo in particolare) o come il bene in universale.

In altri termini, Duns Scoto intende mostrare che, poiché l'intel-
letto non considera stabilmente il fine ultimo, a maggior ragione cio
deve accadere per la volonta, i cui atti possono essere riferiti a ogget-
ti diversi e non costantemente al fine ultimo. Cio avviene essenzial-
mente per due motivi. In primo luogo, la considerazione di un ogget-
to da parte dell’intelletto € condizione necessaria all’atto di volonta.
In secondo luogo, la volonta & in grado di comandare all'intelletto
di considerare un oggetto differente rispetto al fine ultimo. In que-
sto modo, la volonta sarebbe in grado di deviare l'intelletto rispet-
to al fine ultimo, fornendo a se stessa le condizioni affinché si pos-
sa volere altro dal fine ultimo. Si tratta di un movimento riflessivo
della volonta sul proprio atto che Duns Scoto traduce come un vole-
re non autodeterminarsi a quell’atto intenzionale che dovrebbe ave-
re di mira il fine ultimo.*”

Occorre ammettere questa possibilita di non volere il fine ultimo,
affinché si possa dare ragione del fatto che anche dopo la deliberazio-
ne da parte dell’intelletto, la volonta & ancora in grado di sospendere
il proprio atto. Il modello che ispira una tale concezione della volonta
e quello, esplorato da Duns Scoto sulla scorta probabilmente di Pie-
tro di Giovanni Olivi, della contingenza o possibilita sincronica. Se-
condo questo modello, nel momento in cui una possibilita - in questo
caso un oggetto d’azione possibile - viene attuata, la sua possibilita
opposta non diventa impossibile o irrealizzabile tout court, ma piut-
tosto rimane in una latenza virtuale che e insieme reale.?® Dunque,
ogni azione, anche dopo essere stata attuata, rimane contingente e,
quindi, non necessaria. Gli elementi necessari, cioe che non possono
essere sospesi sono 1) 'atto dell’intelletto che permette di volere la
sospensione dell’atto di volonta; 2) 'atto di volonta attraverso il qua-
le si sospende quell'ulteriore atto di volonta che dovrebbe seguire la
deliberazione. In entrambi i casi, si tratta di condizioni necessarie al

26 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 19, 169: Probatur eadem minor per illud I
Retractationum, 9 et 22: “Nihil tam est in potestate voluntatis quam ipsa voluntas.” Quod
non intelligitur quantum ad esse voluntatis, sed quantum ad eius agere. Nunc autem in
potestate voluntatis est quod per eius imperium alia potentia habeat actum vel non ha-
beat, sicut quod intellectus non considerat saltem illud obiectum sine cuius consider-
atione potest voluntas habere actum imperandi; ergo in potestate voluntatis est quod
ipsamet non habeat actum circa illud obiectum determinatum. Augustinus Hipponen-
sis, Retractationum, 1.9, 25: quid enim tam in voluntate quam ipsa voluntas sita est?;
De libero arbitrio, 1.12.16, 228: Quid enim tam in voluntate quam ipsa voluntas sita est?

27 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 20, 169: Hoc non intelligo sic quod possit
voluntarie suspendere omnem actum suum, sed voluntarie potest non velle illud obiec-
tum; sed tunc habet aliud velle, scilicet reflexivum super suum actum, istud scilicet, ‘volo
modo non elicere actum circa istud obiectum’.

28 Sul concetto di contingenza sincronica si veda Dumont 1995.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 168
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

dispiegarsi della liberta della volonta.** Se vi e qualcosa di necessa-
rio per la volonta non e, quindi, il legame con il fine ultimo, ma lo so-
no piuttosto i requisiti dell’agire libero della volonta umana. E chia-
ro, pero, che quello elaborato da Duns Scoto & un contesto teorico
con presupposti ontologici molto diversi da quelli previsti dal model-
lo della contingenza diacronica accolta da Tommaso. Quelle appena
illustrate non sono comunque necessita naturali che dovrebbero ap-
partenere alla struttura stessa della volonta, ma sono piuttosto con-
dizioni di possibilita necessarie dell’azione volontaria.

3.3 La natura dell’unum che e destino della volonta

L'ultima argomentazione di Duns Scoto contro Tommaso si basa sulla
tesi secondo la quale la necessita di agire deriva da cio che per pro-
pria natura e principio dell’agire. Se, infatti, il principio non si rap-
porta all’'agire in modo necessario, allora non & possibile che qualcosa
agisca necessariamente per mezzo del principio. Ora, cio che riceve e
per sua natura aperto ad accogliere potenzialmente alterita diverse
e tra loro contraddittorie (est in potentia contradictionis). Quindi: se
l'oggetto - si pensi al caso del fine ultimo per Tommaso - fosse la ra-
gione della necessita del volere, allora esso sarebbe anche cio che &
principalmente attivo rispetto a quell’atto di volonta che a quel pun-
to sarebbe, pero, passivo rispetto all'oggetto. Questa ultima conse-
guenza, tuttavia, non era stata ammessa da Tommaso, il quale rite-
neva come Duns Scoto che la volonta fosse per sua natura attiva. Cio
nonostante, secondo Duns Scoto, questo sarebbe l’esito ultimo, ben-
ché non voluto, delle premesse poste da Tommaso.*°

11 motivo dell’accusa di Duns Scoto implica un’ermeneutica dei te-
sti di Tommaso filtrata da un paradigma teorico divergente rispet-
to a quello che sta alla base del discorso del maestro domenicano.
La necessita naturale che Tommaso pone tra volonta e fine ultimo &

29 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 20, 169: Et hoc bene potest ex se, alioquin
non posset omnem actum suspendere post deliberationem; et est simile de actu intel-
lectus et voluntatis, quoad hoc quod non potest suspendere illam intellectionem quae
necessaria est ad volitionem illam per quam suspendit intellectionem, sed potest quam-
cumque aliam suspendere. Sic non potest pro nunc suspendere omnem volitionem, quia
non illam qua voluntarie suspendit, sed potest suspendere quamcumque aliam ad hoc
non necessario requisitam.

30 JIoannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 21, 170: Praeterea, necessitas agendi est
ab illo quod est per se principium agendi (quia si illud non necessario se habet ad agere,
nec aliquid per illud necessario aget); passum autem secundum se est in potentia con-
tradictionis; si ergo, per te, obiectum sit ratio necessitatis in volendo, quia ponis quod
quaecumque voluntas comparata ad ipsum obiectum necessario vult ipsum (nulla autem
voluntas necessario vult quodcumque obiectum), videretur sequi quod obiectum sit prin-
cipale activum respectu volitionis. Quod tamen sic arguens non concedit.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 169
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

costitutiva della facolta. Essa non determina o limita la liberta del-
la volonta, ma piuttosto la fonda. In quanto la volonta & apertura tra-
scendentale verso il bene in tutta la sua ampiezza, tale facolta puo
soppesare ed eventualmente scegliere liberamente i beni particolari,
ma non il bene assoluto, la cui natura é tale da saziare pienamente il
desiderio umano. Quindi: pur non negando la liberta, il bene trascen-
dentale non lascia oltre sé altro da volere liberamente. Duns Scoto,
invece, da un lato, sembra considerare il bene in universale (scil. il
bene trascendentale) e il bene in particolare come beni accanto ad
altri beni. A partire da questo presupposto non del tutto esplicitato,
egli intende purificare l'atto di volonta da tutto cio che ai suoi occhi
appare come un determinismo.

Ne é testimonianza un altro passaggio di Quodlibet, q. 16 che ri-
guarda l'ontologia di quell’'unum verso il quale la volonta sarebbe
determinata, quanto alla specificazione dell’atto. Duns Scoto sostie-
ne che, per quanto l'oggetto sia perfetto, I'atto della volonta verso di
€SS0 puo essere necessario soltanto se la potenza tende necessaria-
mente verso l'oggetto. Tralasciando la condizione della volonta crea-
ta nello stato di beatitudine celeste e la sua condizione di perfezione
soprannaturale, Duns Scoto nega che la volonta creata in via possa
essere necessitata in qualche modo verso alcunché, per la stessa ra-
gione che gia abbiamo incontrato, ossia per il carattere radicalmen-
te contingente (di una contingenza sincronica) dei suoi atti. Questo
vale anche quando l'oggetto intenzionale dell’atto volontario fosse il
bene (o fine ultimo) appreso in universale. Infatti, continua Duns Sco-
to, un’eventuale apprensione intellettiva del bene in universale che,
come gia detto, deve essere precondizione dell’atto volontario, non
€ in grado in alcun modo di determinare la volonta a volere necessa-
riamente 'oggetto.** Cio, pero, non significa che allora la volonta si
determini necessariamente a volere l'opposto di quell’oggetto o che
continui necessariamente a volere cio che é offerto dalla considera-
zione dell’intelletto.??

L'unico punto che Duns Scoto concede riguarda il fatto che la vo-
lonta non possa respingere e rifiutare (nolle) quell'oggetto nel quale
non si mostra alcun male, poiché il bene - anche nell'impianto teo-
rico del teologo francescano - rimane 'oggetto dell’atto di volere. Il

31 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 170: Quantumcumque enim in obiecto
aliquo sit perfectio obiecti, tamen ad necessitatem actus requiritur quod potentia nec-
essario tendat in illud obiectum. Et quidquid sit de voluntate creata beata et de perfec-
tione eius supernaturali qua tendit in illud obiectum, tamen diceretur quod voluntas
creata viatoris simpliciter contingenter tendit in illud, et etiam quando est in universa-
li apprehensum, quia illa apprehensio non est ratio determinandi voluntatem ad neces-
sario volendum illud.

32 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 170-1: Nec ipsa voluntas necessario se
determinat in opposito, sicut nec necessario continuat illud positum.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 170
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

male, invece, puo essere solo oggetto di un atto di rifiuto. Da questo,
pero, non consegue che, poiché la volonta non puo rifiutare quell’og-
getto buono sotto tuttii punti di vista, allora lo debba volere necessa-
riamente. Infatti, la volonta potrebbe anche semplicemente astenersi
sia dal volere (velle) sia dal rifiutare (nolle) quell’oggetto, rifugiandosi
nello spazio del non volere (non velle) di cui il nolle e solo un aspetto.*?

Secondo Duns Scoto, infatti, dal ‘non poter rifiutare x’ non conse-
gue il ‘volere necessariamente x’, poiché velle e nolle non si oppon-
gono per contraddizione, ma solo in quanto contrari. Per contrad-
dizione, invece, si oppongono il velle e il non-velle. Se la possibilita
di oscillare tra velle e nolle & conosciuta nel linguaggio della tarda
Scolastica e della Scolastica moderna come libertas contrarietatis,
I'indeterminazione della volonta rispetto al velle e al non velle e det-
ta libertas contradictionis. Quanto, poi, all'ontologia di cio che e be-
ne sotto tutti i punti di vista, & necessario rilevare che Duns Scoto
ha inteso disarticolare il concetto di oggetto beatificante dal concet-
to di fine, solitamente attribuito a quell’'oggetto. Questa mossa teo-
rica consente di pensare la volonta e I'oggetto, anche il pil perfetto,
come l'uno di fronte all’altro, senza che la volonta sia in alcun modo
necessitata a volere o a rifiutare 'oggetto, perché sempre in grado
di porre un atto per sua natura contingente oppure di mantenersi in
uno stato di sospensione.**

Secondo il teologo francescano, si potrebbe tentare di mettere in
discussione questa conclusione facendo notare che il non poter rifiu-
tare il fine ultimo significa in realta volerlo necessariamente, in ra-
gione del fatto che quell’oggetto ha nella propria costituzione onto-
logica qualcosa che & contraddittorio rispetto a un eventuale atto di
rifiuto da parte di una volonta. Tuttavia, tale aspetto, incompossibi-
le rispetto a un atto di rifiuto, non potrebbe essere altro che un qual-
che atto di volere (velle) 'oggetto e inerente a quest’ultimo. In questo
modo potrebbe scattare la contraddizione tra elementi che devono
essere omogenei dal punto di vista ontologico. Occorre, poi, che que-
sto volere sia in atto, perché se fosse semplicemente un’inclinazione
abituale oppure attitudinale, non potrebbe daccapo scattare la con-
traddizione con 'atto di rifiuto attualmente posto.**

33 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 22, 171: Tamen ista posset concedi quod
voluntas non potest resilire ab obiecto sive nolle obiectum in quo non ostenditur aliqua
ratio mali nec aliquis defectus boni, quia sicut bonum est obiectum huius actus qui est
velle, ita malum vel defectus boni, quod pro malo reputatur, est obiectum huius actus
qui est nolle. Et tunc non sequitur ultra, “non potest nolle hoc, ergo necessario vult hoc,”
quia potest hoc obiectum neque velle neque nolle.

34 Ioannes Duns Scotus, Ordinatio, 1.1.1.1, 15-16, 9-10.

35 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 23, 171: Contra hoc potest argui sic: si non
potest nolle hoc obiectum, hoc ideo est quia necessario habet in se aliquid cui repugnat
istud nolle; tale autem repugnans non potest esse nisi actu velle hoc obiectum; igitur

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 171
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Si puo dire che l'aspetto che contraddice un eventuale atto di rifiu-
to (nolle) del fine ultimo sia da ricondurre alla potenza stessa di vo-
lere, la quale, per costituzione propria possiede un volere rispetto a
quell'oggetto desiderabile e il rifiuto rispetto a un oggetto indesidera-
bile, poiché non ¢ possibile fare altrimenti. Duns Scoto aggiunge che,
poiché il fine ultimo non € un male e nemmeno una mancanza di bene,
la condizione di essere indesiderabile & estranea alla sua costituzione
ontologica. Per questo, la stessa espressione linguistica che rimanda
all’atto di rifiuto del fine ultimo risulta a questo punto autocontraddit-
toria, come se si parlasse di vedere un suono. Del resto, cio & coerente
con l'indicazione di Agostino secondo la quale, se vogliamo essere fe-
lici, non solo ci rifiutiamo di essere infelici, ma non possiamo in alcun
modo volere essere infelici. Cio significa che l'infelicita ripugna all’at-
to di volonta e l'atto di rifiuto sembra essere contraddittorio rispetto
alla tensione verso la felicita che accomuna tutti gli uomini. Insomma,
l'infelicita manca di qualunque aspetto di desiderabilita, come la feli-
cita manca di qualunque aspetto di indesiderabilita.*®

Questo ulteriore avanzamento del confronto dialettico di Duns
Scoto con la posizione di Tommaso ci sembra essere, pero, un'ulterio-
re concessione al maestro domenicano o, meglio, un approfondimen-
to della prima concessione che abbiamo messo in luce poc’anzi. Duns
Scoto non respinge l'idea che la volonta per costituzione propria sia
apertura alla felicita - al bene preso in tutta la sua possibile ampiez-
za -, tanto che vede la contraddittorieta tra infelicita e volonta, cosi
come tra felicita e rifiuto; ma non accetta di introdurre alcun tipo di
necessita nell’atto di volere, ammettendo la possibilita che di fron-
te alla felicita la volonta possa sospendere ogni suo atto. Introdurre
nell’atto di volonta un qualche tipo di necessita significherebbe as-
similare la volonta all’intelletto, inteso come facolta capace soltanto
di manifestare necessariamente 1'oggetto o di concludere razional-
mente un ragionamento a partire da premesse.*’

illud necessario sibi inest. Maior probatur: quia si unum incompossibile repugnat, alter-
um necessario inest. Minor probatur: quia nulla inclinatio ad volendum habitualis sive
aptitudinalis repugnat ipsi nolle actuali, quia cum actu uno potest stare potentialitas vel
aptitudo ad oppositum actum.

36 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 24, 171-2: Hic dici potest quod illud repug-
nans actui nolendi finem est ipsamet potentia volendi, quia ipsa non potest habere nisi
velle respectu obiecti volibilis, vel nolle respectu obiecti nolibilis, quia nullum aliud velle
vel nolle est possibile fieri; nunc autem finis non habet rationem nolibilis quia nec mali-
tiam, nec defectum boni; unde hoc quod est “nolle finem” includit contradictionem, sicut
“videre sonum,” sicut Augustinus vult in Enchiridion 86 vel 52: “Sic beati esse volumus,
ut miseri esse non solum nolumus, sed nequaquam velle possimus.” Sicut repugnat ipsi
actui volendi tendere in miseriam, ita videtur repugnare actui nolendi tendere in beati-
tudinem. Augustinus Hipponensis, Enchiridion, 28.105, 106: qua beati esse sic volumus,
ut esse miseri non solum nolimus, sed nequaquam prorsus velle possimus.

37 Questa tesi e presente in modo paradigmatico in Ioannes Duns Scotus, Qq. su-
per Metaph., 9.15.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 172
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Per Duns Scoto, non vi e quel parallelismo tra intelletto e volon-
ta che Tommaso riteneva di trovare in Aristotele. Cio, infatti, dareb-
be luogo a un inconveniente non di poco conto per chi voglia rendere
ragione dell’esperienza dell’azione malvagia, cioe del peccato. L'in-
telletto, a causa del principio da cui inizia il ragionamento, tende in
modo ordinato in alcune verita e da il proprio assenso alla conclusio-
ne, ma senza la liberta di sospendere o negare I'assenso, quando l'ar-
gomentazione sembra essere correttamente condotta. Cio non deve
valere, invece, per la volonta; diversamente tenderebbe in qualche
fine intermedio (id quod est ad finem) a causa del fine ultimo, poten-
do soltanto utilizzarlo, ma senza possibilita di eleggerlo a oggetto di
fruizione. Se cosi fosse, pero, 1'uomo in via non potrebbe cadere in
quella perversita che Agostino indicava come la radice di ogni pec-
cato: utilizzare cio che e da fruire e fruire di cio che é da utilizzare.*®

Quindi: mentre I'intelletto € mosso verso l'oggetto per una neces-
sita naturale, la volonta muove se stessa liberamente, senza riferirsi
ad alcuna ragione estrinseca. Tra l'altro, conclude Duns Scoto - oppo-
nendosi stavolta a Enrico di Gand - se la volonta non vuole alcunché
in modo necessario, non e necessario nemmeno che cio in ragione di
cui vuole le altre realtd, lo voglia necessariamente. E sufficiente, in-
vece, che lo voglia in modo contingente, affinché possa volere anche
le altre realta nello stesso modo.**

L'argomentazione di Enrico intende sostenere che vi sia un amore
naturale, da parte della volonta creata, per la natura del bene presa
in senso assoluto (ratio boni simpliciter). I beni finiti, quindi, sareb-
bero amati dalla volonta creata soltanto in ragione della loro parte-
cipazione a quella ratio boni, la quale trova piena e perfetta realizza-
zione in Dio e realizzazioni soltanto finite e difettose nelle creature.*’

38 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 26, 173: sicut intellectus ordinate tendens
in ista vera propter principium assentit conclusioni, sic voluntas ordinate tendens in il-
lud quod est ad finem tendit in ipsum propter finem. Sed non est simile hinc inde com-
parando ad potentias istas 5 ut absolute operantes, quia tunc non posset aliqua voluntas
velle illud quod est ad finem, nisi utendo eo, scilicet volendo ipsum propter finem; cum
tamen dicat Augustinus 83 Quaestionum quaestione 30, quod: “Perversitas voluntatis
est in utendo fruendis et fruendo utendis”. Augustinus Hipponensis, De diversis quaes-
tionibus 83.30.38: Omnis itaque humana perversio est, quod etiam vitium vocatur, fru-
endis uti velle, atque utendis frui.

39 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 28, 173-4: Maior posset simpliciter negari,
quia si voluntas nihil necessario vult, non oportet quod illud, ratione cuius vult alia, neces-
sario velit, sed quod illud contingenter velit sufficit ad volendum alia eo modo quo vult ea.

40 Henricus de Gandavo, Quodlibet, 4.11.5, 93: Si ergo quaestio de dilectione Dei natu-
rali super omnia alia intelligatur de dilectione beneplacentiae, cum huiusmodi dilectione
diligatur bonum simpliciter quia bonum, et nullum bonum participatum diligitur nisi quia
in ipso est participata aliqua ratio boni simpliciter, quae perfecte habet esse in solo pri-
mo bono, quod Deus est, gratia cuius illud bonum participatum bonum diligitur tamquam
gratia eius quod est in se, per se et primo dilectum, et cuius cognitione bonum partici-
patum cognoscitur esse bonum, tamquam illo quod in se est per se et primo cognitum.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 173
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Duns Scoto interpreta questa dottrina come una diversa riproposi-
zione dell’idea che vi sia una qualche necessita naturale nell’atto del
volere Dio. Cio significherebbe, in altri termini, introdurre in radice
un elemento di disomogeneita rispetto al modo di operare, contin-
gente e libero, della volonta. Secondo il francescano, occorrerebbe
piuttosto porre la contingenza anche nell’atto con il quale si vuole
il Sommo bene, affermando che la volonta tende verso il fine ultimo
soltanto in modo contingente, cosi da non vanificarne 'autonomia e
la liberta radicale.

3.4 La necessita come fermezza dell’atto libero

Cio che Duns Scoto intende mostrare € la non conclusivita delle tesi a
favore di un atto di volonta che voglia necessariamente (per necessi-
ta naturale) il fine ultimo, sia esso il Sommo bene o il bene in univer-
sale. Tuttavia, egli ritiene che esista una qualche necessita del volere
in grado di essere compossibile con il carattere libero e contingente
del velle.** Lasciamo da parte sia gli argomenti di autorita, tratti da
Agostino e da Anselmo d’Aosta, sia I'argomento quia, dove si prende
in esame soltanto il caso della volonta divina. Soffermiamoci, inve-
ce, sugli argomenti propter quid. Duns Scoto spiega che l'azione di-
retta della volonta creata verso il fine ultimo & un’azione perfettissi-
ma e in tal caso la fermezza (firmitas) necessaria all’atto di volonta
che si fissi intenzionalmente su Dio & una perfezione, non un difetto.
In questo caso, tale necessita non toglie, ma piuttosto esalta cio che
appartiene alla perfezione, ossia la liberta.*

In secondo luogo, la condizione intrinseca alla stessa volonta, os-
sia la liberta - sia in assoluto sia in ordine all’atto di volere perfetto -,
non e contraddittoria rispetto alla perfezione nell’'operare. Tale per-
fezione consiste appunto nella firmitas di cui si e appena detto. Cio
significa che la stessa liberta risulta compatibile con la condizione
piu perfetta possibile nell'operare, cioé con quella fermezza che ca-
ratterizza il perfetto atto di volere. Ora, tale fermezza ha i caratteri
della necessita, ma si tratta di una necessita assai peculiare perché
possibile in quanto appartenente all'ordine della volonta.**

41 Toannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 33, 176: De secundo articulo principali, di-
co quod cum necessitate ad volendum stat libertas in voluntate.

42 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 37, 179: Praeterea secundo probatur idem,
‘propter quid’. Et hoc primo sic: Actio circa finem ultimum est actio perfectissima; in ta-
li actione firmitas in agendo est perfectionis; ergo necessitas in ea non tollit, sed magis
ponit illud quod est perfectionis, cuiusmodi est libertas.

43 Toannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 38, 179: Praeterea, condicio intrinseca ip-

sius potentiae, vel absolute vel in ordine ad actum perfectum, non repugnat perfectio-
ni in operando; nunc autem libertas vel est condicio intrinseca voluntatis absolute, vel

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 174
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Una tale necessita risulta, dunque, fondata sulla contingenza
dell’atto volontario. Per Duns Scoto, la perfezione dell’atto non to-
glie la perfezione della potenza dell’anima - in questo caso della vo-
lonta -, ma piuttosto la mette in luce. In questo contesto, il termine
necessitas connota lo stato di perfezione proprio dell’atto di volere
che si porta sul Sommo bene. Con libertas, invece, si intende lo sta-
to di perfezione nell’agente. Questa precisazione consente a Duns
Scoto di non predicare significati, che egli ritiene sempre opposti
per contraddizione, del medesimo soggetto e sotto il medesimo ri-
spetto. Il fatto che la volonta voglia necessariamente il Sommo be-
ne, secondo le indicazioni fornite poc’anzi, significa il portarsi della
volonta con tutta la propria energia verso qualcosa e, nel contempo,
il proprio frenarsi rispetto all’'opposto, in modo tale che piu la volon-
ta vuole in modo volontario e libero quell’'oggetto, trattenendosi in
compagnia di quest’ultimo in modo liberissimo e assolutamente vo-
lontario, piu l'atto puo essere definito necessario. L'unica necessita
ammessa da Duns Scoto sembra essere, dunque, questa fermezza
e immutabilita di adesione volontaria e, quindi, libera della poten-
za verso l'oggetto.

Non siamo di fronte a una necessita dovuta a costrizione o a impe-
tuosita, come quando si viene spinti a compiere un atto. Se cosi fos-
se, saremmo di fronte a un agente naturale e non a un agente dota-
to di volonta. Secondo Duns Scoto, solo nel modo appena descritto, &
possibile ritenere che cio che e libero sia compatibile insieme con il
possibile e con il necessario. Allo stesso modo, agire liberamente di-
viene compatibile con il poter agire in un modo o in un altro, ma an-
che con il contingente e insieme con il necessario.** Questa partico-
lare necessita potrebbe essere definita come ‘necessita psicologica’,
perché posta liberamente dalla volonta al livello pil alto della perfe-
zione dell’agente libero. In altri termini, si tratta di un tener fermo
liberamente cio che si vuole: la volonta puo essere necessitata sol-
tanto se & essa stessa a necessitarsi.

saltem in ordine ad actum volendi; ergo ipsa libertas potest stare cum condicione perfec-
ta possibili in operando; talis condicio est necessitas, et specialiter ubi ipsa est possibilis.

44  Toannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, textus interpolatus, 176-7: Quod libertas in
voluntate stet simul cum necessitate respectu eiusdem actus et obiecti: perfectio actus
non tollit perfectionem potentiae sed magis ponit; necessitas est perfectio in actu et lib-
ertas in agente; ergo. Nam voluntatem necessario velle non est nisi eam toto suo conatu
in volitum ferre et eius oppositum cohibere, ita quod quanto actus est magis necessari-
us tanto voluntas volentius et liberius vult obiectum, liberrime et volentissime se tenens
cum eo. Unde actui voluntatis nec necessitas nec contingentia repugnat per se ut volun-
tarius est. Accipiendo necessitatem pro firmitate et immobilitate adhaesionis potentiae
cum obiecto, non autem pro coactione et impetuositate ita quod impellatur ad actum—
quia sic esset agens per naturam—, unde liberum stat cum possibili et necessario et sic
est in plus quam possibile vel impossibile non. Et similiter agere libere stat cum posse
agere alio modo et non alio modo sicut cum necessario et contingenti.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 175
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Fino a ora, Duns Scoto ha descritto semplicemente il fatto che le
cose stanno in un certo modo, affinché sia preservato il carattere con-
tingente di ogni atto volontario insieme con 'adesione della volonta
al Sommo bene, ma sul perché le cose stiano in questo modo egli &
esplicito nel dire che non vi € una ragione, poiché siamo di fronte a
quelle questioni principiali per le quali, come dice Aristotele, non vi &
possibilita di dimostrazione.** La conclusione di Duns Scoto, in parte
gia prevedibile, e particolarmente interessante: lo stato di perfezione
del possibile e del libero & il necessario, ma tale stato non cancella la
liberta e nemmeno la possibilita, semplicemente le compie, preser-
vandole in una sorta di Aufhebung. Si tratta, tuttavia, di una neces-
sita completamente diversa da quella ‘naturale’ difesa da Tommaso.

A riprova della non naturalita della necessita di adesione e suffi-
ciente considerare la parte finale della quaestio 16 del Quodlibet, do-
ve Duns Scoto si chiede se la naturalita sia compatibile con la liberta.
Preliminarmente egli precisa come si debbano intendere i due termi-
ni. Se il termine natura viene preso in senso estensivo esso abbrac-
cia ogni ente, persino la volonta libera e le negazioni. In questo sen-
so, si puo parlare per ogni ente di necessita naturale, quando essa
riguardi i caratteri essenziali di qualcosa. Si da allora compatibilita
tra necessita naturale e volonta libera. Questo caso vale certamente
per Dio, il quale per necessita naturale deve volere liberamente qual-
cosa, considerato lo stato di perfezione ontologica nel quale si trova.*®

Le difficolta con il termine natura nascono quando viene preso in
un senso piu ristretto a indicare cio che si contrappone alla liberta,
secondo quella distinzione originaria tracciata nel concetto di agen-
te o di principio agente dal testo aristotelico del libro II della Fisi-
ca.*” Duns Scoto ravvisa una distinzione analoga nel libro IX della

45 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 39, 179-80: Si quaeras quomodo stat libertas
cum necessitate, respondeo: Secundum Philosophum IV Metaphysicae, non est quaerenda
ratio eorum quorum non est ratio: “Demonstrationis enim principii non est demonstratio”.

46 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 55, 188: De isto articulo potest dici quod
non est hic difficultas, accipiendo “naturam” extensive, prout extendit se ad omne ens;
sic enim dicimus “natura voluntatis,” immo extendendo ad non ens dicimus “natura ne-
gationis.” Sic enim, extensive loquendo, necessitas in quocumque ente posset dici ne-
cessitas naturalis, et tunc, cum voluntas, saltem divina, ex sua perfecta libertate habeat
necessario aliquod velle, ista necessitas perfectae libertatis posset dici, isto modo, ne-
cessitas naturalis.

47 Toannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 56, 188-9: Sed difficultas non est nisi accip-
iendo “naturam” magis stricte, prout scilicet “natura” et “libertas” sunt primae differen-
tiae agentis vel principii agendi, quomodo loquitur Philosophus II Physicorum, ubi divid-
it causam activam in naturam et propositum: “Eorum,” inquit, “quae fiunt propter hoc,”
id est, propter finem, cuiusmodi sunt omnia quae fiunt a per se causa, “alia quidem se-
cundum propositum, alia vero non secundum propositum.” Et paulo post: “Sunt autem
propter hoc quaecumque ab intellectu utique aguuntur, et quaecumque a natura.” Et ad
istas duas causas per se reducit ibi duas causas per accidens, casum scilicet et fortu-
nam. Cf. Arist. Ph. 2.5.196b17-12.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 176
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Metafisica, dove Aristotele indica la differenza tra le potenze attive
razionali e quelle irrazionali.*® La caratteristica di un agente natu-
rale sarebbe quella di operare senza essersi dato un proposito e in
modo irrazionale, mentre gli agenti liberi operano secondo un obiet-
tivo e in maniera razionale, cioé mediante il concorso di intelletto
e volonta. Ora, mentre l'intelletto principia al modo della natura, la
volonta causa liberamente. In ogni caso, quando qualcosa viene pro-
dotto mediante entrambe le facolta si dice che & stato fatto libera-
mente e di proposito, sebbene l'intelletto concorra operando al mo-
do della natura. La volonta, infatti, mantiene la propria superiorita
rispetto all'intelletto,*® sebbene non possa fare a meno dell’azione di
quest'ultimo. L'introduzione da parte di Aristotele di cio che Duns
Scoto chiama in modo equivalente appetitus o prohairesis (il deside-
rio capace di scelta) & dovuta al fatto che l'intelletto non e in grado
di determinare se stesso verso uno dei contrari che per natura e sol-
tanto in grado di manifestare indifferentemente. Il desiderio capace
di scelta, invece, pur essendo aperto ai contrari, si determina da sé
verso uno di essi, causando uno degli opposti per contrarieta. L'ipo-
tesi di un intelletto in grado di causare ¢, invece, scartata da Duns
Scoto, perché un intelletto siffatto, in quanto incapace di scegliere,
dovrebbe causare simultaneamente, ma contraddittoriamente, i con-
trari, dando luogo all’assurdo.*°

48 Ioannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 57, 158: De hac etiam distinctione loquitur
IX Metaphysicae distinguens modum quo potentiae activae rationales et irrationales di-
versimode exeunt in actus suos: “Tales,” inquit (scilicet, irrationales potentias), “necesse
est, quando ut possunt passivum et activum appropinquant, hoc quidem facere, illud au-
tem pati; illas vero (scilicet, rationales), non necesse” (supple: hoc facere et illud pati).
Cf. Arist. Met. 9.10.1048a5-10.

49 Toannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 59, 189-90: Ista divisio principii activi di-
versis nominibus exprimitur, non solum apud diversos sed apud Aristotelem, ut patet ex
II Physicorum, ubi praemisit: “secundum propositum et non secundum propositum,” et
subdit: “ab intellectu et a natura”; et in IX Metaphysicae, “rationales et irrationales po-
tentiae.” Per ista tria, “non secundum propositum” et “a natura,” et “potentia irrationa-
lis,” intelligitur illud principium activum quod communiter dicimus naturam; per alia tria
intelligit aliud principium activum in quo concurrunt respectu actus extrinseci intellectus
et voluntas. Sed utrumque istorum per se acceptum habet suum proprium modum prin-
cipiandi: intellectus quidem per modum naturae, unde et ad suum proprium actum com-
paratus natura est [...]; voluntas autem semper habet suum proprium modum causandi,
scilicet libere, et ideo quando concurrit cum intellectu, ut in productione artificialium,
totum dicitur produci libere et a proposito, quia propositum voluntatis est principale et
immediatum respectu illius productionis extrinsecae; 61, 191.

50 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 60, 191: Unde Philosophus IX Metaphysi-
cae vult quod ultra intellectum requiritur aliud determinans ut appetitus vel prohaere-
sis —alioquin simul faceret contraria. Nam ipsa scientia simul ostendit contraria et ip-
sa quantum est ex parte sui esset principium per modum naturae; et necessario, quan-
tum est ex se, causaret quodlibet respectu cuius est potentia. “Illae,” inquit, “contrario-
rum quare simul faciet contraria, hoc autem impossible.” Necesse ergo alterum ad esse
quod proprium est, hoc est, determinans ad unum oppositorum. Et subdit: “Dico autem
hoc appetitum,” etc». Cf. Arist. Metaph. 9.5.1048a1-13.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 177
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Separati i ruoli e le nature di intelletto e volonta, Duns Scoto puo
venire alla soluzione della questione sulla compatibilita nello stesso
di natura stricto sensu e liberta. Posto, come si & visto in preceden-
za, che la volonta agisca sempre insieme a qualcosa che deve neces-
sariamente concorrere al suo operato, come l'intelletto e 1'oggetto,
rimane il fatto che il primo & naturalmente attivo, ma la volonta ¢ atti-
va soltanto liberamente. ‘Essere naturalmente attivo’ ed ‘essere libe-
ramente attivo’ sono differenze specifiche che si oppongono per con-
traddizione e dividono il genere ‘principio attivo’.** Dunque, il modo
in cui Duns Scoto istruisce il tema della differenza tra volonta e na-
tura non esclude un qualche tipo di necessita, ma non esclude nem-
meno una qualche naturalita, se natura & intesa in senso largo come
sinonimo di essenza. In questo senso, vi € una natura della volonta
ed & anche possibile dire che la volonta & un principio agente libero
e insieme necessario, quando cioe aderisce al Sommo bene libera-
mente, ma con la fermezza adeguata. Cio che Duns Scoto esclude ¢
un senso meccanicistico e potremmo dire fisicistico di necessita na-
turale come determinatio ad unum che non sarebbe in alcun modo
compatibile con l'agire libero. Ci sembra, pero, che il punto essenzia-
le della questione che separa Duns Scoto da Tommaso sia la natura
di quell’'unum, il quale non deve essere inteso come un qualche ente
individuale tra gli altri enti oppure come un concetto universale tra
altri concetti, ma piuttosto come un orizzonte trascendentale, certa-
mente dal carattere unitario, ma talmente indeterminato da non li-
mitare o predeterminare l'agire libero della volonta. La consistenza
ontologica del bonum ut tale come unum trascendentale ¢ del tutto
peculiare. Esso & un infinito indeterminato e non incrementabile che
non puo essere prodotto mediante un atto di astrazione, il quale non
sarebbe in grado di restituire tutta 'ampiezza e la capacita infinita di
contenere i beni determinati, propria della trascendentalita. La con-
sapevolezza della peculiarita dell’'unum verso il quale la volonta sa-
rebbe per sua natura determinata in Duns Scoto sembra attenuarsi.

Tornando alla differenza tra la natura stricto sensu e la volonta,
sitratta di una disomogeneita cosi profonda che, mentre l'agente na-
turale puo essere qualcosa di primo nel suo ordine oppure di poste-
riore e determinato da un agente superiore, la volonta non puo esse-
re un principio agente primo in senso assoluto (perché deve essere

51 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 62, 192: Ad propositum, dico quod, licet al-
iquod principium possit concurrere in agendo cum voluntate (puta, secundum aliquos
obiectum et secundum aliquos intellectus), et illud concurrens, quantum est ex parte sui,
sit naturaliter activum, tamen voluntas, per se loquendo, numquam est principium acti-
vum naturaliter, quia esse naturaliter activum et esse libere activum sunt primae differ-
entiae principii activi, et voluntas, unde voluntas, est principium activum liberum. Non
magis ergo potest esse voluntas naturaliter activa quam natura, ut est principium dis-
tinctum contra voluntatem, posset esse libere activa.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 178
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

preceduta dall’intelletto), ma non pud nemmeno essere in alcun mo-
do determinata da un principio agente superiore, altrimenti non sa-
rebbe veramente in grado di autodeterminarsi nell’agire. Tanto & ve-
ro che se vi fosse una causa per cui la volonta fosse agente libero, e
quest’ultima volesse necessariamente A, questo volere non sarebbe
causato naturalmente da cio che causa la volonta, anche se cio che
causa la volonta la causasse naturalmente. La volonta potrebbe, co-
si, continuare ad avere o non avere in modo contingente il suo vole-
re, poiché sarebbe sempre essa stessa ad autodeterminarsi verso il
proprio atto volontario.®?

Tutto cio che la volonta riceve dalla propria causa e soltanto il
principio per il quale € in grado di autodeterminarsi verso il volere
qualcosa. Quindi, quando la volonta vuole qualcosa non si compor-
ta come il corpo pesante si rapporta con la tendenza naturale e vo-
luta dalla Causa prima verso la caduta.*®* Come la forma, l'essere e
il modo di essere di qualcosa sono elementi immediati di cui non si
da ragione, cosi anche dell’agire e del modo di agire di qualcosa non
si da una spiegazione, ma si puo dire soltanto che tale agire scatu-
risce dal fatto che quell’ente & un certo ente con una certa essenza
propria.** Come accade, in altro contesto, riguardo alla radice ulti-
ma della possibilita delle cose, Duns Scoto non sa dare ragione della
liberta del volere e ne parla piuttosto come di un dato immediato di
esperienza, allo stesso modo in cui ne parlera Guglielmo di Ockham,
ad esempio nella quaestio 16 del libro IV della Reportatio. La liberta
del volere consta, ma sembra priva di ragioni ultime, tanto che sa-
rebbe insensato chiederne una dimostrazione.

52 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 63, 192-3: Omne agens naturale vel est omni-
no primum vel, si est posterius, est ab aliquo priore naturaliter determinatum ad agen-
dum; voluntas numquam potest esse agens omnino primum, sed nec potest esse deter-
minata naturaliter ab aliquo agente superiore. Quia ipsamet est tale activum quod seip-
sam determinat in agendo, sic cintelligendo quod sibi relin-queretur, posito actu primo
quo voluntas est voluntas, quod si voluntas aliquid necessario velit puta A, non tamen is-
tud velle naturaliter causatur a causante voluntatem, etiamsi naturaliter causaret vol-
untatem, sed posset contingenter habere vel non habere hoc velle, cum seipsam deter-
minaret ad hoc velle.

53 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 64, 194: Voluntas creata, si necessario vult
aliquid, non sic est determinata a causante ad illud velle sicut grave ad descensum, sed
tantum a causante habet principium determinativum sui ad hoc velle. Si dicas, si descen-
sus gravis causatur a gravitate intrinseca, tunc grave movet se, quare ergo non aeque
libere sicut voluntas se ad illud velle, respectu cuius ipsa voluntas est necessaria ratio
causandi? Respondeo: illa causatio gravitatis respectu descensus gravis est naturalis,
quia hoc est hoc et illud est illud.

54 loannes Duns Scotus, Quodlibetum, 16, 65, 194: Breviter, posset dici quod forma,
esse, et modus essendi— agere et modus agendi—sunt immediata; ideo, sicut non est
alia ratio quare hoc habet talem modum essendi, nisi quia est tale ens, sic non est alia
ratio quare hoc habet talem modum agendi, puta libere, licet necessario agat, nisi quia
est tale principium activum, scilicet liberum.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 179
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

4 Conclusioni

Il carattere libero e contingente dell’atto di volere viene difeso da
Duns Scoto, contro Tommaso e, in misura minore, contro Enrico di
Gand, affinché sia rimosso cio che viene inteso come un residuo de-
terministico imposto alla natura stessa della volonta. Quest’ultima,
infatti, non puo essere costretta in alcun modo e nemmeno subdola-
mente necessitata, anche quando l'atto di volere sia stato definitiva-
mente attuato. Esso rimane contingente, al pari di tutti gli altri atti
di volonta alternativi e possibili, ma non attuati. Si & cercato di met-
tere in luce, pero, che l'interpretazione e la critica di Duns Scoto ri-
volta ai testi di Tommaso sembra costruita, in fondo, a partire da te-
si antropologiche e metafisiche che non sono piu quelle del maestro
domenicano. Il primo punto riguarda la preferenza di Duns Scoto per
la contingenza sincronica rispetto alla contingenza diacronica. Il se-
condo riguarda la dottrina scotiana delle due affezioni nella volon-
ta umana che prevedono una differente considerazione dell’'oggetto
proprio dell’appetito naturale. Collegato a questo punto vi & un’al-
tra questione, ossia la natura di quell’'unum verso il quale la volonta
sarebbe naturalmente determinata. Nel caso di Tommaso l'unum ha
carattere trascendentale, e il bonum ut tale o la ratio boni simplici-
ter (nel linguaggio di Enrico di Gand), mentre nel caso di Duns Sco-
to, sembra essere soltanto un unum dal carattere per lo meno sog-
gettivo e, in definitiva, categoriale: il bonum ut commodum. Si tratta
di punti teorici che, pur affondando le proprie radici in un confron-
to critico con Aristotele e Agostino, introducono una considerazione
fondamentalmente nuova della volonta. Quanto le scelte teoriche di
Duns Scoto siano state influenti nella storia del concetto di volonta,
oltre il Medioevo, & questione che merita ancora di ricevere un ap-
profondimento adeguato, ma certamente si puo dire che il peso di
questa influenza fu pervasivo e influenzo, non soltanto I'ordine fran-
cescano, ma anche ordini religiosi e autori tradizionalmente consi-
derati estranei o critici rispetto alla tradizione scolastica.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 180
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182



Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Bibliografia

Anselmus Cantuariensis (1946). De casu diaboli. In Opera omnia. Ed. F.S. Schmitt.
Edimburgi: Apud Thomam Nelson et filios.

Augustinus Hipponensis (1984). Retractationum. CCSL LVII, ed. A. Mutzenbecher. Tur-
nholti: Brepols.

Augustinus Hipponensis (1970). De libero arbitrio. CCSL XXIX, ed. W.M. Green. Tur-
nholti: Brepols.

Augustinus Hipponensis (1969). Enchiridion. CCSL XLVI, edd. M.P.J. Van den Hout et
al. Turnholti: Brepols.

Augustinus Hipponensis (1975). De diversis quaestionibus 83. CCSL XLIV, ed. A.
Mutzenbecher. Turnholti: Brepols.

Bonaventura de Balneoregio. Collationes in Hexaemeron. In Opera omnia, V. Typo-
graphia Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras Aqua 1891.

Henricus de Gandavo. Quodlibet IV.In Opera omnia,VIII. Edd. G.A. Wilson; G.J. Etzkorn,
Leuven: Leuven University Press.

La condamnation Parisienne de 1277. Nouvelle édition du texte latin, traduction, intro-
duction et commentaire (1999). Ed. par D. Piché; C. Lafleur. Paris: Vrin.

loannes Duns Scotus. Ordinatio. In Opera omnia. Civitas Vaticana: Typis Vaticanis.

loannes Duns Scotus. Quodlibetum, q. 16. Edd. T. Noone; H. Francie Roberts. Scha-
bel, C. (2007). Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Centu-
ry. Leiden: Brill.

loannes Duns Scotus. Quaestiones super libros Metaphysicorum Aristotelis. In Op-
era philosophica. St. Bonaventure: The Franciscan Institute-St. Bonaventure
University.

loannes Duns Scotus. Reportata Parisiensia. Parisiis: Ed. Vivés.

Cornelis Jansen. Augustinus. Lovanii: Typis lacobi Zeveri 1640.

Thomas de Aquino. Summa contra Gentiles. Editio Leonina. Romae: Typis Riccardi
Garroni.

Thomas de Aquino. Summa theologiae. Editio Leonina. Romae: Typographia
Polyglotta.

Fonti secondarie

Bianchi, L. (1990). Il vescovo e i filosofi. La condanna parigina del 1277 e ’evoluzione
dell’aristotelismo scolastico. Bergamo: Lubrina.

Bianchi, L. (1999). Censure et liberté intellectuelle a I’Université de Paris (Xllle-XIVe
siécles). Paris: Les Belles Lettres.

Boulnois, 0 (2021). Généalogie de la liberté. Paris: Seuil.

Dumont, S. (1995). «The Origin of Scotus’s Theory of Synchronic Contingency». The
Modern Schoolman, 77(2-3), 149-67.
https://doi.org/10.5840/schoolman1995722/312

Gonzalez-Ayesta, C. (2012). «Duns Scotus on the Natural Will». Vivarium, 50, 33-52.
https://doi.org/10.1163/156853412X629864

Hoffmann, T. (2009). Renouveler toutes choses en Christ. Vers un renouveau thomiste
de la théologie morale. Ed. par M.S. Sherwin; C.S. Titus. Fribourg: Academic Press
Fribourg.

Kent, B. (1995). Virtues of the Will. The Transformation of Ethics in the Late Thirteenth
Century. Washington: Catholic University of America Press.

Pagani, P. (2008). Studi di filosofia morale. Roma: Aracne.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 181
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 157-182


https://doi.org/10.5840/schoolman1995722/312
https://doi.org/10.1163/156853412X629864

Gian Pietro Soliani
La destinazione della volonta. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16

Schumacher, L. (2024). «<The Two-Wills Theory in the Franciscan Tradition: Question-
ing an Anselmian Legacy». Revista Espariola de Filosofia Medieval, 31(1), 55-72.
https://doi.org/10.21071/refime.v31i1.17200

Soliani, G.P. (2020). «<Metamorfosi del bene. Tracce medievali nel Leviatano di Hob-
bes». Etica e Politica, 22(3), 793-816.
https://doi.org/10.13137/1825-5167/31713

Thijssen, H. (2023). «Condemnation of 1277», The Stanford Encyclopedia of Philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/condemnation/

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 182
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,157-182


https://doi.org/10.21071/refime.v31i1.17200
https://doi.org/10.13137/1825-5167/31713
https://plato.stanford.edu/entries/condemnation/

Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Sens et place de la volonté
dans les Meditationes de Descartes

Dan Arbib

Sorbonne Université, Paris, France

Abstract After noting the ambiguity surrounding the finite/infinite relationship and
that of the ordo rationum, we hypothesize that it is Meditatio IV’s task to resolve them (§
1). This hypothesisis supported by the fact that the will only appears late in the Cartesian
corpus, in fact neither in the Regulae nor in the Discourse on Method (§ 2); to which we
must add an internal delay in the Meditationes, since the will only imposes itself there
through the late addition of Meditatio IV,and not to respond to the problem of error (§ 3),
butto continue the progressive egology of the Meditationes and clarify the finite/infinite
relationships (§4). These relationships can then be thought of under the scriptural motif
of the Imago Dei, the meaning of which must be questioned afresh (§ 5).

Keywords Descartes. Will. Imago Dei. Infinity. Egology. Error.

Sommaire 1 La double perplexité. - 2 Retard externe. - 3 Retard interne aux
Meditationes. - 4 ’égologie progressive des Meditationes. - 5 L'image de Dieu.

1 La double perplexité

Les questions soulevées ici prolongent les conclusions (forcément pro-
visoires) de notre enquéte sur 'infinité dans la métaphysique de Des-
cartes, exposées dans Descartes, la métaphysique et 'infini.* Souli-
gnons pour commencer deux embarras qui sont autant de points de
relance de l'interprétation du corpus cartésien. Le premier porte sur

1 Arbib 2017.

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 ‘ ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 183

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025 Arbib | ®®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/009



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

le rapport entre le fini et 'infini, c’est-a-dire entre 1'ego et Dieu, le se-
cond porte sur 'interprétation de l'ordo rationum.

Soit le premier point de perplexité. On a depuis longtemps éta-
bli que la métaphysique cartésienne était dominée par deux étants
suprémes : I'ego et Dieu. L'ego est premier dans l'ordre des raisons,
mais Dieu se révele premier dans l'ordre des choses, méme s'il est
découvert en second. L'ego aurait une priorité noétique (comme pre-
mier connu), Dieu une priorité ontique (comme créateur). Cette dis-
tribution n’est pas fausse, mais elle est simpliste. L'ego est peut-étre
premier connu suivant I'ordre noétique, mais, noétiquement toujours,
c’est 'idée de Dieu qui constitue 1'idée la plus claire et la plus dis-
tincte - ce qui signifie que 1'ego porte une idée de Dieu plus claire
que l'idée qu'il a de soi (idea mei ipsius, VII 45, 29). De quoi contes-
ter la primauté noétique de I'ego. 11 se pourrait méme que Dieu lui-
meéme soit le premier cogité, comme Descartes 'envisage au moins
une fois, dans les Iae Responsiones : non tam capere quam [...] ab eis
capi (non pour comprendre les perfections divines, mais étre compris
parelles, AT VII 114, 7). Sil'ego est compris par Dieu, c’est que l'ego
ne cogite pas tant Dieu que Dieu finalement ne comprend (donc ne
cogite) I'ego. - Qu’en est-il a présent de la primauté ontique de Dieu ?
Certes, Dieu crée 'ego et endosse a ce titre une indiscutable supério-
rité ontique ; mais enfin dans les Meditationes Dieu ne se pose pas
dans I'étre comme l'ego - qui n'a qu’a performer le cogito pour étre :
l'affirmation de Dieu exige l'autoposition préalable dans la Medita-
tio IT de 'ego ; autoposition elle-méme réalisée sur le plan ontique.
EXxit donc encore la primauté ontique de Dieu. Se confirme ainsi une
rivalité qu'il est difficile de réduire en Dieu et 'ego. On aura beau
tourner le probleme dans tous les sens, le constat est clair : I'idée de
Dieu déborde l'ego qui la porte et s’invertit en réalité formelle, c’est-
a-dire en un Dieu diment existant qui cause 'ego qui le prouve. Ce
cercle, nul mieux que Levinas ne 'avait vu - et il suffit de lui-méme
a montrer la tension qui gréve la prima philosophia de Descartes.

Le second point de perplexité touche a la progression des Medi-
tationes. Descartes distingue, on le sait, ordre des raisons et ordre
des matieres :* la maniere de trouver une vérité peut n'étre pas celle
dont les choses s’ordonnent. L'esprit a son ordre, comme le soutenait
déja Descartes dans la Regula VI,* et c’est a celui-la seul qu’obéit la

2 Remarquons qu'il s'agit ici d’une citation du commentaire du Cantique des Cantiques
de Guillaume de Saint-Thierry : Quod enim naturali intellectu intelligit anima, capit, il-
lo autem intellectu non tam capit quam capitur (§ 67, PL 180, 500C-501A) ; pour une in-
terprétation de cette rémanence, cf. Arbib 2017, § 71.

3 Descartes a Mersenne, 24 décembre 1640, AT 111 266, 16-267, 1.

4 Surla distinction entre les deux concepts d’ordre, cf. Regula VI, AT X 381, 7-16.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 184
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

philosophia prima.® On connait I'interprétation de M. Gueroult qui en
tirait argument pour interpréter les Meditationes sur le modéle de
I'Ethique de Spinoza, comme le développement de propositions hori-
zontalement déduites et se situant en quelque maniére sur l'unique
plan d’'une immanence démonstrative ; mais Descartes n’est pas
Spinoza, et quand il se résout a exposer géométriquement sa méta-
physique (dans I'abrégé géométrique des Ilae Responsiones) ce n'est
jamais sans résister d’abord ni redéfinir les termes de la question
posée.® Descartes ne proceéde pas en tirant les conséquences de dé-
finitions posées initialement : il pense effectivement, et ne laisse pas
les conclusions se tirer toutes seules. Voila pourquoi il y a dans l'or-
do rationum des fausses routes, des culs-de-sac, des faux départs,
des ruptures d’ordre : Descartes est en quelque sorte ‘phénoméno-
logue’, au sens ou il déploie effectivement la pensée comme un acte,
non comme la déduction quasi automatique de conséquences a par-
tir de prémisses.” Mais alors un probleme se pose : comment éclairer
le passage d'une méditation a une autre ? Qu'est-ce qui, de Medita-
tio en Meditatio, permet la « relance » de la pensée ? On peut certes
a chaque fois localement trouver une transition ; mais a y regarder
de pres, cette transition ne laisse parfois pas d’étre insatisfaisante
et par suite d’éveiller les soupcons. Par exemple, et nous y revien-
drons, la Meditatio IV commence alors que Dieu a déja été démontré
comme vérace ; pourquoi Descartes a-t-il donc continué ? L'erreur
que je commets de facto ne saurait constituer la raison d'une méta-
physique, puisqu’il me suffit de faire attention, d’éviter prévention
et précipitation, bref de recourir a une saine discipline de 'esprit au
travail pour éviter. Nous reprendrions donc volontiers une hypothése
de lecture simple et en somme classique : que chaque Meditatio se
donne comme la condition de la précédente ; par exemple, la Medi-
tatio IT comme la condition de la Meditatio I, car si je n’étais pas, je
ne pourrais pas douter : le cogito (Meditatio II) est donc condition de
possibilité du doute (Meditatio I). Poursuivons : si je ne me connais
fini que parce que j'ai en moi l'idée de I'infini, c’est que l'idée de I'in-
fini (Meditatio III) est condition de possibilité de I'ego fini, c’est-a-
dire de I'ego dubitans (Meditatio II) ; ainsi la Meditatio III est-elle la
condition de la Meditatio II, qui est la condition de la Meditatio I. Les
Meditationes ne progressent donc pas en tirant les conséquences des
préalables (prémisses, définitions, axiomes, postulats, etc.), mais par
un approfondissement des conditions de possibilité - ce que nous ap-
pellerions un approfondissement vertical ou transcendantal. L'ordre

5 Cf. les deux lettres a Mersenne du 11 novembre 1640, AT III 235, 13-18 et 238,
18-239, 5.

6 Ilae Responsiones, AT VII 155, 4-159, 22.
7 Marion 2021, chap. V, § 9.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 185
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

ne signifie pas seulement, comme le soutenait Gueroult, que chaque
vérité est condition de la suivante,® mais aussi que la suivante est
condition de la précédente - en un autre sens de condition, naturel-
lement, puisque la premiere est condition d'une déduction alors que
la premiére serait condition transcendantale. Surgit alors la ques-
tion : comment passe-t-on de la Meditatio III a la Meditatio IV ? Par
quel type d’approfondissement passe-t-on de I'une a l'autre ? Pour-
rait-on, par une extrapolation en quelque maniére structurale, sup-
poser que la Meditatio IV donne la condition des Meditationes anté-
rieures, ou seulement de la Meditatio III ?

Apparaissent ainsi deux motifs de perplexité : le rapport de 'ego a
l'infini, le rapport de la Meditatio III a la Meditatio IV. Nous voudrions
suggérer ’hypothése que ces deux problémes n’en font qu'un, ou plu-
tot qu’ils trouvent la méme solution, et que c’est d’'un méme mouve-
ment que s'opére le passage de la Meditatio III a la Meditatio IV et que
sont définitivement précisés les rapports fini/infini ; bref, que la Me-
ditatio IV se donne les moyens de formaliser ces relations. Mais cette
hypothése a un colit et appelle une précision. La précision d’abord :
si la Meditatio IV a pour fonction de résoudre cette double perplexi-
té, il faudra encore préciser ce qui, dans ladite Meditatio, y travaille ;
car cette Meditatio, nous y reviendrons, est d'une richesse qui fréle
la disparate, et les éléments hétérogenes n'y manquent pas ; laissons
cette question en suspens. Mais le colit nous intéressera immédiate-
ment : s'il appartient a la Meditatio IV, c’est-a-dire a la doctrine de la
volonté, de résoudre la double aporie signalée, c’est donc que la vo-
lonté ne doit pas nécessairement étre tenue pour une constante du
corpus cartésien, mais qu’elle apparait en un lieu et a une date pré-
cise pour résoudre un probléme précis. Exit alors la vision d'un Des-
cartes mousquetaire, favorisée en France par Péguy ou Alain.

2 Retard externe

Cette hypothese peut-elle étre soutenue ? En réalité, elle s'impose,
et avec elle un paradoxe : Descartes ne se donne pas de prime abord
comme un penseur de la volonté ; ou pour le dire autrement, le corpus
cartésien ne déploie que tardivement le concept de volonté. La volon-
té n’apparait dans le corpus cartésien qu’avec un double retard - un
retard a I'échelle du corpus, retard externe, et un retard au sein des
Meditationes elles-mémes.

8 Et cette définition s’'autorise naturellement de celle de Descartes dans les Ilae Res-
ponsiones (AT VII 155, 11-14), laquelle s’applique quam accuratissime aux Meditationes
(155, 15).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 186
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Ouvrons les textes de jeunesse. Deux déclarations sont ici no-
tables. (a) Tria mirabilia fecit Dominus : res ex nihilo, liberum arbi-
trium, et Hominem Deum (Cogitationes privatae, X 218, 19-20);° en-
suite (b) le Studium bonae mentis (1623 ?) distingue « les fonctions
de la volonté et celles de I'entendement » (Baillet 1691, t. 2, 406, cité
par AT X 191, 8). - Mais ces deux déclarations ne disent proprement
rien de spécifiquement cartésien : la volonté humaine, ainsi que sa
distinction d’avec I'entendement sont des theses triviales, et on ne
saurait trouver ici de marqueur absolument cartésien. Si 'on veut
assigner un marqueur cartésien, c’est bien plutét dans la théorie du
jugement qu’il faudra le chercher, puisque c’est dans la théorie du
jugement de la Meditatio IV que la volonté apparait comme telle, dé-
finie et décrite dans son rapport avec I'entendement. C’est aussi dans
la Meditatio IV qu'elle apparait au coeur d'une articulation constitu-
tive d'une théorie du jugement a deux volets : le jugement n'est pas
plus rapporté au seul intellect, selon une structure médiévale clas-
sique,'® mais met en ceuvre une double structure, volonté et enten-
dement. Telle est la spécificité cartésienne, qui oblige a ne considé-
rer comme rigoureusement cartésienne que cette double structure :
tout mention de la volonté hors de cette structure pourra étre consi-
dérée comme triviale.

Repérons-nous cette structure dans les Regulae ? Le statut du
rapport entre le jugement et I'entendement est ambigu dans la Regu-
la XII, au moment de justifier que « les natures simples sont toujours
connues de soi, et ne contiennent aucune fausseté » :**

Quod facile ostendetur, si distinguamus illam facultatem intellec-
tus, per quam res intuetur et cognoscit, ab ea qua judicat affirman-
do vel negando. (420, 16-18)

Peut-on retrouver ici la structure volonté/entendement plus tard ex-
plicitée dans la Meditatio IV ? Deux interprétations sont ici possibles.
1) La premiére, due a J.-M. Beyssade : « dans l'intellectus, Descartes
distingue deux facultés, la faculté d'intuitionner et de connaitre, et
la faculté de juger en affirmant ou en niant ».** Les Regule distingue-
raient donc au sein de l'intellect ce qui sera plus tard du ressort de
I'entendement et ce qui sera plus tard volonté. A cette date, on peut
donc dire que la distinction entre I'entendement et la volonté n’est

9 Nous avons émis I'hypothése que cette étrange formule ne constitue qu'une réécri-
ture d'un apophtegme de Madathanaus (Adrian von Mynsicht, 1603-38), mis en téte de
son ouvrage, '"Aureum Seculum Redivivum ; cf. Arbib et al. 2022, 87-110.

10 Perler 2004.
11 Descartes 1977, 47.
12 Beyssade 1979, 144 note 3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 187
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

pas faite, puisque le jugement appartient a I'entendement.** 2) Autre
hypothese : la faculté d’intuitionner et de connaitre serait la facul-
tas intellectus (faculté de l'intellect), dont il conviendrait de distin-
guer la faculté de juger, d’affirmer ou de nier ; dés lors, connaitre et
intuitionner reviendraient déja a l'intellectus, alors que juger serait
le propre d’une autre faculté non nommeée. C’est ’hypothése que sou-
tient la traduction de J.-L. Marion : « si nous distinguons cette faculté
de I'entendement, par laquelle une chose est regardée et connue, de
cette autre grace a laquelle il juge en affirmant ou en niant ».** D’ou :

11 est aussi possible de lire le texte sans le modifier inconsciem-
ment ; Descartes oppose certes deux facultés, I'une qui regarde
la chose, l'autre qui juge ; mais seule la premiere se trouve rap-
portée a I'entendement [...] ; la seconde n’est pas attribuée a 'en-
tendement, ni d’ailleurs a aucune autre faculté, pas méme a la vo-
lonté [...] ; il suffit de ne pas reporter le génitif intellectus sur la
seconde faculté, pour que se dissolve la difficulté.*®

Cette hypothese est séduisante, mais elle recouvre une autre ques-
tion : le sens de la phrase latine, certes dépendant de la position du
génitif intellectus (s’applique-t-il seulement a la facultas qui intui-
tionne ou aussi a celle qui juge ?), ne dépend-il pas aussi du sujet du
verbe judicat (420, 18) ? Le texte énonce : illam facutatem intellectus,
per quam res intuetur et cognoscit, ab ea qua judicat affirmando vel
negando. Sil’on concede que c’est bien l'intellectus qui intuetur et co-
gnoscit, qui est le sujet de judicat sinon intellectus ? Si ce n'était pas
l'intellectus, mais une autre faculté encore indéterminée, la phrase
porterait le passif judicatur : or nous avons judicat, qui est gouverné
par le méme sujet que intuetur et cognoscit. C'est donc bien ici I'en-
tendement qui juge et il faut donner raison a Beyssade. Aussi peut-on
conclure : que certes, le dispositif du doublon nécessaire intuition/ju-
gement est déja en place, mais que I'entendement comprend la faculté
d’intuitionner et celle de juger.** On observera du reste que la lettre

13 Alquié 1950, 285 : « dans les Regule, Descartes, distinguant ce par quoi on congoit
et ce par quoi on affirme, accordait encore a I’entendement le pouvoir total de juger ».

14 Descartes 1977, 47.

15 Descartes 1977, 243 note 28. Marion cite en outre deux textes : a) in singulis vitae
casibus intellectus voluntati praemonstret quid sit eligendum (361, 20-1) ; b) non inge-
nii actio sit, sed voluntatis (370, 22). Mais ces textes ne sont pas plus décisifs que la dif-
férence entre cognitio et volitio (19, 13-15), puisqu'il faut toujours que soit éclairci ce
qu'est la cognitio.

16 Nous réservons la difficile question des conséquences de cette insuffisante élabo-
ration du systéme des facultés, puisque Descartes « accordera toujours qu’en un sens
large intellectus peut désigner, non la seule faculté d’entendre, mais la chose pensante
tout entiére, sujet unique de l'entendement et de la volonté » (Beyssade 1979, 144
note 3) ; cf. AT VII 27, 14 et AT VII 174, 4-9, 14-17. Rien n’interdit de donner, deés les

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 188
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

de fin avril 1637*" évoque encore les « jugements qui dépendent du
sens ou de 'imagination » et « ceux qui ne dépendent que de I'enten-
dement pur » (I 350, 8-10), sans la moindre référence a la volonté :
si celle-ci doit apparaitre, ce devra donc étre, nous le verrons, aprées
avril 1637. Point de théorie de la volonté, donc, dans les Regulae.

Tournons-nous a présent du coté du Discours de la méthode. Si la
quatrieme partie du Discours contient les « fondements » (31, 18) que
Descartes considere lui-méme comme « métaphysiques » (31, 15-16),
cette doctrine des fondements ne contiendrait-elle pas, elle-méme,
une réflexion sur la volonté ? Il faut pourtant se rabattre et renoncer
a I'y trouver, pour plusieurs raisons. (a) D’abord, la réflexion sur la
fausseté et la vérité, qui mobilisera la Meditatio IV et la doctrine de
la liberté, se trouve dans le Discours traitée seulement du point de
vue ontologique, sans que jamais la liberté intervienne :

il n'y a pas moins de répugnance que la fausseté ou I'imperfection
procede de Dieu, en tant que telle, qu'il y en a, que la vérité ou la
perfection procéde du néant. Mais si nous ne savions point que
tout ce qui est en nous de réel et de vrai, vient d'un étre parfait et
infini, pour claires et distinctes que fussent nos idées, nous n’au-
rions aucune raison qui nous assurat, qu’elles eussent la perfec-
tion d’étre vraies. (38, 30-9, 7)

Ces lignes renvoient davantage a une doctrine de la participation ou
a la nécessité de la garantie divine, qu’a la liberté, laquelle n’est pas
expliquée : 'explication de l'erreur telle qu’elle donnera lieu a la Me-
ditatio IV est absolument absente du Discours.*® Cette lacune s'ex-
plique par une seconde considération, plus générale : (b) rien dans
le Discours ne précise la structure du jugement comme relevant d'un
montage entre volonté et entendement.'® Certes, la troisiéme partie
soutient que « notre volonté ne se portant a suivre ni a fuir aucune
chose, que selon que notre entendement la lui représente bonne ou
mauvaise, il suffit de bien juger, pour bien faire, et de juger le mieux

Regule, un sens large au concept d'intellectus, et par conséquent de reconnaitre que
I’ensemble se tient déja comme dans les Meditationes.

17 Avril - sans doute le 20 avril - et non pas mars 1637, d’apres la retractatio de 1'ap-
pendice d’AT I (conformément a la Mersenne 1932-88, suivi ici par].-R. Armogathe dans
son édition de Descartes 2013, 851).

18 FEt. Gilson observait que toute la séquence VI 38, 21-VI 39, 7 « tient lieu dans le
Discours, de toute la IVe Méditation », alors méme le « Discours ne contient aucun al-
lusion » & la théorie de I'erreur (Descartes 1925, 362, et 364-5). Mais alors pourquoi le
commentateur ne cesse-t-il, au mépris de la lettre du texte, de repérer dans le Discours
une théorie de l'erreur (cf. par exemple 362, note a VI 38, 21 ou 363, note a VI 25-6) ?

19 Sur ce point, cf. Rodis-Lewis 1985 ; 1997, 44 et 181.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 189
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

qu’on puisse, pour faire aussi tout son mieux » (VI 28, 6-11),>° mais ce
fonctionnement n’est pas proprement cartésien, comme Descartes le
reconnait lui-méme en la rapportant, dans sa lettre du 27 avril 1637 a
Mersenne, a la « doctrine ordinaire de 1'’école » (I 366, 8) :** de fait, il
fait fond sur la distinction entre assensus et consensus, puisque c’est
encore, conformément a la doctrine traditionnelle, I'entendement qui
donne son assentiment au vrai (jugement spéculatif), alors que le ju-
gement qui consent au bien est imputé a la volonté, éclairée par l'en-
tendement.?* (c) Enfin, la quatriéme partie du Discours n’interprete
pas le doute comme acte de liberté, au contraire de la Synopsis des
Meditationes (VII 12, 10). L'’écart entre les Meditationes et le Discours
est donc manifeste : la liberté manque a rendre possible le doute aussi
bien qu’a structurer le jugement et donc a rendre compte de l'erreur.

L'analyse des Regulae et du Discours de la méthode autorise donc a
conclure que la volonté n’est pas comme telle, avant les Meditationes,
prise en compte. Sila liberté apparait, c’est donc entre le Discours et
les Meditationes - mais la encore, non sans retard.

3 Retard interne aux Meditationes

La volonté connait en effet dans les Meditationes un ultime délai, et
pour trois motifs.

Le premier est extrinseque. Rappelons ici la these de G. Ro-
dis-Lewis, sur le caractere tardif de la Meditatio IV :** Descartes n'au-
rait inséré la Meditatio IV qu’en dernier lieu, car celle-ci ne trouve
pas d’échos dans les textes antérieurs, et certainement pas dans la
métaphysique de 1629. Ce simple fait biographique autorise a ques-
tionner 'unité des Meditationes, ou plutot I'insertion de la réflexion
de la Meditatio IV dans le tissu méditatif plus large. De fait, comme le
montrait Rodis-Lewis, il demeure en toute rigueur parfaitement pos-
sible d’enjamber la Meditatio IV et de lier directement Meditatio III

20 Cf. aussi Discours VI, 25, 31-26, 2 : « Car notre volonté ne se portant naturelle-
ment a désirer que les choses que notre entendement lui représente en quelque fagon
comme possibles ».

21 «Vous rejetez ce que j'ai dit, qu'il suffit de bien juger pour bien faire ; et toutefois il
me semble que la doctrine ordinaire de I'Ecole est que voluntas non fertur in malum, nisi
quatenus ei sub aliqua ratione boni repraesentatur ab intellectu, d’ou vient ce mot : omnis
peccans est ignorans ; en sorte que si jamais I’entendement ne représentait rien a la volon-
té comme bien, qui ne le fit, elle ne pourrait manquer en son élection » (AT I 366, 6-13).

22 Sur cette distinction et sa réfutation par Malebranche, cf. Malebranche 1958-67,
t. I, 51-2. Sur ce point, cf. Rodis-Lewis 1985.

23 Cf. Rodis-Lewis 1997, 121 sq. Quant a Gouhier (1976, 7-31), il ne mentionne pas
méme la volonté : celle-ci demeure introuvable, tant dans le manuscrit de 1629 que
dans le Discours.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 190
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

et Meditatio V.** Mais alors il s’ensuit que la théorie de l'erreur, et
avec elle la théorie de la volonté, n’appartenait pas au tissu initial des
Meditationes - et donc que l'apparition de la volonté se marque non
plus seulement par un retard externe, mais par un retard interne,
au sein des Meditationes.

Est-il permis d’aller plus loin et d’avancer un second argument ?
Nous l'avons remarqué, le Discours de la méthode ne propose aucune
these positive concernant la volonté ; d’ou une question : quand celle-
ci apparait-elle ? Il faut bien que ce soit entre le Discours et les Me-
ditationes - et plus apres le 20 avril 1637, puisqu’en date du 20 le ju-
gement se passait encore de référence a la volonté (cf. supra, § 2). Or
une lettre permet exactement de dater cette apparition - celle du 25
décembre 1639 a Mersenne ; celle-ci explique :

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu’il peut
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons étre
en Dieu, vient de ce que Dieu nous a donné une volonté qui n'a
point de bornes. Et c’est principalement a cause de cette volon-
té infinie qui est en nous, qu’on peut dire qu'il nous a créés a son
image. (AT II 628, 3-9)*°

Cette lettre énonce en effet les réponses « a 3 de [vos] lettres, I'une
du 12 Novembre, les autres du 4 et 10 Décembre » (II 626, 2-3) ; les
lettres de Mersenne ont été perdues, mais les réponses de Descartes
indiquent le numéro des objections traitées ; au milieu de questions
de physique, une réponse d’a peine plus de six lignes confond d'un
coup les objections 5, 6 et 7. Pouvons-nous reconstituer la question
de Mersenne ? Sans doute, si on reprend la réponse de Descartes :

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu'il peut
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons étre
en Dieu, vient de ce que... (II 628, 2-6)

Descartes aurait ainsi répondu a la question : « D’ou vient que
nous voulons acquérir les perfections que nous concevons ? » Mais

24 Cf. Rodis-Lewis 1997, 137-8 : « nous avions depuis longtemps remarqué l'enchai-
nement, dans la rédaction des Méditations, entre la fin de la troisieme et le début de
la cinquiéme. Et une étude plus approfondie sur la construction symétriquement in-
versée des principaux moments de ces Méditations 3 et 5 laisse supposer qu’elles fai-
saient partie, au moins dans leurs grandes lignes, de la premiére rédaction de la mé-
taphysique achevée. [...] Il semble certain que les Méditations 4 et 6 n'étaient pas dans
le ‘commencement’ [le traité de métaphysique de 1629], méme si une partie de la si-
xiéme, la démonstration de la réelle distinction entre esprit et corps, était déja pensé ».

25 Labsence de la volonté dans le Discours et son apparition en date du 25 décembre
1639 avait été vue par Alquié 1950, 146, 156.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 191
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

pourquoi cette question ? Nous l'avons suggéré ailleurs.*® Mersenne
questionne sans doute Descartes sur un point précis de la preuve par
les effets du Discours de la méthode - celui-ci :

si j'eusse été seul [...], j'eusse pu avoir de moi [...] tout le surplus
que je connaissais me mangquer, et ainsi étre moi-méme infini, éter-
nel [...], et enfin avoir toutes les perfections que je pouvais remar-
quer étre en Dieu. (VI 34, 30-5, 6)

Le fondement de la preuve du Discours réside dans le désir de s'at-
tribuer toutes les perfections que 1'on peut concevoir ; or ce désir
est dans le Discours en manque d'un fondement - d’oli la demande
de Mersenne et la réponse de Descartes sur la liberté « qui n’a point
de bornes ». Or, paradoxalement, et tel est notre second argument
en faveur d'un retard interne de la volonté dans les Meditationes, la
preuve a posteriori des Meditationes reprendra exactement celle du
Discours, mais sans pour autant y intégrer la justification par la vo-
lonté qu'entre-temps Mersenne avait arrachée a Descartes. Comme
sila volonté infinie de décembre 1639, censée appuyer la preuve, de-
meurait sans avenir et que cette derniere piit continuer d’étre formu-
lée sans appel a la volonté. Aussi les deux formulations de la Medita-
tio III passent-elles sous silence, purement et simplement, le concept
de volonté :

si a me essem, nec dubitarem, nec optarem, nec omnino quicquam
deesset ; omnes enim perfectiones quarum idea aliqua in me est,
mihi dedissem, atque ita ipsemet Deus essem. (VII 48, 7-10)

Pas davantage la fin de la Meditatio, au moment d'évoquer justement
l'aspiratio aux perfections divines : intelligo me esse rem [...] ad ma-
jora et majora sive meliora indefinite aspirantem (VII 51, 24-6). La
volonté mobilisée par la lettre a Mersenne en 1639 pour justifier un
point inexploré de la preuve a posteriori du Discours de la méthode,
est donc sans avenir dans les Meditationes a I’endroit méme ou elle
y aurait trouvé place.

Il faudra donc attendre la doctrine du jugement de la Meditatio IV
pour que les Meditationes se tournent explicitement vers la ques-
tion de la volonté. Or la encore, cette derniere y obéit a nouveau a
une situation paradoxale : en toute rigueur, il faut admettre qu'elle
n’est nullement nécessaire a l'explication de l'erreur. Pour le com-
prendre, il nous faut reprendre le déroulement de la Meditatio IV.
Celle-ci s’ouvre par une reprise de I'acquis de la Meditatio III (VII 52,
24-53, 22), la déduction qu’en Dieu ne se trouve aucune fallacia (53,

26 Cf. Arbib 2017, § 77.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 192
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

23-54, 3) et la nécessité de lever le dernier doute (superesset, 54, 4)
sur l'absence de tromperie divine, doute entretenu par la contradic-
tion entre la facultas judicandi que Dieu m’a donnée et qui ne peut me
donner occasion de faillir si je m’en sers correctement (53, 30-54, 3)
et, d’'un autre coté, 'expérience de 'erreur (54, 5-6) : j’ai prouvé que
je tenais mon existence de Dieu, mais je constate que je fais des er-
reurs ; d’'oll ces erreurs peuvent-elles provenir ? Non certes de Dieu,
en qui je ne trouve aucune cause d’erreur (54, 8-10) ; de moi-méme ?
Mais je suis créature de Dieu, et si je tiens tout de lui, comment puis-
je me tromper ? Et pourtant je me trompe. Descartes constate donc
une puissante tension entre le fait que je tienne mon existence de
Dieu et le fait que je me trompe. Le probléme de l'erreur se pose donc
d’abord du fait de la nature du créé, qui devrait en toute rigueur ne
jamais se tromper : si quodcumque in me est, a Deo habeo, nec ullam
ille mihi dederit errandi facultatem, non videor posse unquam errare
(54, 5-7). La simplicité de cette question ne doit pas en araser le para-
doxe constitutif : c’est parce que je suis une créature de Dieu que, en
toute rigueur, je devrais ne pas me tromper. L'erreur n’est incompré-
hensible que parce qu’elle contredit mon statut de créature, puisque
la créature est parfaite a proportion de son créateur.?” La Meditatio IV
déploie une structure progressive.? a) Premiere réponse : la détermi-
nation de I’homme, sa constitution (constitutum, 54, 18), comme me-
dium quid inter Deum et nihil, sive inter summum ens et non ens vient
préciser ce statut de créature, afin de rendre possible l'erreur. En
un sens, le probléeme de l'erreur se trouve ainsi dissous. b) Aprés un
premier moment consacré a l'explication de 'erreur comme negatio,
le texte connait une relance : Verumtamen hoc nondum omnino sa-
tisfacit (54, 31). Pourquoi ? Car non enim error est pura negatio, sed
privatio (54, 31-55, 1). Cette relance appelle plusieurs commentaires.
(i) L'explication par la négation se révele, a la lettre, non tout a fait

27 Le soubassement de cette contradiction demeure l'argument tout a fait commun
chez Descartes : que plus le créateur est parfait, plus doit I'étre la créature. Cet argu-
ment joue a trois reprises au moins dans les Meditationes. a) Dans la Meditatio I : quo
minus potentem originis meae authorem assignabunt, eo probabilius erit me tam imper-
fectum esse ut semper fallar (21, 24-6) ; b) la seconde occurrence du principe cité en
21, 24-6 se trouve justement au début de la Meditatio IV ; c) une troisieme occurrence
de ce principe apparait un peu plus loin, apres la premiére explication de l'erreur (ex-
plication de l'erreur comme negatio) : quo peritior est artifex, eo perfectiora opera ab
illo proficiscantur, quid potest a summo illo rerum omnium conditore factum esse, quod
non sit omnibus numeris absolutum (55, 6-10). Nous retrouvons la relation de propor-
tionnalité établie en VII 21 : le quo minus/eo probabilius se substitue a présent le quo
peritior/eo perfectiora.

28 Le plan de Descartes est trés simple. 1) 54, 4-12 : position du probléme ; 2) 54,
13-30 : premiéere tentative, ’homme comme medium quid ; 3) 54, 31-55, 13 : objection et
relance, l'erreur n'est pas pura negatio, sed privatio ; 4) 55, 14-56, 8 : premiére réponse,
I'interdiction du finalisme, au moyen de (a) 55, 14-26 : I'impossibilité d’'investiguer les
causes finales du fait de la césure fini/infini ; (b) 55, 27-56, 8 : 'argument du holisme.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 193
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

satisfaisante - ce qui ne revient certainement pas a la déclarer tota-
lement insatisfaisante :*° a ce titre, I'explication par le medium quid
n’est pas congédiée ni réfutée, elle demande a étre complétée. L'ex-
plication suivant laquelle la facultas judicandi « non sit in me finita »
n’est pas fausse, elle ne va seulement pas assez loin : elle n’envisage
pas l'erreur comme privation, elle rate ce que l'erreur a de positif. (ii)
On pourrait toutefois s’étonner du fondement donné a cette analyse
de l'erreur comme privatio : la privatio est carentia cujusdam cogni-
tionis, quae in me quodammodo esse deberet (55, 2-3) ; de la méme
facon si Dieu est mon créateur, je ne comprends pas que ille aliquam
in posuerit facultatem, quae non sit in suo genere perfecta, sive quae
aliqua sibi debita perfectione sit privata (55, 4-6). Le plus étonnant
est bien ici que cette relance semble assigner un devoir a Dieu : Dieu,
en nous créant, et di donner a notre faculté de connaitre toute sa
*debita perfectio. Mais au nom de quoi assigner une dette ? Au nom
de quoi I'ego devrait-il réclamer son di ? N'y a-t-il pas ici évacuation
de la transcendance divine ? - En fait, cette relance se fonde sur
I'argument de l'artifex, déja envisagé plus haut : quo peritior est ar-
tifex, eo perfectiora ab illo profiscantur (55, 6-8); la relance consiste
donc a rappeler le statut de créature : Nec dubium est quin potue-
rit Deus me talem creare, ut nunquam fallerer (55, 10-11 ; souligné
parl’Auteur). L'objection consiste donc a appuyer I'idée d'une perfec-
tion due sur I'idée d’un créateur tout puissant : c¢’est parce que Dieu
peut tout faire, qu'il aurait pu, et donc dii, me créer infaillible. Or la
réponse de Descartes consiste a délégitimer le discours sur ce que
Dieu devrait vouloir ou devrait faire au moyen de deux arguments.
(i) 55, 14-26 : I'infinité divine interdit toute prétention a assigner les
fins de Dieu ; I'infinité ici joue contre I'univocité de la connaissance :
nous ne savons pas ce que Dieu a en vue, et prétendre le contraire
serait se prendre pour Dieu ; (ii) 55, 27-56, 2 : le seul finalisme légi-
time est holiste, et nous n’avons jamais de connaissance du tout. Des-
cartes ne conteste pas qu'il y ait en réalité une finalité et une cau-
salité finale a I'ceuvre dans le monde, mais il la rejette en Dieu et la
rend donc inaccessible a I'entendement humain. Conséquence : l'er-
reur humaine laisse Dieu indemne. Mais dans ces conditions, il faut
conclure : avant donc l'intervention des facultés, la solution au pro-
bléme de l'erreur est trouvée. Soit la privation est admissible en ver-
tu des fins de Dieu a nous inconnues, soit le concept méme de priva-
tion est inadmissible puisque Dieu ne nous doit rien. Il est donc clair
que le dubium résiduel qui justifiait la Meditatio IV est évacué en VII

29 Ilfaudrait d’ailleurs traduire le verbe sans complément d’objet : « cela n’est pas en-
core tout a fait satisfaisant », sans suppléer : « ne me satisfait pas encore tout a fait »
(traduction du duc de Luynes, AT IX 43, italique ajouté), et encore moins : « ne me sa-
tisfait pas encore entierement » (Descartes 1990, 149, italique ajouté), ce entiérement
s’appliquant au me indiment suppléé, il en accroit la présence.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 194
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

56, 8 : la regula generalis est définitivement établie avant méme l'ana-
lyse de la structure du jugement.

4 L’égologie progressive des Meditationes

S'impose donc une conséquence : I‘analyse de la volonté n’est nulle-
ment nécessaire au propos de la Meditatio IV. D’'ou, alors, et de quelle
nécessité émerge-t-elle ? La formule qui ouvre la séquence consa-
crée a la théorie du jugement doit nous retenir : ad me propius ac-
cedens, et qualesnam sint erroris mei [...] investigans (56, 9-11). Les
développements qui suivront proviennent d'une tentative d’accéder
plus avant a soi et d'investiguer la nature des erreurs. Double objet
en apparence - mais en vérité objet simple : c’est I'analyse de l'er-
reur qui permet de proposer une approche renouvelée de I'ego, au-
trement dit qui permet a '’ego d’« accéder a soi de plus pres » (ad me
propius accedens). 11 convient de suivre cet acces progressif de 'ego
a soi jusqu’au moment ol il croise la question de l'erreur.

Observons d’abord que les Meditationes procedent a une égologie
progressive parallele a (et sans doute indépendante de) la recherche
des causes de l'erreur. Car, a regarder le cours des Meditationes ,
celles-ci ne déroulent-elle pas une incontestable et progressive
égologie ?

a. La Meditatio II établit I'ego comme res cogitans (VII 27, 13 et
28, 20) ; ce faisant, elle n'en donne de détermination que mi-
nimale, puisque res ne constitue a tout prendre aucune dé-
termination ontologique précise. Par res cogitans, il faut bien
entendre le point immatériel d’émergence de toute cogita-
tion possible, sous quelque modus cogitandi que ce soit. Loin
donc d’avoir défini I'ego, la Meditatio avance un énoncé mi-
nimal : 'ego est le point de surgissement de la pensée qui le
pose. Quoi qu’elle pense, la res cogitans est, puisqu’il y a de
la cogitatio qui sy réfere : la res cogitans est point d’appro-
priation, point de convergence, de tous les actes cogitatifs.**
Rien d’ontologiquement déterminé a ce foyer d’appartenance.

b. La Meditatio III semble dans un premier temps reculer devant
l'audace de la Meditatio II, puisqu’elle assigne a l'ego la subs-
tantialité - mais sans plus de précisions : ego autem substan-
tia (VII 45, 8).%* La percée de la Meditatio II semble ainsi re-

30 Juste apresl'énumération des modi cogitandi, cf. VII 28, 23-5 : Non pauca sane haec
sunt, si cuncta ad me pertineant. Sed quidni pertineant ? Nonne ego ipse sum qui jam... ;
I'ego est le point de convergence de tous les actes cogitatifs, alors encore innommés,
mais seulement désignés (cuncta).

31 Sur le sens et les enjeux de cette formule, cf. Arbib 2021.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 195
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

couverte derriere le recours a un lexique substantialiste que,
de surcroit, Descartes avait critiqué avec les autres genera
entis dés les Regulae.** Mais en réalité, sous ce recul appa-
rent, la Meditatio III évacue la substantialité dans les lignes
mémes qui la convoquent, placant I'ego au coeur d'une équa-
tion ol il ne trouve face a lui que l'infini : Nam quamvis subs-
tantiae quidem idea in me sit ex hoc ipso quod sim substan-
tia, non tamen idcirco esset idea substantiae infinitae, cum
sim finitus, nisi ab aliqua substantia, quae revera esset infini-
ta, procederet (‘encore que l'idée de substance soit en moi,
de cela méme que je suis une substance, je n‘aurais pas néan-
moins l'idée d'une substance infinie, moi qui suis un étre fini,
si elle n‘avait été mise en moi par quelque substance qui fiit
véritablement infinie’; VII 45, 19-22/I1X 36). Qu'est-ce a dire ?
Que la preuve par l'infini, en opposant « substance infinie »
et « substance finie », finit par se défaire de la substance
elle-méme puisque celle-ci est présente de part et d’autre de
I'équation ; le vrai rapport devient alors infini/fini, toute subs-
tantialité étant mise hors-jeu. C’est pourquoi les lignes qui
suivent formalisent le rapport fini sous le signe de la compa-
ratio entre le fini et I'infini sans mention de la substance : Qua
enim ratione intelligerem [...] me non esse omnino perfectum
si nulla idea entis perfectioris in me esset, ex cujus compara-
tione defectus meos agnoscerem (45, 30-46, 4).

Cette égologie progressive peut alors progresser (c) et la Medita-
tio IV poser 'ego comme un medium quid inter Deum et nihil, sive in-
ter summum ens et non ens (VII 54, 17), c’est-a-dire au fond comme
créature, puisqu’il appartient a la créature de participer de 1'étre et
du néant. - Il ne reste alors qu'un dernier pas a franchir, que l'ego
soit défini comme imago Dei a partir de la volonté : illa [volutas] prae-
cipue sit, ratione cujus imaginem quandam et similitudinem Dei me
referre intelligo (VII 57, 14-15).

On comprend alors le sens du ad me propius accedens qui annonce
I'analyse de la volonté : il s’agit d’approfondir le rapport fini/infini,
donc de franchir un pas de plus dans cette égologie, et I'erreur surgit
comme instrument de cet approfondissement. L'analyse de la volon-
té a pour role de permettre d’élaborer les rapports entre fini et infini.
Pourquoi ? Une discréte proposition, entre parenthese de surcroit,
I'indique. Apres avoir annoncé l'investigation des causes de l'erreur,
Descartes ajoute : [erroris mei] qui soli imperfectionem aliquam in me
arguunt (56, 10-11) ; phrase redoutable, car elle peut s'interpréter en
deux sens. (a) Le duc de Luynes propose une premiere lecture : «[mes

32 ATX 381, 11-12.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 196
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

erreurs] lesquelles seules témoignent qu'il y a en moi de I'imperfec-
tion » (IV 45). Traduction impeccable, mais qui se heurte a une objec-
tion : le désir, l'aspiratio de la Meditatio III, etc., ne valent-ils pas, eux
aussi, argument en faveur de I'imperfection de I'ego ? Pourquoi sou-
tenir que l'erreur seule témoigne de ma finitude ? Une autre lecture,
plus subtile, est en vérité possible et sans doute nécessaire, (b) celle
de M. Beyssade : « [mes erreurs] qui suffisent a révéler quelque im-
perfection en moi » (Descartes 1990, 153). Ici, le soli ne signifie pas
que mes erreurs sont seules a révéler mon imperfection, mais que,
méme prises seules, elles révelent mon imperfection : la construc-
tion latine permet ce sens et c’est bien a elle que nous nous rallions.
Reste que, quel que soit le parti pris, il demeure que la Meditatio IV
opére une restriction de la finitude au probléme de I'erreur. - 11 s’en-
suit que c’est d’'un méme mouvement que 1'ego se trouvera détermi-
né par la volonté, a laquelle fait accéder le ad me propius accedens,
et que l'erreur se trouvera analysée : en somme, 'analyse de l'erreur
permet 'approfondissement de ’égologie progressive de 1'ego en di-
rection d'une analyse de la volonté.

5 L’image de Dieu

Acceptons-en alors ’hypothése : c’est la volonté qui permet de dé-
terminer le plus précisément le lien entre le fini et I'infini en redéfi-
nissant I'ego comme Imago Dei. Mais s'il en est ainsi, la volonté de la
Meditatio IV doit éclairer et rejaillir sur l'interprétation des Medita-
tiones antérieures, donc dans la Meditatio I, la Meditatio II et la Me-
ditatio III et entretenir avec elle une relation de condition transcen-
dantale. La chose est-elle possible ? Plusieurs indices autorisent a le
penser - indices encore purement formels, mais assez paradoxaux
pour étre pris au sérieux.

D’abord, pour que l'imago Dei conditionne les Meditationes anté-
rieures, il faut que la volonté soit implicitement engagée dans le par-
cours méditatif avant la Meditatio IV ; mieux, il faut que 'ego se soit
déja présenté comme voulant, que la cogitatio ait déja été performée
sur le mode de la volonté. Or c’est précisément le cas : nous l'avons
montré ailleurs,** plusieurs lignes de faits suggerent que I'ego de la
Meditatio IT se performe et s’atteint sous la modalité de la volonté.
Cette these est de conséquence : elle signifie que 'ego de la Medita-
tio IT n'est pas d’abord un ego intelligens, ne déploie pas d’abord la
cogitatio sur le mode de l'intellect (comme Gueroult l'avait soutenu)
mais sur le mode de la volonté. L'ego de la Meditatio II, qui ignore
encore Dieu, veut - il n’est que de vouloir. Un texte de la Recherche

33 Cf. Arbib 2016.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 197
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

de la vérité le soutient, qui énonce clairement dubito ergo sum, c’est-
a-dire, puisque le doute est une espéce du vouloir, volo ergo sum.**
Enoncer que l'ego s’atteint cogitant comme voulant, c’est d’ailleurs
donner raison a Levinas, qui, dans Totalité et infini, voyait dans le
moment de l'athéisme, moment ol 1'ego se pose sans Dieu et dans
I'ignorance de toute relation a une transcendance, le moment de la
volonté.*® Ainsi, il se pourrait que, bien que révélée pleinement dans
la Meditatio IV, la volonté soit déja présente des la Meditatio II ; que
la Meditatio IV nous permette de voir, rétroactivement, ce qui était
déja impliqué de la volonté dans le cogito. La Synopsis le confirme,
puisqu’elle confie le doute a la liberté, le reconduisant a un acte de
volonté : mens quae, proprie libertate utens (13, 10). Il n'y a donc de
subjectivité dans la Meditatio IV que parce que, comme l'avait ma-
gistralement thématisé Levinas dans la seconde partie de Totalité et
infini, la volonté est le mode cogitatif de la subjectivation du sujet.
Ensuite (deuxieme indice), pour que 'Imago Dei éclaire le rapport
entre le fini et I'infini en s’appliquant a la volonté, il faut que la vo-
lonté humaine ne soit pas a proprement parler infinie, mais porte en
elle un rapport spécifique a l'infini tout en étant elle-méme finie. In-
sistons sur ce point, qui implique de contester I'affirmation, pourtant
courue, selon laquelle la volonté de 1'ego serait infinie. En effet, si en
renongant a l'infinité de la volonté divine, on dissout certains faux
problemes insurmontables, comme celui de savoir comment une vo-
lonté humaine infinie peut se distinguer de la volonté divine infinie,
comme une telle volonté pourrait étre un mode infini d'une substance
finie,** en méme temps qu’on obéit plus rigoureusement a la logique
explicite des textes cartésiens :*” en particulier, la Meditatio IV (AT
VII 57) semble tout faire pour ne pas affirmer que la volonté est infi-
nie. Mais alors si la volonté humaine est une certaine maniére d'étre
fini a I'image de l'infini, elle peut étre le lieu ou s’effectue le passage
de la finitude (de l'ego) a l'infinité de Dieu. Comment comprendre ce
rapport d'image ? La est toute la difficulté : une image de 'infini n’est
pas l'infini, puisqu’elle n'en est que I'image ; mais étant I'image de I'in-
fini, l'original se repere au sein méme du reflet et lui confére alors,
sur un mode problématique, sa propre infinité. En vérité, quand la
Meditatio IV compare la liberté humaine et la volonté divine, elle re-
connait qu’'en Dieu volonté, entendement et puissance ne font qu'une

34 Cf. Malebranche, Recherche de la vérité : de veritate hujus ratiocinii, dubito er-
go sum, vel, quod idem est, cogito ergo sum (in Malebranche 1958-67, t. X, 523; sou-
ligné par 'Auteur).

35 Nous soutiendrions volontiers I’hypothése que la seconde partie de la Totalité et in-
fini décrit en fait la Meditatio II - moment de la position de 'ego par sa volonté.

36 Cf. Gueroult 1953, I, 63.

37 Cf. notre démonstration compléte in Arbib 2017, § 77, et Kambouchner 2015,
chap. X. Marion (2021, chap. IV, § 8) a discuté notre these.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 198
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

seule et méme chose, alors que ces mémes facultés sont distinctes en
I'homme.** C’est pourquoi a peine la volonté humaine peut-elle for-
mellement étre comparée a la volonté divine. Il n’est jamais possible
d’isoler la volonté divine pour la comparer a la volonté humaine - ce
qui rend d’avance boiteuse la clause de la Meditatio IV : non tamen, in
se formaliter et praecise spectata, major videtur (57, 20-1). Si la volon-
té divine n’est pas distincte de sa puissance et de son entendement,
quel sens y a-t-il a dire que, formaliter, elle n’est pas moins grande
que la volonté humaine ? Volonté humaine et volonté divine different
ainsi fondamentalement et ne peuvent se ressembler que sur fond de
cette différence fondamentale, que l'une est déliée des autres facul-
tés, alors que l'autre en est indistincte ; mais, paradoxalement, c’est
cette différence fondamentale qui constitue leur ressemblance. Car si
I'homme peut nier I'évidence, c’est que sa volonté peut n’étre pas né-
cessitée a consentir par I'entendement : c’est étre libre, pour ’homme,
que de pouvoir refuser I'évidence ; la liberté s’insére dans la fracture
entre entendement et volonté. La liberté de Dieu consiste au contraire
a poser par un seul et méme geste d’entendement et de volonté les vé-
rités - donc 1'évidence. Dieu établit les vérités par 'union de ses fa-
cultés (I'entendement et la volonté), 'homme peut les contester par
I’écart de ces mémes facultés : la volonté peut ne pas suivre I'enten-
dement. Lhomme est image de Dieu non pas en ressemblant a Dieu,
mais en lui dissemblant : Dieu pose par liberté les vérités par un acte
indivis d’entendement et de volonté, I'homme est libre de la vérité au
contraire par I'écart entre I'entendement et la volonté. L'image de Dieu
est ainsi une image par dissemblance. Que cette ressemblance par
dissemblance ne surprenne pas trop : elle est conforme a la fois aux
textes conciliaires (Concile de Latran IV, 1215),% et (et c’est la pure
hypothése) au concept optique d’'image chez Descartes, puisque le Dis-
cours IV de la Dioptrique explique que les images peuvent représen-
ter d’autant plus qu’elles ressemblent d’autant moins.*°

Deés lors, et c’est le troisieme indice, 'Tmago Dei définit un rapport
entre le fini et I'infini qui rectifie littéralement le rapport établi par
la Meditatio III. La Meditatio III demandait :

Qua enim ratione intelligerem [...] me non esse omnino perfectum
si nulla idea entis perfectioris in me esset, ex cujus comparatione
defectus meos agnoscerem. (45, 30-46, 4)

38 ATVII57, 15-20 : quamvis major[...] extendit. L'unité des perfections divines et leur
indistinction ne quidem ratione étaient au fondement de la création des vérités éter-
nelles; cf. a Mersenne, 27 mai 1630, AT I 153, 1-3.

39 Concile de Latran IV, c. 2, 432 : inter creatorem et creaturam non potest tanta si-
militudo notari qui inter eos major sit dissimilitudo notanda.

40 Dioptrique, 1V, AT VI 113, 23-5: « souvent, pour étre plus parfaites en qualité
d’images, et représenter mieux un objet, elles [les images] doivent ne lui pas ressembler ».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 199
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Ainsi, le fini se connait-il comme fini par comparatio avec l'infini.
Nous avons exposé ailleurs toutes les difficultés que soulevait alors
l'usage du concept de comparatio, surtout pris dans le sens de la Re-
gula VI (X 381, 17-21) et de la Regula XIV (X 439, 15-19), puisqu’il n'y
a de comparatio que sous condition que les deux termes du rapport
soient unis par une natura communis ; or cette derniere semble par-
faitement manquer entre 1'ego fini et le Dieu infini, puisque nulla es-
sentia potest univoce Deo et creaturae convenire (VIae Responsiones,
AT VII 433, 6-7).** C’est donc pour répondre a ces apories que la Medi-
tatio IV renonce bel et bien, et définitivement, a toute comparatio : en
affirmant que la volonté est major absque comparatione in Deo quam
in me sit (57, 15-17), la Meditatio IV établit une relation de similitu-
do entre volonté humaine et volonté divine qui renonce trés explici-
tement a l'univocité sous-tendue dans la Meditatio III par le concept
de comparatio. Dés lors 'égologie progressive des Meditationes est
aussi une égologie autorectificatrice.

Une autre raison de la pertinence du motif de 'Imago Dei réside
dans sa triple surdétermination - et cette surdétermination méme
constitue pour I'interpréte un levier précieux, car plus le motif est dé-
terminé, plus il est lourd d’implicites, plus les choix cartésiens pour-
ront nous apparaitre clairement. En fait, cette triple surdétermina-
tion s’articule a trois échelles de I'histoire de la philosophie. - (a) Sur
le temps long de I'histoire de la philosophie, on sait qu’il s’agit la d'un
motif biblique : « Faisons ’homme a notre image et a notre ressem-
blance » (Gn 1,26). En schématisant quelque peu, on pourrait dire
que l'interprétation de ce motif se partage en deux tendances : une
tendance intellectualiste et une tendance volontariste. La premiére :
pour Maimonide en téte puis pour Thomas d’Aquin, et au XVII° siécle
aussi Malebranche ou Leibniz, c’est parla connaissance que I'homme
ressemble a Dieu.** Pour d’autres - Bernard de Clairvaux ou Nicolas
de Cues, et méme, malgré d’'importantes nuances, Kant -, '’homme
est a I'image de Dieu par sa volonté, car il peut vouloir comme Dieu
veut.** Entre l'interprétation volontariste et I'interprétation intellec-
tualiste, Descartes a choisi : la thése de la création des vérités éter-
nelles (printemps 1630) place Dieu en créateur des vérités, en sorte
que nul ne pourrait connaltre comme Dieu connait, puisque nous ne
connaissons jamais que dans I'horizon des vérités finies qu'il a li-
brement établies. La création des vérités contient la connaissance

41 Cf. Arbib 2017, § 69. Sur la comparatio, cf. surtout Savini 2008.

42 Malebranche, Recherche de la vérité, OC 1456 ; Leibniz, Discours de métaphysique,
§ 39. Cette theése remonte au moins a Thomas d’Aquin, Summa theologiae, Ia p., q. 93,
comme d'ailleurs Maimonide, Guide des égarés, I, 1.

43 Bernard de Clairvaux, De gratia et libero arbitrio, VI, 19 ; Nicolas de Cues, De vi-
sione Dei, IV; Kant, Grundlegung, Ak IV 409.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 200
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

de l'ego dans I'horizon de la finitude, c’est-a-dire du créé. Ainsi est-
ce seulement par notre volonté que nous ressemblons a Dieu. (b) A
I’échelle du XVII© siecle, il est possible de schématiser a gros traits
I'interprétation cartésienne de 1'Imago Dei suivant la volonté. Car
le XVIIe siecle foisonne d'interprétations de '’homme comme capax
Dei - interprétations plus ou moins mystiques, et qui vont jusqu’a la
querelle du pur amour en fin de I'age classique. Ces interprétations,
qui s'inaugurent par l'arrivée de la mystique du Nord en France via
Benoist de Canfield puis 'Ecole francaise de spiritualité, et méme
chez saint Francois de Sales et Gibieuf, posent toujours la volonté
comme tendant vers Dieu et ne trouvant son contentement qu'une
fois pleine de Dieu, suivant le motif augustinien de la capacitas Dei.
Or on ne trouve rien de tel chez Descartes : que la volonté humaine
soit sans limite comme la volonté de Dieu ne signifie pas que la vo-
lonté ne soit satisfaite que de Dieu, qu'elle demande a étre pleine
de Dieu. Le prouve encore I'absence chez Descartes de tout concept
d’inquiétude, qui signifierait que la volonté n’est pas en adéquation
avec son objet propre. Le fait est que la volonté humaine chez Des-
cartes n'a pas a proprement parler d’objet propre : elle est illimitée
non parce qu'elle veut I'illimité ou l'infini (Dieu) mais parce qu'elle
peut tout vouloir - tout est n'importe quoi. On voit bien, a une deu-
xieme échelle, ce qui singularise la position cartésienne : 'absence
de tout objet propre par la volonté et 'abandon de tout le motif mé-
diéval de l'objectum proprium voluntatis.** - (c) Reste une troisiéme
échelle, qui est le corpus cartésien lui-méme : le motif de 1'ITmago Dei
y présente une grande diversité d'occurrences,*® lesquelles offrent
matiere a interprétation globale du motif autant qu’a confirmation
ou infirmations des hypotheses soutenues au sujet de la seule Medi-
tatio IV. Au surplus et surtout, I'Imago Dei se retrouve a l'articula-
tion des deux Meditationes qui nous occupent, a la fin de la Medita-
tio IIT (VII 51, 19-23) et au milieu de la Meditatio IV (VII 57, 11-15),
sans que jamais Descartes tente d’articuler ces deux citations, ni
d’ailleurs qu'il y soit invité par quelque objecteur que ce soit. Il est
donc légitime de parier qu’elle pourrait nous permettre d’articuler
exactement le rapport entre la Meditatio III et 1a Meditatio IV - bref,
le rapport entre le fini et I'infini.

Enfin, dernier indice formel. Que s’il revient véritablement a
I'Imago Dei de préciser, sous les auspices de la volonté, les rapports
entre fini et infini dans la métaphysique cartésienne, alors se répéte

44 Sur ce point, cf. les pages décisives de Renault 2000.

45 Descartes a Mersenne, 25 décembre 1639, AT II 628, 2-9 ; Meditatio III, AT VII 51,
15-22 ; Meditatio IV, VII 57, 14-15 ; Descartes a Christine de Suede, 20 novembre 1647,
AT V 85, 15 ; Passions de I'dme, art. 152, VIII 445, 18-23 ; Descartes a Chanut, 26 fé-
vrier, 1649, AT V 290, 7-11.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 201
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

I'ambivalence de la métaphysique cartésienne que nous avons déja
décrite sur le plan de I'entendement. (a) Dans le sillage d’E. Levinas,
il nous a été possible de montrer que l'idée d’infini perturbait la mé-
taphysique cartésienne : comme représentation de l'irreprésentable,
c’est une idée que I'ego ne peut pas méme porter et qui par consé-
quent destitue sa propre condition de possibilité. D'un coté, I'idée de
I'infini exige I'ego et la représentation (nulle preuve de 'existence de
Dieu sans idée de l'infini dans l'ordre des raisons), d'un autre coté,
'infini surmonte l'ego, le déclasse et le destitue ('idée d’infini contre-
dit 'ordre des raisons et le surmonte). D’un c6té, 1'infini reléve de la
tradition métaphysique et scotiste de la représentation, d'un autre
il s’en échappe et obéit méme a certaines constantes de la théologie
négative. Paradoxalement, I'idée d’infini portait la métaphysique de
la représentation a sa limite et donc aussi a sa crise. (b) Ce premier
paradoxe affectait la représentation par l'intellectus ; il se pourrait a
présent que 1'Imago Dei mette en crise la métaphysique, non pas en
tant que doctrine de la représentation, mais en tant que doctrine de
la volonté. Car d'un c6té, la volonté est ce par quoi ’homme est reje-
té hors de lui-méme a titre d’image, il trouve son centre en son origi-
nal, donc hors de lui-méme, ce qui met fin a 'ego comme primum ens
et a la prétendue substantialité de 'ego ; d’un autre co6té, la volonté
cartésienne se donne intrinsequement volonté de volonté - volonté de
puissance, dirait Nietzsche - et elle permet méme, dans la générosi-
té, de substantialiser quelque peu I'ego.’® Lambiguité de la situation
cartésienne de la volonté rejoue ainsi I'ambiguité de la situation de
I'infini dans la métaphysique de la représentation. A I'ambiguité de
I'idée d'infini dans la métaphysique de la représentation (suivant I'en-
tendement), répondrait 'ambiguité de I'image de I'infini dans la mé-
taphysique de la volonté. Cette double perturbation affecte les deux
déterminations de la métaphysique suivant Heidegger, métaphysique
de la représentation (suivant Descartes et Leibniz), métaphysique de
la volonté (chez Kant ou Nietzsche). L'articulation interne de la pen-
sée cartésienne compromettrait ainsi les deux dimensions de la mé-
taphysique de la subjectivité que Heidegger avait assignées : la re-
présentation et la volonté de puissance. Une telle homologie, pour
I'heure seulement présomptive, n’est pas tant un argument que l'in-
dice d’une piste a suivre.

Descartes n’avait donc en toute rigueur pas besoin de la volonté, la
question de l'erreur étant d’avance réglée par 'examen de la negatio

46 Décrivant I'humilité vicieuse, Descartes y stigmatise la croyance de « ne pouvoir
subsister par soi-méme ni se passer de plusieurs choses dont I'acquisition dépend d’au-
trui » (AT XI 450, 8-10, italique ajouté) ; 'article 95, évoque le contentement des vieil-
lards « lorsqu’ils se souviennent des maux qu'ils ont soufferts » et « se représentent
que c’est un bien d’avoir pu nonobstant cela subsister » (400, 22-5, italique ajouté).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 202
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

puis I'évacuation de la privatio. Seul le projet d’approfondir la fini-
tude de I'ego (ad me propius accedens), finitude attestée par l'erreur
dont il convient a présent de mener l'examen (erroris mei [...] inves-
tigans) - seul ce projet a motivé la doctrine de la volonté dans la Me-
ditatio IV : ce qui en fait le cceur, a nos yeux, est irréductible a la lo-
gique démonstrative des Meditationes ; c’est donc que son motif est
ailleurs : dans l'investigation de la nature de l'ego et 'approfondis-
sement du rapport fini/infini qui appartient constitutivement a cet
ego. Dés lors, loin que la volonté constitue dans les Meditationes un
appendice surérogatoire, elle devient le lieu ol se résout, par l'in-
vestigation de la finitude (c’est-a-dire du rapport fini/infini), l'uni-
té de la métaphysique cartésienne. Quiconque voudra suivre la dé-
termination de I'ego et redéfinir sur nouveaux frais la relation entre
les deux premiers principes de la métaphysique cartésienne devra
faire de l'étrange excroissance démonstrative qui, dans la Medita-
tio IV, commence par ad me propius accedens et se donne pour l'ex-
ploration d'un lieu théologique convenu, le cceur de son interpréta-
tion. Alors s’éclairerait peut-étre la structure des Meditationes : si
la Meditatio II traite de 'ego, la Meditatio III traite de Dieu, la Medi-
tatio IV traite de I'ego et de Dieu, ou plutot de 'ego dans son rapport
a Dieu. Elle unifie et élabore la relation entre la Meditatio II (I'ego)
et la Meditatio III (Dieu). L'imago est le concept par lequel les préoc-
cupations égologiques de la Meditatio II entrent en rapport avec les
préoccupations théo-logiques de la Meditatio III, et la Meditatio IV
est le lieu ou s'établit ce rapport.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 203
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204



Dan Arbib
Sens et place de la volonté dans les Meditationes de Descartes

Bibliographie

Alquié, F. (1950). La découverte métaphysique de ’homme chez Descartes. Paris : PUF.

Arbib, D. (2016). « Lego image de Dieu ou du cogito suivant la volonté ». Revue de mé-
taphysique et de morale, 333-52.
https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333

Arbib, D. (2017; 2021 édition révisée). Descartes, la métaphysique et l'infini. Paris : PUF.
https://doi.org/10.3917/puf.arbib.2017.01

Arbib, D. (2021). « Descartes et les deux sens de la substance ». Revue Internationale
de Philosophie, 7-26.
https://doi.org/10.3917/rip.296.0007

Arbib, D. et al. (2022). Mirabilis scientiae fundamenta. Der Anfang der Kartesianischen

Philosophie. Baden-Baden : Karl Alber Verlag.
https://doi.org/10.5771/9783495999769-11

AT = Descartes, R. (1897-1913, révisé en 1964-74). Euvres. Paris :Vrin.

Baillet, A. (1691). La vie de Mr Descartes. Paris : Hortemels.

Beyssade, J.-M. (1979). La philosophie premiére de Descartes. Paris : Flammarion.

Cristofolini, P. (a cura di) (1985). Studi sul Seicento e sull’immaginazione. Seminario
1984. Pisa: Scuola Normale Superiore di Pisa.

Descartes, R. (1925). Discours de la méthode. Texte et commentaire par Etienne Gil-
son. Paris :Vrin.

Descartes, R. (1977). Régles utiles et claires pour la direction de [’'esprit en la recherche
de la vérité. Traduction selon le lexique cartésien, et annotation conceptuelle par
Jean-Luc Marion avec des notes mathématiques de Pierre Costabel. La Haye : Nijhoff.

Descartes, R. (1990). Méditations métaphysiques. Trad. par M. Beyssade. Paris: Le
Livre de Poche.

Descartes, R. (2013). Correspondance. 2 vols. Edité par J.-R. Armogathe. Paris:
Gallimard.

Gouhier, H. (1976). Etudes d’histoire de la philosophie francaise. Hildesheim : Olms.

Gueroult, M. (1953). Descartes selon l'ordre des raisons. Paris :Aubier.

Kambouchner, D. (2015). Descartes n’a pas dit. Un répertoire des fausses idées sur l'au-
teur du Discours de la méthode, avec les éléments utiles et une esquisse d’apologie.
Paris : Les Belles Lettres.

Malebranche, N. (1958-67). Guvres complétes. Paris : Vrin.

Marion, J.-L. (2021). Questions cartésiennes lll. Paris : PUF.

Mersenne, M. (1932-88). Correspondance du P. Marin Mersenne. 18 vols. Paris : CNRS.

Perler, D. (2004). « La théorie cartésienne du jugement. Remarques sur la IVe Médita-
tion ». Les Etudes philosophiques, 71, 461-83.
https://doi.org/10.3917/leph.044.0461

Renault, L. (2000). Descartes ou la félicité volontaire. Paris : PUF.

Rodis-Lewis, G. (1985). « La volonté chez Descartes et Malebranche ». Cristofolini, P.
(a cura di), Studi sul Seicento e sull’immaginazione. Pisa : Scuola Normale Supe-
riore di Pisa, 13-28.

Rodis-Lewis, G. (1997). Le développement de la pensée de Descartes. Paris : Vrin.

Savini, M. (2008). « Comparatio vel ratiocinatio. Statuto e funzione del concetto di com-
paratio/comparaison nel pensiero di René Descartes ». Marrone, F. (a cura di), Des-
cartes et des Lettres. “Epistolari” e filosofia in Descartes e nei cartesiani. Firenze :
Mondadori, 132-69.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 204
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 183-204


https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333
https://doi.org/10.3917/rip.296.0007
https://doi.org/10.5771/9783495999769-11
https://doi.org/10.3917/leph.044.0461

Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

Humanisme et volontarisme :
la question de la singularite
du genre humain

Elena Partene
Ecole Normale Supérieure de Paris, France

Abstract This paper sets out to consider the conditions under which humanist
thought, which makes dignity the essence of man and elevates him above other forms
of life, can emancipate itself from the fixist paradigm of ‘human nature’ and be recon-
ciled with a voluntarist doctrine. Can a thesis that posits man’s infinite freedom as his
most distinctive feature constitute a consistenthumanism? The current development of
transhumanism and antispeciesism seems to show that, by challenging human privilege
ontheonehand, and by the desire to modify man on the other, making man a free being
leads to criticism a humanism that is seen as both discriminatory and anti-progressive.
On the contrary, the aim here is to show that, on the one hand, the Greek naturalist
motif does not rule out the fact that man has an existential opening. On the other hand,
modern voluntarism, which is most clearly expressed in Descartes’ philosophy, does
not necessarily lead to anti-humanism. The Cartesian authorship of transhumanism
will therefore be called into quest.

Keywords Humanism. Will. Life. Z&é. Bios. General. Stupidity. Descartes. Antispecie-
sism. Transhumanism.

Sommaire 1 Introduction. - 1 Lextase de [lhistoricité. - 2 Ipséité et éthicité. -

3 Conclusion.
; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 ‘ ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 205

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025 Partene | ©®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/010



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

L'homme n’est ni ange ni béte,

Et le malheur veut que qui veut faire
I'ange fait la béte.

(Pascal)

1 Introduction

La question du propre de I'homme apparait davantage comme une
question grecque que comme une question moderne, sans doute
parce que cette question du propre est la plus immédiatement réso-
lue par la position d'une nature humaine - et les Grecs furent bien
plus naturalistes que les Modernes. La modernité, si, comme Hegel,
nous la faisons commencer avec le christianisme,* est profondément
marquée par la découverte d'une volonté libre, qui semble rentrer
en contradiction avec la position d’'une nature humaine. Le terme de
nature enferme ’homme dans une positivité alors méme que la liber-
té est 'anti-nature, qui détotalise ce qui reléve du constitué et pul-
vérise toute positivité.? Est-il possible de concilier le paradigme du
propre de 'homme ou de la nature humaine avec celui de la liberté ?
La liberté du vouloir peut-elle constituer le coeur d'un humanisme,
des lors que I'’homme ne serait défini que par ce qui l'indéfinit, a sa-
voir cette puissance de négativité qui lui laisse toujours la possibilité
de se re-définir ? Nous aimerions tracer ici un cheminement qui verra
I'entrelacement de deux fils : un fil ancien, d'une part, qui prend son
ancrage dans des réflexions complexifiant le naturalisme de la pen-
sée grecque ; car si les Grecs sont dits naturalistes, ils sont aussi les
premiers a avoir pensé la notion d'une existence qui ne se réduit pas
a une nature fixe, a travers la distinction entre zéé et bios, distinc-
tion qui fait de 'homme un vivant tout a fait singulier, un vivant qui a
une histoire, une bio-graphie, et donc pour qui la vie ne se réduit pas
a son statut de vivant. D’autre part, le fil moderne de notre réflexion
trouvera un ancrage dans la pensée cartésienne, ce qui nous permet-
tra d’émettre quelques réserves sur les usages antihumanistes faits
en philosophie contemporaine de la philosophie de Descartes.® Des-

1 Cf. Hegel 2013, § 185.

2 La-dessus, nous renvoyons a Heidegger 1992. C’est aussi pour éviter cette pente
naturalisante que Sartre (1996, 76) propose cette redéfinition de ’humanisme : « I1
y a un sens de '’humanisme qui signifie au fond ceci : 'homme est constamment hors
de lui-méme, c’est en se projetant et en se perdant hors de lui-méme qu’il fait exister
I'homme, et d’autre part c’est en poursuivant des buts transcendants qu’il peut exis-
ter. Il n'y a pas d’autre univers qu'un univers humain. C’est ce que nous appelons 'hu-
manisme existentialiste ».

3 Les critiques de I'humanisme ne sont pas récentes en philosophie : on se souvient
des derniers mots de Foucault dans Les mots et les choses, mais la défense de 1'hu-
manité constitue déja une cible de 'animosité nietzschéenne, qui pourfend, dans le
Gai savoir, cette « vieille horrible ». Ce qui nous retiendra ici sont les formes les plus

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 206
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

cartes possede en effet cette spécificité, parmi les philosophes de la
tradition, d’étre le plus abondamment cité par les courants remettant
en cause I'humanisme classique : 'antispécisme le désigne souvent
comme l'origine mortiféere de la réification de 'animal,* qui consacre
la place surplombante des hommes « comme maitres et possesseurs
de la nature »,° le transhumanisme le voit comme l'origine glorieuse
de la technicisation méliorative de I’homme pour en faire un étre ul-
tra-performant qui pourra d’autant mieux exercer sa maitrise et sa
possession de la nature.® Le paradoxe ne peut échapper : Descartes
est considéré comme le pire humaniste par les animalistes et comme
le meilleur des antihumanistes par les transhumanistes.” Nous pen-

contemporaines d'un antihumanisme parfois revendiqué comme tel que 1'on trouve dans
les littératures antispéciste et transhumaniste : dans les deux cas, le motif de la ‘na-
ture humaine’ est remis en cause, pour des raisons différentes. Sur cette mise en pa-
rallele, cf. Wolff 2017 ; cf. aussi 2010 ; 2019.

4 Les références sont innombrables, tant 'anti-cartésianisme est un topos du réqui-
sitoire animaliste. Pour une perspective exigeante, savante, précise, et subtile, cf. les
travaux d'Elisabeth de Fontenay (notamment Fontenay 1998, 301 et sq.), qui parle pour
Descartes d’'un « humanisme démocratique ». Cette précieuse lecture vaut aussi pour
la question du propre de I'homme, qui regoit sous sa plume un traitement critique tres
convaincant, et qu’elle distingue de la singularité humaine (2008). Nous renvoyons donc
a ces ouvrages pour une perspective inverse de celle que I'on trouvera développée ici.

5 Descartes 1982a, AT VI, 62.

6 Cf. par exemple les publications de N. Bostrom, D. Dennett, J.-M. Besnier, E. Bro-
chier, L. Frippiat, etc. Chez tous ces auteurs, défenseurs ou critiques du transhuma-
nisme, on trouve des rapprochements entre cette idéologie et la philosophie de Des-
cartes. On comprend que pour les auteurs critiques du transhumanisme, Descartes est
blamé comme étant le pere d'une idéologie mécaniste et fonctionnaliste ; pour les dé-
fenseurs du transhumanisme, Descartes est loué pour son caracteére visionnaire. Ce
qui est intéressant n’est pas tant l'axiologie qui leur est attachée, mais le rapproche-
ment constant qui est fait entre ces deux pensées : cartésianisme et transhumanisme.
On se contentera de citer, a titre d’exemple, J.-Y. Goffi (2011, 29) : « Guérir les mala-
dies, améliorer les capacités humaines et prolonger la vie est une ambition qui s’inscrit
classiquement dans le projet de Bacon et de Descartes, constitutif de ’humanisme mo-
derne. A certains égards donc, cette mouture du transhumanisme s'inscrit dans la tra-
dition interventionniste et optimiste du projet Bacon-Descartes, prolongé lui-méme par
la pensée des Lumieres ». Précisons que nous employons ici indifféremment transhu-
manisme et posthumanisme.

7 1l faudrait ici en réalité distinguer les transhumanismes tant la diversité de cou-
rants est forte au sein de ce paradigme ; on pourrait méme remarquer que de nombreux
transhumanistes se proclament humanistes en ce qu’ils ne remettent nullement en ques-
tion la spécificité et la supériorité du genre humain sur les autres formes de vie, bien
au contraire. Ce qui justifie en revanche que 'on puisse parler d’antihumanisme est la
considération d'un inachévement inacceptable du genre humain qui justifie la volon-
té de le modifier, c’est-a-dire de changer sa nature, par le recours a des technologies
convergentes et a des manipulations génétiques. L'amélioration de '’homme, somme
toute commune a tout projet éducatif (amélioration intellectuelle), sportif ou esthétique
(amélioration physique), céde la place a une transformation de 'homme. Cf. Harris 1992,
272 : « Pour la premiére fois, nous pouvons entreprendre de fagonner notre destinée
non seulement en choisissant le genre de monde que nous voulons créer et habiter, mais
aussi en choisissant ce que nous souhaitons étre. Nous pouvons littéralement changer
la nature des étres humains ». Sur la question de savoir si le transhumanisme est un

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 207
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

sons que des deux cOtés l'on se trompe, et que, en retour, Descartes
permet de comprendre l'unité de ces mouvements éthiquement, et
parfois politiquement, divergents : c’est bien plutot le volontarisme
cartésien qui constitue une critique anticipée de ces deux antihuma-
nismes contemporains que sont I'antispécisme et le transhumanisme.

2 L’extase de Chistoricité

La question de la singularité du genre humain impose d’abord une
réflexion sur le genre, le générique et le général. Interroger 1'unicité
du genre humain, c’'est déja se demander si 'humanité reléve du gé-
nérique, si elle constitue un genre. Or, la distinction grecque entre
les deux termes signifiant ‘vie’, z6é et bios, montre que l'individua-
tion est d’essence pour ’homme. En effet, Arendt insistait déja sur ce-
ci que bios désigne une vie « spécifiquement humaine » ;* plus tard,
Agamben, qui commence son ouvrage Homo sacer par cette distinc-
tion grecque, affirme qu'en Grece classique « la simple vie naturelle
[z6€] est exclue de la polis au sens propre du terme et reste strictement
confinée, comme simple vie reproductive, a la sphére de l'oikos ».° Or,
nous le savons bien, seul '’homme a une existence politique :*° son
mode de vie n’est donc pas celui d'une vie naturelle, que partagent les
animaux. C’est donc un acquis aussi bien lexicographique que philo-
sophique : la vie comme bios est réservée a 'humanité, a I'exclusion
des animaux. Pourquoi en est-il ainsi ? Arendt l'explique fort bien :

La nature et le mouvement cyclique qu’elle impose a tout ce qui
vit ne connaissent ni mort ni naissance au sens ou nous enten-
dons ces mots. La naissance et la mort des étres humains ne sont
pas de simples événements naturels ; elles sont liées a un monde
dans lequel apparaissent et d’ou s’en vont des individus, des enti-
tés uniques, irremplagables, qui ne se répéteront pas. [...] La prin-
cipale caractéristique de cette vie spécifiquement humaine, dont
'apparition et la disparition constituent des événements de-ce-
monde, c’est d’étre elle-méme toujours emplie d'événements qui a
la fin peuvent étre racontés, peuvent fonder une biographie ; c’est

humanisme, cf. I’épilogue de I'excellent ouvrage de Rey 2020 ; cf. également Folscheid,
Lécu, Malherbe 2018 ; Hottois 2014.

8 Arendt 1983, 143.

9 Agamben 1997, 10.

10 Rappelons le célebre texte de la Politique, I, 2, ou Aristote fait de la politique une
spécificité de I'homme parce qu'il est le seul a étre doué de logos : « car c’est le carac-
tére propre a l'homme par rapport aux autres animaux, d’étre le seul a avoir le sentiment
du bien et du mal, du juste et de l'injuste, et des autres notions morales, et c’est la com-
munauté de ces sentiments qui engendre famille et société » (Aristote 1995, 1253 a 4).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 208
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

de cette vie, bios par opposition a la simple zée, qu’Aristote disait
qu'elle « est en quelque maniere une sorte de praxis » (Aristote,
Politique, 1254 a 7).**

Bios ne s’emploie que pour un homme parce que seul 'homme est
un étant maximalement individué, a la fois dans I'espace, mais aus-
si dans le temps : un homme ne se répete pas, dit singulierement
Arendt. Ce qui fait l'unicité de I'humanité c’est I'unicité de chaque
homme : au sein du genre humain, et ce pourquoi il n’est pas un gen-
re,*? il n'y a pas de substituabilité, comme il peut y en avoir chez les
animaux. Un lion est l'incarnation de I'espéce léonine toute entiére,
ou plus précisément, les différences entre deux lions sont acciden-
telles ; non pas qu'il s’agit, d'un point de vue métaphysique, d’affir-
mer que deux lions sont indiscernables, il n'y a certes pas deux lions
identiques, comme il n'y a pas deux hommes ou deux feuilles d’arbre
identiques,** mais que, d’'un point de vue existentiel, la singularité
humaine se donne aussi a voir de maniere diachronique, c’est-a-dire
par 'histoire propre que chacun se tisse. L'histoire est la répercus-
sion proprement humaine de cette indiscernabilité métaphysique
qu'ont en partage les autres étants. S'il fallait employer un vocabu-
laire métaphysique, on pourrait dire que 'eccéité animale se ramene
a sa quiddité, tandis que pour I'étre humain elle lui est irréductible.
Bios renvoie en effet a une historicité, alors que zoé renvoie a une
naturalité :** pour savoir ce qu’est un lion, il suffit de définir sa na-
ture, un lion est un lion dés sa naissance ; pour définir un homme, au
contraire, il faut raconter sa vie. C’est pour cela qu’on ne peut défi-
nir un homme qu’a sa mort, et non a sa naissance. Aubenque insiste
beaucoup sur I'importance de cet adage grec et s’y appuie pour faire
comprendre le sens aristotélicien du to ti en einai :

C’est un vieil adage de la sagesse grecque qu’'on ne peut porter un
jugement sur la vie d'un homme tant qu’il n’est pas mort. [...] Seule
la mort peut, dans le cas du vivant, arréter le cours imprévisible
de la vie, transmuer la contingence en nécessité rétrospective, sé-
parer 'accidentel de ce qui appartient vraiment par soi au sujet
qui n’est plus. [...] C’est la mort de Socrate qui fagonne 'essence

11 Arendt 1983, 142-3.

12 «Iln’y a pas d’espece humaine ; notre génie propre, qui fait qu’il n'y a pas deux
hommes semblables, s’y oppose. Tel est le défi que Montaigne nous lance » (Magnard
2002, 14).

13 Le principe leibnizien des indiscernables vaut pour tous les étants, et de ce point
de vue, le vivant n'a aucun privilege.

14 Cette dualité sémantique de la vie traduit, comme le remarque J.-Y. Goffi (2005,
176), ceci que « nous sommes spontanément enclins a instaurer d'un seul et méme geste
I’évaluation et la représentation du vivant ».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 209
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

de Socrate : celle du juste injustement condamné. C'est elle qui
permet de dissocier ce qu’il y a de contingent dans l'existence his-
torique de Socrate et ceux des accidents de sa vie qui accédent
a la dignité d’attributs essentiels de la socratéité. L'essence d'un
homme, c’est la transfiguration d'une histoire en légende, d'une
existence tragique, parce qu'imprévisible, en un destin achevé,
transfiguration qui ne s’'opére que par la mort.**

Seul I'homme est ce qu'il est « parce qu'il n’est plus » ; 'animal est
ce qu'il est parce qu'il est. Plus prosaiquement, il n’y a pas de biogra-
phie d'un lion alors qu'il y a biographie d’'un homme : c’est dire que
sa vie prend la forme d’une histoire, qui se narre et qui est ponctuée
d’événements. Les Anciens nous disent donc simplement que les Vies
paralleles, Bioi paralleloi, ne peuvent avoir pour objet que des étres
humains, et que des Vies paralleles de chats ou de lions sont en soi
impensables, car la singularité serait ici inconsistante. C’est seule-
ment pour ’homme que la singularité est d’essence, pour 'animal elle
n’est que d’accident.*® C’est cette historicité que Rousseau reprend
et modernise avec le concept de perfectibilité : « un animal est au
bout de quelques mois ce qu'il sera toute sa vie, et son espéce au bout
de mille ans ce qu’elle était la premiére année de ces mille ans »,*’
dit-il dans le Second Discours. Le paralléle entre I'espece et I'indivi-
du est clairement tracé dans cette phrase : un animal ne differe pas
de lui-méme, parce que son accomplissement n’est pas différé, il ne
connait pas de condition historique, donc il est a un an comme il se-
ra a quinze ans ; or de méme qu'il n'y a pas de différence intra-indi-
viduelle, de méme n'y a-t-il pas de différence intra-générique : deux
individus du méme genre ne différent pas historiquement, le lion d'il
y a mille ans est le méme que le lion d’aujourd’hui, il n'a pas modi-
fié ses conditions matérielles d’existence ; derriére I'absence de pro-
gres du genre animal, est pointée 'absence de différence, car la diffé-
rence est la cristallisation d’un différer, c’est-a-dire d’une historicité.

15 Aubenque 1962, 468-9. Aubenque en tire une conclusion métaphysique remar-
quable : 'essence ne peut se dire qu’au passé. « En termes plus abstraits, il n’est d’at-
tribution essentielle dans le cas d’'un homme (si du moins nous entendons par la une at-
tribution propre, et non pas seulement générique) qu’a 'imparfait, c’est-a-dire portant
sur un sujet qui n’est ce qu'il est que parce qu’il n’est plus » (469).

16 A ceux qui prétendraient que la vie d’un éléphant d’Afrique ne ressemble aucu-
nement a celle d'un éléphant d’Asie, on pourrait d'une part répondre que cela montre
précisément que ce sont deux especes distinctes, mais aussi que cette distinction z6é/
bios suppose justement qu'il n'y ait pas a proprement parler de ‘vie d'un’ éléphant, au
sens d’un genre de vie. Différencier des genres de vies (théorétique, pratique, poié-
tique, par exemple, ou la vie de plaisirs et la vie intellectuelle) suppose de parler de bi-
os et donc d’une exclusive humaine. L'animal n'emprunte pas un type de vie, il ne choi-
sit pas un mode de vie, il vit.

17 Rousseau 1964, 142.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 210
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Allons plus loin, a partir de cette distinction grecque : d'une part,
le vivant se caractérise, du coté subjectif, par ceci que les différents
individus ne se différencient qu’accidentellement les uns des autres,
on l'a vu : dans tel lion individuel, c’est I'espéce lion qui prévaut ; le
générique est 'affaire du vivant, de ce qui a la z6¢é, non de I'homme,
dont I'existence prend, par ailleurs, la forme d’'une biographie ; mais,
d’autre part, du coté objectif, le général est aussi l'affaire du vivant
comme z6¢é : I'animal n’a précisément affaire qu'a des généralités. Ce
n’est pas dans sa singularité de telle nuance de vert, courbé de telle
maniere par le vent et la rosée, que le brin d’herbe intéresse 'her-
bivore, c’est « 'herbe en général qui attire I'herbivore ».** A propos
des idées générales, Bergson dit en effet qu’on se trompe lorsqu’on
s'imagine toujours qu’'on part de la perception d’objets individuels.
C’est faux : la perception animale ou la perception grossiere est beau-
coup plus abstractive qu’on ne le croit ; c’est un préjugé empiriste de
croire que le général est second par rapport au singulier dans la per-
ception. On a d’abord affaire a des généralités, et c’est bien le raffi-
nement intellectuel qui nous améne a percevoir et a penser le singu-
lier et a voir les différences :

A priori, en effet, il semble bien que la distinction nette des ob-
jets individuels soit un luxe de la perception, de méme que la re-
présentation claire des idées générales est un raffinement de
I'intelligence.*®

En fait, I'animal est incapable de distinguer nettement l'objet dans
son individualité, puisque c’est un luxe de la perception, or sa per-
ception est ordonnée aux seuls besoins vitaux ; et il est incapable de
s'élever a une représentation claire des idées générales, parce que
le général est seulement vécu par lui, et non pas pensé :

Mais c’est ce qui paraitra clairement sil'on se reporte aux origines
toutes utilitaires de notre perception des choses. Ce qui nous in-
téresse dans une situation donnée, ce que nous y devons saisir
d’abord, c’est le coté par ol elle peut répondre a une tendance ou
a un besoin ; or, le besoin va droit a la ressemblance ou a la qua-
lité, et n'a que faire des différences individuelles. A ce discerne-
ment de l'utile doit se borner d’ordinaire la perception des ani-
maux. C'est ’herbe en général qui attire 'herbivore : la couleur et
l'odeur de I'herbe, senties et subies comme des forces (nous n’al-
lons pas jusqu’a dire : pensées comme des qualités ou des genres),
sont les seules données immédiates de sa perception extérieure.

18 Bergson 1959, 299. Italique dans l'original.
19 Bergson 1959, 298.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 211
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Sur ce fond de généralité ou de ressemblance sa mémoire pour-
ra faire valoir les contrastes d’ou naitront les différenciations ; il
distinguera alors un paysage d'un autre paysage, un champ d’'un
autre champ ; mais c’est la, nous le répétons, le superflu de la per-
ception et non pas le nécessaire.?°

11 est donc insuffisant de faire de I'animal un étre se cantonnant a la
perception, tandis que I’'homme seul aurait accés a l'intellection : en
vérité, méme au niveau de la perception, 'homme se distingue - et il
se distingue précisément parce qu'il opere des distinctions, des in-
dividuations. La perception primitive est une perception abstraite,
la perception raffinée, civilisée, cultivée est une perception concrete
car individuante.

Quelle conclusion en tirer ? Si le vivant est restreint au générique
et au général, cela signifie qu'en tant qu’il ne se réduit pas a cela,
I'homme a rapport au singulier et a 'universel - et cela non seule-
ment de maniere distributive, mais aussi de maniére corrélative.
C’est d’abord le cas au niveau du sujet : on 'a dit, '’homme n’est pas
réductible a son étre générique (chaque homme n’est pas simple-
ment un exemplaire de I'espéce, mais sa singularité est d’essence) ;
or, que la singularité soit d’essence ne signifie pas qu'il faille penser
pour I'humanité une diffraction de différences intotalisables, mais
bien plutot que la subjectivité propre est ce qu'il y a de plus univer-
sel ;** de méme, du c6té de I'objet, 'homme est celui qui peut pendre
pour objet le singulier et 'universel, pas seulement le général - avec
ce paradoxe des objets humains, des ceuvres humaines, qu'ils sont
d’autant plus universels qu’ils sont plus singuliers, comme le mani-
festent les ceuvres d’art ou les événements historiques.

Que cette corrélation du singulier et de l'universel soit ce qui dis-
tingue I'homme, on pourrait le conclure aussi bien en procédant a
I'envers, c’est-a-dire en s’intéressant a ce qui définit ’homme qui est
incapable de lier le singulier et 'universel, c’est-a-dire ’homme qui
s’en tient aux généralités : c’est, nous semble-t-il, ce qu'on nomme
communément la bétise. Qu'est-ce qu’étre béte ? C’est le contraire
d’étre idiot. L'idiot, comme I'indique bien I'’étymologie grecque, est ce-
lui qui est englué dans le particulier, celui qui est incapable de s’éle-
ver au général, qui croit que le monde se résume a sa petite expé-
rience. L'idiot est englué dans son idiosyncrasie. Lhomme béte est,
au contraire, celui qui ne se meut que dans les généralités, les pla-
titudes, les topoi. La bétise et l'idiotie sont deux vices symétriques,
et sil'on se réfere a Kant, il faut dire que ce sont des pathologies du

20 Bergson 1959, 298.

21 Comme le disait Hegel, ‘je’ est ce qu'il y a de plus singulier en méme temps que ce
qu’il y a de plus universel : ‘je’ c’est moi, et c’est tout autre, tous les autres. Cf. infra.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 212
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

jugement.?? Pathologies symétriques, puisque l'idiotie est l'incapa-
cité de subsumer le particulier sous le général de par l'absence de
généralisation : c’est ne voir que des cas particuliers partout, sans
étre capable de discerner du semblable ; la bétise est I'incapacité a
reconnaitre dans le particulier le général, de par I'absence d’indivi-
duation. Deleuze I'a magnifiquement dit, en reprenant d’ailleurs un
vocabulaire kantien :

La plus mauvaise littérature fait des sottisiers ; mais la meil-
leure fut hantée par le probleme de la bétise, qu’elle sut conduire
jusqu’aux portes de la philosophie, en lui donnant toute sa di-
mension cosmique, encyclopédique et gnoséologique (Baudelaire,
Flaubert, Bloy). Il aurait suffi que la philosophie reprit ce probleme
avec ses moyens propres et avec la modestie nécessaire, en consi-
dérant que la bétise n’est jamais celle d’autrui, mais 1'objet d'une
question proprement transcendantale : comment la bétise (et non
l'erreur) est-elle possible ? Elle est possible en vertu du lien de la
pensée avec l'individuation.*

La bétise est un raté du principe d’individuation : c’est le fond non in-
dividué qui remonte. Lhomme béte ne sait pas individuer, il connait
le général, mais ne voit pas le particulier : il est donc incapable de
subsumer 1'un sous l'autre, et passe son temps a professer des lecons
vides. La bétise est de ce fait souvent une pathologie d’intellectuels,
contrairement a l'idiotie, car c’est le vice de ceux qui connaissent
bien les abstractions et les généralités, mais sont incapables de sub-
sumer le cas sous la regle, car a force de regles, ils ne parviennent
plus a distinguer des cas. Dans la Critique de la raison pure, Kant
écrit a l'orée de '’Analytique des principes, sur le jugement en géné-
ral, que « le manque de jugement est proprement ce que 'on nomme
bétise [Dummheit], et a un tel vice il n'y a point de remede ».2* Il n'y
a pas de remede, car l'instruction, c’est-a-dire 1'’école ou les livres, ne
peuvent guérir cette pathologie : ceux-ci nous fournissent justement
des regles, des savoirs, des théories, des doctrines, mais précisément
ce qui est mis en cause par la bétise est la capacité a reconnaitre ces
regles dans le cas particulier que j'ai sous les yeux. Remédier a la
bétise comme incapacité de subsumer le cas sous la regle par l'ap-
prentissage d’'autres regles ne fait que dessiner une régression a l'in-
fini, par laquelle la bétise se prolongerait toujours elle-méme, exac-
tement comme dans le cheminement infini de Bouvard et Pécuchet
chez Flaubert. homme béte peut donc étre fort cultivé et instruit :

22 Cf. Kant 1980, A 132/B 171.
23 Deleuze 1985, 196-7.
24 XKant 1787, A 133/B 172. Nous traduisons.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 213
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

la bétise n'est pas un manque de savoir, c’est une pathologie du ju-
gement - c’est un défaut de subsomption par absence de perception
du cas particulier. La bétise est donc la passion des généralités, et la
langue francaise recéle ici quelque chose d'intéressant : c’est qu’elle
fait de la bétise ce par quoi ’homme ressemble aux bétes - les bétes
qui, elles, relevent, comme on l'a vu, du générique et du général. C'est
sans doute cela que Flaubert a tenu a reprendre dans l'onomastique
de ses personnages, car il est évident que Bouvard vient du latin bos,
bovis, et Pécuchet du latin pecus, pecoris : le boeuf et le bétail ; c’est
le devenir béte de I'homme qui est décrit, et ce devenir béte n’est pas
I'absence de culture, c’est la complaisance et le cantonnement au gé-
néral, qui implique de manquer et le singulier et I'universel.

3 Ipséité et éthicité

Donc si la bétise est le devenir béte de I'homme, c’est-a-dire sa ré-
gression au vivant qui n'a affaire qu'au générique et au général,
I'homme est I'étre qui instaure la corrélation du singulier et de I'uni-
versel. Qu'est-ce qui manifeste en I'homme cette coincidence d’es-
sence du singulier et de I'universel ? Nous pouvons penser que le
fait méme de la premiere personne du singulier en est une manifes-
tation : 'homme est celui qui dit ‘je’ ; I'ego cartésien, l'ipséité, la ré-
flexivité, comme 'on voudra, tout cela désigne ce qui fait que '’homme
peut tout objectiver sans étre lui-méme objectivable comme source
de l'objectivation. Or, ‘je’ est a la fois ce qu'il y a de plus singulier et
en méme temps ce qu'il y a de plus universel ; ‘je’, c’est moi, et en
méme temps c’est tout autre :

Quand nous disons ‘moi’, nous visons bien quelque chose de sin-
gulier, mais, puisque chacun est un moi, nous ne disons par la que
quelque chose de tout a fait universel. L'universalité du moi le rend
capable de faire abstraction de tout méme de sa vie.?**

Est donc impliqué dans I'essence de I'homme le rapport a soi, et en
meéme temps le rapport a 'autre. Le ‘je’ est toujours en méme temps
un nous’. La question que I'on peut se poser est alors la suivante : si
le ‘je’ définit 'essence de ’homme dans sa singularité expressive de
la singularité de ’humanité, quel est le propre du ‘je’ ? Régressons
encore d'un niveau. Hegel disait dans la phrase de 'Encyclopédie ci-
tée plus haut, mais il le montre aussi dans la Phénoménologie de I’es-
prit, que c’est précisément ce geste de déprise de toute captation
et de toute appartenance, y compris de 'appartenance a la vie, qui

25 Hegel 1988, III, Add. du § 381, 388.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 214
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

fait le propre du ‘je’. Cela signifie que la déprise n’est pas seulement
théorique (la capacité a objectiver le monde, comme l'ego réflexif),
mais aussi pratique : la capacité a se déprendre du monde, a mettre
en jeu sa vie pour une cause, un idéal... La question est la suivante :
si le ‘je’ définit la singularité de I'’homme, la vérité de ce ‘je’ est-elle
d’'ordre théorique ou pratique ? Autrement dit, pour poser la ques-
tion dans des termes plus classiques : est-ce la volonté ou I'entende-
ment qui définit le plus haut sens du ‘je’ ? Qu'est-ce qui fait la singu-
larité absolue de cet étre singulier qu'est ’homme ? La réponse de
Descartes, qui fut pourtant un des peres de 1'objectivation moderne,
ne varia pas beaucoup : c’est la volonté qui fait la singularité du sujet
qui dit ‘ego’. La singularité du ‘je’ vient de ce qu'il est libre, d'une li-
berté absolument infinie, qui est la seule chose qui le rend a I'image
de Dieu. Descartes l'affirme a plusieurs reprises, la premiere étant
une lettre du 25 décembre 1639 a Mersenne, ou il dit :

Le désir que chacun a d’avoir toutes les perfections qu'il peut
concevoir, et par conséquent toutes celles que nous croyons étre
en Dieu, vient de ce que Dieu nous a donné une volonté qui n’a point
de bornes. Et c’est principalement a cause de cette volonté infinie
qui est en nous, qu'on peut dire qu’il nous a créés a son image.*®

L'essence propre de I'’homme réside dans la transcendance du vou-
loir : I'ego est plus proprement voulant que connaissant.*” C’est dire
que ce qu'il y a de supérieur dans 'homme n’est pas du c6té de l'en-
tendement, car I'entendement est fini ; au contraire la volonté est in-
finie : ce déphasage bien connu est ce qui, négativement, rend pos-
sible I'erreur, comme l'explique la Quatrieme méditation ; faire erreur
c’est affirmer au-dela de ce que me présente I'entendement : la vo-
lonté excede, dans ce cas, celui de la théorie, I'entendement. Mais
ce déphasage a aussi un sens positif, quand il s’agit de la pratique
et non plus de la théorie : 'excés de la volonté sur I’entendement est
aussi ce qui rend possible la résolution, c’est-a-dire la capacité radi-
cale de décision qui est en tout homme. L'affirmation excessive dans
la pensée amene la précipitation de l'erreur, 'affirmation excessive
dans la vie donne la force d’avancer toujours malgré tout. Ce carac-
tére positivement hyperbolique de la volonté n’est nulle part aussi
explicite que dans I'image célebre du voyageur perdu dans la forét :

26 Descartes 1987, lettre a Mersenne du 25 décembre 1639, AT II, 628, 3-9.

27 Mettre la volonté au fondement de I'ego, plutét que tout ce qui reléve de 'enten-
dement, de l'intellect, n’est pas chose évidente. On s’en rend bien compte lorsque 1'on
songe a l'acte propre de 'ego qu’est le cogito : celui-ci constitue davantage la conscience
et la réflexivité plutot qu'il ne fonde un agir ; pourtant, méme dans l'expérience du cog-
ito, on peut trouver une présence de la volonté, comme l'a trés bien montré D. Arbib
(2016), pour qui I'ego performe sa cogitation sur le mode la volonté.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 215
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Ma seconde maxime était d’étre le plus ferme et le plus résolu en
mes actions que je pourrais, et de ne suivre pas moins constamment
les opinions les plus douteuses, lorsque je m'y serais une fois déter-
miné, que si elles eussent été tres assurées. Imitant en ceciles voya-
geurs qui, se trouvant égarés en quelque forét, ne doivent pas errer
en tournoyant, tantot d'un coté tantot d'un autre, ni encore moins
s’‘arréter en une place, mais marcher toujours le plus droit qu'ils
peuvent vers un méme coté, et ne le changer point pour de faibles
raisons, encore que ce n‘ait peut-étre été au commencement que le
hasard seul qui les ait déterminés a le choisir ; car, par ce moyen,
s'ils ne vont justement ou ils désirent, ils arriveront au moins a la
fin quelque part ol vraisemblablement ils seront mieux que dans
le milieu d’une forét. Et ainsi, les actions de la vie ne souffrant sou-
vent aucun délai, c’est une vérité tres certaine que, lorsqu’il n'est
pas en notre pouvoir de discerner les plus vraies opinions, nous de-
vons suivre les plus probables ; et méme qu’encore que nous ne re-
marquions point davantage de probabilité aux unes qu'aux autres,
nous devons néanmoins nous déterminer a quelques-unes, et les
considérer apres, non plus comme douteuses, en tant qu'elles se
rapportent a la pratique, mais comme tres vraies et trés certaines,
a cause que la raison qui nous y a fait déterminer se trouve telle. Et
ceci fut capable des lors de me délivrer de tous les repentirs et les
remords qui ont coutume d’agiter les consciences de ces esprits
faibles et chancelants qui se laissent aller inconstamment a prati-
quer comme bonnes les choses qu'ils jugent apres étre mauvaises.?®

Ce texte nous apprend d’abord que le périmétre d’extension du doute
hyperbolique, qui rendra possible le surgissement du cogito comme
premiére vérité, n'est pas infini : en fait, il n’a de validité que dans
la théorie, c’est-a-dire dans le champ de la connaissance. L'hyper-
bole est pour ainsi dire verticale, regarder tout ce qui est douteux
comme faux, mais non point horizontale : il ne s’agit pas d’appliquer
le doute métaphysique a toutes les spheres de I'existence. De toute
facon, comme Descartes le disait modestement & Elisabeth, il ne faut
consacrer que peu d’heures dans la vie a la métaphysique.?* Dans
l'usage de la vie, il ne faut pas douter et chercher a fonder métaphy-
siquement des vérités, il faut, au contraire, croire - au sens le plus
doxique du terme, car I'urgence ne permet ni de fonder ni de justifier.
Croire est le principe commun aux maximes de la morale provisoire

28 Descartes 1982a, Troisieme partie, AT VI, 24-5.

29 Descartes 1988, lettre a Elisabeth du 28 juin 1643, AT III, 694 : « je n’ai jamais em-
ployé que fort peu d’heures, par jour, aux pensées qui occupent I'imagination [c’est-a-
dire aux mathématiques], et fort peu d’heures, par an, a celles qui occupent l'entende-
ment seul [c’est-a-dire a la métaphysique] ».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 216
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

car c’est le principe consubstantiel a l'ordre pratique ; s'il fallait at-
tendre de fonder en raison tout engagement, toute décision, tout acte,
on ne scellerait jamais aucun engagement, on ne prendrait aucune
décision et on n'initierait finalement aucune action. C’est pourquoi
on se jette parfois a I'eau sans savoir ni comprendre véritablement ce
que l'on fait. La suspension infinie du vouloir, en attente d'une fonda-
tion rationnelle, contredirait la finalité méme du vouloir : agir. D’ol
ce conservatisme cartésien, qui confie son existence aux coutumes
communes, les plus anciennes et les plus fréquentes, ce qui n’est nul-
lement contradictoire avec la table rase des savoirs décrite quelques
pages plus haut dans le Discours : précisément, dans un cas il s'agit
de ‘savoirs’, dans l'autre d’existence ; dans le premier cas, la tradi-
tion est répudiée, dans le second, elle est plébiscitée.

Cependant, on aurait tort d’interpréter cela comme un manque
d’'intérét cartésien pour tout ce qui reléve de l'existence pratique,
comme si a l'exigence rigoureuse de fondation dans la théorie (la
métaphysique, qui signifie cette fondation et suit un protocole ex-
trémement précis) s'opposait le laxisme et l'indifférence de la pra-
tique (la vie, laissée aux aléas de la contingence, et a « I'usage » se-
lon cette expression que Descartes affectionne) : on pourrait alors
dire a bon droit que l'existence a une valeur inférieure, ce qui justifie
de la confier a n'importe quel guide, méme au moins fiable, 1'usage.
Mais la croyance n’est ni un pis-aller ni le reste abandonné par une
pensée de I’hyperbolique exigence métaphysique, elle est ce qui oc-
troie sa spécificité au champ pratique et permet positivement de le
constituer comme tel. En effet, Descartes utilise implicitement dans
ce texte la méme image de I'exces qui définit le doute de la premiere
méditation métaphysique : ’hyperbole. Car il s’agit bien d’excéder
par la décision tranchante I'état du savoir qui est disponible, il s'agit
d’outrepasser, donc de mettre en ceuvre une hyperbole ;*° et '’hyper-
bole dont il s’agit ici est I'hyperbole exactement inverse de celle du
doute de la premiere méditation : il ne s’agit plus de regarder le dou-
teux comme faux, mais inversement, de regarder le douteux comme
vrai.** Ces options doivent étre considérées « non plus comme dou-
teuses, en tant qu'elles se rapportent a la pratique, mais comme trées
vraies et trés certaines »,** dit Descartes. Plus exactement, lorsqu’on
ne sait pas quoi faire dans la vie, et on ne sait jamais quoi faire dans
la vie, trois possibilités s’offrent a nous, d’apres le texte cité.

La premiere est celle que Descartes proscrit (les hommes « ne
doivent pas » procéder ainsi) ; elle consiste a tourner en rond ou
a demeurer sur place : dans les deux cas, c’est la stagnation. Les

30 Sur ce motif de I'excés chez Descartes, cf. Partene 2023, 93 sq.
31 Sur cette inversion, cf. Gouhier 1962, 24 sq.
32 Descartes 1982a, AT VI, 24-5. Italique ajouté.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 217
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

hésitations et les délibérations infinies, cette éthique de la discussion
personnelle, Descartes la reconduit a I'immobilité. Qu’'on reste immo-
bile ou que 'on compense les dix pas a gauche par neuf a droite, ce-
la revient au méme dans la vie : on n’avance pas ; et donc, si l'on re-
garde la forét broussailleuse comme la métaphore des difficultés de
la vie, il ne fait aucun doute qu’on y restera enlisé.

La deuxieme possibilité emprunte le méme cadre d’hypothése que
la premiére : je suis perdu au sein d'une forét dense qui ne laisse ap-
paraitre aucun chemin de sortie. C’est toujours le paradigme de 1'obs-
curité de la vie qui est ainsi posé, par quoi je suis impuissant a savoir
avec certitude quelle est la bonne voie. Cette seconde possibilité est
celle que Descartes prescrit (c’est, pour suivre la métaphore, le che-
min a emprunter), et elle se dédouble en deux sous-possibilités : soit
je discerne par exemple des traces de pas, ou quelque chose qui me
laisse penser que d’autres ont emprunté cette direction avant moi ;
dans ce cas, il faut y aller sans hésiter. On reconnait d'une part I'hy-
perbole positive (transformer le probable en vrai : « c’est une vérité
tres certaine que, lorsqu’il n’est pas en notre pouvoir de discerner
les plus vraies opinions, nous devons suivre les plus probables »),**
d’autre part le motif ‘conservateur’ de 1'usage, des us et coutumes :
que d’autres aient procédé ainsi avant moi signifie quelque chose.
Soit, seconde sous-possibilité, je ne discerne absolument rien qui
fasse signe vers un passage antécédent : le probable lui-méme dispa-
rait. Que dois-je faire ? Je dois avancer quand méme, marcher dans
une direction « encore que ce n'ait peut-étre été au commencement
que le hasard seul qui »** m’ait déterminé a prendre ce parti. Le choix
‘au hasard’ est bien le révélateur d'une obscurité totale, et donc de la
vacance de l'entendement : il n’y a rien que je puisse voir pour m’indi-
quer une sortie. Ici I’hyperbole elle-méme n’est plus d’aucun secours,
puisqu’il n'y a rien - ni méme du douteux ou du probable. C’est cela
la vérité de la résolution : en I'absence de tout signe, dans la nuit la
plus noire de la vie ('obscurité signifiant ici, de nouveau, l'absence
de savoir et de connaissances, I'absence de ‘lumieres’ dans tous les
sens du terme), je tranche dans le vif, je décide quand méme. L'excés
de la volonté supplée aux faiblesses et aux éclipses de I'entendement.
Mais l'éclipse n’est guére évitable : ce troisieme cas révele la véri-
té de la résolution comme ce qui demeurait en fait caché dans le cas
précédent ; la probabilité permet une mise en ceuvre, certes impar-
faite, de I'entendement, lequel ne réussit pas a accéder a une connais-
sance claire et distincte, et, faute d’évidence, doit se contenter du plus
probable. L'hypothese plus radicale de I'absence de probabilité per-
met de mettre hors-jeu 'entendement, et de faire voir le mouvement

33 Descartes 1982a, AT VI, 24-5. Italique ajouté.
34 Descartes 1982a, AT VI, 24-5.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 218
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

de la volonté dans toute sa pureté : la radicalisation entre les deux
sous-possibilités (du probable au néant) opere elle-méme comme un
tamis permettant de discriminer la premiere vérité pratique, exac-
tement comme 1'hyperbole de la premiere méditation permettait de
faire ressortir la premiére vérité métaphysique. Cette premiere vé-
rité pratique est la transcendance du vouloir. La volonté, dont le bon
usage est dicté par la Quatrieme méditation (affirmer ou nier, pour-
suivre ou fuir ce que l'entendement lui présente clairement et dis-
tinctement), s'émancipe ici de I'entendement non par précipitation
ou par prévention, mais par nécessité : Descartes reconnait qu'il y a
des situations ol I'entendement est structurellement aveugle ; mais
ce qui est frappant ici, c’est que ce moment d’aveuglement structu-
rel semble étre coextensif a la sphere pratique elle-méme : la vie est
une forét soit dense (aveuglement partiel de 'entendement car traces
de probabilité), soit vierge (absence totale de probabilité), mais au
fond méme quand elle est dense, elle est vierge. En ce cas, le mou-
vement d’exces que la volonté opére sur I'entendement est non seu-
lement positif (contrairement a l'erreur), non seulement nécessaire,
mais consubstantiel a I'agir lui-méme car sil'on attendait les lumieres
de 'entendement, on resterait une bonne partie de sa vie prisonnier
de cette forét. Marcher dans l'existence consiste a marcher dans le
noir. L'erreur la plus grave du point de vue pratique est de croire que
la pratique doit s'indexer sur le théorique, et que la volonté excéden-
taire est un mal : marcher dans 'existence consiste a marcher dans
le noir, et le seul guide valable n'est pas la lumiére de I'intellect, mais
le geste stir qui tranche dans 'obscurité.**

Récapitulons notre cheminement. Le propre de I'homme est la
coincidence du singulier et de I'universel qui s’exprime dans le ‘je’;
I'essence supérieure du ‘je’ est la volonté ; le troisieme temps, puisque
I'homme est singulier et a rapport a I'universel, est la question propre
a I’homme, dés lors que, comme on I'a vu dans le premier temps, son
chemin n’est pas pré-tracé : cette question est la question éthique
quod vitae sectabor iter ? (Quel chemin vais-je suivre dans la vie
[bios] ?) Cette phrase du poete latin Ausone, Descartes la reprend
justement a son compte.

Comment Descartes y répond-il ? Il ne prescrit pas de tourner a
gauche ou a droite (il ne s’agit pas de donner un contenu), mais il va
énoncer les conditions réflexives (formelles) auxquelles chacun peut
trouver son propre chemin. Il faut pour cela se référer aux Passions
de I'ame, puisque la question implique la thématisation d’un rap-
port a soi : Descartes nous apporte les éléments de sa réponse dans
les articles 149 a 161. Dans ces textes, est esquissé un passage de

35 Pour une autre interprétation, fondée sur la mise en ceuvre d’'une méta-rationali-
té, cf. Elster 1979.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 219
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

I'admiration, comme passion primitive, qui est neutre, selon son éty-
mologie latine (étonnement), a I'estime, qui est une admiration quali-
fiée ; de la on passe a l'estime de soi. Descartes demande pour quelle
cause on peut s'estimer soi-méme.

Et parce que l'une des principales parties de la sagesse est de sa-
voir en quelle fagon et pour quelle cause chacun se doit estimer
ou mépriser, je tacherai ici d’en dire mon opinion. Je ne remarque
en nous qu'une seule chose qui nous puisse donner juste raison
de nous estimer, a savoir 'usage de notre libre arbitre, et 'empire
que nous avons sur nos volontés. Cariln'y a que les seules actions
qui dépendent de ce libre arbitre pour lesquelles nous puissions
avec raison étre loués ou blamés, et il nous rend en quelque fagon
semblables a Dieu en nous faisant maitres de nous-mémes, pourvu
que nous ne perdions point par lacheté les droits qu’il nous donne.>®

Le seul objet qui peut fonder 'estime de soi c’est d'une part le fait que
je possede un libre-arbitre, et d’autre part l'usage que j’en fais. D’ot,
al'article 153, la générosité, comme vertu cardinale de I'éthique car-
tésienne : je sais que je ne peux m’estimer que pour l'usage de mon
libre-arbitre et pour la résolution d’en bien user.*” Et, de nouveau, on
retrouve ici au niveau éthique la corrélation du singulier et de I'uni-
versel, qu’on avait mise en avant dans le cogito théorique et qui ré-
vélait que ‘je’ est le plus singulier, mais, l'autre aussi disant ‘je’, c’est
aussi le plus universel. De méme ici, Descartes ajoute a l'article 154
que ce rapport a soi qu'est la générosité (par laquelle je m’estime au
plus haut point comme étre libre) implique un rapport aux autres, en
l'occurrence empéche qu’on méprise les autres. Du fait que j'ai un
libre-arbitre, en effet, et du fait que son usage dépende de moi, cela
signifie qu’il ne dépend de rien d’extérieur ; précisément le fait que
cela ne dépende que de soi, et pas d’ailleurs, comme quelque chose
d’adventice ou de factice, signifie que chacun peut 'avoir :

Ceux qui ont cette connaissance et ce sentiment d’eux-mémes se
persuadent facilement que chacun des autres hommes les peut aus-
si avoir de soi, parce qu’il n'y a rien en cela qui dépende d’autrui.
C’est pourquoi ils ne méprisent jamais personne ; et, bien qu'ils

36 Descartes 1986, art. 152, AT XI, 442.

37 «Ainsi, je crois que la vraie générosité, qui fait qu'un homme s’estime au plus haut
point qu’il se peut 1égitimement estimer, consiste seulement partie en ce qu’il connait
qu'il n’y a rien qui véritablement lui appartienne que cette libre disposition de ses vo-
lontés, ni pourquoi il doive étre loué ou blamé sinon pour ce qu'il en use bien ou mal,
et partie en ce qu'il sent en soi-méme une ferme et constante résolution d’en bien user,
c’est-a-dire de ne manquer jamais de volonté pour entreprendre et exécuter toutes
les choses qu'il jugera étre les meilleures » ; Descartes 1986, art. 153, AT XI, 445-6.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 220
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

voient souvent que les autres commettent des fautes qui font pa-
raitre leur faiblesse, ils sont toutefois plus enclins a les excuser
qu'a les blamer, et a croire que c’est plutét par manque de connais-
sance que par manque de bonne volonté qu'ils les commettent.*®

Le généreux sait que sa volonté ne dépend que de lui, et non d’autrui
ou des circonstances étrangeres ; mais alors celle d’autrui ne dépend
nullement de moi ou du monde qui l’entoure. Autrement dit, c’est jus-
tement ce qui fait mon indépendance (ma singularité), qui me per-
suade que chacun est également indépendant (I'universel) : I'univer-
sel est, de nouveau, corrélatif au singulier, et fondé sur le singulier.
Comme l'usage de ma liberté est ce qui fait que je ne dépends pas
d’autrui, c’est aussi ce qui constitue autrui comme tel. Ce qui m’est
le plus propre est ce qui fonde la possibilité d'une intersubjectivité.

Cela nous amene au tableau des quatre passions liées a la généro-
sité, qui montre qu'il n'y a pas seulement un propre de I'homme, a tra-
vers ce que nous avons essayé de saisir sur son historicité et son ipséi-
té, il y a aussi un rapport éthique de 'homme a ce qui lui est propre. La
générosité consiste a s'estimer pour ce qu'on a de plus propre (ma li-
berté) ; I'orgueil a s’estimer pour ce qui nous est impropre (la richesse,
la beauté...) ;*° I'humilité vertueuse consiste a rabaisser en soi tout ce
qui ne releve pas du libre usage de sa volonté, donc tout ce qui nous est
impropre et qui nous vient d’ailleurs (la richesse et la beauté, de nou-
veau) ; enfin, I’humilité vicieuse consiste a rabaisser en soi ce qu’on a de
plus propre, c’est-a-dire la volonté infinie. C’est la plainte constante de
celui qui dénie la valeur de ce qu'il a de plus propre : sa liberté infinie.

Pour la bassesse ou I'humilité vicieuse, elle consiste principale-
ment en ce qu’on se sent faible ou peu résolu, et que, comme si on
n’avait pas l'usage entier de son libre arbitre, on ne se peut empé-
cher de faire des choses dont on sait qu’on se repentira par apres ;
puis aussi en ce qu’on croit ne pouvoir subsister par soi-méme ni
se passer de plusieurs choses dont l'acquisition dépend d’autrui.
Ainsi elle est directement opposée a la générosité.*°

Elle est opposée a la générosité, elle est aussi explicitement opposée
alarésolution : I'humble vicieux est celui qui reste immobile au cceur
de la forét parce qu'il ne cesse de gémir sur I'impossibilité d’en sortir

38 Descartes 1986, art. 154, AT XI, 447.

39 « Tous ceux qui congoivent bonne opinion d’eux-mémes pour quelque autre cause,
telle qu’elle puisse étre, n‘ont pas une vraie générosité, mais seulement un orgueil qui
est toujours fort vicieux, encore qu'il le soit d’autant plus que la cause pour laquelle on
s’estime est plus injuste » ; Descartes 1986, art. 157, AT XI, 448.

40 Descartes 1986, art. 159, AT XI, 450.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 221
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

et la misere de sa condition. L'orgueil et la prétention sont certes de
grands vices, mais tellement visibles qu’ils en deviennent risibles :
l'orgueilleux mime le grand homme généreux, sans avoir compris sur
quoi porte la fierté lorsqu’elle est vraiment noble. L'humilité vicieuse
est quant a elle le grand autre de la générosité : c’est le rabaissement
de soi et le ressentiment envers la grandeur de I’homme.

Qu'est-ce que cette réflexion sur la morale cartésienne nous ap-
prend des usages antihumanistes qui sont faits de la philosophie de
Descartes dans la littérature contemporaine ? D’abord, il faut rappe-
ler d’emblée deux points de doctrine qui ne concernent pas directe-
ment notre propos, mais qui portent déja atteinte a I'usage contem-
porain qu’on fait de Descartes, et notamment de sa fameuse thése
de 'animal-machine.

Le corpus animaliste ou antispéciste attribue une origine carté-
sienne a la réification de I'animal.** Que le cartésianisme au sens
large soit en cause, cela ne fait aucun doute, et rappeler le mot de
Malebranche serait ici inutile tant la these est évidente.** En re-
vanche, le motif de I'animal machine que 'on trouve chez Descartes
est beaucoup plus nuancé et complexe :

Encore faudrait-il d’emblée distinguer Descartes et son exigence
méthodologique des cartésiens et de la prolifération mortifere des
commentaires qui ont caricaturé, tantot pour la défendre, tantot
pour l'accabler, la théorie des animaux-machines.*

Pourquoi cette insistance sur l'exigence méthodologique ? C’est que
cette thése de 'animal-machine est une thése épistémique, pas on-
tologique : Descartes ne dit pas que I'animal est une machine, mais
que I'on peut comprendre son fonctionnement si on le regarde comme
une machine. Sans donc entrer dans le détail des criteres proposés
par Descartes, c’est d’abord le statut de son propos qui doit retenir
l'attention. L'antispécisme se trompe dans sa critique de Descartes
autant que le transhumanisme se trompe dans 1'éloge qu'il en fait :
Descartes n'a pas soutenu par cette ‘thése’ que I'animal et la machine

41 Cf. par exemple Singer 1993, 303 sq. Egalement, Regan 1983, 3 : « Animals, in his
view, are ‘thoughtless brutes’, automata, machines ».

42 Episode célébre conté par Fontenelle, qui, peiné de voir les coups administrés par
Malebranche a sa chienne pleine, se voit répondre : « Eh quoi ! ne savez-vous pas bien
que cela ne sent point ? ». On peut dire que Descartes avait répondu par anticipation a
une telle cruauté : « Je parle de la pensée, non de la vie, ou du sentiment ; car je n'6te la
vie a aucun animal, ne la faisant constituer que dans la chaleur du cceur » ; Descartes
1991, lettre a Morus du 5 février 1649, ATV, 278.

43 Fontenay 1998, 313. Il s’agit donc de « reprendre la théorie des animaux-machines
a ceux qui l'ont transformée en doctrine, voire en idéologie, et tenter jusqu’a un certain
point de la défendre contre ceux qui lui ont imputé la responsabilité des plus grands
maux infligés aux bétes ».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 222
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

étaient ontologiquement identiques. Ces deux corpus pourtant bien
distincts se retrouvent donc dans la méme imprécision de lecture,
quoique celle-ci attribue une valeur axiologique différente a la pré-
tendue doctrine cartésienne.**

Deuxiémement, contre l'origine cartésienne que s’attribue le
transhumanisme, il faut rappeler que seul le corps de 'animal peut
étre compris par analogie avec la machine, mais nullement le corps
de ’homme, qui a la particularité d’'étre toujours déja spiritualisé, ce
que signifie la these de 'union de ’ame et du corps.** Est-il possible
de fournir des indications bibliographiques ? Il est donc nécessaire
de sortir des propos par trop simplificateurs soutenant que

depuis Descartes, en passant par Bacon et D’Alembert, le corps
[humain] est appréhendé comme un ‘avoir’ et non comme un ‘étre’,
autrement dit, il obéit aux lois de la mécanique, et peut étre a vo-
lonté modifié.*®

La Sixieme médiation contredisait déja ce propos : le corps n’est pas
le navire de ’homme.*” Par conséquent, le transhumanisme ‘huma-
niste’ prétendant garder la frontiére entre '’homme et I'animal, et
assumant une entreprise de domination de la nature par ’homme,
mangque de lucidité. II croit au fond que ’homme est une super-ma-
chine parce qu’il n'est pas un animal, alors qu’en réalité le texte de
Descartes est tres clair :

I’homme n’est pas un animal parce qu’il n’est pas une machine.
Apres avoir en effet rappelé qu'une machine ne saurait se faire pas-
ser pour un homme car elle est dépourvue de la parole a propos

44 Enfait, I'antispécisme est plus rigoureux en réduisant la mécanisation a l'animal :
le corpus posthumaniste tire en revanche souvent la mécanisation de I’animal vers la
mécanisation du vivant dans son ensemble, et 1égitime par la une mécanisation de l'or-
ganisme humain.

45 Cf.lalettre a Elisabeth du 28 juin 1643. Evidemment cela implique de donner plus
de poids, au sein du corpus cartésien, a la correspondance avec Elisabeth et aux textes
postérieurs aux Méditations (incluses) qu’au Traité de ’homme, écrit de jeunesse ina-
chevé, dont le second paragraphe commence par ces mots : « Je suppose que le corps
[de 'homme] n’est autre chose qu'une statue ou machine de terre, que Dieu forme tout
expres » (Descartes 1982a, AT X1, 120). Par ailleurs, il s’agit d'un corps considéré abs-
traitement sans lien avec une ame. Cf. infra.

46 Jousset-Couturier 2016, 78-9. Quelques pages plus loin (106), la filiation est dres-
sée : « Avec Descartes, 'homme ne devait qu'a son dme d’échapper a 'animal ; avec les
temps modernes, son corps représente l'inessentiel ; avec les transhumains, il acquiert
l'autonomie et le droit a dépasser sa corporéité ».

47 « Lanature m’enseigne aussi par ces sentiments de douleur, de faim, de soif, etc.,
que je ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu'un pilote en son navire, mais,
outre cela, que je lui suis conjoint trés étroitement et tellement confondu et mélé, que
je compose comme un seul tout avec lui » ; Descartes 1982a, AT IX, 64.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 223
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

et du geste infiniment adaptable guidé par la raison, de cela vient
qu'il est moralement impossible qu’il y en [des organes] ait assez
de divers en une machine pour la faire agir en toutes les occur-
rences de la vie de méme fagon que notre raison nous fait agir. Or,
par ces deux mémes moyens, on peut aussi connaitre la différence
qui est entre les hommes et les bétes.*®

C’est parce que 'homme n’est pas une machine qu’il n’est pas une
béte, ou, c’est pour les mémes raisons qu'il n’est pas une machine
pas plus qu'une béte. L'exception humaine qui le distingue de 1'ani-
mal vaut tout aussi bien pour celle qui le distingue de la machine,
et on ne saurait garder une frontiére en détruisant l'autre : les deux
vont de pair en contexte cartésien. Si l'on accepte que ’'homme ne
soit pas un animal et que sa vocation soit de s’en distancier, alors il
faut accepter qu'il ne soit pas non plus identifiable a une machine. A
rebours, lorsqu’abstraitement on considére le corps de ’homme dé-
pourvu d’ame,* alors on peut le lire méthodologiquement comme
une machine, mais alors aussi comme un animal : dans les deux cas,
et par abstraction (simple pour 'animal, double pour ’homme),*° on
peut rendre compte de leurs constitution et mouvements par analo-
gie avec un mécanisme. Comme le dit Th. Gontier,

A c6té du corps-machine, il y a un corps non machinique, ce corps
de I'« union de 'ame et du corps », qui a la fois est a méme de
« donner corps » au projet de la mathesis et de « faire corps »
contre tout déploiement nihiliste de celle-ci.**

Le corps humain est un corps « non machinique » car il est habité
par I'ame, et c’est précisément pour cela qu'il est a part et qu'on ne
peut lui retirer sa dignité en le traitant comme de la pure matiére.
Descartes est aux antipodes d'une pensée de la déploration qui gé-
mirait de constater les faiblesses du corps humain, et en tirerait la
nécessité de le transformer :

Je considere que, des le premier moment que notre dme a été jointe
au corps, il est vraisemblable qu’elle a senti de la joie, et incon-
tinent aprés de I'amour, puis peut-étre aussi de la haine, et de la
tristesse ; et que les mémes dispositions du corps, qui ont pour

48 Descartes 1982a, Cinquiéme partie, AT VI, 57.
49 Comme c'est le cas dans le Traité de ’homme cité plus haut.

50 Car en plus de la restriction méthodologique a I'épistémique, pour ’homme il faut
ajouter la seconde abstraction qu'implique de faire comme si son corps n’était pas lié
a une ame.

51 Gontier 2010, 30.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 224
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

lors causé en elles ces passions, en ont naturellement par apres
accompagné les pensées. Je juge que sa premiére passion a été la
joie, parce qu'il n'est pas croyable que I'ame ait été mise dans le
corps, sinon lorsqu’il a été bien disposé, et que, lorsqu’il est ainsi
bien disposé, cela nous donne naturellement de la joie.>?

Le corps humain est ce qui suscite non la déploration, mais la joie,
comme premiére passion que nous ayons eue, avant méme notre
naissance.

Enfin, surtout, ce que nous avons voulu montrer a travers cette
réflexion sur la singularité du genre humain c’est que des lors que
la spécificité la plus irréductible de 'homme est sa volonté infinie,
aucune machine si intelligente soit-elle, et dont I'intelligence pour-
rait bien dépasser celle de '’homme, ne saurait défaire cette solution
de continuité radicale qu’il y a entre elle et le seul étre qui soit sem-
blable a Dieu.** La machine n'égale pas 'homme, non pour des raisons
de performance intellectuelle, mais pour des raisons d’essence, qui
font que Descartes, avant Kant, anticipe déja I'idée d’'une supériorité
de la raison pratique sur la raison théorique - et que c’est bien cette
métaphysique de la volonté qui fonde le propre de 'homme, soit une
nature anti-nature. Si le fixisme de la nature humaine doit donc étre
remis en cause,’* il n’en suit pas que tout volontarisme et toute apo-
logie de la liberté, notamment sous la plume de Descartes, rejoignent
les paradigmes contemporains de 'antihumanisme. En ce sens, nous
ne pouvons souscrire, cette fois, a la conclusion qu’O. Rey tire de ce
volontarisme cartésien :

Pour Descartes, c’est par la volonté que 'homme s’apparentait
a Dieu. « C’est elle principalement qui me fait connaitre que je
porte I'image et la ressemblance de Dieu. Car, encore qu’elle soit
incomparablement plus grande dans Dieu que dans moi, soit a rai-
son de la connaissance et de la puissance qui s’y trouvant jointes
la rendent plus ferme et plus efficace, soit a raison de l'objet, d’au-
tant qu'elle se porte et s’étend infiniment a plus de choses ; elle
ne me semble pas toutefois plus grande, si je la considére for-
mellement et précisément en elle-méme ».°* Descartes n’'innovait

52 Descartes 1976, lettre a Chanut du 1¢ février 1647, AT IV, 605.

53 Sur la difficulté a faire de Descartes I'ancétre du transhumanisme et le rappel de
certaines autres théses fondamentales du cartésianisme (notamment sur la médecine)
quiinterdisent cette identification, cf. le chapitre consacré a Descartes dans Folscheid,
Lécu, Malherbe 2018.

54 Pour une critique de cette idée, cf. Louis 2023b. Dans le méme numéro du Philos-
ophoire, intitulé Humain/Transhumain, cf. aussi I'’entretien avec J.-M. Besnier (2023a),
qui défend une ligne plus proche de la notre.

55 Descartes 1982a, AT IX, 45-6.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 225
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

pas : on peut faire remonter ce primat de la volonté, au détriment
de l'entendement auquel saint Thomas d’Aquin accordait, quant
a lui, le premier rang, a la théologie de Duns Scot et Guillaume
d’Ockham. D'une certaine maniere, la biologie de synthese est un
lointain prolongement de l'avantage pris a '’époque moderne par
la volonté sur I'entendement, par la théologie franciscaine sur la
théologie dominicaine.*®

Tout volontarisme, si radical soit-il, ne débouche pas nécessairement
sur un transhumanisme : de Descartes a Bostrom, non valet conse-
quentia. La volonté infinie est, en effet, ce qui nous rend semblables
a Dieu. Or, « reconnaitre une instance de ce genre rendait possible
une légitimation de I'humain. Mais elle impliquait aussi une limita-
tion ».°” Dieu peut certes tout faire, méme créer par un libre décret
les vérités éternelles, mais ’homme est limité par cela méme qu'il
n’est pas Dieu.

4 Conclusion

Pour conclure, nous pourrions ajouter que Descartes retourne les cri-
tiques de la modernité antihumaniste contre elle, et en montre I'uni-
té profonde. Ce n’est pas Descartes qui est écartelé entre le pire de
I'humanisme et le meilleur de I'antihumanisme, ce sont ces antihu-
manismes contemporains, qui, malgré leur différence, partagent un
présupposé commun : ’humilité vicieuse cartésienne correspondrait
assez a l'antihumanisme contemporain dans ses deux formes, que
Descartes avait au fond anticipées du point de vue éthique. D’une
part, 'antispécisme pourrait étre vu comme une fausse humilité de
I'homme qui ne veut pas reconnaitre son essence libre, et, pour mi-
mer la générosité, se met au méme rang que 'animal - ce qui est le
contraire méme de la générosité. Pour le transhumanisme d’autre

56 Rey 2018, 108-9. Cf. aussil’épilogue de cet ouvrage : « On voit donc que les transhu-
manistes ont quelques arguments a faire valoir, lorsqu’ils se prétendent les héritiers
et continuateurs d’un certain humanisme - celui qui identifie I'accomplissement de
I'homme a l'affranchissement vis-a-vis de tout donné, et la liberté humaine a la faculté
de transgresser n'importe quelle limite » (164). Sile transhumanisme est assurément en
continuité avec certains aspects de la pensée des Lumiéres (de Bacon a Renan en pas-
sant par Condorcet), il n’est pas str qu'il soit conciliable avec toute pensée moderne de
laliberté humaine radicale : sans doute que le couple conceptuel cité par Rey vaut soli-
dairement, et qu'une apologie de la liberté sans affranchissement de toute normativité,
notamment divine, ne permet pas une conciliation avec le transhumanisme. C’est évi-
demment le cas de Descartes : si radicale que soit I'affirmation de la liberté humaine, et
il suffit de se reporter a la lettre a Mesland du 9 février 1645 pour s’en convaincre, elle
ne va pas de pair avec une évacuation de la transcendance. Descartes n’est pas Sartre.

57 Brague 2013, 14.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 226
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

part, c’est encore plus clair : on y déplore constamment 'état de
I'homme, qui est accablé de fragilités, d’'impuissances, qui n’est pas
assez performant, qui connait cette maladie qu’est la vieillesse et
succombe a cette pathologie qu'est la mort. La plainte continuelle
de 'humilité vicieuse aboutit a la négation de ’humanité : '’homme
a décidément trop de défauts de fabrication, il faut le jeter et en fa-
briquer un autre.*® A ces antihumanismes contemporains, il ne s’agit
pas d’opposer l'idée que I'homme serait parfait (ce serait tomber
dans ce que Descartes appelle l'orgueil), mais il s’agit de rappeler
qu’il ne faut pas confondre la fausse générosité qui est le rabaisse-
ment constant de ’homme, avec la véritable générosité, qui consiste
a s’estimer comme homme libre, c’est-a-dire a estimer en soi ce qui
nous est le plus propre, car le singulier vaut ici universel : la capaci-
té a bien user de sa volonté.

« L'homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut
faire I'ange fait la béte ».°° Mais qui veut faire la béte n’est pas non
plus un ange.

58 C’est ici que s’arréte le paralléle, car, comme O. Rey (2018, 178-9), nous esti-
mons que « de toutes les extravagances dont notre monde est envahi, les contes sur
le triomphe de l'intelligence artificielle et le transhumanisme comptent parmi les plus
maléfiques. Ils incitent, en annongant la mort de la mort, a persévérer sur une voie qui
conduit a la mort de masse ; ils alimentent des fantasmes de surpuissance a un moment
ou il faudrait, plus que jamais, accepter de mettre des limites a la puissance ; ils flat-
tent 'individualisme alors qu'il serait urgent d’assumer une communauté de destin, ils
engagent a ignorer et mépriser toutes les sagesses élaborées par les hommes au fil des
millénaires, en une conjoncture ou celles-ci seraient nos plus précieuses ressources,
ils bercent de chiméres quand il faudrait se confronter a la réalité ». Le transhuma-
nisme professe une fin du monde qu'il accélere pourtant : tel est son paradoxe. De l'ex-
tinction des ressources a la croissance capitaliste effrénée, de I'individualisme hyper-
bolique au narcissisme le plus égoiste, il ceuvre a une destruction de la nature comme
a la défection des conditions d’existence politique des hommes.

59 Pascal 1963, pensée 678/358 (Lafuma/ Brunschvicg).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 227
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230



Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Bibliographie

Agamben, G. (2017). Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue. Paris : Seuil.

Arbib, D. (2016). « Lego image de Dieu ou du cogito suivant la volonté ». Revue de mé-
taphysique et de morale, 3,333-52.
https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333

Arendt, H. (1983). Condition de ’lhomme moderne. Paris : Calmann-Lévy.

Aristote (1995). La Politique. Paris : Vrin.

Aubenque, P. (1962). Le probléme de I’étre chez Aristote. Paris : PUF.

Bateman, S. ; Gayon, J. (2012). « Lamélioration humaine : trois usages, trois enjeux ».

Médecine/Sciences, 28(10), 887-91.
https://doi.org/10.1051/medsci/20122810019

Bergson, H. (1959). « Matiere et mémoire ». Euvres. Paris : PUF, 159-378.

Bimbenet, E. (2011). L'animal que donc je ne suis plus. Paris : Gallimard.

Brague, R.(2013).Le propre de ’lhomme. Sur une légitimité menacée. Paris : Flammarion.

Cassou-Nogueés, P. (2010). « La reproduction des automates : de Descartes a Von Neu-
mann en passant par Erewhon ». Adam, V. et al. (éds), La fabrique du corps humain.
Grenoble : Publications de la MSH-Alpes, 149-63.

De Fontenay, E. (1998). Le silence des bétes. La philosophie a l’épreuve de l'animali-
té. Paris : Fayard.

De Fontenay, E. (2008). Sans offenser le genre humain. Paris : Albin Michel.

Deleuze, G. (1985). Différence et répétition. Paris : PUF.

Descartes, R. (1976). Guvres complétes.Vol. 4, Correspondance. Juillet 1643-avril 1647.
Paris : Vrin.

Descartes, R. (1982a). Euvres complétes. Vol. 6, Discours de la méthode. Paris : Vrin.

Descartes, R.(1982b). Guvres complétes. Vol 9, t. 1, Médiations métaphysiques. Pa-
ris : Vrin.

Descartes, R. (1986). Guvres complétes. Vol. 11, Passions de ["dme. Paris : Vrin.

Descartes, R. (1987). Guvres complétes. Vol. 2, Correspondance. Mars 1638-décembre
1639. Paris : Vrin.

Descartes, R. (1988). Guvres complétes. Vol. 3, Correspondance. Janvier 1640-juin 1643.
Paris : Vrin.

Descartes, R. (1991). Guvres complétes.Vol. 5, Correspondance. Mai 1647-février 1650.
Paris : Vrin.

Elster, J. (1979). Ulysses and the Sirens. Cambridge : Cambridge University Press.

Faye, E. (1998). Philosophie et perfection de ’homme : de la Renaissance a Descartes.
Paris : Vrin.

Folscheid, D. ; Lécu, A. ; Malherbe, B. de (2018). Le transhumanisme, c’est quoi ?. Pa-
ris: Cerf.

Goffi, J.-Y. (2005). « La dignité de ’homme et la bioéthique ». Les Temps modernes,
630-1, 175-89.
https://doi.org/10.3917/1tm.630.0175

Goffi, J.-Y. (2011). « Nature humaine et amélioration de 'étre humain a la lumiére du
programme transhumaniste ». Journal International de Bioéthique, 22(3-4), 19-32.
https://doi.org/10.3917/§ib.222.0018

Goubhier, H. (1962). La pensée métaphysique de Descartes. Paris : Vrin.

Gontier, T. (2010). « Descartes et les animaux-machines : une réhabilitation ». Gui-
chet, J. (éd.), De 'animal-machine a 'édme des machines. Querelles biomécaniques

de I'dme (XVIIe-XX[e siécles). Paris : Editions de la Sorbonne, 25-44.
https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.17517

Harris, J. (1992). Wonderwoman and Superman: The Ethics of Biotechnology. Oxford :
Oxford UP.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 228
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,205-230


https://doi.org/10.3917/rmm.163.0333
https://doi.org/10.1051/medsci/20122810019
https://doi.org/10.3917/ltm.630.0175
https://doi.org/10.3917/jib.222.0018
https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.17517

Elena Partene
Humanisme et volontarisme : la question de la singularité du genre humain

Hegel, G.W.F. (1988). Encyclopédie des sciences philosophiques. Vol. 3, Philosophie de
lesprit. Paris : Vrin.

Hegel, G.W.F. (2013). Principes de la philosophie du droit. Paris : PUF.

Heidegger, M. (1992). Lettre sur ’humanisme. Paris : Aubier.

Hottois, G. (2014). Le transhumanisme est-il un humanisme ?. Bruxelles : Académie
royale de Belgique.

Jousset-Couturier, B. (2016). Le transhumanisme. Paris : Eyrolles.

Kant, E. (1980). Guvres philosophiques. Vol. 1, Critique de la raison pure. Paris : Galli-
mard, La Pléiade.

Louis, A. (2023a). « Entretien avec Jean-Michel Besnier ». Le Philosophoire, 60(2),
11-26.
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0011

Louis, A. (2023b). « Faut-il en finir avec la nature humaine ? ». Le Philosophoire, 60(2),
101-12.
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0101

Magnard, P. (2002). ‘Il se trouve plus de différence de tel homme a tel homme que de tel
animal a tel homme’: Montaigne. Paris : Variations Plein feu.

Magnard, P. (2010). Questions a ’lhumanisme. Paris : PUF.

Partene, E. (2023). La norme et l'excédent. Etude sur les prémices du transcendantal
kantien. Paris : Hermann.
https://doi.org/10.14375/np.9791037026613

Pascal, B. (1963). « Pensées ». Guvres Complétes. Paris : Seuil.

Regan, T. (1983). The Case for Animal Rights. Berkeley : University of California Press.

Rey, 0. (2018). Leurre et malheur du transhumanisme. Paris : Desclée de Brouwer.

Rousseau, J.-J. (1964). Euvres complétes.Vol. 3, Discours sur l'origine et les fondements
de l'inégalité parmi les hommes. Paris : Gallimard, La Pléiade.

Sartre, J.-P. (1996). L’existentialisme est un humanisme. Paris : Gallimard.

Singer, P. (1993). La libération animale. Paris : Grasset.

Wolff, F. (2010). Notre humanité. Paris : Fayard.

Wolff, F. (2017). Trois utopies contemporaines. Paris : Fayard.

Wolff, F. (2019). Plaidoyer pour 'universel. Paris : Fayard.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 229
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2, 205-230


https://doi.org/10.3917/phoir.060.0011
https://doi.org/10.3917/phoir.060.0101
https://doi.org/10.14375/np.9791037026613




Paradeigmata voluntatis 2
L'esperienza dell’Occidente

a cura di Elisabetta Cattanei e Stefano Maso

L’autonomia della volonta. .
Da facultas umana a ‘volonta
di potenza’

Francesco Camera
Universita di Genova, Italia

Abstract The paperinvestigates the multiple conceptual layers that ‘will” has assumed
throughout Western thought. Starting from the Greek conception of boulesis and the
Latin notion of voluntas, it examines the various transformations of this concept as a
human faculty thatis independent of the realm of knowledge in the works of Descartes,
Kant, Schopenhauer, and Nietzsche. The discussion concludes with a brief examina-
tion of Heidegger’s thesis on the overcoming of ‘will’ as the extreme form of Western
metaphysical conceptuality, which has influenced the calculating thought of planetary
technology.

Keywords Arbitrium. Conceptuality. Grundlosigkeit. Noluntas. Representation.
Spirito. Will. Wille zur Macht.

Sommario 1Introduzione: la polisemiadel concetto di‘volonta’. - 2 Lavolonta come
‘facolta’ del soggetto umano. - 3 La riflessivita della volonta come ‘voler-volere’ eil suo
capovolgimento. -4 La volonta creatrice come impulso dionisiaco. - 5 Il volere come
‘volonta di potenza’. - 6 Per concludere: 'identita di volonta e potenza e la necessita
del suo superamento.

Nihil est tam in potestate voluntatis
quam ipsa voluntas.
(Agostino, Retractationes, 1.1.22)

Uno degli insegnamenti piu fecondi dell’'ermeneutica filosofica no-
vecentesca consiste nell’aver evidenziato lo stretto rapporto che il
pensiero intrattiene col linguaggio. In quest’ottica e diventata sem-
pre piu diffusa la convinzione che lo sviluppo del filosofare, nel corso

; Lexis Supplementi | Supplements 17
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Edizioni e-ISSN 2784-9759 ‘ ISSN 2784-9201
Ca'Foscari ISBN [ebook] 978-88-6969-902-3 | ISBN [print] 978-88-6969-903-0
Peerreview | Open access 231

Submitted 2024-09-10 | Accepted 2024-10-01 | Published 2025-03-17
©2025Camera | ©@®4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-902-3/011



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

della sua lunga storia a partire dai Greci, si sia sedimentato in paro-
le e concetti fondamentali che hanno formato il vocabolario filosofi-
co del pensiero occidentale. Questo riconoscimento ha portato molti
studiosi a sostenere che l'essenza stessa della filosofia consiste nel-
la sua ‘concettualita’.’ Se infatti si presta attenzione all’analisi dei
principali termini filosofici e si sottopongono le consolidate abitudini
linguistiche o mentali «davanti al tribunale della tradizione storica»,
la «storia dei concetti» (Begriffsgeschichte) diventa lo strumento me-
todologico pit adeguato per seguire lo sviluppo del pensiero stesso.?
Prestare ascolto al linguaggio, diventando consapevoli della trasfor-
mazione che determinati termini hanno subito (si pensi alla latiniz-
zazione del lessico filosofico greco e alla traduzione della terminolo-
gia concettuale latina nelle lingue moderne), permette di fare i conti
con le molteplici modalita in cui nel corso dei secoli le scelte lingui-
stiche e i contesti culturali si sono evoluti, dando vita alla formazione
di tradizioni diverse. Infatti, il lavoro filosofico non &€ mai una costru-
zione del pensiero che nasce in astratto da principi definiti a priori,
ma ¢ influenzato dal linguaggio nelle sue forme sempre storicamen-
te determinate, che richiedono una paziente riflessione storica sui
concetti di volta in volta scelti e utilizzati.

Ora, tra i principali concetti fondamentali del vocabolario filoso-
fico occidentale, un posto di rilievo spetta certamente al termine
‘volonta’ (o ‘volere’), che nel corso dei secoli ha subito uno sviluppo
caratterizzato da una polisemia semantica articolata e complessa.
Tenendo conto di questa evoluzione storica, nelle pagine che seguo-
no cercheremo di focalizzare 1'attenzione su alcune tappe salienti
che hanno contribuito a precisare questo termine dal punto di vista
lessicale e contenutistico, definendolo nella sua autonomia. L'esame
inizia (nel § 1) con un breve preambolo di carattere introduttivo de-
dicato alla concezione greca della boulesis, un concetto ancora lega-
to all'intelletto e subordinato alla sfera della conoscenza, che subi-
sce una prima trasformazione nella cultura latina con l'introduzione
del termine voluntas. La seconda tappa (nel § 2) intende seguire la
via verso la definizione di un autonomo concetto di volonta a partire
dal cristianesimo e poi in eta moderna con Cartesio e con Kant, per
i quali la volonta si profila come facolta umana distinta dalla sfera
della conoscenza e del pensiero. Successivamente (nel § 3) trattere-
mo la configurazione riflessiva del ‘voler-volere’ nell’idealismo tede-
sco e il capovolgimento della voluntas in noluntas in Schopenhauer.
Subito dopo (nel § 4), esamineremo la critica di Nietzsche alla estin-
zione schopenhaueriana del volere e la sua concezione della volonta

1 Gadamer 1996, 135-6, in cui viene abbozzata la tesi secondo cui la «storia dei con-
cetti» & filosofia, «o addirittura forse che la filosofia debba essere storia dei concetti».

2 Gadamer 2000, 25-7; cf. anche 43; 811-13.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 232
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

come impulso dionisiaco, per passare a discutere (nel § 5) la conce-
zione autoreferenziale (o autotelica) della ‘volonta di potenza’ quale
impulso oscuro, irrazionale e impersonale, che tende esclusivamen-
te al suo potenziamento. La conclusione (nel § 6) accenna all’inter-
pretazione ontologico-metafisica del volere come carattere fonda-
mentale di tutto I'essere, elaborata da Heidegger in riferimento alle
tesi nietzscheane, alle quali contrappone la sua concezione basata
sul ‘lasciar essere’ e sull’’abbandono’ quali forme del pensiero me-
ditante postmetafisico, che intende sostituirsi a ogni forma di vole-
re. Un punto di arrivo per certi versi sconcertante, che intende su-
perare l'identita di volere e potere, ma che non tiene conto del lungo
e complesso percorso compiuto da questo concetto verso la defini-
zione della sua autonomia.

1 Introduzione: la polisemia del concetto di ‘volonta’

L'evoluzione storica del concetto filosofico di ‘volonta’ (o ‘volere’) a
partire dall’antichita classica fino al sorgere del cristianesimo & sta-
ta di recente oggetto di approfondite analisi e discussioni, che hanno
messo a confronto i diversi paradigmi con cui tale termine ¢ stato de-
finito ed & risultato determinante per la comprensione dell’esperien-
za umana.® Tenendo conto di questo ampio dibattito, possiamo bre-
vemente richiamare alcuni punti chiave, che ci aiutano a delimitare
l'orizzonte teorico entro cui iniziare a trattare il concetto di volon-
ta. Dal punto di vista filosofico, il termine fa riferimento ai fenome-
ni dell’azione o della decisione, inseriti nel campo piu ampio dell’e-
tica e della autocomprensione morale dell'uomo. La volonta viene
prevalentemente considerata una facolta o una capacita che produ-
ce un insieme di atti, riconducibili a un soggetto agente in relazio-
ne alle sue possibilita di deliberazione volontaria o involontaria e al
proprio libero arbitrio.

Secondo una tesi ricorrente, questa nozione di volonta come cau-
sa motrice dell’azione si sarebbe formata in eta moderna sulla base
dell’apporto della cultura latina e del messaggio cristiano.” Nella lin-
gua greca, infatti, non troviamo un termine preciso per indicare
quello che noi oggi chiamiamo ‘volonta’. Il verbo thelein «significa
essere pronto, essere disposto a qualcosa e boulesthai significa ave-
re in vista qualcosa di (piu) degno di sforzo [...] un desiderio o un

3 Ciriferiamo in particolare a Cattanei, Maso 2021. Per una visione storica d’'insieme
di questo concetto in ambito filosofico cf. Ranouil 1980; Salter 2002; Vet6 2003; Pink,
Stone 2004; Fabris 2006.

4 Voelke 1973, 5; Dihle 1982, 20-67.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 233
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

progetto (boule) indirizzato verso un determinato oggetto».® Il ver-
bo boulesthai allude all’atto del volere spontaneo, ma «e etimologi-
camente connesso con parole che esprimono il riflettere e il delibe-
rare». Si tratta quindi di un atto che non e mai istintivo o spontaneo,
ma e sempre «il risultato d'una riflessione, e dunque di un processo
intellettuale, che determina automaticamente lo sforzo verso un fi-
ne riconosciuto degno di essere raggiunto».©

Anche il termine boulesis, al quale Aristotele ricorre spesso nei
suoi trattati di etica per spiegare la praxis, indica «una sorta di ‘ap-
petizione’ che spinge alla ‘decisione’ razionale» circa un oggetto de-
terminato.” Ma l'oggetto, per essere scelto, deve essere innanzitutto
conosciuto nel suo valore e nella sua bonta. Questo nesso lega indis-
solubilmente ogni azione al sapere, in quanto e sulla base di una co-
noscenza preliminare che l'oggetto desiderato viene connotato come
buono. Per Aristotele quindi l'azione «volontaria» (ekousion) & quella
che deriva da una scelta (prohairesis) tra diverse possibilita guidata
dalla conoscenza.® Non a caso la scelta, operata dall'individuo che
agisce, viene definita come «un desiderio sottoposto a deliberazio-
ne» (prohairesis orexis bouletike),’ in cui il riferimento alla boulesis
sta a significare che il desiderio di un oggetto & valutato dalla cono-
scenza per sapere se esso sia buono. Anche in questo caso ci trovia-
mo di fronte ad una forma di ‘intellettualismo etico’, che ha trovato
la sua prima esemplificazione nella celebre tesi del Socrate platoni-
co secondo cui nessuno compie il male intenzionalmente ma ciascuno
tende per natura a realizzare cio che ha conosciuto come bene per-
ché in lui e insita una aspirazione a seguire spontaneamente (hekon,
‘senza costrizione’) cio che viene riconosciuto come buono in se stes-
s0.*° Si tratta di una posizione che non ammette il ruolo decisivo del-
la volonta nell’agire umano ma sostiene il primato dell’intelletto (sia
come nous sia come dianoia). Non esiste dunque per i Greci una ‘vo-
lonta’ intesa come forza o funzione psichica indipendente, che non sia
diretta a un oggetto determinato precedentemente percepito con la
sensazione o conosciuto dall’intelletto. Si tratta di una tendenza co-
stante che si ritrova in tutto il pensiero greco e che di fatto finisce

Snell 1963, 260.
Pohlenz 1962, 396-7; 579-80.
Maso 2010, 204.

EN 3.2.1111b7.In EN 3.1.1109b35-36 «involontaria» (akousion) viene definita quell’a-
zione compiuta per costrizione esterna o per ignoranza.

9 EN 6.2.1139a23.
10 Come afferma il Socrate platonico in Prot. 358c-d: «E allora non é forse vero [...]
che nessuno tende spontaneamente al male (ta kaka hekon erchetai) o cio che ritiene

essere il male, e che questo, a quanto pare, non & nella natura umana (en anthropou
physei), ossia il tendere al male invece che al bene».

0 ~N 6 un

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 234
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

per sancire la subordinazione del volere al conoscere. Ed & questa la
ragione principale per cui la volonta non assume ancora un profilo
concettuale definito e preciso: da un lato non ¢ indipendente da at-
ti di cognizione intellettuale, mentre dall’altro lato non & totalmen-
te distinta dalla sfera delle emozioni irrazionali. Pertanto, essa non
e in grado di determinare da sola le azioni umane.

Una nuova configurazione concettuale e semantica del termine
volonta avviene in seguito alla diffusione e all’assimilazione del pen-
siero greco nel contesto della cultura latina. In particolare, si deve
attribuire a Cicerone il merito di aver fatto conoscere ai romani le
principali correnti della filosofia ellenistica attraverso un lavoro di
traduzione di alcuni concetti principali, contribuendo a formare un
lessico basilare destinato a rimanere in uso fino all’inizio dell’eta mo-
derna. Un esempio di questo lavoro & rappresentato proprio dall’in-
troduzione di voluntas, che Cicerone utilizza per tradurre il termine
boulesis in un passo delle Tusculanae disputationes in cui richiama
la figura dell'uomo saggio con riferimento esplicito all’etica stoica.**

Per cogliere quanto questa traduzione non sia una semplice traspo-
sizione lessicale, ma comporti anche una innovazione contenutistica a
livello concettuale, occorre analizzare con attenzione questo passo. In-
nanzitutto, la voluntas indica quel particolare modus adpetitionis pro-
prio dell'animo umano che corrisponde a desiderare cio che si ritie-
ne un bene (ea quae bona videntur). Quando questo moto dell’animo si
manifesta in modo equilibrato e ponderato (constanter prudenterque),
I'animo tende a desiderare qualcosa di buono conforme alla ragione.
La voluntas puo quindi essere definita quae quid cum ratione deside-
rat. Secondo gli Stoici, & questo il caso del comportamento del saggio,
che corrisponde ad un agire controllato. Ma Cicerone non si ferma a
questa definizione che richiama lo stoico Crisippo.** Nella frase con-
clusiva del brano sembra contemplare infatti la possibilita che il desi-
derio (adpetitio) si possa indirizzare in contrasto con la ragione diven-
tando libido e cupiditas effrenata, atteggiamento che non e piu proprio
del saggio ma caratterizza tutti gli stolti.

Questa conclusione rappresenta l'indicazione principale di que-
sto passo per quanto concerne l'evoluzione del concetto di volonta.

11 Cic. Tusc. 4.12: Natura enim omnes ea quae bona videntur sequuntur fugiuntque
contraria. Quam ob rem simul obiecta species est cuiuspiam quod bonum videatur, ad id
adipiscendum impellit ipsa natura. Id cum constanter prudenterque fit, eius modi adpeti-
tionem Stoici boulesin appellant, nos appellamus voluntatem. Eam illi putant in solo es-
se sapiente, quam sic definiunt: voluntas est, quae quid cum ratione desiderat. Quae au-
tem ratione adversa incitata est vehementius, ea libido est vel cupiditas effrenata, quae
in omnibus stultis invenitur. Sul significato culturale delle traduzioni in latino dei prin-
cipali concetti della filosofia greca attuate da Cicerone si veda Pohlenz 1978, 1: 568-9.

12 Crisippo SVF III 431 = D.L. VII 115: nel caso dell'uomo saggio «la volonta (boule-
sis) si oppone al desiderio (epithymia), dato che & un impulso ragionevole (eulogon ore-
xin)». Cf. anche Voelke 1973, 57-60.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 235
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

Si tratta di una affermazione che segna la differenza dalla concezio-
ne degli Stoici: mentre per questi filosofi la boulesis corrispondeva
all’atteggiamento del saggio che orienta il proprio desiderio secondo
l'ordine razionale del cosmo, per Cicerone il termine voluntas espri-
me la dinamica di tutto I'animo umano compreso quello dello stul-
tus che vive nelle passioni.** Pertanto si puo concludere che qui la
voluntas eccede la boulesis greca, ampliando il suo significato al di
la della dimensione strettamente razionale. Sembra infatti che per
Cicerone non si dia «volonta esclusivamente in dipendenza del giu-
dizio o dell’opinione [...] che la determinano; essa puo direttamente
conseguire a un desiderio (adpetitio) del tutto irrazionale».** Questo
ampiamento conferisce al termine una maggiore autonomia rispet-
to alla sua tradizionale subordinazione alla ragione (e al sapere o al
conoscere), tanto che si puo intravedere un profilo ‘neutrale’ parti-
colarmente significativo per l’evoluzione di questo concetto.** Anche
se non si prefigura ancora come una ‘facolta’ dotata di una comple-
ta indipendenza, in Cicerone la voluntas si delinea comunque come
una sorta di centro motivazionale da cui hanno origine tutti i moti
dell’animo umano, siano essi connessi alla deliberazione razionale o
agli impulsi irrazionali.

Il problema del rapporto tra volonta e intelletto nel contesto dell’a-
gire umano ¢ al centro anche della riflessione di Seneca, che - secon-
do alcuni studiosi - ha messo in discussione l'intellettualismo greco
e ha conferito al volere un ruolo rilevante arricchendolo di significa-
ti innovativi.*® Bastiricordare a questo proposito I'affermazione velle
non discitur,”” dalla quale si evince che la volonta non deriva dall’ap-
prendimento e dal sapere, ma e una energia che prorompe dalle pro-
fondita insondabili dell'animo umano, tanto che nessuno puo stabilir-
ne l'origine.*® Secondo queste premesse, il termine voluntas assume
in Seneca un ampio spettro di significati, anche se non viene mai
sottoposto a una esplicita tematizzazione o fissazione concettuale
precisa. Nell'insieme indica una disposizione originaria dell’animo,
una forza o una tendenza (impetus, intentio) che affonda le radici

13 Come ha affermato Lévy 2006, 29-32, il quale sottolinea che qui Cicerone introdu-
ce un elemento di eterodossia rispetto alla dottrina stoica.

14 Maso 2021, 84.

15 Come sostiene Horn 2004, 766. La valenza del significato neutrale di voluntas sa-
rebbe confermata anche dalla sua etimologia da volo/velle (radice weli), in cui sareb-
be presente il riferimento all'intero campo della scelta, che non sarebbe esclusivamen-
te orientata verso una determinata azione positiva: cf. Ernout, Meillet 2001, 717-18.
16 Pohlenz 1978, 2: 89-91; Voelke 1973, 161-90.

17 Epist. 81.13. La volonta si distingue dalla conoscenza anche in epist. 80.4: «Quid
tibi opus est, ut bonus sit? Velle».

18 Epist. 37.5: Neminem mihi dabis qui sciat quomodo quod vult coeperit velle: non
consilio adductus illo sed impetu impactus est.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 236
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

nella volonta di vivere, dalla quale deriva l'azione in generale, e ri-
sulta quindi svincolata «dalla possibile interdipendenza con 'azione
positiva».*” Questo comporta che 'azione derivata dalla voluntas non
debba essere esclusivamente orientata al bene e sottomessa alla ra-
gione, ma possa anche desiderare qualcosa che non & buono (come &
il caso di Medea e di Fedra, personaggi delle tragedie senecane do-
ve il dissidio con la ragione diventa drammatico).?® Quindi, come esi-
ste una bona voluntas che procura la virtu, puo esistere anche una
cattiva volonta. Come & stato giustamente osservato, «non c’e alcu-
na differenza di qualita tra il positivo e il negativo; decisivo & sola-
mente l'atto della scelta, al di la del suo contenuto».?* In conclusione,
nell’accezione di Seneca la voluntas lascia originariamente intrave-
dere una sorta di equipollenza tra velle e nolle, rendendo la volonta
irriducibile unicamente alla conoscenza e lasciando trasparire un si-
gnificato piu ampio e profondo.

2 La volonta come ‘facolta’ del soggetto umano

Ci siamo soffermati sull’introduzione del concetto latino di voluntas
perché esso rappresenta una pietra miliare per la successiva fissazio-
ne del volere come «facolta» umana autonoma, in cui la deliberazio-
ne non e esclusivamente dipendente dalla conoscenza razionale. Per
il raggiungimento di questa nuova definizione gli studiosi concorda-
no nel riconoscere che un contributo decisivo proviene dalla tradizio-
ne cristiana. Infatti, se nel pensiero greco la volizione era vincolata
a un bene che risulta perseguito naturalmente e quindi deve esse-
re conosciuto come tale, nella tradizione ebraico-cristiana I'uomo si
trova posto di fronte alla scelta tra il bene e il male, tra la possibilita
di obbedire ai comandamenti del dio biblico oppure trasgredirli sul-
la base del fatto che la natura umana & affetta dal peccato originale.

Questa nuova situazione costituisce il contesto culturale all’inter-
no del quale Agostino approfondisce la concezione latina della volun-
tas, alla quale assegna un ruolo chiave sia in ambito antropologico
e psicologico sia in quello teologico, arrivando a definirla in modo
originale rispetto alla cultura greco-romana. Seppur con diverse ac-
centuazioni, nei suoi scritti la volonta «assurge a principio di tutta
la vita emotiva dell’anima», diventando «un fenomeno primario, tan-
to certo quanto la vita» stessa.?? In questo modo essa viene colloca-

19 Maso 2021, 86, che rimanda a epist. 20.5-6.
20 Cassan 2022, 105-43.
21 Maso 2021, 87.

22 Pohlenz 1978, 2: 388. Confessiones 7.3: tam sciebam me habere voluntatem quam
vivere.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 237
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

ta in una posizione indipendente rispetto alla conoscenza e risulta
differenziata anche dalla sfera delle emozioni sensibili e irraziona-
1i.?* In particolare, tra intellectus (o ratio) e voluntas esiste una di-
stinzione marcata, come risulta dall’affermazione minus est autem
cogitare quam cupere.**

Agostino riconosce che il volere fa parte della struttura dello spi-
rito umano, formato dalla connessione triadica di esse, nosse, velle.
Sum enim et scio et volo: sum sciens et volens et scio esse me et velle
et volo esse et scire.”® Ogni essere umano vivente, attraverso la sua
esperienza interna, diventa cosciente di essere in possesso di una
volonta come un fatto immediatamente certo. La voluntas viene de-
finita come ainimi motus, come una appetizione spontanea che non
incontra alcuna costrizione, come una inclinazione che tende a non
perdere una cosa che ha gia o a dirigersi verso qualcosa di mancan-
te per acquisirla.?® In questo senso la volonta viene identificata con
il principio dell’azione in generale: essa & presente in tutte le affe-
zioni o inclinazioni, le quali non sono altro che moti della stessa vo-
lonta.?” Questa nuova concezione si trova abbozzata nel trattato De
libero arbitrio, dove si parla di libera voluntas e di liberum arbitrium,
conferendo al volere i contorni di una vera e propria facolta capa-
ce di scegliere liberamente e spontaneamente il bene o il male, de-
cidendo in modo indipendente di lasciarsi determinare da qualsiasi
movente (sia razionale sia irrazionale).

Secondo l'esperienza autobiografica narrata nelle Confessiones, la
voluntas si presenta come un campo di forze in tensione tra diverse
volizioni, che spesso non trovano un soddisfacente equilibrio. Essa,
infatti, puo determinare se stessa in positivo o in negativo, in quan-
to vive interiormente un dissidio drammatico tra velle e nolle, che ri-
corda in certi tratti la concezione di Seneca: ego eram, qui volebam,
ego, qui nolebam; ego, ego eram.?® Si tratta della scissione tra rec-
ta o bona voluntas e mala o perversa voluntas, che porta I'uomo Ago-
stino a fare esperienza della presenza nel suo animo di due volon-
ta appartenenti allo stesso soggetto, da cui sorge quella particolare

23 Dihle 1982, 127; Arendt 1987, 401-30. Sulla originalita della concezione agostinia-
na insiste anche Pagani 2021, 228.

24 Contra duas epistolas Pelagianorum 2.8.18.

25 Confessiones 13.11.

26 De duabus animabus 10.14, dove (dopo aver affermato che nobis autem voluntas no-

stra notissima est) Agostino ci offre la seguente definizione: voluntas est animi motus
cogente nullo ad aliquid vel non amittendum vel adipiscendum.

27 De Civitate Dei, 14.6: voluntas est quippe in omnibus; immo omnes nihil aliud quam
voluntates sunt.

28 Confessiones 8.22. Cf. Sen. epist. 95.8; 116.8, con le delucidazioni di Voelke 1973,
182-3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 238
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

condizione interiore definita aegritudo animi.*® Una situazione di la-
cerazione che viene spiegata come una conseguenza del peccato ori-
ginale e che nella tarda riflessione agostiniana richiede 'intervento
della grazia divina per impedire il prevalere della volonta corrotta e
rendere possibile la scelta del bene.*°

Certamente, per quanto riguarda lo sviluppo del concetto di volon-
ta, l'acquisizione principale della complessa riflessione agostiniana
su questo argomento si puo individuare nel rapporto istituito tra vo-
luntas come animi motus e liberum arbitrium, inteso come il potere
(proprio degli uomini e degli angeli) di scegliere una opzione in mo-
do consapevole senza che vi sia una causa esterna che influenzi tale
scelta. Questa impostazione si inserisce nel contesto teologico della
teodicea e arriva a sostenere che nell'uomo la scelta del male e impu-
tabile alla sua volonta (alla «propria voluntas et liberum arbitrium»)**
in quanto nessuno potrebbe volere in modo involontario. E anche se
la scelta (liberum arbitrium) non si identifica totalmente con la vo-
luntas, ma si presenta piuttosto come una sua funzione, essa presup-
pone una concezione del volere svincolato (o libero) da qualsiasi for-
ma di costrizione o di determinismo. Qui il volere diventa in grado
di comandare a se stesso senza essere preceduto da alcuna causa
diversa da sé,*? lasciando intravedere quel carattere di autonomia
che risultera esplicitato e riconosciuto sempre pil chiaramente nel-
la riflessione posteriore.

L'influenza dell’eredita agostiniana & rintracciabile in eta moder-
na quando - in stretta connessione con l'affermarsi dell’idea di sog-
getto - assistiamo ad una vera e propria definizione del concetto di
volonta come facolta umana autonoma ed a un approfondimento del
suo rapporto con la libertd. E quanto avviene in Cartesio, l'autore
che, nel quadro della sua riflessione sull’ego cogito, propone una net-
ta differenziazione della sfera del volere da quella del conoscere, ma
anche da quella delle passioni che affettano I'anima umana.

La trattazione della volonta viene svolta nelle Meditationes de pri-
ma philosophia all'interno di un piu ampio contesto di carattere epi-
stemologico che intende fornire una spiegazione dell’errore, ovvero
di un giudizio conoscitivo non conforme a verita.** Per Cartesio, al-
la formulazione di un giudizio concorrono congiuntamente due fa-
colta distinte: l'intelletto e la volonta. Il primo fa parte della facultas

29 Confessiones 7.5.10; 8.9.21.

30 Cf. De grazia et libero arbitrio 4.6.

31 De libero arbitrio 1.11.21. Cf. Horn 1996, 116-19.
32 Come ha sottolineato Stump 2001, 126-7.

33 Un breve accenno alla volonta si trova nel Discours (Parte terza), ma e soprattut-
to nella IV Meditazione dedicata al tema del vero e del falso che si trova la trattazio-
ne piu ampia: Cartesio 1992, 2: 53-5. Cf. Kenny 1977, 181-201; Ramelow 2004, 58-9.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 239
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

cognoscendi e permette di percipere (di sentire, immaginare o con-
cepire) le idee e le loro relazioni che costituiscono il materiale del
giudizio; la volonta invece - definita facultas eligendi sive arbitrium
libertatis®** - svolge la funzione di dare o negare il proprio assenso a
cio che é stato conosciuto dall’intelletto, oppure permette di attuare
una sospensione. L'errore quindi non dipende da un deficit dell’intel-
letto o da un Dio ingannatore, ma dal rapporto che si instaura tra le
due facolta umane che producono il giudizio: nasce quando la volon-
ta conferisce l'assenso a idee oscure o confuse fornite dall’intellet-
to, ed & quindi sempre volontario.

Passando poi a specificare le differenze tra intelletto e volonta,
Cartesio afferma che la facultas intelligendi, proprio perché percepi-
sce e conosce cio che gli e offerto dalle idee, € finita, limitata e passi-
va. Invece la voluntas sive arbitrii libertas & una facolta libera, attiva,
illimitata e infinita, in quanto e molto pit ampia dell’intelletto esten-
dendosi anche a cose che non sono sempre dimostrabili. Essa assume
quindi una posizione di preminenza rispetto all’intelletto. Scrive Car-
tesio: «non vi & che la sola volonta o liberta dell’arbitrio, che io speri-
mentiin me cosl grande, che non concepisco l'idea di nessun’altra piu
ampia e pill estesa: di modo che essa principalmente mi fa conoscere
che reco I'immagine e la rassomiglianza di Dio».** Dopo aver distin-
to la volonta dall'intelletto, Cartesio ne precisa ulteriormente la sua
propria essenza (o «realta formale») con queste parole: «essa consi-
ste solamente in cio: che noi possiamo fare una cosa o non farla [...]
o piuttosto solamente in questo: che, per affermare, negare, seguire
o fuggire le cose che l'intelletto ci propone, noi agiamo in modo che
non ci sentiamo costretti da nessuna forza esteriore».*®

Da questa definizione emerge chiaramente che la voluntas si iden-
tifica col liberum arbitrium.?” Essa & libera perché, quando sceglie
o giudica, non e determinata da nulla a scegliere una cosa piuttosto
che un’altra ma dipende esclusivamente da se stessa. In questo modo
essa esercita il suo carattere attivo e spontaneo, in quanto non rice-
ve qualcosa dall’esterno ma opera una scelta. La liberta non & quindi
una libertas indifferentiae, secondo cui le alternative sarebbero alla
pari, ma la volonta si indirizza verso una determinata possibilita, pro-
pendendo per essa senza alcuna limitazione o costrizione estrinseca
a se stessa, evidenziando in questo modo la sua liberta come intrin-
seco potere.*® La volonta cartesiana si presenta quindi come facol-

34 Cartesio 1992, 2: 53.

35 Cartesio 1992, 2: 53-4.

36 Cartesio 1992, 2: 54.

37 Rodis-Lewis 1997, 16 e 27.

38 Sul rapporto tra ‘liberta di indifferenza’ e liberta come spontaneita cf. Kenny
1977, 202-21

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 240
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

ta autonoma sia rispetto all’intelletto sia alla eterogenea sfera delle
passioni dell'anima umana, ed e caratterizzata dall’esercizio della li-
berta di scelta che costituisce il suo specifico potere.

Un ulteriore approfondimento del concetto di volonta in ambito fi-
losofico viene sviluppato nell’eta dell'Illuminismo da Kant, che la con-
sidera un pilastro centrale della sua concezione della filosofia pratica.
Al suo interno il ‘volere’ (Wille) viene ricondotto in modo sistemati-
co ad una specifica «facolta» (Vermdgen), intesa come capacita o po-
tenzialita di ogni essere razionale in generale di determinare il pro-
prio agire. Si tratta della ‘facolta appetitiva’ (o ‘facolta di desiderare’,
Begehrungsvermégen), che viene distinta sia nella sua natura spe-
cifica sia per quanto riguarda le sue funzioni rispetto alle altre due
facolta che formano nel loro insieme I'animo umano: la facolta cono-
scitiva e quella del piacere e del dispiacere. In questo modo il vole-
re viene presentato come distinto e considerato autonomo rispetto
al conoscere teoretico e alla sfera del sentimento. Infatti, mentre la
facolta conoscitiva contribuisce alla rappresentazione della realta
empirica degli oggetti, quella appetitiva rende possibile la realizza-
zione di oggetti non ancora esistenti che vengono rappresentati co-
me scopi e che sono raggiungibili mediante azioni. Essa dunque di-
venta l'origine di questi atti, in quanto permette all'uomo «di essere
causa, mediante le sue rappresentazioni, della realta degli oggetti
di tali rappresentazioni».*®

Nella trattazione di questa facolta l'obiettivo di Kant & quello di
mostrare che non si tratta di un insieme di stati appetitivi formato
da impressioni o inclinazioni di carattere psicologico (come aveva
sostenuto Hume), ma di una specifica facolta che deve essere ridefi-
nita alla luce della rivoluzione copernicana, evidenziando come es-
sa possieda una universalita regolativa (o trascendentale) nell’'ambi-
to dell’agire umano. Per raggiungere questo obiettivo, Kant riprende
una concezione presente nella scolastica razionalista (in Baumgarten
e Wolff): la distinzione all’interno della facolta appetitiva tra una sfe-
ra inferiore una sfera superiore.*® In entrambi i casi abbiamo a che
fare con una capacita umana di rappresentare oggetti e di causare
azioni in vista di scopi, ma le motivazioni che stanno alla base risul-
tano differenti. Nel primo caso (che e quello dell'appetitus sensibi-
lis), le rappresentazioni vengono sollecitate da oggetti esterni ma-
teriali, sensibili o patologici provenienti dai sensi (riconducibili al
principio universale del piacere e della propria felicita; nel secondo
caso invece (quello dell’appetitus intellectualis sive rationalis) abbia-
mo a che fare con rappresentazioni di oggetti che derivano esclusi-
vamente dall’intelletto o dalla ragione. Si tratta di leggi o di principi

39 Kant 1988, 183; 190. Cf. Ramelow 2004, 66-7.
40 Kant 1988, 200, § 3; cf. Horn 2002, 49-54.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 241
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

razionali a priori oggettivamente validi, che non contengono nulla di
empirico, ma che sono in grado di determinare la propria causalita
da se stessi, senza essere influenzati da altro.

In particolare, negli esseri umani questo tipo di determinazione
ha la forma ‘pura’ di una legge che si esprime secondo concetti nella
modalita di un comando incondizionato della ragione chiamato im-
perativo categorico. Esso esercita una coercizione che si chiama ‘do-
vere’ (Sollen). In questo contesto la volonta in senso stretto viene a
coincidere con la ‘facolta appetitiva superiore’, sottolineando che es-
sa in realta presuppone la presenza della pura forma della legge ra-
zionale. Pertanto la volonta viene «pensata come una facolta di de-
terminarsi all’azione secondo la rappresentazione di certe leggi»,**
che la rendono possibile in quanto tale: essa e «la facolta di appeti-
re, il cui motivo interno di determinazione [...] si deve ricercare nel-
la ragione del soggetto».**

In molti passi dei suoi scritti dedicati alla filosofia pratica Kant
precisa che il volere - in grado di determinare se stesso indipenden-
temente da inclinazioni o interessi empirici e patologici - € una ‘vo-
lonta pura’ (reiner Wille). Qui viene sottolineato il fatto che la volonta
segue esclusivamente il comando oggettivo della ragione, portando
in primo piano il suo carattere di autonoma autodeterminazione. E
quando la volonta segue l'imperativo categorico in modo immedia-
to - senza la commistione di moventi soggettivi (massime) - Kant par-
la di ‘volonta buona’ (guter Wille) o di ‘volonta libera’ (freier Wille).

L’aspetto caratterizzante che emerge dalla distinzione kantiana
della volonta come facolta appetitiva superiore ¢ il fatto che essa in
senso stretto non viene descritta come un centro di energia tensio-
nale, ma come una facolta vincolata alla ragione. A rigore sembra an-
zi che essa, prima di costituire il principio determinante dell’azione,
sia una facolta determinata dalla pura forma della legge razionale.
Un aspetto che lascia intravedere come per Kant la volonta non ven-
ga intesa come centro di decisione, secondo quella tradizione che in
eta moderna abbiamo visto inaugurata da Cartesio. Definire la vo-
lonta come «facolta appetitiva superiore» significa piuttosto conside-
rarla come una tendenza capace di indirizzarsi o di orientarsi verso
fini che devono essere determinati da una legge formale di origine
razionale e non sensibile. Quando la ragione determina direttamen-
te la volonta essa «sceglie solo cio che la ragione, indipendentemen-
te dall’inclinazione, riconosce come praticamente necessario, ossia

41 Kant 1988, 123.
42 Kant 1991, 14.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 242
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

come buono».** Come & stato osservato,* si tratta di una concezione
prettamente intellettualistica del volere, che si riallaccia all’antica
tradizione socratico-platonica.

Questa impostazione viene confermata dai molti passi delle ope-
re di Kant in cui la volonta e I'arbitrio (Willkiir) vengono considerati
due momenti distinti della facolta appetitiva. Mentre 'arbitrio - con-
siderato come arbitrium liberum e non come arbitrium brutum - & la
capacita di decidere, la volonta & quella facolta che non sceglie ma si
orienta in modo diretto secondo i principi e le leggi della ragione, ten-
dendo verso il conseguimento di fini giustificati razionalmente. Essa
non € mai contraria alla legge e diventa pertanto il principio deter-
minante dell’arbitrio. «Le leggi - scrive Kant - derivano dalla volon-
ta; le massime dall’arbitrio. L’arbitrio € nell’'uomo un libero arbitrio;
invece la volonta, che non si riferisce a null’altro che alla legge, non
puo essere chiamata né libera né non libera [...]. Soltanto l'arbitrio,
dunque, puo essere chiamato libero».** Affiora qui tutta la comples-
sita della concezione kantiana del libero arbitrio e del rapporto che
la volonta intrattiene con la liberta. Innanzitutto, & evidente che in
questo contesto la liberta di scelta (o libero arbitrio) non é la liber-
tas indifferentiae. La scelta porta invece il soggetto agente a espe-
rire la liberta nella sua proprieta negativa, vale a dire quando non
e costretto ad agire da nessun movente sensibile. La liberta positi-
va, intesa nel suo carattere noumenico o intellegibile, si profila in-
vece quando la volonta determina se stessa, ovvero la propria cau-
salita, seguendo immediatamente i comandi della ragione. E proprio
«poiché per la derivazione delle azioni dalle leggi & richiesta la ra-
gione, allora la volonta non e altro che la ragione pratica».*® Si trat-
ta di una distinzione che ribadisce la tendenza a collocare la volonta
all'interno dell’orizzonte pill ampio della ragione, mentre lascia alla
sfera dell’arbitrio la possibilita di esercitare la libera scelta. In que-
sto quadro teorico Kant, mentre delimita da un lato il volere dal cono-
scere come autonoma facolta, lo differenzia al tempo stesso dall’atto
di decisione (dalla scelta), ponendo in secondo piano quel carattere

43 Kant 1988, 104.

44 Horn 2002, 51-2. Come ha sostenuto ancora piu decisamente Arendt 1987, 471, la
volonta di Kant «non e una speciale facolta spirituale distinta dal pensare, ma ragion
pratica, un Vernunftwille non dissimile dal nous praktikos di Aristotele. [...] La volon-
ta di Kant non & né liberta di scelta (liberum arbitrium) né causa di se stessa: la pura
spontaneita, ch’egli denomina sovente ‘spontaneita assoluta’, esiste ai suoi occhi so-
lo nel pensare. La volonta kantiana & semplicemente delegata dalla ragione a essere il
suo organo esecutivo in ogni questione di condotta».

45 Kant 1991, 29; cf. Stekeler-Weithofer 1990, 308. Questa distinzione tra volonta e
arbitrio sembra non tenere conto del fatto che nella lingua tedesca il termine Wille ri-
manda alla radice wellan, che & comune ai verbi wollen (volere) e wdhlen (scegliere):
Grimm 1984, 14, II: 137-65.

46 Kant 1988, 103.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 243
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

che con Agostino prima e con Cartesio poi la volonta aveva assunto
come sua specifica connotazione concettuale.

3 La riflessivita della volonta come ‘voler-volere’
eil suo capovolgimento

Nell’approfondimento del concetto di volonta in eta moderna Kant
rappresenta una posizione centrale per due motivi: da un lato defi-
nisce il volere come ‘facolta del desiderare’ dotata di autonomia ri-
spetto alle altre facolta e come capace di fare esperienza della li-
berta in senso noumenico, ma dall’altro lato la riconduce in senso
stretto all'interno del pill ampio concetto trascendentale di ragione,
distinguendola dall’arbitrio e dalla sfera delle passioni. Nella filoso-
fia postkantiana sara soprattutto il primo aspetto a venire ripreso.
Si tratta di un percorso complesso e ramificato, che porta nell’Ot-
tocento al progressivo riconoscimento della scissione tra volonta e
ragione. La volonta non & pil - come avviene ancora nel sistema he-
geliano - una facolta determinata in ultima istanza dalla ragione o
considerata come una sua funzione, ma si profila come un centro di
forze e di impulsi che si impone con una autonomia ancora piu radica-
le, assumendo una posizione di assoluta preminenza. In questo nuovo
paradigma il volere si trasforma sempre pit da un insieme di volizio-
ni, di appetizioni o di desideri, che producono azioni volte al conse-
guimento di oggetti, in una energia che si alimenta esclusivamente
da se stessa e che quindi & dotata di una specifica autoriflessivita.
Questo nuovo carattere emerge particolarmente quando la volizio-
ne si perpetua e si conferma attraverso il medesimo atto del volere,
che non ha di mira scopi esterni bensi la mera e continua riafferma-
zione di se stesso. Ci troviamo cosi di fronte a una forma di ‘voler-vo-
lere’, in cui la volonta esercita un vero e proprio potere su se stessa,
assumendo quella particolare configurazione che Nietzsche espri-
mera con la celebre formula di ‘volonta di potenza’ (Wille zur Macht).

Le premesse di questo processo si possono rintracciare all'interno
dell’ampio dibattito sulla ricezione della filosofia kantiana in Germa-
nia negli anni a cavallo tra Settecento e Ottocento. Un primo passo
nella direzione di un approfondimento del concetto di volonta & com-
piuto da Fichte che - prendendo le mosse dal primato kantiano della
ragione pratica sulla ragione teoretica - arriva a sostenere che il vo-
lere & l'autentico carattere essenziale della ragione, in quanto espri-
me la pura attivita dell’To che si protende all'infinito e si manifesta
come sorgente di liberta. Gia nel Saggio di una critica di ogni rivela-
zione, pubblicato anonimo nel 1792-93, il ‘volere’ (Wollen) viene de-
finito da Fichte come «il determinarsi con coscienza della propria
attivita alla produzione di una rappresentazione». Si tratta di una
‘attivita in atto’ (Tdtigkeit), spontanea e cosciente, che fa capo alla

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 244
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

‘facolta appetitiva’, anche se si distingue da essa «come il reale dal
possibile».*” Sviluppando questa concezione, Fichte arriva a sostene-
re che il volere € 'autentica «radice fondamentale» della soggettivita,
in quanto solo volendo 'uomo puo cogliere se stesso come un essere
libero e autocosciente. Infatti, «1'Io pratico & 1'To dell’autocoscienza
originaria» e pertanto «un essere razionale percepisce sé immedia-
tamente soltanto nel volere». Una tesi che porta Fichte a giustifica-
re su nuove basi il primato della facolta pratica rispetto a quella te-
oretica, considerata come «la radice piu intima dell’lo; su di essa si
appoggia tutto il resto, e tutto e ad essa collegato».*®

Questa nuova strada, che tende a vedere nel volere il carattere ori-
ginario ed essenziale dell'lo, viene proseguita da Schelling, 'autore
in cui esplicitamente «una filosofia della volonta sostituisce una fi-
losofia della ragione».*® Egli, infatti, con 'obiettivo di criticare il si-
stema hegeliano, propone una concezione della volonta ancora piu
radicale, che influenzera lo sviluppo successivo di questo concetto
nel corso dell’Ottocento e nel Novecento. Se Hegel aveva collocato
il volere all’interno dello Spirito oggettivo mantenendo il suo rinvio
all'intelligenza e alla ragione,®® Schelling capovolge questa imposta-
zione e riconduce il pensare al volere, che diventa il fondamento ul-
timo dell’essere in generale.

Nel suo tentativo di riportare all'unita la scissione kantiana tra
fenomeno e noumeno, tra sfera teoretica e sfera pratica, Schelling
elabora una concezione dell’lo come Spirito (Geist) inteso come sog-
getto assoluto, che puo diventare oggetto in forza del suo agire li-
bero. Da questa prospettiva lo Spirito diventa una unita o identita
originaria di soggetto e oggetto, di finito e infinito, di limitazione (o
passivita) e di attivita. Ora proprio questa forza produttrice inces-
sante - mediante la quale viene superata la separazione tra la sfera
teoretica e quella pratica - & chiamata da Schelling «volere origina-
rio» (Ur-Wille). Si tratta di un volere che non ha di mira un oggetto
che ¢ altro da sé o esterno all'lo, ma di un atto che si dirige diretta-
mente verso se stesso e che & quindi assolutamente libero e coscien-
te. «Lo Spirito diviene immediatamente cosciente del suo agire sol-
tanto nel volere, e 'atto (Akt) del volere in generale e la condizione

47 Fichte 1998, 127. La scelta fichtiana del termine Wollen rispetto al sostantivo Wil-
le intende evidenziare il significato verbale e dinamico della volonta come ‘attivita’, di-
stinguendola da una definizione sostanzialistica statica. Cf. Stolzenberg 1998, 617-21.

48 Fichte 1994, 20.

49 Tilliette 1972, 53.

50 Hegel 2000, 337, § 468: «L'intelligenza che si sa come cio che determina il conte-
nuto [...] & la volonta». Nell’aggiunta a questo paragrafo Hegel precisa che per il mo-
do di vedere ordinario pensiero e volonta sembrano non avere nulla in comune, men-
tre in realta «il pensiero é cio che determina se stesso alla volonta» (corsivo dell’Auto-
re). Cf. anche § 481.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 245
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

suprema dell’autocoscienza. [...] Di questa azione non si puo fornire
un fondamento ulteriore, perché lo Spirito é solo per il fatto che vuo-
le, e conosce se stesso solo per il fatto che determina se stesso».’* In
questa azione si compie 'identita di soggetto e oggetto, di Spirito e
natura, di infinito e finito.

L'obiettivo primario di Schelling, di arrivare a pensare l'assolu-
to con caratteristiche diverse da Hegel, lo porta a ripercorrere una
vera e propria storia dell’autocoscienza, che - passando attraverso
la sensazione e la riflessione - culmina con la volonta assoluta. Es-
sa si pone oltre la conoscenza e il pensiero e costituisce il gradino
superiore in cui I'lo perviene alla immediata e totale coscienza del-
la propria attivita. Questo primato della volonta, che conferma nel
contesto della filosofia dello Spirito il corrispondente primato della
filosofia pratica, pone I'Io nella sua liberta e lo distingue dalla neces-
sita che domina la natura.

Il nesso tra volere e liberta, all'interno di una concezione monista
e panteista dello Spirito, viene approfondito con nuove argomentazio-
ni nella Ricerche filosofiche (pubblicate nel 1809), un'opera comples-
sa che secondo molti studiosi rappresenta una svolta decisiva nell’i-
tinerario di pensiero schellinghiano. Al centro di questo saggio vi e
la difficile questione della liberta umana, intesa non soltanto come
liberazione dal meccanicismo e dal determinismo della natura, ma
soprattutto come liberta effettiva (o libero arbitrio) di scegliere tra
il bene e il male, che differenzia 'uomo da Dio in un universo pensa-
to panteisticamente come organismo divino.

Proprio per trattare della liberta umana, e per spiegare la conse-
guente possibilita del male, Schelling parla del conflitto tra due prin-
cipi: il principio reale, che definisce ‘volonta pura’, cieca e inconscia,
e il principio ideale costituito dalla luce dell’intelligenza. Ma l'aspet-
to principale di questa dualita di principi consiste nel fatto che all’in-
terno di questa tensione il volere costituisce il fondamento originario
(Urgrund), che non ha bisogno di essere giustificato. Esso viene de-
finito come una forza oscura, come la brama o il desiderio che aspi-
ra a raggiungere l'esistenza e la luce, e pertanto non si presenta pilt
come attivita dell’Io nella sua autocoscienza collegata all’agire pra-
tico, ma come una radice che e alla base della totalita dell’essere nel
suo incessante divenire. Come ha sostenuto Heidegger, il volere di-
venta cosi per la prima volta una determinazione ontologica con una
pit ampia connotazione metafisica.’* In un passo delle Ricerche fi-
losofiche che permette di cogliere questa trasformazione, Schelling
scrive: «In massima e ultima istanza non c’e altro essere che il vole-
re (Wollen). 11 volere & l'essere originario (Ursein) e a questo solo si

51 Schelling 1996, 54-5.
52 Heidegger 1994a, 33. Cf. Camera 2004, 111-14.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 246
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

adattano tutti i suoi predicati: assenza di fondamento (Grundlosig-
keit), eternita, indipendenza dal tempo, affermazione di sé. Tutta la fi-
losofia tende soltanto a trovare questa suprema espressione».** Nella
creatura umana questo ‘volere originario’ (Ur-Wille) & ancora oscuro
e si manifesta come principio egotico, come «volere proprio» (Eigen-
wille), che «é mera brama irresistibile (Sucht) o desiderio avido (Be-
gierde), ossia volere cieco», da cui deriva il male. Con queste parole,
che evocano uno sfondo gnostico, Schelling pone la radice originaria
del volere come una forza tenebrosa primordiale e la definisce «il piu
profondo abisso (der tiefste Abgrund)»:>* esso e il principio infondato
che si pone in forza di se stesso in contrasto non dialettico con l'in-
telligenza e la luce, da cui nasce la ‘volonta universale’.

Come si puo constatare, si tratta di una tesi radicale, che viene ri-
presa in altri scritti schellinghiani posteriori alle Ricerche filosofi-
che, in cui il volere e inteso come causa incausata dell’essere, come
il fondamento infondato di tutto cio che & sottratto a qualsiasi giu-
stificazione razionale, tanto che il ‘non volere’ diventa sinonimo di
‘non essere’. La volonta «é dappertutto e nell'intera natura, dal gra-
dino piu basso al piu alto [...]. Le differenze che noi osserviamo tra le
cose non stanno, come potrebbe sembrare al primo sguardo, nel fat-
to che alcune sono assolutamente prive di volonta, mentre altre sono
dotate di volonta (o volenti)».** Proprio facendo riferimento a questa
concezione schellinghiana della originarieta del volere Eduard von
Hartmann ha osservato che essa si segnala per la sua dirompente
novita in quanto nel suo complesso inaugura «la prospettiva di un
panteismo della volonta».*® Una prospettiva che si contrappone net-
tamente al panlogismo di Hegel e che prepara il terreno alle succes-
sive concezioni ottocentesche della volonta a cominciare da quella
di Schopenhauer.

11 filo rosso che lega le intuizioni schellinghiane alla concezione di
Schopenhauer ¢ gia riscontrabile nella dissertazione giovanile sul prin-
cipio di ragione sufficiente, che l'autore del Mondo ha sempre racco-
mandato come introduzione propedeutica della sua opera maggiore.
Infatti, nella quarta sezione della dissertazione (pubblicata nel 1813),
viene esaminato il fondamento o il motivo dell’agire (la ratio agendi) e
ne viene fornita una specifica configurazione che richiama sia il dibat-
tito postkantiano sia la concezione schellinghiana del volere.

Secondo Schopenhauer, nel caso dell’agire, la ratio che lo muo-
ve non puo essere una premessa logica dalla quale l'azione segui-
rebbe come conseguenza, né puo essere una causa che produrrebbe

53 Schelling 1997, 47.

54 Schelling 1997, 59. Cf. Norman 2002.
55 Schelling 2002, 343.

56 von Hartmann 2020, 27-37.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 247
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

quella determinata azione come effetto necessario. L'agire presup-
pone il ‘soggetto del volere’ che nelle sue volizioni e libero e si sot-
trae quindi al determinismo della causalita naturale. Se infatti da un
lato l'insieme delle azioni & inserito nella concatenazione tempora-
le e causale dei fenomeni, dall’altro lato alla base vi & quel principio
intrinseco chiamato ‘volonta’ (Wille), che stimola ad agire secondo
spontaneita e che & quindi prioritario e fondante. La sua particola-
rita sta proprio nel fatto di non essere accomunato a stati affini co-
me i singoli desideri o le singole decisioni empiriche, che ricorrono
a rappresentazioni. Per questa ragione il volere risulta eterogeneo
alla sfera del conoscere che si basa sull’intelletto e sulle sue catego-
rie (spazio, tempo, causalita), le quali costituiscono il mondo empiri-
co formato da oggetti. Il volere si presenta con la forma specifica del
principium sufficientis agendi, ma non ha nulla a che vedere con la
causalita che regola il mondo dell’esperienza oggettiva. Ogni suo at-
to infatti &€ spontaneo e come tale non rientra necessariamente nel-
la serie di determinazioni che I'anno preceduto, ma dipende in modo
immediato dal soggetto, di cui «si puo percepire solo il volere stes-
so, non un suo stato anteriore al volere».*” In ultima istanza quindji,
le azioni che accadono nel tempo sono solo l'apparizione di un prin-
cipio difficile da definire concettualmente, ma che é la loro origine e
il loro fondamento. Esso si pone come la condizione di possibilita di
tutte le rappresentazioni, opponendosi a esse perché ¢ ‘in sé’ auto-
nomo. Si tratta di una concezione della volonta che la definisce nel-
la sua specifica autonomia e che - sulla scia di quanto aveva espo-
sto Schelling nelle sue Ricerche - la considera come un atto che & in
ultima istanza ‘inintelligibile’ (inintelligible), ma che costituisce l'es-
senza piu intima dell'uomo.*®

Lapprofondimento della differenza tra la volonta e l'intelletto & al
centro dell’'opera principale di Schopenhauer: Il mondo come volon-
ta e rappresentazione (pubblicata nel 1819). Gia nel paragrafo inizia-
le viene esposta la tesi di fondo dell’intero libro: «il mondo [...], da
un primo punto di vista, non & che rappresentazione (Vorstellung);
dall’altro non & che volonta (Wille). Una realta che non sia né volonta
né rappresentazione [...] non e che un’assurda chimera».*® In perfet-
ta sintonia con l'ispirazione romantica, si tratta in realta di un unico
mondo, considerato da due diverse prospettive, che vengono illustrate
nelle loro specifiche caratteristiche essenziali. Per raggiungere que-
sto obiettivo, Schopenhauer riprende un fondamentale insegnamento

57 Schopenhauer 1997, 136, § 45.

58 Schopenhauer 1997, 141, § 46. Come ha osservato Barbera 1998, 66, in questo
passo troviamo un esplicito riferimento a Schelling, che riguarda il carattere origi-
nario del volere.

59 Schopenhauer 1989, 33, § 1.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 248
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

di Kant: la distinzione tra fenomeno e noumeno, intesa pero in un sen-
so profondamente diverso rispetto alla filosofia critica. Il termine ‘fe-
nomeno’ indica un oggetto cosi come esso appare al soggetto che lo
percepisce e lo conosce nella forma della rappresentazione (intuiti-
va o astratta). Tuttavia, nonostante la sua struttura oggettiva, il fe-
nomeno & mera apparenza, pura illusione, simile al sogno o a un velo
(il ‘'velo di Maia’), che copre il vero volto delle cose e che si frappo-
ne tra il soggetto e l'oggetto in se stesso. La ‘cosa in sé’, la vera real-
ta - quella noumenica che si nasconde dietro 'esperienza fenomeni-
ca - e invece la volontd. Essa non € (come in Kant) un concetto limite
introdotto per evidenziare i limiti del conoscere, ma una realta che
si cela dietro I'ingannevole trama dei fenomeni e delle rappresenta-
zioni. Essa viene descritta come una vera e propria ‘realta in atto’
(Wirklichkeit, da wirken), conoscibile ed esperibile.

La volonta si presenta gia nei primi paragrafi del secondo libro del
Mondo come caratterizzata da una sua assolutezza, che la rende in-
dipendente dalle rappresentazioni della conoscenza prodotte dall’in-
telletto, tanto che «in se medesima si puo dire infondata» (grundios).®®
Si tratta non della volonta finita umana, individuale e consapevole,
ma della volonta infinita che & unica e indivisibile, al di la di ogni in-
dividuazione fenomenica. Da questi caratteri emerge subito che la
volonta costituisce I'“in sé’ segreto del mondo, ovvero il fondamento
dell'intera realta. Schopenhauer riassume il suo punto di vista con
queste parole: «Fenomeno e rappresentazione, e nulla piu; e ogni rap-
presentazione, ogni oggetto di qualsiasi specie, & fenomeno. Cosa in
se & soltanto la volonta, che a tal titolo non e affatto rappresentazio-
ne, anzi ne differisce toto genere [...]. La volonta ¢ la sostanza inti-
ma, il nocciolo di ogni cosa particolare e del tutto».®* E ancora piu
chiaramente: «la volonta & la cosa in sé, il solo ens realissimum et pri-
marium, il solo elemento metafisico. L'intelletto, come i suoi oggetti,
€ mera apparenza, la sua esistenza e secondaria e derivata, ed esso
stesso e derivato e fisico».?

Con queste parole giunge a conclusione quel lungo processo affer-
matosi in eta moderna che mirava a riconoscere l'autonomia della
volonta, la sua totale preminenza e il suo ruolo di autoposizione as-
soluta. In ultima istanza, essa non e pill una determinazione antro-
pologica (una facolta esclusivamente umana), ma si presenta come
un principio cosmologico e metafisico, come un impulso universale
istintivo con il quale ogni essere realizza il tipo della sua propria spe-
cie e lotta per conservare la sua forma di esistenza. Schopenhauer

60 Schopenhauer 1989, 171, § 20.

61 Schopenhauer 1989, 175-6, § 21. Sul primato della volonta nei confronti dell’intel-
letto, cf. anche Schopenhauer 1989, 992-1053.

62 Schopenhauer 2002, 174.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 249
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

chiama questo principio irresistibile «volonta di vivere» (Wille zum
Leben), che «considerata in se stessa [...] € un impulso incosciente,
cieco e irresistibile», e aggiunge: siccome «cio che la volonta vuole
& pur sempre la vita [...], € solo un pleonasmo dire “volonta di vive-
re” invece che semplicemente volonta».®* Pertanto «la volonta di vi-
vere» costituisce il carattere fondamentale del volere, «l'unica pro-
prieta immutabile e incondizionata» che esso possiede.®* Si tratta di
una energia impersonale, una forza irrazionale che spinge a ogget-
tivare se stessa nelle infinite forme di esistenza e di azione e che in
ultima istanza - in forma autotelica - vuole la propria autoafferma-
zione.®® In quanto principio universale, la volonta di vivere pervade
secondo gradi diversi ogni essere: dal mondo vegetale a quello ani-
male, dalla natura inorganica a quella organica fino all'uomo, in cui
il corpo diventa una sua manifestazione esteriore in grado di squar-
ciare il velo dei fenomeni e delle rappresentazioni.®®

In quanto al di la del fenomeno e delle forme che lo costituiscono
tramite l'attivita dell’intelletto (spazio, tempo e causalita), la volon-
ta e aspaziale e atemporale. Riprendendo quanto gia abbozzato nella
dissertazione giovanile a proposito della ratio agendi, anche nel Mon-
do la volonta come ‘cosa in se’ non ha nulla a che vedere col principio
di ragion sufficiente: & senza un perché e senza uno scopo che sia di-
verso dalla sua autoaffermazione infinita. Infatti, se i singoli deside-
ri o volizioni umani hanno di mira sempre uno scopo oggettivo (nel-
lo spazio e nel tempo), la volonta in se stessa non ha alcuna finalita o
limite: non «é per il tempo» ma «& per I'eternita».®” Questo compor-
ta pero che il suo ‘voler-volere’ all’infinito esprima una tensione in-
terna che si riflette nel «perpetuo passaggio dal desiderio all’appa-
gamento, e dall’appagamento al nuovo desiderio».®® In altre parole
secondo Schopenhauer la volonta & segnata da una mancanza strut-
turale che non la rende mai definitivamente appagata e soddisfatta
e proprio per questo motivo e costretta a dibattersi in un conflitto
che la porta ad annullare se stessa.® Il suo impulso incessante e il
suo sforzo senza tregua urtano contro ostacoli e resistenze, dando

63 Schopenhauer 1989, 393-4; 406, § 54.
64 Schopenhauer 1989, 1190.
65 Péron 2000, 100-38; Stanek 2002, 180-1.

66 Schopenhauer 1989, 176, § 21: «é volonta quella che appare nella forza naturale
cieca, ed & ancora volonta quella che si manifesta nella condotta ragionata dell'uomo;
I'enorme differenza che separa i due casi concerne solo il grado della manifestazione,
non l'essenza di cio che si manifesta».

67 Schopenhauer 2002, 52.
68 Schopenhauer 1989, 247, § 29.

69 Schopenhauer 1989, 232, § 28. Secondo Negroni 1988, 144-54, questo aspetto ren-
de la volonta inaccessibile sia alla conoscenza rappresentativa sia a quella intuitiva e
conferma il suo carattere di impulso irrazionale.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 250
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

luogo a una «lotta continua (steter Kraft)» fra la vita e la morte, che
genera dolore e sofferenza.”

Da questa conclusione deriva da un lato il pessimismo metafisico
di Schopenhauer, ma dall’altro lato sorge l'esigenza di trovare una
via di uscita dallo sforzo incessante dell’autoaffermazione del vole-
re. Come & noto, nell'uomo questa via viene individuata tracciando
un percorso ascendente che passa attraverso l'arte e la morale, fino
all’ascesi. In questo terzo stadio la liberazione dalla volonta di vive-
re consiste in una negazione del volere: nella noluntas. Questo atto
estremo nasce dal riconoscimento che 1'uomo, al di la della singola
individualita, & vincolato alla forza inarrestabile del volere, che non
lo conduce al completo soddisfacimento dei bisogni ma al dolore. Ora
l'alternativa alla sofferenza e al dolore e proprio la rinuncia totale
all'impulso che anima la volonta e che consiste in una sua estinzione.
Un distacco che si profila quando nell'uomo sorge «una ripugnanza
[...] per la volonta di vivere, nocciolo ed essenza di questo mondo di
guai».”* La noluntas si realizza attraverso una serie di pratiche asce-
tiche (come la castita, il digiuno, la poverta e la carita), che secondo
Schopenhauer dovrebbero permettere di estirpare i desideri e le vo-
lizioni, superando il dolore e raggiungendo 1'unica forma di felicita
realmente possibile all'uomo: la quiete conseguente all’annullamen-
to dell’impulso del volere.

L'approfondita e suggestiva analisi del volere esposta nel Mondo
si conclude quindi con un capovolgimento non dialettizzabile della
voluntas in noluntas, che opera uno spostamento dal piano fenome-
nologico della delucidazione filosofica di questo concetto a quello
dell’esperienza mistica. Un passaggio che finisce per mettere in di-
scussione l'aspetto della volonta come attivita incessante, creatrice
di vita e di essere, per portare in primo piano il suo fondo piu origi-
nario, ingiustificato e oscuro, segnato da una negativita che riman-
da all’esperienza del nulla. Ma la ricchezza complessiva delle analisi
della volonta come principio metafisico, radicalmente autonomo ri-
spetto all’intelletto e alla ragione, rappresenta comunque un risulta-
to di importanza epocale nella storia di questo concetto, ampiamen-
te confermato dall’influenza esercitata a partire dalla sua ricezione
critica nella filosofia di Nietzsche.

70 Schopenhauer 1989, 438, § 56.
71 Schopenhauer 1989, 533, § 68. Cf. Péron 2000, 285-97.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 251
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

4 La volonta creatrice come impulso dionisiaco

L'incontro del giovane Nietzsche con la filosofia di Schopenhauer av-
venne nel periodo in cui era ancora studente di filologia classica a
Lipsia, dove ebbe occasione di procurarsi presso un antiquario una
copia del Mondo. Dall’appassionata e intensa lettura di quest’opera
nacquero una serie di annotazioni da cui traspare una personale ri-
cezione dei principali concetti fondamentali in essa esposti. Rileg-
gendo queste annotazioni, colpisce nel complesso l'approccio critico,
che mira ad individuare le falle e le «contraddizioni che crivellano
il sistema schopenhaueriano».”> Le difficolta principali si riferisco-
no prevalentemente al problema dell’individuazione della volonta nel
mondo fenomenico™ e finiscono per mettere in discussione le moda-
lita stesse con le quali viene pensata la volonta. In sintesi, il giudizio
e netto: I'intero tentativo di spiegare il mondo sulla base della volon-
ta - intesa come principio metafisico originario - «e fallito».” Infat-
ti, secondo Nietzsche, nel Mondo la ‘cosa in sé’ (che da Kant era con-
siderata inconoscibile) viene resa accessibile attraverso una serie di
predicati ricavati per antitesi dal mondo delle rappresentazioni e che
quindi risultano troppo determinati. Pertanto, tutto lo sforzo filosofi-
co di Schopenhauer non arriva a cogliere 1'essenza specifica della vo-
lonta, che al giovane Nietzsche appare fin da ora come un «impulso
oscuro (dunkler Trieb) estraneo al principium individuationis».”™ Per
Schopenhauer invece la volonta risulta conoscibile mediante i suoi
predicati (unita, eternita, liberta), che pero sarebbero tutti deriva-
ti dal mondo apparente dell’esperienza. E come se alla ‘cosa in sé’,
del tutto oscura e inafferrabile, venissero «appesi, come vestiti va-
riopinti, dei predicati presi da un mondo a essa estraneo, il mondo
fenomenico».”® Una conclusione che inficia il primato della volonta
sull’intelletto e che mostra come in ultima istanza il termine ‘volon-
ta’ sia una parola «dal conio grossolano»,”” che non arriva a coglie-
re 'enigma del mondo.

Come traspare facilmente dall’esame di queste annotazioni, il
giovane Nietzsche si mostra insoddisfatto del modo in cui nella fi-
losofia schopenhaueriana viene presentata la volonta. Secondo lui,

72 Nietzsche 1964, I, 2: 223. Gli appunti Su Schopenhauer risalgono al periodo com-
preso tra l'autunno del 1867 e la primavera del 1868. Sulla lettura del libro, cf. le an-
notazioni biografiche in Nietzsche 1964, I/2, 274-5. Per una analisi dettagliata di que-
ste annotazioni si veda Figl 1991, 90-6.

73 Conriferimento a Schopenhauer 1989, 178-87, § 23.
74 Nietzsche 1964, I, 2: 220.
75 Nietzsche 1964, I, 2: 220.
76 Nietzsche 1964, I, 2: 225.
77 Nietzsche 1964, I, 2: 221.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 252
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

l'argomentazione schopenhaueriana fallisce proprio perché non ar-
riva a cogliere il carattere fondamentale della volonta: il suo esse-
re un ‘impulso oscuro’, differenziato dall’intelletto e dalla sfera del
conoscere. Pertanto, dopo la lettura del Mondo, il problema di co-
me trattare filosoficamente la volonta rimane aperto. Si tratta di
un compito che Nietzsche riprende in un gruppo di appunti sulla
teleologia, risalenti allo stesso periodo della lettura del Mondo, in
cui torna a discutere la concezione schopenhaueriana della volon-
ta come ‘cosa in sé’, ovvero come principio unitario di tutto cio che
esiste. «La cosa in sé - scrive Nietzsche - deve manifestare la sua
unita nell’accordo di tutti i fenomeni. Tutte le parti della natura
vengono incontro l'una all’altra, poiché una sola & la volonta».”® In
alternativa a questa prospettiva monista e surrettiziamente teleo-
logica, Nietzsche introduce una nozione di ‘vita’ (Leben), intesa in
senso pluralistico, che si sottrae a ogni forma stabile e che mantie-
ne il carattere principale di fondo oscuro.” Questo tentativo di tro-
vare una via autonoma viene proseguita sempre piu chiaramente in
alcuni frammenti postumi del periodo di Basilea, in cui il giovane
professore di filologia classica si sofferma sul legame tra istinto e
volonta e tende a collocare quest’ultima nella sfera dell’inconscio.
La volonta, considerata come un insieme pluralistico di ‘impulsi’
(Triebe), viene ora definita «una rappresentazione incosciente».*®
Una espressione che testimonia lo sforzo di operare un approfondi-
mento di questo concetto, andando al di la delle contraddizioni ri-
levate in Schopenhauer.

Per raggiungere questo obiettivo, Nietzsche concentra ora la sua at-
tenzione sul contrasto della volonta con se stessa e con le sue infinite
individuazioni e segue la via dell’arte quale possibile percorso di su-
peramento delle contraddizioni. A questo proposito, in un lungo fram-
mento postumo dei primi anni di Basilea leggiamo: «tutto cio che esiste
€ un'immagine della volonta». Essa costituisce il fondamento origina-
rio e primordiale, ma scisso in se stesso, in quanto destinato a essere
inappagato e a generare dolore.

La volonta, in quanto dolore supremo - continua Nietzsche nello
stesso frammento -, produce da sé un’estasi, che si identifica con
I'intuizione pura e con la produzione dell'opera d’arte. [...] Cio che
soffre, lotta e si dilania, e in ogni caso soltanto la volonta unica:
essa e la perfetta contraddizione come fondamento primordiale

78 Nietzsche 1964, 1, 2: 306.

79 Nietzsche 1964, I, 2: 321; 323. Sull'importanza di queste considerazioni per la de-
limitazione di un concetto autonomo di ‘volontd’, diverso da quello schopenhaueriano,
cf. Moiso 1993, 120.

80 Nietzsche 1964, III, 3-1: 109.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 253
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

dell’intera esistenza. [...] L'opera d’arte e 'individuo sono una ripe-
tizione del processo primordiale, onde & sorto il mondo.**

Il ruolo centrale assegnato all’opera d’arte - come riflesso delle con-
traddizioni della volonta, che nel Mondo portava a una estinzione del
volere®” - & alla base della La nascita della tragedia, la prima opera
pubblicata da Nietzsche nel 1872. In essa il nesso tra volonta e rap-
presentazione viene ripreso e tradotto nella dialettica tra ‘dionisia-
co’ e ‘apollineo’, intesi come categorie ermeneutiche per interpreta-
re il fenomeno artistico della tragedia greca. Gia nei capitoli iniziali
del libro questi due termini vengono considerati antitetici e defini-
ti «impulsi» o «forze artistiche (Kunsttriebe) che erompono dalla na-
tura stessa».®* Non si tratta di categorie astratte prodotte dall’ana-
lisi dell’intelletto, ma di pulsioni vitali, che si manifestano in forme
fisiologiche e si riferiscono alla sfera delle intuizioni immediate. Nel
mondo greco questi due impulsi vengono ricondotti alle divinita di
Dioniso e di Apollo, che ispirano ogni opera d’arte e che hanno tro-
vato la loro conciliazione nella tragedia attica.

La polarita tra dionisiaco e apollineo domina interamente tutta la
prima parte del libro (capitoli I-XV) e ne sorregge 'impalcatura teo-
rica complessiva. Attraverso questa contrapposizione Nietzsche in-
tende riformulare in modo autonomo la distinzione tra volonta e rap-
presentazione che, secondo lui, non era stata colta adeguatamente da
Schopenhauer. Infatti, come emerge nel testo della conferenza inti-
tolata La visione dionisiaca del mondo, uno dei principali lavori pre-
paratori del libro, il dionisiaco e 'apollineo vengono presentati come
due volti della «medesima volonta», come «due forme in cui appare
la volonta» presso i Greci: la «volonta ellenica (hellenischer Wille)».®*
Essi corrispondono rispettivamente a una manifestazione impulsiva
e caotica del volere e a una sua trasfigurazione nell’equilibrio delle
forme e della conoscenza. Gia in questa conferenza Nietzsche sot-
tolinea come Dioniso - il dio del vino - «espresse nella musica tragi-
ca il pit intimo pensiero della natura, la trama della “volonta” entro
e al di sopra di tutte le apparenze».®* Apollo invece - il dio del sole e
della luce - & portatore di «un permanente stato di debolezza della

81 Nietzsche 1964, III, 3-1: 168-9(7 [117]); corsivo dell’Autore; cf. anche 189-97(7
[127]); 204(7 [1571); 219-21(7 [201]). Su questa fase del confronto con Schopenhauer,
cf. Barbera 1994.

82 Schopenhauer 1989, 272, § 36.

83 Nietzsche 1964, III, 1: 26. Per un approfondimento della contrapposizione polare
tra ‘apollineo’ e ‘dionisiaco’, cf. Lypp 1984.

84 Nietzsche 1964, III, 2: 69; 49; 58: «mai la “volonta” si & espressa pil apertamente
che nella grecita, il cui lamento & ancora un canto di lode per la volonta».

85 Nietzsche 1964, III, 2: 53.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 254
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

volonta», in quanto privilegia «uno stato d’animo ascetico, negatore
della volonta».®® Nel dionisiaco i moti della volonta trovano espres-
sione diretta nei movimenti della danza, nei gesti del corpo, nella rit-
mica dei suoni musicali, che rendono comprensibile I'essenza stes-
sa della volonta.

Nel primo capitolo della Nascita della tragedia, I'apollineo viene
presentato come il mondo diurno della parvenza illusoria (Schein): il
mondo del sogno, della forma, della misura, che corrisponde a quel-
lo che Schopenhauer considerava il risultato del principium indivi-
duationis. Si tratta del mondo apparente che rimanda all’insieme
delle rappresentazioni e in cui I'uomo si trova «irretito nel velo di
Maia».?” Se invece seguiamo lo stesso Schopenhauer nella sua de-
scrizione dell'«<immenso orrore (Grausen)» che afferra 1'uvomo quan-
do l'individuazione viene infranta ed egli perde la fiducia nelle forme
di conoscenza dell’apparenza, «riusciamo allora a gettare uno sguar-
do nell’essenza del dionisiaco».?® Questo stato si basa sull’ebbrezza,
sulla dismisura, sulla totale incoscienza ed evoca il fondo oscuro e
notturno di tutta la realta. Esso & formato da un insieme di impul-
si che - come al risveglio della primavera - pervadono l'intera natu-
ra e nei quali «l'elemento soggettivo svanisce in un completo oblio
di sé».®° Per questa ragione I'impulso dionisiaco permette il recupe-
ro dell'unita originaria con tutto il vivente, «come se il velo di Maia
fosse stato strappato e sventolasse ormai in brandelli davanti alla
misteriosa unita originaria (Ur-Eine)».°® Da un lato l'apollineo & la
manifestazione di una reazione istintiva che scaturisce da un atteg-
giamento di fuga di fronte al flusso imprevedibile e spesso doloroso
degli eventi al fine di cercare una possibile giustificazione; dall’altro
lato il dionisiaco, che prorompe dalla forza vitale del divenire irrazio-
nale, lascia intravedere il ‘fondo oscuro’ della vita, gli aspetti orribili
e assurdi dell’esistenza, che proprio la visione apollinea trasfigura e
rende accettabili attraverso la via dell’arte plastica. Pertanto, nelle
intenzioni di Nietzsche, questi due istinti polari racchiudono nell’in-
sieme I'enigma dell’intera realta e rispondono ad una precisa doman-
da filosofica: a una ‘supposizione metafisica’. Essa viene esplicitata

86 Nietzsche 1964, III, 2: 64.

87 Nietzsche 1964, III, 1: 22; 24; 29: «[...] si potrebbe definire lo stesso Apollo come
la magnifica immagine divina del principium individuationis, dai cui gesti e sguardi ci
parla tutta la gioia e la saggezza della “parvenza”, insieme alla sua bellezza». Cf. Scho-
penhauer 1989, 37-8, § 3: il «velo dell’illusione» di Maia «ottenebra le pupille dei mor-
tali e fa loro vedere un mondo di cui non si puo dire né che esista né che non esista; il
mondo infatti & simile al sogno».

88 Nietzsche 1964, III, 1: 24.
89 Nietzsche 1964, III, 1: 25.

90 Nietzsche 1964, III, 1: 26. Per un approfondimento dei caratteri del ‘dionisiaco’,
cf. Baeumer 1976.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 255
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

con queste parole, che richiamano il conflitto della volonta con se
stessa descritto nel Mondo: «cio che veramente ¢, I'uno originario
(Ur-Eine), in quanto eternamente soffre ed & pieno di contraddizio-
ni, ha nello stesso tempo bisogno, per liberarsi continuamente, della
visione estasiante, della gioiosa illusione», rappresentata dalla real-
ta empirica o fenomenica.”* In questa affermazione - ma in genera-
le in tutta la contrapposizione tra apollineo e dionisiaco - si puo in-
travedere il tentativo di ripensare la distinzione fondamentale della
filosofia schopenhaueriana tra l'unica volonta e la molteplicita del-
le sue rappresentazioni. Anche qui - come gia era avvenuto negli ap-
punti degli anni di Lipsia - 'attenzione di Nietzsche si concentra sul
problema dell'individuazione, autentica chiave di volta con la qua-
le nel Mondo viene spiegata la sfera delle rappresentazioni. Ora 'a-
pollineo viene presentato proprio come un mondo di apparenze illu-
sorie prodotte dall'individuazione, che impediscono il contatto e la
fusione con la forza vitale, con l'originario fondo aorgico e abissale
della volonta. E proprio per contrastare questa tendenza, Nietzsche
intende rivolgere 'attenzione all’origine della tragedia attica che si
trova nello spirito dionisiaco della musica e della danza, nella «lie-
ta speranza che il dominio dell'individuazione possa essere spezza-
to, come presentimento di una ripristinata unita».*?

In conclusione, nella Nascita della tragedia Nietzsche delinea da
un lato la sua visione dell’apollineo in analogia col mondo delle rap-
presentazioni quale sfera illusoria dell’apparenza, mentre dall’altro
lato pensa il dionisiaco come alternativa ai limiti del concetto scho-
penhaueriano di volonta. Quest’ultima si presenta ora come afferma-
zione della vita, come un insieme di impulsi orgiastici nella totalita
della sua forza caotica e rinvia al fondo abissale e irrazionale, in cui
I'elemento soggettivo cosciente svanisce completamente. E come gia
per Schopenhauer, anche per Nietzsche questo insieme di forze, che
alimentano il volere, puo trovare adeguata espressione nel linguag-
gio intuitivo dell’arte: in particolare nell’arte tragica, che si mani-
festa attraverso il suono nella musica e che non ricorre alla visione
e alla figura.®®* Questo collegamento con la concezione della volonta
affiora chiaramente dove Nietzsche descrive l'effetto dell“arte dio-
nisiaca’ per eccellenza: la tragedia attica, quale sublime creazione
della ‘volonta ellenica’. A questo proposito egli sottolinea che la gioia
dionisiaca non va cercata «nelle apparenze, ma dietro le apparenze»:

91 Nietzsche 1964, I1I, 1: 35. Peririferimenti al Mondo, cf. Schopenhauer 1989, 224, § 27.
92 Nietzsche 1964, 111, 1: 73.

93 Occorre ricordare che gia nel Mondo la musica, quale arte asemantica, veniva con-
siderata la «lingua universale» che & «una riproduzione della volonta stessa [...]. Per-

cio il suo effetto & piu potente, piu penetrante di quello delle altre arti»: Schopenhauer
1989, 370; 373, § 52. Cf. Péron 2000, 256-8.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 256
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

nel riconoscimento che «tutto cio che nasce debba essere pronto a
una fine dolorosa». Nei cori delle tragedie le innumerevoli forme di
esistenza si fondono al di la di cio che appare «nell’essere primigenio
stesso» (Urwesen selbst) e, avvertendo «l'indomabile brama di esi-
stere e piacere di esistere [...], si urtano e si incalzano alla vita, da-
ta la strabocchevole fecondita della volonta del mondo» (Weltwille).**
Questa concezione della volonta, che poggia sul fenomeno originario
dell’arte dionisiaca, intende essere antitetica a quella schopenhaue-
riana. Infatti Nietzsche, anziché utilizzare la dimensione artistica co-
me via per negare ed estinguere la ‘volonta di vivere’, ne valorizza
il potenziale positivo di forza energetica creatrice, pensandola come
possibile giustificazione della vita in quanto ‘fenomeno estetico’, in
qualsiasi forma essa si manifesti.”* Come si puo intuire, si tratta di
una prospettiva che da un lato rifiuta il capovolgimento della volun-
tas in noluntas, ma in secondo luogo ribadisce che la volonta debba
essere pensata nella sua autonomia svincolata sia dalle diverse for-
me di conoscenza razionale (prodotte dall’intelletto e dalla ragione)
sia dall’agire consapevole diretto al conseguimento di scopi. Una im-
postazione che costituisce lo sfondo in cui verra elaborata la conce-
zione della ‘volonta di potenza’ del Nietzsche maturo.

5 Il volere come ‘volonta di potenza’

Prima di passare a trattare questa concezione - che e certamente
quella piu nota e studiata - dobbiamo brevemente soffermarci sul
modo in cui la volonta e stata intesa da Nietzsche nel contesto delle
sue ricorrenti riflessioni dedicate alla genesi della morale. Nietzsche
si & occupato a pil riprese di questo argomento, mettendo a frutto le
sue vaste conoscenze della storia dell’etica a partire dall’eta classi-
ca (sia nel mondo greco sia romano). In un lungo aforisma che risale
alla meta degli anni Ottanta, contenuto in Al di la del bene e del ma-
le, esordisce affermando: «i filosofi sono soliti parlare della volonta
(Wille) come se fosse la cosa pil nota di questo mondo», ma in realta
si tratta di un «pregiudizio del volgo», in quanto il volere (Wollen) &
«soprattutto qualcosa di complicato».*® La difficolta principale & do-
vuta al fatto che esso & stato trattato per secoli nel contesto di con-
siderazioni morali subordinate al primato della conoscenza. Lorigi-
ne di questa tendenza e da ricercare nel razionalismo socratico, che

94 Nietzsche 1964, III, 1: 111.

95 Sulla affermazione dionisiaca attraverso l'arte tragica come risposta alternativa
alla negazione della volonta schopenhaueriana insiste Goedert 1978, 1-15.

96 Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19). Per 'analisi di questo aforisma, interamente de-
dicato al tema della volonta, cf. Brusotti 2019, 38-42.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 257
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

ha disprezzato l'istinto dionisiaco, cercando di ostacolarlo con la co-
scienza e la chiarezza apollinea. Infatti, come si legge nella Nasci-
ta della tragedia, tipica della «coscienza socratica» € la connessione
tra virtu e sapere propria dell'«<uomo teoretico» che annulla la vo-
lonta.®” Anche nelle lezioni di Basilea dedicate ai dialoghi di Platone,
«la forza dominante» del pensiero del filosofo ateniese viene indivi-
duata proprio nell'«elemento morale» che assegna il primato alla co-
noscenza del bene come virtu, con l'obiettivo di avversare la sensi-
bilita, le passioni e l'intera sfera del volere.®®

Questa tendenza ha dominato tutta l'etica greca e, attraverso il
propagarsi dello stoicismo, si diffonde anche nella cultura romana.
Nietzsche si sofferma su Cicerone e su Seneca, considerando il primo
come un eccellente oratore, il secondo come un grande moralista che
nel Crepuscolo degli idoli viene definito «il toreador della virtu».?® In
alcuni aforismi contenuti in Al di Ia del bene e del male la morale stoi-
ca ¢ considerata complessivamente una «tirannide sopra se stessi»,
una costrizione intellettualistica contro natura, attraverso la quale
«un istinto impara a umiliarsi e a sottomettersi».**° E il caso di Mar-
co Aurelio, per il quale il saggio raggiunge la felicita non perché la
voglia ma attraverso «la lusinga della conoscenza».*** Questi riferi-
menti sono soltanto alcuni esempi per concludere che nel contesto
dell’etica razionalista il volere non e stato affatto indagato nella sua
complessita di impulso e di istinto originario perché e stata misco-
nosciuta la sua autonomia dalla sfera della conoscenza e del sapere.

Come emerge dall’aforisma contenuto in Al di la del bene e del ma-
le, precedentemente ricordato, questo giudizio negativo non rispar-
mia neppure Schopenhauer, il quale sarebbe responsabile di aver
diffuso una concezione ovvia della volonta, intesa come cio che «ci sa-
rebbe propriamente nota, nota in tutto e per tutto, nota senza detra-
zioni o aggiunte».*°* Pertanto, essa non avrebbe bisogno di essere te-
matizzata e approfondita ulteriormente. Per venire incontro a questa
situazione di ovvieta, Nietzsche sottopone il termine ‘volonta’ a una
attenta analisi, al fine di dissipare i ‘pregiudizi dei filosofi’ e chiarire
le multiformi stratificazioni di questo concetto. Innanzitutto, proprio

97 Nietzsche 1964, III, 1: 99.

98 Nietzsche 1991, 79-80; 99-103.

99 Nietzsche 1964, VI, 3: 107. Cf. anche in Nietzsche 1964, V, 2: 127 I'aforisma 122
della Gaia scienza, dove Seneca viene accostato a Epitteto e definito «uno di quegli uo-
mini popolari [...] che andavano in giro con la dignita di un eroe da corrida».

100 Nietzsche 1964, VI, 2: 13; 88 (aff. 9;189).

101 Nietzsche 1964, V, 1: 221-2 (af. 450). Sul confronto di Nietzsche con questi auto-
ri della cultura romana, cf. l'esposizione sintetica di Orsucci 2000, 380-1 e piu diffusa-
mente Cancik 2000, 116-19.

102 Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19). Per 'approfondimento del confronto con Scho-
penhauer cf. Péron 2000, 299-330; Janaway 2004, 191-3.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 258
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

a causa della sua complessita, si tratta di un termine che e necessa-
rio affrontare con cautela, distinguendo i diversi elementi che con-
corrono a determinarlo. Infatti, «in ogni volere (Wollen) c’¢ una mol-
teplicita di sensazioni (Gefiihle), vale a dire la sensazione dello stato
da cui ci si vorrebbe allontanare, la sensazione dello stato a cui ci
si vorrebbe avvicinare».*** A un primo livello il volere & considerato
una «sensazione»: & come uno stato psicologico del sentire immedia-
to che esprime una tensione o un impulso radicato nella fisicita cor-
porea. Quando «vogliamo» mettiamo in movimento i nostri muscoli,
«pur senza che si metta in movimento ‘braccia e gambe’».*** Insie-
me a questa base psicologica e fisiologica, «in secondo luogo, anche
il pensare (Denken) deve essere riconosciuto quale ingrediente della
volonta (Wille)».*°* Qui pero il pensiero risulta subordinato al volere
e non va inteso in senso razionale, conoscitivo o teoretico-contempla-
tivo, ma come impulso del comando. «In ogni atto di volonta - spiega
Nietzsche - esiste un pensiero che comanda; - e non si deve in alcun
modo credere di poter separare questo pensiero dal “volere”»,*°¢ co-
me se esso potesse sussistere autonomamente. Il comando esprime
quindi il carattere tensionale del volere che sirivolge a se stesso. In-
fine, a questi due aspetti, Nietzsche ne aggiunge un altro, che li riu-
nisce: «in terzo luogo la volonta non & soltanto un complesso di sen-
sazioni e di pensieri, ma anche, soprattutto, una passione (Affekt):
e in realta quella passione del comando (Affekt des Kommandos)».*°"

Questa riconduzione del volere al fondo passionale, affettivo e im-
pulsivo, insieme al suo inscindibile nesso con l'esercizio del comando,
rappresentano il punto principale di queste considerazioni «genealo-
giche». «Un uomo che vuole - comanda a un qualcosa, in sé, che ubbi-
disce e alla cui ubbidienza egli crede».**® L'effetto dell’azione dipen-
de dal nesso che si instaura tra comando e ubbidienza, che permette
alla volonta di realizzare «un accrescimento (Zuwachs) di quel sen-
so di potenza (Machtgefiihl) che ogni successo porta con sé».**? L'a-
nalitica riflessione nietzscheana sulla multiforme stratificazione se-
mantica e concettuale del termine ‘volonta’ arriva a toccare qui - pur
nella sua schematica sinteticita - un aspetto decisivo, che coglie il

103 Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19).
104 Nietzsche 1964, VI, 2: 22 (af. 19).
105 Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
106 Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
107 Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).
108 Nietzsche 1964, VI, 2: 23 (af. 19).

109 Nietzsche 1964, VI, 2: 24 (af. 19). Sul nesso tra Macht e Gefiihl, che qui viene ri-
chiamato per definire la volonta, si veda l'analitica ricostruzione di Gerhardt 1996,
125-66. Sul rapporto tra ‘comando’ (Befehl) e ‘accrescimento di potenza’ (Machtstei-
gerung) cf. Abel 2019, 98-101.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 259
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

momento riflessivo del volere e chiama in causa il termine ‘potenza’
(Macht). Introducendo questo termine, Nietzsche riconosce esplici-
tamente che ogni trattazione del fenomeno del volere - al di la degli
ovvi pregiudizi tramandati e delle false valutazioni - non puo evita-
re di pensare questo atto tensionale insieme all’accrescimento di po-
tenza. Una conclusione che legittima la scelta della formula ‘volonta
di potenza’ (Wille zur Macht) quale focus ricorrente dell’ultima fase
del suo itinerario di pensiero.

Iniziando ad affrontare questo tema particolarmente comples-
so, dobbiamo tenere presente che l'espressione ‘volonta di poten-
za’ si riferisce in primo luogo a un originale ‘filosofema’ coniato da
Nietzsche - al quale ricorre ripetutamente a partire dagli Ottanta (e
che compare nello Zarathustra) - ma in secondo luogo allude anche a
un progetto di una grande opera rimasta incompiuta, che doveva por-
tare lo stesso titolo.**° Lasciando da parte questo secondo riferimen-
to (che si ritrova piu volte e in formulazioni differenti nei frammenti
postumi a partire dalla tarda estate del 1885), lo sviluppo di questa
nuova concezione del fenomeno del volere accentua la distanza dalla
‘volonta di vivere’ schopenhaueriana e approfondisce alcuni aspetti
della visione dionisiaca della ‘volonta ellenica’ precedentemente evi-
denziati nello studio delle origini della tragedia.***

Tra la fine degli anni Settanta e I'inizio degli anni Ottanta il pun-
to di partenza di Nietzsche e rappresentato dall’idea di volonta come
impulso tensionale di origine fisiologica (o affettiva), la cui attuazione
si esprime nella forma di un ‘comando’ (Befehl) che genera un senso
di superiorita. In questa prospettiva il fenomeno del volere come im-
pulso creativo viene approfondito in relazione con la forza e con la
potenza. Come é stato notato,*** questo tema affiora in un frammen-
to postumo del 1877, dove si trova la prima occorrenza della formu-
la ‘volonta di potenza’. In esso Nietzsche riflette sul «piacere della
potenza» (Lust an Macht) che prova 'uomo ambizioso, un sentimen-
to positivo che si contrappone a quello negativo di paura.*** Anche in
un altro frammento postumo del periodo di Aurora la formula compare

110 Nietzsche 1964, VII, 3: 303(39 [1]). Si tratta di un frammento postumo, datato
agosto 1885, «La volonta di potenza / Tentativo / di una nuova interpretazione / di tut-
to 'accadere». Cf. Fuchs 1997; Kuhn 1999. Per una ricostruzione della formula ‘volon-
ta di potenza’ come punto focale del pensiero dell'ultimo Nietzsche, cf. Miiller-Lau-
ter 2000, 27-66.

111 Perla critica alla concezione schopenhaueriana della volonta cf. Nietzsche 1964,
VIII, 3: 91. Per un approfondimento cf. Van de Wiele 1976, 396-9; Decher 1984, 51-65;
Abel 2019, 59-71.

112 Gerhardt 1996, 163; 170.

113 Nietzsche 1964, IV, 2: 408(23 [41]): «La paura (negativamente) e la volonta di
potenza (positivamente) spiegano perché teniamo in cosi gran conto le opinioni de-
gli altri».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 260
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

in un contesto in cui Nietzsche parla dei comportamenti umani, in
particolare di coloro che si allontanano dal mondo e che di conse-
guenza realizzano una estinzione del volere corrispondente a una «ri-
nuncia della volonta di potenza».*** Anche in questo caso la formula
allude a una configurazione positiva della volonta, che si contrappo-
ne alla morale ascetica di matrice schopenhaueriana.

Alcuni riferimenti testuali dello stesso periodo lasciano intrave-
dere che il concetto di ‘potenza’ & elaborato da Nietzsche in stret-
ta relazione a quello di ‘forza’ (Kraft), come emerge da un aforisma
di Aurora, intitolato La vittoria sulla forza. In esso il termine ‘forza’
non viene inteso in senso esteriore, come avviene nelle scienze natu-
rali e nella meccanica, ma come elemento proprio dell’«<uomo di ge-
nio», come parte del carattere di colui che é capace di impiegare la
forza non tanto «nelle opere, ma su se medesimo in quanto opera».***
Una applicazione che presuppone l'esercizio della volonta indirizza-
ta a una crescita di se stesso, che ha di mira il proprio rafforzamen-
to. L'agire umano non si spiega quindi a partire da motivazioni mo-
rali o religiose, che determinano il fenomeno intenzionale del volere
Verso uno scopo esterno, ma si basa su un impulso interno che tende
verso il potenziamento di se stessi. Questo impulso si radica nell’e-
nergia psichica considerata in senso dionisiaco come forza creatrice
propria dell’‘uomo di genio’, che progetta e forma se stesso al di la
degli schemi tradizionali della riflessione teoretica tipica dell’‘uomo
della conoscenza’. Un aspetto che successivamente verra esplicitato
in un aforisma di Al di la del bene e del male, dove Nietzsche dira a
proposito dei filosofi dell’avvenire che «il loro conoscere & creare, il
loro creare e una legislazione, la loro volonta di verita & - volonta di
potenza -».*® La costellazione concettuale formata da volonta, forza
e potenza si profila con una certa chiarezza anche nell’aforisma di
Aurora precedentemente citato, dove si parla di una forza interiore
che non si possiede passivamente, ma che si deve acquisire in modo
attivo in quanto diventa creatrice di autoaffermazione.**”

Nei testi finora esaminati la formula ‘volonta di potenza’ viene at-
tribuita a ogni essere capace di volere. Si tratta quindi di una con-
cezione antropologica, che affonda le radici nella psicologia e nella
fisiologia della vita umana e che viene estesa a tutto il mondo orga-
nico. Sempre in alcuni aforismi di Aurora questa concezione trova
conferma dall’analisi di una serie di atti inconsci (come l'orgoglio e
I'onore) nei quali la «consapevolezza della potenza esercita la sua
funzione attrattiva» in quanto produce un sentimento di superiorita

114 Nietzsche 1964, V, 1: 601(9 [14]).

115 Nietzsche 1964, V, 1: 259 (af. 548).
116 Nietzsche 1964, VI, 2: 120 (af. 211).
117 Nietzsche 1964, V, 1: 259 (af. 548).

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 261
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

che si trasforma in un «senso di potenza» (Machtgefiihl).*** Tuttavia,
questo significato antropologico della ‘volonta di potenza’ e solo un
aspetto a cui allude questa formula. Non dobbiamo dimenticare in-
fatti I'influenza esercitata su Nietzsche dalla visione schopenhaue-
riana della volonta come forza vitale indipendente dalle sue indivi-
duazioni, come principio metafisico non solo dell’esistenza umana
ma di tutta la realta. Nel tentativo di ripensare questa eredita, dal-
la pubblicazione dello Zarathustra fino ai frammenti postumi della
fine degli anni Ottanta assistiamo a una progressiva estensione del-
la ‘volonta di potenza’ oltre la sfera esclusivamente umana, che arri-
va a inglobare non solo la vita organica, ma anche quella inorganica.
Non si tratta piu soltanto di un impulso presente in ogni essere ca-
pace di volere, ma di una forza impersonale onnicomprensiva di tut-
to l'accadere. Solo cosi infatti tutto cio che si trova in quiete o in mo-
vimento puo trovare una sua interpretazione e connessione. Questa
estensione della ‘volonta di potenza’ alla totalita del mondo e dell’es-
sere - che, come vedremo, sara al centro dell'interpretazione di Hei-
degger nel Novecento - si basa sulla convinzione che tutto cio che ac-
cade non ¢ finalizzato allo staus quo ma tende a essere superato verso
un nuovo livello piu alto. A differenza delle correnti scientifiche del
suo tempo (come il darwinismo), Nietzsche non ritiene che il carat-
tere principale della vita sia I'autoconservazione (Selbsterhaltung),
bensi l'autoaccrescimento (Selbststeigerung), che consiste nell’au-
mento delle forze della vita stessa. «La vita - leggiamo in un fram-
mento della primavera del 1888 - in quanto forma d’essere a noi piu
nota, e specificamente una volonta di accumulare forza; [...] La vita,
come caso singolo [...] aspira a un sentimento massimo di potenza; &
essenzialmente un aspirare a un di piu di potenza».*** In questo sen-
so la formula ‘volonta di potenza’ intende indicare questa aspirazio-
ne che porta la vita a rafforzare e ad aumentare le sue potenzialita.
Ed e questa la ragione principale per cui la volonta non puo essere
assimilata al concetto di ‘causa’ (Ursache) dell’agire umano - come
avveniva nell’etica kantiana - in quanto non si tratta di un principio
statico o ipostatizzato, ma dinamico.**° Infine, per gli stessi motivi,
la ‘volonta di potenza’ non & un noumeno’ (0 una ‘cosa in sé’) che
si contrappone all’apparire di cio che accade nel divenire (come

118 Nietzsche 1964, V, 1: 145 (af. 201); cf. anche 95 (af. 128); 143-4 (af. 199). Su questo
tema del ‘senso di potenza’, inteso come ‘sentimento’ (Gefiihl), cf. Ponton 2002, 195-8.

119 Nietzsche 1964, VIII, 3: 52(14 [82]).

120 Nietzsche 1964, VIII, 3: 63-66(14 [98]), in cui si afferma che la volonta non & una
«facolta operante» che produce effetti e che «il concetto di causalita non serve asso-
lutamente a niente. [...] L'interpretazione della causalita e un’illusione». Si veda anche
Nietzsche 1964, VIII, 3: 50-2(14 [81]), dove si legge: «il nostro concetto di “causa” ¢ il
nostro senso di potenza del cosiddetto volere». Per un approfondimento rimandiamo
ad Abel 2019, 129-32.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 262
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

riteneva Schopenhauer), in quanto per Nietzsche cio che appare ¢ la
vera e unica realta delle cose, che non si lascia trasformare attraver-
so sofisticati procedimenti conoscitivi in concetti astratti.

La concezione della volonta come orizzonte onnicomprensivo
dell’accadere vitale in costante divenire, che aspira a potenziare in-
cessantemente se stesso, costituisce lo sfondo della dottrina della
‘volonta di potenza’ esposta nello Zarathustra. Soprattutto nelle pri-
me due parti di questo libro (pubblicate separatamente nel 1883) la
formula ricorre pil volte per indicare non soltanto un impulso ten-
sionale che ha sede in un soggetto a se stante e che agisce in vista
di scopi o fini prestabiliti,*** bensi la forza cieca di tutto cio che ac-
cade come creazione o distruzione di vita. In questo senso la ‘volon-
ta’ (Wille) € un impulso dinamico che si basa su una forza interiore,
che le permette di svilupparsi come reale attuazione tensionale. Que-
sta forza interiore, intrinseca alla volonta, viene indicata col termine
‘potenza’ (Macht), mentre la volonta e l'aspetto estrinseco, che cor-
risponde alla manifestazione concreta della potenza.*** Pertanto la
formula ‘volonta di potenza’ non é il risultato dell’accostamento di
due elementi che esistono separatamente, ma l'espressione della loro
co-originaria unita. Ogni volere in atto & sempre accompagnato dal
dispiegamento di un «quantum di potenza» e ogni imporsi della po-
tenza si concretizza nel volere.*** Ciascuno dei due termini che com-
pone la formula rinvia all’altro indissolubilmente in un movimento
circolare che nella sua unita € autoreferenziale.

Nell'opera omonima Zarathustra si presenta come il profeta a
cui Nietzsche affida - attraverso una serie di immagini e di para-
bole - I'annuncio della dottrina del superuomo (o dell’‘oltreuomo’:
Ubermensch): I'uomo che si colloca ‘oltre’ (iiber) perché viene dopo
quella figura dell'umano che ha sacrificato gli impulsi dionisiaci e la
forza creatrice alla fredda razionalita calcolatrice. Si tratta dell’ ‘ul-
timo uomo’ che ha vissuto fino ad allora sotto il peso di un insieme
di valori morali e religiosi posti al di sopra di se stesso in un retro-
mondo ritenuto ‘vero’. Gia nella «Prefazione» del libro, Zarathustra
entra in scena proclamando che «l'uomo e qualcosa che deve esse-
re superato».*** Come nell’evoluzione della specie 1'uvomo ha supera-
to la scimmia, cosl ora egli deve andare oltre la sua attuale

121 Secondo Nietzsche 1964, VIII, 3: 91(14 [121]), era questo il caso del conatus di
Spinoza.

122 Come ha chiarito Gerhardt 1996, 240-5. Cf. Nietzsche 1964, VII, 3: 341(36 [31]),
in cui silegge che la «volonta di potenza» & «un insaziabile desiderio di manifestare po-
tenza; ossia un impiego un’esplicazione di potenza, come impulso creativo».

123 Nietzsche 1964, VIII, 2: 247(11 [73)).

124 Nietzsche 1964, VI, 1: 6. Nello stesso passo Zarathustra continua: «vi scongiu-
ro, fratelli, rimanete fedeli alla terra e non credete a quelli che vi parlano di sovrater-
rene speranze!».

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 263
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

configurazione. Il senso di questo suo autosuperamento non consi-
ste pero nell’elevarsi a una realta superiore; consiste invece nel ri-
fiutare ogni dimensione trascendente per rimanere fedele alla sua
esistenza terrena attraverso un atto della volonta. «Il superuomo &
il senso della terra - proclama Zarathustra - dica la vostra volonta:
sia il superuomo il senso della terra!».***

Come si puo constatare, fin dall’'inizio la dottrina del superuomo vie-
ne presentata in stretta connessione con un atto della volonta, intesa
come un comando rivolto a se stessi. La figura del superuomo (o dell’ol-
treuomo) nasce proprio dalla volonta di oltrepassare lo status quo esi-
stente e consiste nel volere se stessi al di la di quello che si € gia, sen-
za acquietarsi in alcuna realizzazione conclusiva. In questa dottrina
troviamo abbozzata una concezione del volere che non e finalizzata al
compimento di un’azione o al raggiungimento di una meta. Si tratta in-
vece di un impulso tensionale originario che non & motivato razional-
mente e che mira all’autosuperamento. Questo impulso irrefrenabile si
alimenta della sua forza interna intesa come ‘volonta di potenza’, che
si presenta pertanto come condizione di possibilita del superuomo. E
quanto emerge nel capitolo intitolato «Della vittoria su se stessi» (Von
der Selbstiiberwindung), in cui Zarathustra spiega come possa avveni-
re l'oltrepassamento dell'uomo, vale a dire quel passaggio che consi-
ste nell’attuazione della ‘volonta di potenza’. Qui Nietzsche parte dal
presupposto che la volonta e una forza che conduce I'uomo al di la di
se stesso, manifestandosi come principio ‘oltre-umano’. L'impulso del-
la volonta verso il suo potenziamento la porta a seguire un movimen-
to autotelico: a volere nient’altro che il volere stesso. Nel movimento
del superamento di sé, che caratterizza la figura del superuomo, risie-
de una autoaffermazione del volere che viene espresso dalla formula
‘volonta di potenza’. Essa esprime la correlazione tra i due termini che
lo compongono: la potenza & 'energia o la forza vitale che alimenta in-
ternamente la volonta, mentre quest’ultima e I'impulso che manifesta
la potenza realizzando il continuo superamento. Si tratta di un movi-
mento ricorrente, che Zarathustra esprime con queste parole: «Ogni
volta che ho trovato un essere vivente, ho anche trovato volonta di po-
tenza; [...]. Solo dove & vita, &€ anche volonta: ma non volonta di vita,
bensi - cosi insegno io - volonta di potenza!».**¢

Questa volonta non si dispiega solo nell'uomo, ma é insita in ogni
forma di vita ed & cio che spinge la vita in divenire - la totalita dell’ac-
cadere - a superarsi di continuo. In questo modo la formula «volonta
di potenza» diventa la chiave che «rende pensabile tutto I'essere».**”
Afferma infatti Zarathustra: «molte cose per il vivente hanno valore

125 Nietzsche 1964, VI, 1: 6.
126 Nietzsche 1964, VI, 1: 54. Cf. anche Nietzsche 1964, VII, 1: 173(5 [1] 1).
127 Nietzsche 1964, VI, 1: 137.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 264
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

piu della vita stessa; ma anche dal suo porre valori parla - la volon-
ta di potenza!».**® In quanto carattere distintivo del superuomo, es-
sa € al tempo stesso «la soluzione di tutti gli enigmi del mondo: [...].
Sapete anche cos’é per me ‘il mondo’? [...] Questo mondo é la volon-
ta di potenza - e nient’altro! E anche voi stessi siete questa volonta
di potenza - e nient’altro!».***

Con questa perentoria affermazione Nietzsche introduce nella lun-
ga storia del concetto di volonta un nuovo paradigma, che va oltre la
definizione schopenhaueriana della ‘volonta di vivere’ e al tempo stes-
so non intrattiene alcun legame con la sfera dell’agire morale. Da un
lato infatti la ‘volonta di potenza’ si contrappone alla estinzione del-
la voluntas in noluntas, mentre dall’altro lato non ha pil nulla a che
fare con la facultas eligendi, con la facolta dell’arbitrio individuale
che permette all'uomo di scegliere qualcosa invece di qualcos’altro.
Essa indica soltanto il volere che vuole se stesso, vale a dire il pro-
prio potenziamento. Per questa ragione si manifesta secondo un mo-
vimento circolare di autoaffermazione che non a caso la mette in re-
lazione con un’altra dottrina annunciata da Zarathustra nella parte
terza del libro: la dottrina dell’eterno ritorno dell’'uguale.

6 Per concludere: Uidentita di volonta e potenza
e la necessita del suo superamento

Il riconoscimento del nesso che lega la dottrina della volonta di po-
tenza con quella dell’eterno ritorno e un aspetto su cui ha insistito
in modo particolare Heidegger,**° 'autore che a partire dalla secon-
da meta degli anni Trenta del Novecento ha messo in atto un serra-
to confronto critico con la filosofia di Nietzsche. Richiamandoci ai
principali risultati di questa articolata interpretazione, ci sofferme-
remo in conclusione su alcuni aspetti che ci aiutano a mettere in lu-
ce il carattere innovativo della concezione della ‘volonta di potenza’,
ma anche la necessita di un suo superamento. Infatti, secondo Hei-
degger, con questa formula emerge un nuovo modo di intendere la
volonta carico di conseguenze, che ha portato in eta contemporanea
all'affermazione del nichilismo e al dominio della tecnica planetaria,
in cui il ‘voler-volere’ si dissolve interamente nel potere diventando
una forza distruttiva per l'agire e per il pensare.

Gia nel suo primo corso di lezioni dedicato alla filosofia di
Nietzsche - tenuto nel semestre invernale del 1936-37 all’Universita

128 Nietzsche 1964, VI, 1: 140.
129 Nietzsche 1964, VII, 3: 292-3(38 [12]).

130 Heidegger 1976; Heidegger 1994b, 217-391. Per una discussione critica di questa
interpretazione cf. Miiller-Lauter 2000, 151-66; Abel 2019, 187-456.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 265
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

di Friburgo e intitolato La volonta di potenza come arte - Heidegger
interpreta la ‘volonta di potenza’ come il risultato di una lunga evo-
luzione concettuale, le cui premesse vengono rintracciate nel prima-
to della soggettivita in eta moderna. Il punto di partenza viene indi-
viduato nella valorizzazione da parte di Leibniz dell’appetitus agendi
quale carattere strutturale dell’essenza della monade.*** Tuttavia, per
Leibniz l'appetitus si muove verso cio che desidera ricorrendo a rap-
presentazioni che provengono dall’intelletto, seguendo la via dell’in-
tellettualismo etico, che influenzera anche la successiva concezione
kantiana della volonta. Come abbiamo visto, quest’ultima - in quan-
to si trova sottoposta alla legge morale razionale - agisce secondo la
rappresentazione di concetti, venendo quindi privata del suo carat-
tere specifico di facolta autonoma. Secondo Heidegger, questo nesso
che lega la volonta all'intelletto e alla ragione permane anche nelle
filosofie dell’eta postkantiana e trova la sua consacrazione in Hegel:
per lui «sapere e volere sono la stessa cosa. Cio significa: il vero sa-
pere & gia anche agire, e I'agire & soltanto nel sapere».'*?

Rispetto a questa tradizione, che risulta predominante lungo tut-
to il corso del pensiero occidentale a partire da Platone, Heidegger
ritiene che la volonta di cui parla Nietzsche rappresenti un punto di
rottura. In primo luogo, egli «designa la volonta ora come affetto (Af-
fekt), ora come passione (Leidenschaft), ora come sentimento (Ge-
fiihl)» e questo «vuol dire che dietro il termine sommario “volonta”
(Wille) egli vede qualcosa di piu unitario, pil originario e al tempo
stesso pil ricco».*** Questa novita & dovuta al fatto che la volonta non
ha piu alcun tipo di legame con l'intelletto, con le sue rappresentazio-
ni e con la conoscenza,*** ma & posta esclusivamente in relazione con
la ‘potenza’ (Macht), come dimostra la scelta della formula ‘volonta
di potenza’. E questo nesso - secondo Heidegger - a indicare l'origi-
nalita e la specificita di questa nuova configurazione della volonta,
che diventa «qualcosa di completamente diverso» rispetto alla tra-
dizione precedente di questo concetto, compreso il «rovesciamento
schopenhaueriano».*** Ora ogni «ogni volere & un voler-essere-di-piu.
[...] Volere & voler-diventare-piu-forte»**® e questo comporta che vo-
lere & «volonta di volonta, cioé volere e volere se stesso».*’

131 Heidegger 1994b, 67.
132 Heidegger 1994b, 68.
133 Heidegger 1994b, 64.

134 Heidegger 1994b, 69, dove viene citato Nietzsche 1964, VII, 1: 79(3 [277]): «Per
l"'uomo della conoscenza non esiste il volere».

135 Heidegger 1994b, 47.
136 Heidegger 1994b, 70.

137 Heidegger 1994b, 49. Si veda anche Heidegger 1994b, 68, dove, con riferimen-
to a Nietzsche 1964, VII, 2: 113(25 [436]), si sottolinea che la ‘volonta di potenza’ & in

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 266
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

Con questa interpretazione autorefernziale della volonta come
volere di volere Heidegger intende mostrare che per Nietzsche «non
esiste quella volonta che finora ci era nota come facolta psichica o
come appetito universale».*** Viene meno infatti il ricorso a una fa-
colta dell’animo umano in grado di determinare l'agire del sogget-
to agente, pensato come quel ‘volente’ che tende verso qualcosa di
desiderato (il ‘voluto’) che sarebbe mancante. Ora la nuova defini-
zione di volonta si basa sulla identita tra volere e potere, per cui si
puo dire che «la volonta € potenza e la potenza & volonta».*** Una af-
fermazione che pero non deve essere intesa nel senso che la volon-
ta sarebbe un atto del desiderare (un appetitus) che avrebbe come
fine il potere anziché la felicita o il piacere. Infatti, la ‘potenza’ non
puo mai essere considerata come fine o come scopo della volonta po-
sta al di fuori di essa, alla quale si deve pervenire mediante 'azione.
«L'espressione ‘di potenza’ (zur Macht) non vuole dire mai [...] una
aggiunta alla volonta, ma significa un chiarimento dell’essenza del-
la volonta stessa».**° Pertanto, la potenza non € un carattere ester-
no al volere, ma & interna alla sua stessa essenza: «potenza signifi-
ca lo stesso che volonta».***

11 punto di forza di questa interpretazione per la definizione del
concetto di ‘volonta’ consiste nel mettere in evidenza il nesso essen-
ziale tra volere e potere quale tratto distintivo del nuovo paradigma,
che determina la sua autoaffermazione. Tuttavia, 'aspetto pil signi-
ficativo consiste nel fatto che per Heidegger non si tratterebbe di un
pensiero originale del filosofo Nietzsche. Si tratterebbe invece del-
la conclusione alla quale e pervenuta l'intera storia della metafisica
occidentale: il punto di arrivo della bimillenaria riflessione sull’es-
sere, che Nietzsche, in quanto pensatore metafisico, annuncia in mo-
do inconsapevole. Con questa mossa Heidegger assegna alla ‘volon-
ta di potenza’ il significato di principio metafisico di tutto cio che e,
di unico fondamento di ogni aspetto della vita e della realta nel suo

stretta relazione con quel determinato ‘affetto’ (Affekt) che viene chiamato ‘comando’
(Befehl), origine del ‘sentimento di superiorita’ e di potenza.

138 Heidegger 1994b, 51.

139 Heidegger 1994b, 54. Heidegger sottolinea come la volonta consista nel movi-
mento che la porta ad andare al di la di se stessa, ricadendo su se stessa e autoaffer-
mandosi. Questo movimento circolare evidenzierebbe il nesso con la dottrina dell’e-
terno ritorno dell’'uguale.

140 Heidegger 1994b, 54. A questo proposito occorre tenere presente che nella tra-
duzione italiana il genitivo ‘di potenza’ non esprime al meglio il significato della for-
mula tedesca ‘Wille zur Macht’, dove la preposizione articolata zur indica il movimen-
to del ‘tendere verso’ la potenza nel senso di diventare pili potente, che pero non si di-
rige verso una meta esterna alla volonta, ma e strutturalmente intrinseco al suo effet-
tivo manifestarsi dinamico.

141 Heidegger 1994b, 73. Per un approfondimento di questa interpretazione cf. Gen-
tili 2001, 347-59.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 267
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

complesso. Questa tesi compare subito nelle pagine iniziali del cor-
so di lezioni al quale stiamo facendo riferimento: la «volonta di po-
tenza» - scrive Heidegger - «é la denominazione di cio che costitui-
sce il carattere fondamentale di tutto cio che e (der Grundcharakter
alles Seienden)»;*** essa «nomina il carattere fondamentale dell’en-
te, qualsiasi ente che &, e - in quanto & - volonta di potenza. Con cio
¢ asserito quale carattere I'ente ha in quanto tale».*** Secondo que-
sta interpretazione, essa diventa 1’'essenza dell’ente che non ricono-
sce alcun essere oltre se stessa, confermandosi nell’eterno ritorno
di se medesima.

Secondo questa chiave di lettura il termine ‘volonta’ & una ‘paro-
la-chiave’ (Leitwort) che risponde alla domanda che si interroga non
soltanto sull’essere dell’ente, ma anche sul senso dell’essere in quan-
to tale, quella domanda che ha delimitato l'intera storia della meta-
fisica a partire dai filosofi presocratici. Collocata in questo sfondo,
il termine ‘volonta’ indica uno dei modi in cui I'essere si manifesta
all'uomo e 'uomo si rapporta agli enti. Riducendo l'essere a volon-
ta che vuole se stessa, Nietzsche non avrebbe fatto altro che porta-
re al massimo grado la volonta creatrice della soggettivita moderna
come misura di tutte le cose, celebrandone il suo trionfo. Una intu-
izione profetica in quanto essa avrebbe trovato la sua concretizza-
zione nell’epoca contemporanea attraverso la diffusione della tecni-
ca, che attua il dominio incondizionato dell’ente uomo sul mondo e
sulla natura nella sua estensione planetaria. Come & stato osserva-
to, si tratta di una tesi riduttiva, che ascrive a Nietzsche una conce-
zione univoca del termine ‘volonta’, misconoscendo le sfaccettatu-
re pluralistiche che essa assume soprattutto nei frammenti postumi
dell’'ultimo periodo come chiave di interpretazione pluriprospettica
del mondo e della vita.***

L'esito di questa interpretazione & funzionale all’evoluzione del
pensiero heideggeriano, che negli stessi anni in cui si confronta con
Nietzsche abbozza I'idea di un nuovo approccio al pensiero dell’esse-
re in una prospettiva non metafisica (o postmetafisica), che arrivi a
pensare l'essere non a partire dall’ente ma prestando direttamente

142 Heidegger 1994b, 22.

143 Heidegger 1994b, 33. Secondo Heidegger questa tesi trova conferma in partico-
lare nei seguenti frammenti postumi: Nietzsche 1964, VII, 3: 348(40 [61]); VIII, 1: 297(7
[54]); VIII, 2: 45(9 [92]). Cf. Seubert 2000, 95-8.

144 In particolare Miiller-Lauter 2000, 32-66 ha sostenuto che per Nietzsche l'accre-
scimento di potenza & collegato all’aumento delle prospettive. Pertanto, con riferimen-
to a Nietzsche 1964, VIII, 2: 247(11 [73]). 1a ‘volonta di potenza’ non avrebbe un signifi-
cato univoco e non sarebbe intesa da Nietzsche esclusivamente al singolare. Nella for-
mula ‘volonta di potenza’, 'aumento della potenza indicherebbe invece un incremento
di ‘quanti di potenza’, corrispondenti ai molteplici e diversi punti di vista in cui si rea-
lizzerebbe il divenire della vita.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 268
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

ascolto ai suoi messaggi e tenendo conto della differenza ontologi-
ca. In questo percorso - che sirealizza nella cosiddetta ‘svolta’ (Keh-
re) - la concezione metafisica della ‘volonta di potenza’ elaborata da
Nietzsche diventa un punto di riferimento da cui & necessario distan-
ziarsi. E quanto avviene in uno scritto pubblicato nel 1959, dove Hei-
degger indica la sua alternativa alla volonta che vuole se stessa col
nome di ‘abbandono’ (Gelassenheit), termine della mistica tedesca
che letteralmente significa ‘calma’ o ‘tranquillita’. Esso viene presen-
tato come l'opposto della forza mirante al potenziamento di se mede-
sima e tratteggiato come un «lasciar-essere» (Sein-lassen) che «non
rientra affatto nell’ambito della volonta», ma che anzi «offre «per noi
la possibilita di disabituarci a volere».*** Si tratta di un atteggiamen-
to che rende possibile una forma di pensiero in grado di andare al di
la del rappresentare oggettivante, basato sul calcolo e sull’aumento
delle potenzialita che pianificano nel mondo contemporaneo le rela-
zioni dell’ente uomo con gli altri enti e con la natura.

L'abbandono di fronte alle cose e I'apertura al mistero - scrive Hei-
degger - [...] ci offrono la possibilita di soggiornare nel mondo in
un modo completamente diverso, ci promettono un nuovo fonda-
mento, un nuovo terreno su cui poterci stabilire, su cui poter so-
stare senza pericolo all'interno del mondo della tecnica.**®

Con questa tesi, decisamente controcorrente, Heidegger arriva a pro-
porre un superamento dell’identita di volere e potere, ma mantiene
il ruolo del pensiero (seppur inteso non nella forma usuale teoretico-
conoscitiva, ma in quella della meditazione), lasciando intravedere
che «pensare e volere non sono semplicemente due facolta diverse
dell’ente enigmatico chiamato ‘uomo’, ma sono in opposizione».**” Il
mutamento della ‘volonta di volonta’ nel ‘lasciar-essere’ non si con-
clude quindi difendendo la specifica configurazione autonoma del
volere rispetto alla sfera del pensare, ma introducendo una nuova
forma di pensiero (Denken) in grado di arginare I'imporsi di quel vo-
lere che vuole se stesso. Rispetto a questa configurazione metafisi-
ca del volere, dominante nel mondo tecnicizzato, il «pensiero medi-
tante» & in realta un «agire ancora piu elevato che pero non & affatto
un’attivita».**® Contrapponendosi a ogni riduzione degli enti alla mi-
sura conoscitiva del soggetto umano e alla sua tendenza alla mani-
polazione, esso valorizza invece la disponibilita dell'uomo all’ascolto

145 Heidegger 1983, 49.
146 Heidegger 1983, 39.

147 Arendt 1987, 504 e 515, che considera la concezione dell’'«abbandono» una soluzio-
ne che finisce per subordinare la volonta al pensiero, disconoscendone la sua autonomia.

148 Heidegger 1983, 49.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 269
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274



Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

e all’attesa della parola salvifica dell’essere. Un punto di arrivo per
certi versi sconcertante, che valuta negativamente il lungo e com-
plesso percorso seguito dal termine ‘volonta’ verso il conseguimen-
to della sua autonomia e che non tiene conto dell’evoluzione delle sue
molteplici stratificazioni semantiche e concettuali avvenute nelle di-
verse epoche storiche, ma che proprio per questa ragione ci stimola
a intraprendere nuove ricerche intorno a questo fondamentale con-
cetto filosofico sulla via dell’approfondimento di ulteriori prospetti-
ve interdisciplinari.

Bibliografia

Abel, G. (2019). Nietzsche: Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkehr. 2.

Auf. Berlin; New York: de Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110827873

Arendt, H. (1987). La vita della mente. Trad. di G. Zanetti. Bologna: Il Mulino.

Baeumer, M.L. (1976). «Nietzsche and the Tradition of the Dionysian». O’Flaherty, J.C.;
Sellner, T.F.; Helm, R.M. (eds), Studies in Nietzsche and the Classical Tradition. Chap-
el Hill: University of North Carolina Press, 165-89.

Barbera, S. (1994). «Ein Sinn und unzéahlige Hieroglyphen. Einige Motive von Nietz-
sches Auseinandersetzung mit Schopenhauerin der Basler Zeit». Borsche, T.; Ger-
ratana, F.; Venturelli, A. (Hrsgg), ‘Centauren Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Phi-

losophie beim jungen Nietzsche. Berlin; New York: de Gruyter, 81-96.
https://doi.org/10.1515/9783110901771.217

Barbera, S. (1998). Il mondo come volonta e rappresentazione di Schopenhauer. Intro-
duzione alla lettura. Roma: Carocci.

Brusotti, M. (2019). «Die Autonomie des ‘souverdnen Individuums’ in Nietzsches Ge-
nealogie der Moral». Nietzsche-Studien, 48, 26-48.
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2019-0003

Camera, F. (2004). «Il confronto di Heidegger con l'ontologia schellinghiana». Giorna-
le di Metafisica, 26, 91-128.

Cancik, H. (2000). Nietzsches Antike: Vorlesung. 2. Auf. Stuttgart; Weimar: Metzler.

Cartesio, R. (1992). Opere filosofiche. 4 voll. Trad. di E. Garin. Roma-Bari: Laterza.

Cassan, M. (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Venezia: Edizioni
Ca’ Foscari.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5

Cattanei, E.; Maso, S. (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis. All’origine della con-
cezione moderna di volonta. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5

Decher, F. (1984). Wille zum Leben - Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu Schopenhau-

er und Nietzsche. Wiirzburg: Kdnigshausen und Neumann.
https://doi.org/10.1163/9789004510050

Dihle, A. (1982). The Theory of the Will in Classical Antiquity. Berkeley: University of
California Press.

Ernout, A.; Meillet, A. (2001). Dictionnaire étymologique de la langue latine. Paris:
Klincksieck.

Fabris, A. (2006). s.v. «Volontax. Enciclopedia filosofica, 12,12241-61. Milano: Bompiani.

Fichte, J.G. (1998). Saggio di una critica di ogni rivelazione. Trad. di M.M. Olivetti. Ro-
ma-Bari: Laterza.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 270
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274


https://doi.org/10.1515/9783110827873
https://doi.org/10.1515/9783110901771.217
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2019-0003
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-630-5
https://doi.org/10.1163/9789004510050

Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

Fichte, J.G. (1994). Diritto naturale. Trad. di L. Fonnesu. Roma-Bari: Laterza.

Figl, J. (1991). «Nietzsches Begegnung mit Schopenhauers Hauptwerk. Unter Her-
anziehung eines frithes unverhoffentlichtes Exzerptes». Schirmacher, W. (Hrsg.),
Schopenhauer, Nietzsche und die Kunst. Wien: Passagen, 89-100.

Fuchs, D. (1997). «Der Wille zur Macht: Die Geburt des ,Hauptwerks“ aus dem Geiste
der Nietzsche-Archivs». Nietzsche-Studien, 26, 384-404.
https://doi.org/10.1515/niet.1997.26.1.384

Gadamer, H.-G. (1996). «Storia dei concetti come filosofia». Veritd e metodo 2. Trad. di
R. Dottori. Milano: Bompiani, 135-49.

Gadamer, H.-G. (2000). Verita e Metodo. Elementi di una ermeneutica filosofica. Trad.
di G. Vattimo. Milano: Bompiani.

Gentili, C. (2001). Nietzsche. Bologna: il Mulino.

Gerhardt, V. (1996). Vom Willen zur Macht. Anthropologie und Metaphysik der Macht

am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches. Berlin; New York: de Gruyter.
https://doi.org/10.1515/9783110874464

Goedert, G. (1978). «Nietzsche und Schopenhauer». Nietzsche-Studien, 7, 1-27.
https://doi.org/10.1515/9783110244274.1

Grimm, J. und W. (1984). Deutsches Wérterbuch. Miinchen: Deutsches Taschenbuch
Verlag.

Hegel, G.W.F. (2000). Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio. Parte terza,
Filosofia dello Spirito. Trad. di A. Bosi. Torino: UTET.

Heidegger, M. (1976). «Chi & lo Zarathustra di Nietzsche?». Saggi e discorsi. Trad. di G.
Vattimo. Milano: Mursia, 66-82.

Heidegger, M. (1983). L'abbandono. Trad. di A. Fabris. Genova: Il melangolo.

Heidegger, M. (1994a). Schelling. Il trattato del 1809 sull’essenza della liberta umana.
Trad. di E. Mazzarella; C. Tatasciore. Napoli: Guida.

Heidegger, M. (1994b). Nietzsche. Trad. di F. Volpi. Milano: Adelphi.

Horn, Ch. (1996). «<Augustinus und die Entstehung des philosophischen Willensbe-
griffs». Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 50, 113-32.

Horn, Ch. (2002). «Wille, Willensbestimmung, Begehrungsvermdgen (§§ 1-3, 19-26)».
Hoffe, O. (Hrsg.), Kritik der praktischen Vernunft. Berlin: Akademie Verlag, 43-63.
https://doi.org/10.1524/9783050050317.43

Horn, Ch. (2004). s.v «Wille». Historisches Wérterbuch der Philosophie, 12, 763-9. Ba-
sel: Schwabe.

Janaway, Ch. (2004). s.v. «Nietzsche, Schopenhauer». Pink, Th.; Stone, M.W.F. (eds)
2004, 173-96.

Kant, I. (1988). Fondazione della metafisica dei costumi, Critica della ragion pratica.
Trad. di V. Mathieu. Milano: Rusconi.

Kant, I. (1991). La metafisica dei costumi. Trad. di G. Vidari; revisione di N. Merker. Ro-
ma-Bari: Laterza.

Kenny, A. (1977). «La volonta in Descartes». Gori, G. (a cura di), Cartesio. Milano: Ise-
di, 179-221.

Kuhn, E. (1999). «,,Der Wille zur Macht“. Aspekte des Philosophems, des Projekts und
der Editionsgeschichte». Schirmer, A.; Schmidt, R. (Hrsgg), Entdecken und Verra-
ten: zu Leben und Werk Friedrich Nietzsches. Weimar: Hermann Bohlaus Nachfol-
ger, 319-31.
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03269-0_23

Lévy, C. (2006). «Philosophie et langage: la passion, la volonté et le plaisir dans les
Tusculanes». Casti, F. (a cura di), /Il latino dei filosofi a Roma antica. Como; Pavia:
Ibis, 21-39.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 271
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274


https://doi.org/10.1515/niet.1997.26.1.384
https://doi.org/10.1515/9783110874464
https://doi.org/10.1515/9783110244274.1
https://doi.org/10.1524/9783050050317.43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-03269-0_23

Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

Lypp, B. (1984). «Dionysish-apollinisch: ein unhaltbarer Gegensatz». Nietzsche-Stu-
dien, 13, 356-73.
https://doi.org/10.1515/9783110244328.356

Maso, S. (2010). L. Ph. G. Lingua Philosophica Graeca. Dizionario di greco filosofico. Mi-
lano; Udine: Mimesis.

Maso, S. (2021). «‘Desiderium voluntas non est’». Cattanei, Maso 2021, 73-96.
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/003

Moiso, F. (1993). «La volonta di potenza in Friedrich Nietzsche. Una riconsiderazio-
ne». Aut-Aut, 253, 119-36.

Miiller-Lauter, W. (2000). Volonta di potenza e nichilismo. Nietzsche e Heidegger. Trad.
di C. La Rocca. Trieste: Edizioni Parnaso.

Negroni, B. (1988). «Lessenziale ambiguita della volonta in Schopenhauer». Schopen-
hauer-Jahrbuch, 69, 139-54.

Nietzsche, F. (1964). Opere. Trad. di G. Colli; M. Montinari. Milano: Adelphi.

Nietzsche, F. (1991). Plato amicus sed. Introduzione ai dialoghi platonici. Trad di P. Di
Giovanni. Torino: Bollati Boringhieri.

Norman, J. (2002). «The Logic of Longing: Schelling’s Philosophy of Will». British Jour-
nal for the History of Philosophy, 10, 89-107.

Orsucci, A. (2000). «Antike, romische». Ottmann, H. (Hrsg.), Nietzsche-Handbuch. Le-
ben - Werk - Wirkung. Stuttgart; Weimar: Metzler, 379-81.

Pagani, P. (2021). «<Agostino. Volere e potere». Cattanei, Maso 2021, 199-232.

Péron, G. (2000). Schopenhauer: la philosophie de la volonté. Paris: L'Harmattan.

Pink, Th.; Stone, M.W.F. (eds) (2004). The Will and Human Action. From Antiquity to Pre-
sent Day. London; New York: Routledge.

Pohlenz, M. (1962). L'uomo greco. Trad. di B. Proto. Firenze: La Nuova ltalia.

Pohlenz, M. (1978). La Stoa. Storia di un movimento spirituale. 2 voll. Trad. di O. De Gre-
gorio. Firenze: La Nuova ltalia.

Ponton, 0. (2002). «<Premiéres pensées de Nietzsche sur la ‘volonté de puissance’».
Salter 2002, 195-207.

Ramelow, T.-A. (2004). «Der Begriff des Willens in seiner Entwicklung von Boethius bis
Kant». Archiv fiir Begriffsgeschichte, 46, 29-67.
https://doi.org/10.28937/9783787336784_2

Ranouil, V. (1980). L'autonomie de la volonté: naissance et évolution d’un concept. Pa-
ris: Presses Universitaires de France.

Rodis-Lewis, G. (1997). «La volonté chez Descartes et Malebranche». Le développe-
ment de la pensée de Descartes. Paris: Vrin, 176-90.

Salter, Ph. (éd.) (2002). La Volonté. Paris: Ellipses.

Schelling, F.W.J. (1996). Criticismo e idealismo. Trad. di C. Tatasciore. Roma-Bari:
Laterza.

Schelling, FW.J. (1997). Ricerche filosofiche sull’essenza della liberta umana. Trad. di
F. Moiso; F. Vigano. Milano: Guerini e Associati.

Schelling, F.W.J. (2002). Filosofia della rivelazione. Trad. di A. Bausola. Milano:
Bompiani.

Schopenhauer, A. (1989). Il mondo come volonta e rappresentazione. Trad. di A. Viglia-
ni. Milano: Mondadori.

Schopenhauer, A. (1997). La quadruplice radice del principio di ragione sufficiente. Trad.
di A. Vigorelli. Milano: Guerini e Associati.

Schopenhauer, A. (2002). Il primato della volontd. Trad. di G. Gurisatti. Milano: Adelphi.

Seubert, H. (2000). Zwischen erstem und anderem Anfang. Heidegger Auseinander-
setzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens. Koln; Weimar; Wien: Bohlau.

Snell, B. (1963). La cultura greca e le origini del pensiero europeo. Trad. di A. Solmi Ma-
rietti. Torino: Einaudi.

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 272
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274


https://doi.org/10.1515/9783110244328.356
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-583-4/003
https://doi.org/10.28937/9783787336784_2

Francesco Camera
L’autonomia della volonta. Da facultas umana a volonta di potenza

Stanek, V. (2002). «L’objet de la volonté chez Schopenhauer». Salter 2002, 173-82.

Stekeler-Weithofer, P. (1990). «Willkiir und Wille bei Kant». Kant-Studien, 81(3), 304-20.
https://doi.org/10.1515/kant.1990.81.3.304

Stolzenberg, J. (1998). «Reiner Wille. Ein Grundbegriff der Philosophie Fichtes». Re-
vue internationale de Philosophie, 52(203), 617-39.

Stump, E. (2001). «Augustine on Free Will». Stump, E.; Kretzman, N. (eds), The Cam-
bridge Companion to Agustine. Cambridge: Cambridge University Press, 124-47.
https://doi.org/10.1017/ccol0521650186.011

Tilliette, X. (1972). Attualitd di Schelling. Trad. di N. De Sanctis. Milano: Mursia.

Van de Wiele, J. (1976). «Schopenhauer et le volontarisme. Aux sources de Nietzsche».

Revue philosophique de Louvain, 84, 375-400.
https://doi.org/10.3406/phlou.1976.5895

Vetd, M. (2003). La naissance de la volonté. Paris: Editions ’Harmattan.

Voelke, A.-J. (1973). L’idée de volonté dans le stoicisme. Paris: Presses Universitaires
de France.

von Hartmann, E. (2020). La filosofia positiva di Schelling come unita di Hegel e Scho-

penhauer. Trad. di A. Medri. Torino: Accademia University Press.
https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.204

Lexis Supplementi | Supplements 17 | 273
Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4
Paradeigmata voluntatis 2,231-274


https://doi.org/10.1515/kant.1990.81.3.304
https://doi.org/10.1017/ccol0521650186.011
https://doi.org/10.3406/phlou.1976.5895
https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.204




Lexis Supplementi | Supplements

10.

11.

12.

Deriu, Morena (2020). Nésoi. L'immaginario insulare nell’Odissea. Studi di Lette-
ratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 1.

Burden-Strevens, Christopher; Madsen, Jesper Majbom; Pistellato, Antonio (eds)
(2020). Cassius Dio and the Principate. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis
Studies in Greek and Latin Literature 2.

Martinez Fernandez, Iker (2021). El ejemplo y su antagonista. Arquitectura de la
‘imitatio’ en la filosofia de Cicerdn. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philo-
sophy 1.

Ando, Valeria (2021). Euripide: Ifigenia in Aulide. Introduzione, testo critico, tradu-
zione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and Commen-
taries 1.

Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis.
All’origine della concezione moderna di volontd. Studi di Filosofia Antica | Lexis
Ancient Philosophy 2.

Acciarino, Damiano (2022). Atlas of Renaissance Antiquarianism. Studi di Lettera-
tura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 3.

Magnaldi, Giuseppina (2022). llluminare i testi. La parola-segnale nelle tradi-
zioni manoscritte di prosatori latini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis
Studies in Greek and Latin Literature 4.

Angioni, Maria Cecilia (2022). L’“Orestea” di Eschilo nelle parole di Pier Paolo
Pasolini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin
Literature 5.

Cassan, Melania (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Studi di Filo-
sofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 3.

Citti, Francesco; lannucci, Alessandro; Ziosi, Antonio (a cura di) (2022). Agamen-
none classico e contemporaneo. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Stu-
dies in Greek and Latin Literature 6.

Rodighiero, Andrea; Scavello, Giacomo; Maganuco, Anna (a cura di) (2022).
METra 1. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Letteratura Greca e
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 7.

Carrara, Laura; Ferri, Rolando; Medda, Enrico (a cura di) (2023). Il mito degli Atri-
didal teatro antico all’epoca contemporanea. Studi di Letteratura Greca e Latina
| Lexis Studies in Greek and Latin Literature 8.

Peracquistare | To purchase:
https://fondazionecafoscari.storeden.com/shop



13.

14.

15.

16.

Ozbek, Leyla (a cura di) (2023). Sofocle, Niobe. Introduzione, testo critico, com-
mento e traduzione. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and Commen-
taries 2.

Rodighiero, Andrea; Maganuco, Anna; Nimis, Margherita; Scavello, Giacomo (a
curadi) (2023). METra 2. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Lettera-
tura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 9.

Pitotto, Elisabetta (2024). Stesicoro Ounpikwtarog e i frammenti della “Geri-
oneide”. Testo, traduzione e note di commento. Fonti, testi e commenti | Lexis
Sources, Texts and Commentaries 3.

Carrara, Laura (2024). Il nome e il genere. Il dramma satiresco e il ‘quarto dramma’
nel teatro greco. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and
Latin Literature 10.






E messo a tema |'attestarsi della concezione occidentale

di ‘volonta’ ed e vagliato il valore paradigmatico che,

nel mondo greco-romano, si era imposto, accanto

alle principali evoluzioni successivamente documentabili
nella filosofia medioevale e moderna. Si pensi ad Agostino,
Duns Scoto, Descartes e alla filosofia tedesca del Novecento.
Il concetto moderno di ‘volonta’ non solo pare emanciparsi
dalla connessione con il desiderium e con l'adpetitio;

ma va definendosi, da un lato, intorno alla problematica
distinzione tra ‘will" e ‘free-will’; dall’altro, intorno al significato
di ‘intenzionalita’ e al concetto di ‘agent-causality'.

Ne risentono la storia delle idee, ma anche le contemporanee
prospettive della filosofia morale, della sociologia

e della psicologia, della moderna ricerca applicata

al rapporto mente/corpo.




	9Introduzione
	Elisabetta Cattanei
	Stefano Maso


	3Dal βούλεσθαι del Demiurgo 
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
	Laura Marongiu

	29Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis 
in Platone
	Elisabetta Cattanei

	49Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
	Francesco Verde

	71La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi
	Barbara Castellani

	91Voluntas amica. La natura 
e il ruolo della volontà nel 
De beneficiis di Seneca
	Gabriele Flamigni

	117Volontà e coerenza. 
Il senso dell’esistenza 
secondo Marco Aurelio
	Stefano Maso

	137Rational Will, Free Will: 
A Fundamental
	Semantic Difference 
in Ancient Philosophy
	Christoph Horn


	157La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
	Gian Pietro Soliani

	183Sens et place de la volonté 
dans les Meditationes de Descartes
	Dan Arbib

	205Humanisme et volontarisme : la question de la singularité 
du genre humain
	Elena Partene

	231L’autonomia della volontà. 
Da facultas umana a ʻvolontà 
di potenzaʼ
	Francesco Camera

	1	Introduzione
	2	Il Demiurgo volle… Affioramenti del volere divino 
in Platone 
	3	I ‘Timei’ di Cicerone e Calcidio
	4	Volontà e provvidenza divine nel commentario 
di Calcidio
	5	Conclusioni: il ruolo di Calcidio nel dibattito platonico sulla volontà divina
	1	Introduzione
	2	La βούλησις quale ὁρμή
	3	L’impulso genericamente orientato
	4	Intermezzo: le passioni
	5	L’impulso orientato verso i predicati: frammenti
	6	L’impulso orientato verso i predicati: teorie
	7	Conclusione
	1	Introduzione
	2	Il De beneficiis e l’interesse per la beneficenza nell’Antichità
	3	Il beneficium senecano come azione virtuosa
	4	La uoluntas nella concezione senecana del beneficium
	5	Amica uoluntas e gaudium: il lato emotivo 
del beneficium senecano
	6	Conclusione
	1	Introduzione
	2	La volontà di conoscere
	3	Ciò che la natura, la filosofia e l’uomo vogliono 
	4	L’assunzione di responsabilità, l’intellettualismo etico e la scelta
	5	Interpretare la volontà della natura
	6	La dimensione sociale e politica della volontà
	7	Ciò che è in nostro potere e ciò che non lo è
	8	Conclusione
	1	Introduzione
	2	Note su necessità naturale e volontà 
in Tommaso d’Aquino
	3	Volontà libera, necessità, natura: la critica 
di Duns Scoto a Tommaso nel Quodlibet, q. 16
	3.1	L’appetito naturale come affectio commodi
	3.2	La superiorità della volontà sull’intelletto
	3.3	La natura dell’unum che è destino della volontà
	3.4	La necessità come fermezza dell’atto libero

	4	Conclusioni
	_GoBack
	1	La double perplexité
	2	Retard externe
	3	Retard interne aux Meditationes 
	4	L’égologie progressive des Meditationes
	5	L’image de Dieu
	1	L’extase de l’historicité
	2	Ipséité et éthicité
	3	Conclusion
	1	Introduzione: la polisemia del concetto di ʻvolontàʼ
	2	La volontà come ʻfacoltàʼ del soggetto umano
	3	La riflessività della volontà come ʻvoler-volereʼ 
e il suo capovolgimento
	4	La volontà creatrice come impulso dionisiaco
	5	Il volere come ʻvolontà di potenzaʼ
	6	Per concludere: l’identità di volontà e potenza 
e la necessità del suo superamento
	Pagina vuota
	PAIGNA IV.pdf
	9Introduzione
	Elisabetta Cattanei
	Stefano Maso


	3Dal βούλεσθαι del Demiurgo 
di Platone alla voluntas divina di Calcidio
	Laura Marongiu

	29Il folle e l’oracolo. Paradeigmata noluntatis 
in Platone
	Elisabetta Cattanei

	49Arcesilao e la teoria stoica dell’azione
	Francesco Verde

	71La volontà come impulso diretto verso i predicati nella filosofia degli Stoici antichi
	Barbara Castellani

	91Voluntas amica. La natura 
e il ruolo della volontà nel 
De beneficiis di Seneca
	Gabriele Flamigni

	117Volontà e coerenza. 
Il senso dell’esistenza 
secondo Marco Aurelio
	Stefano Maso

	137Rational Will, Free Will: 
A Fundamental
	Semantic Difference 
in Ancient Philosophy
	Christoph Horn


	157La destinazione della volontà. Duns Scoto critico di Tommaso d’Aquino nel Quodlibet, q. 16
	Gian Pietro Soliani

	183Sens et place de la volonté 
dans les Meditationes de Descartes
	Dan Arbib

	205Humanisme et volontarisme : la question de la singularité 
du genre humain
	Elena Partene

	231L’autonomia della volontà. 
Da facultas umana a ʻvolontà 
di potenzaʼ
	Francesco Camera





