LEXIS

Poetica, retorica e comunicazione nella tradizione classica

17.1999

ADOLF M. HAKKERT EDITORE



————————

Nei giorni 21-23 maggio 1998 si & tenuto a Cagliari un seminario sui problemi del
testo di Eschilo, cui hanno preso parte Roger D. Dawe, Vincenzo Di Benedetto, Alex
F. Garvie, Jacques Jouanna, Pierre Judet de la Combe, Carles Miralles e Martin L.
West, oltre al sottoscritto, ad Angelo Casanova, Tristano Gargiulo, Luigi Leurini,
Patrizia Mureddu, Gian Franco Nieddu ed Andrea Tessier. Bernhard Zimmermann,
invitato, non ha potuto partecipare per imprevisti impegni accademici. Pubblichiamo
qui i testi degli interventi che ci sono stati consegnati, nell'ordine in cui sono stati
pronunciati, quindi le osservazioni che sono state rivolte ad ogni intervento con le
repliche dei relatori. Credo che questo seminario abbia avuto qualche significato, sia
come momento di illustrazione di diverse tendenze ecdotiche ed esegetiche del testo
eschileo in questi anni, sia anche come espressione di modi differenti ma forse
complementari di affrontare i testi antichi. La redazione di Lexis & lieta di ospitare gli
atti di questo dibattito, che verte anche sulle relazioni tra pocetica e critica del testo, e
quindi non appare estraneo alle sue scelte di fondo; ringrazia I'Universita di Cagliari
che ¢ stata presente con il saluto del Rettore e del Preside della Facolti di Lettere, € ha
sostenuto I'onere finanziario e organizzativo dell'incontro, la Regione Sardegna che ha
partecipato al finanziamento di questo numero della rivista, e tutti i colleghi intervenuti.
Noi confidiamo che il clima di collaborazione che si ¢ instaurato nelle giornate del
seminario e che & proseguito nella messa a punto degli atti relativi continui nei
prossimi anni, con la medesima cordialita.

Vittorio Citti



IL TESTO DI ESCHILO?

1 testo di Eschilo che Licurgo ordind fosse conservato per iscritto, come proprieta
comune degli Ateniesi, dal 334 a.C., e che da allora fu sempre confrontato da un
funzionario pubblico, il ypappotetg della cittd, con il testo recitato dagli attori, orale
questo e non scritto!, che cos’era?

Ci sono due possibilita. La prima é che un testo scritto da Eschilo, o da lui dettato,
si sia conservato senza cambiamenti da quando il poeta lo aveva insegnato, per la prima
volta, al coro e agli attori. La seconda che si trattasse di un testo composito, che
avrebbe riflettuto i cambiamenti che via via in ogni opera, come era stata insegnata dal
poeta per la prima volta, avrebbero introdotto gli altri poeti che dopo di lui I’avrebbero
messa in scena, e altresi il coro e gli attori di ogni nuova rappresentazione.

La prima possibilita & I’unica, di fatto, che permettendo la continuita tra il Laur.
32.9, conosciuto come M, e gli altri testimoni della tradizione diretta e indiretta, e ‘i’
testo di Eschilo, legittimerebbe la tradizionale aspirazione della critica testuale a offrire
un testo il pit prossimo possibile all’originale dell’autore. La seconda invece non
riproporrebbe la continuita tra il testo eschileo della copia, diciamo ufficiale, di Licurgo
e quello della nostra tradizione, ma implicherebbe addirittura il dubbio sulla continuita
tra I’ipotetico originale di Eschilo e quello di Licurgo. Non che questo dubbio non si
possa porre verosimilmente sul testo di Sofocle o su quello di Euripide, ma nel caso di
Eschilo esso potrebbe avere una sua motivazione, fondata da una parte sul fatto che la
copia di Licurgo fu eseguita settantadue anni dopo la morte di Sofocle ed Euripide, ma
centodieci anni dopo quella di Eschilo, e dall’altra su certe caratteristiche della poesia
eschilea, come I'importanza delle parti corali € il modo con cui sono costruite le
immagini2. D’altra parte, una serie di indizi di varia natura, da certe notizie degli antichi
a talune perplessita avanzate gia dai contemporanei, potrebbe giustificare un maggiore
scetticismo nei confronti del testo tramandato con il nome di Eschilo.

Questo contributo vorrebbe mettere in luce alcuni aspetti del testo di Eschilo, tra il
momento in cui ogni tragedia fu composta e rappresentata e quello in cui il testo di
essa fu trascritto nell’esemplare di Licurgo, e vedere se essi possano giustificare la
problematicita radicale indicata dal segno interrogativo apposto al titolo di questo
contributo.

C’¢ anzitutto la questione, molto dibattuta e che non intendo ora riproporre, ma che
non si pud ignorare quando si parla del testo di Eschilo, sul significato di dtddoxewv
applicato ad una tragedia del quinto secolo. Il fatto che il poeta o qualcun altro la
insegnasse al coro e agli attori implica che il poeta I’avesse scritta € che ne fornisse

! A. Wartelle, Histoire du texte d’Eschyle, Paris 1971, 101 ss.
2 ThG. Rosenmeyer, The Art of Aeschylus, University of California Press 1982, 77 ss.; A.
Lebeck, The Oresteia, A Study in Language and Structure, Cambridge Mass. 1971.

LEXIS 17/1999 -5-



delle copie? Non credo che si possa indicare una grande differenza, riguardo
I’applicazione della tecnologia della scrittura alle tragedie, tra la prima meta del quinto
secolo e gli ultimi anni di esso3. Nel caso della prosa, questa differenza non esiste:
essa, anche se ¢ stata prodotta per una performance orale, doveva essere letta davanti a
un pubblico, e non & necessario che fosse memorizzata. Nel caso di un dramma, le
parole che devono essere cantate o pronunciate sulla scena debbono essere state
memorizzate. Per Eschilo, si & d’accordo che nelle sue tragedie il ruolo del coro &
centrale4; insegnare la dizione o il canto, assicurarsi che nessuna immagine vada
perduta o banalizzata, fa necessariamente parte del lavoro del poeta nel contesto di una
rappresentazione in cui deve altrettanto controllare - € non pu¢ farlo prescindendo dalla
dizione esatta di cid che canta il coro - le figure di danza o I’effetto che ’insieme deve
suscitare negli spettatori>. Sembra che un testo scritto non sia assolutamente
imprescindibile, ma ragionevolmente postulabile, come supporto per la memoria del
poeta e per la persona (se questa non era il poeta) che istruiva i coreuti, efebi non
professionisti®. Nel caso degli attori, I’opportunita di un testo scritto non si impone
con la medesima necessita, perché cio che essi dicono, con I’aiuto dei trimetr, esige
uno sforzo di memoria minore e pertanto meno rigoroso.

Tutto ci6 vale per quanto riguarda la rappresentazione - tutte le rappresentazioni -,
ma sembra ragionevole che in ogni caso di un’opera come la tragedia rimanesse un
testo. Anche se la memoria doveva giocare un ruolo importante, anche per le figure di
danza e per la musica, la conservazione doveva avvenire per iscritto, non solo nel senso
che la scrittura vi avra avuto un ruolo imprescindibile, come ricordo di un testo scritto,
ma si deve pensare che essa dovesse essere interamente affidata alla scrittura. Sembra
dunque pensabile I’esistenza di un testo scritto delle tragedie mentre Eschilo era in
vita: questo implica che qualcuno, il poeta stesso o un suo collaboratore 0 uno del
pubblico che fosse esperto, abbia conservato per iscritto le sue opere? e non sembra
che debba implicare in nessun modo la fissitad del testo dal punto di vista della
rappresentazione. Se dei testi esistevano, il vero testo era quello che veniva aggiomato
ad ogni rappresentazione, quello che era pronunciato in teatro.

Cosi dunque considero molto probabile che le tragedie fossero testi scritti gia
quando Eschilo era vivo, ma, prima di dire qualcosa sul rapporto di questi testi con
quello di Licurgo, mi sembra opportuno considerare, da una parte, che la tragedia fu un

3 G.F. Nieddy, Alfabetizzazione e uso della scrittura in Grecia nel VI e V sec. A.C., in Oralita,
cultura, letteratura, discorso, a. c. di B. Gentili ¢ G. Paioni, Roma 1985, 81 ss.

4 3 Rode, Untersuchungen zur Form des aischyleischen Chorliedes, Tiibingen 1966; Wartelle,
44,

5T 101; cf. 95 R. HD.F. Kitto, The Dance in Greek Tragedy, JHS 75, 1955, 36 ss.

6 11 Winkler, The Ephebes’ Song: tragoidia and polis, in Nothing to do with Dionysos?, edd. J.1.
Winkler e F. Zeitlin, Princeton University Press 1989, 44.

7 Perfino se non ci fosse stato un testo scritto dal poeta, sarebbe possibile una «memorial recons-
truction» nel senso in cui ¢ stata postulata per alcune tragedie di Shakespeare; cf. J.L. Halio, #.
Shakespeare, The Tragedy of King Lear, Cambridge University Press 1992, introd., 55.

-6-



mestiere, ¢, dall’altra, riflettere su cid che sappiamo circa altre rappresentazioni, oltre la
prima, in altri luoghi o in altri momenti, di tragedie di Eschilo.

La Vita di Eschilo (T 1 R., § 12) dice del poeta che «gli Ateniesi lo amarono tanto
da votare che, dopo la sua morte, chi volesse insegnare le sue opere ricevesse un coro».
E chiaro che questa notizia implica che, morto il poeta, qualcuno poteva fare cio che lui
aveva fatto da vivo, ‘insegnare’ una sua tragedia al coro. Anzitutto abbiamo notizia
dalla Suda (T 71 R.) che un figlio di Eschilo, di nome Euforione, anch’egli poeta
tragico, mise in scena opere del padre dopo la morte di questi®. Anche se, secondo lo
stesso testimone, il figlio «vinse quattro volte», ma con opere che il padre «non aveva
ancora presentato in pubblico» (EmdelEdquevog), possiamo supporre che anch’egli,
in altre occasioni, avesse messo in scena opere gia rappresentate da Eschilo, perché chi
meglio di Euforione, figlio di Eschilo e poeta tragico, poteva ricevere il coro che la citta
aveva messo a disposizione di chi volesse rappresentare una tragedia di Eschilo? Lui
stesso o un suo fratello, Eveone, della cui esistenza ci informa anche la Suda (T2 R.) e
anch’egli poeta tragico, o altrimenti uno dei discendenti di una sorella di Eschilo, che
per quello che sappiamo ricoprono I’arco di quattro generazioni, I’ultima delle quali,
ocomposta da Astidamante Il e Filocle 1, fu praticamente contemporanea a Licurgo?.

La notizia della Vita é confermata da uno scolio ad Aristoph. Ach. 10, che informa
che «solo i suoi drammi» ricevettero questo speciale trattamento, dopo la morte del
poeta, «per voto comuney, ossia per una decisione dei cittadini ateniesi, «tanto grande
era I’onore (ty1)) che aveva trovato» fra loro. Questa considerazione dello scolio, sul
fatto che dare un coro a chi volesse rappresentare un dramma di Eschilo era una
decisione presa in comune, implica, é chiaro, che gli Ateniesi apprezzassero non solo la
musica e la danza dei suoi drammi, ma anche cid che vi veniva detto e cantato - e la
cosa & d’altro canto evidente anche ad Aristofane. In un’epoca in cui la prosa aveva gi
dei lettori, non bisogna escludere che un ateniese di quelli che tenevano in tanto onore i
drammi di Eschilo avesse una copia di qualcuno di essi; ora non bisogna nemmeno
dubitare che in generale la conoscenza che ne avevano fosse basata sulla memoria e
alimentata sia dalla nuova rappresentazione di alcune opere, sia dalla fecondita e
continuita della produzione di Eschilo. In queste condizioni credo che si possa dire che
gli Ateniesi erano capaci di identificare Eschilo, ossia di riconoscere uno stile nei suoi
drammi. La tragedia esigeva delle conoscenze specifiche: non é come la poesia
destinata al simposio, che non richiedeva altro che attitudini personali e conoscenza
della tradizione, ma ¢ uno spettacolo complesso, composto di musica, danza, mimica,
parola recitata e cantata, ed eseguito nello spazio di un giomo e davanti alla comunita,
sotto la responsabilita di un poeta tragico, in questo senso un vero tecnico, un uomo di

8 Non ¢ Eschilo I'unico fondatore di una saga di poeti tragici; sappiamo anche che Sofocle ed Euri-
pide ne fondarono, e altri poeti tragici meno conosciuti, come Carcino: cf. J. de Hoz, La tragedia
griega considerada como un oficio tradicional, Emerita 46, 1978, 189-90.

9 Wartelle, 24.

-7-



mestiere!0. Basta ricordare che i mestieri, e fra questi quello di poeta, si trasmettevano
spesso nell’ambito di una famiglia, e che i discendenti di un poeta erano incaricati di
custodire, a memoria e in seguito per iscritto, la sua opera ma anche di riprodurla e
aggiornarla; d’altro canto, il mestiere non solo permetteva di custodire, ma anche di
comporre ¢ implicava dunque il dominio di tecniche di variazione che, ad ogni
performance, consentivano di modificare un verso, o un gruppo di versi, o addirittura
una parte considerevole di testo. Di questo stato fluttuante, tra il testo trasmesso e
I’innovazione, abbiamo testimonianza per alcuni testi, che documentano le varianti
introdotte, ad esempio nella poesia provenzale!! e nel teatro inglese elisabettiano!2, ma
non direttamente nei testi greci, in cui la conservazione ha privilegiato un testo unico
che é il risultato dell’eliminazione delle varianti nel momento della scrittura - il risultato
della prima critica filologica, sostanzialmente quella ellenistica. L’analisi, forse, pud a
volte scoprire in qualche testo due possibili versioni altemative che siano state trascritte
una dopo I’altra!3, ma in casi isolati e sempre ipotetici; e, con I’aiuto della fortuna, un
papiro pud fornirci una versione ampliata rispetto al testo dei manoscritti'4 o la
tradizione indiretta pud arriva-re a suggerire un testo alternativo!3. Ma il mio
argomento ¢ che la critica filologica ellenistica, o la copia di Licurgo, nel caso dei
tragici, nello stesso tempo in cui preservava il testo ne doveva distruggere la
variance's, e che cid pud avere conseguenze che hanno fortemente deturpato tutti i
testi drammatici che ci sono giunti e forse specialmente quello di Eschilo.

Bisogna infatti considerare, oltre al fatto che le tragedie diventavano patrimonio dei
membri della famiglia del poeta ¢ di qualsiasi esperto del mestiere che avesse
intenzione di rappresentarle, anche le notizie di cui disponiamo a proposito di attori
detti ‘di Eschilo’, tanto nella Vita (T 2 R.) come in altre fonti (T 79, cf. T 80 e fr. 208a
R.), € anche a un suo abituale maestro di danza, un tal Teleste (T 81 R.) che, mediante
la disposizione e 1’esecuzione delle figure, nella esecuzione dei Sette contro Tebe,
«rendeva evidenti le cosen, cioé mimava il senso delle parole e del canto, «da tanto
esperto (texvitng) che era». Sono ricordati ancora come specialisti alcuni dei suoi
attori, come un certo Esopo!”.

Ancora durante la vita di Eschilo, gli attori e gli altri texvitat che lo circondavano
possono far pensare che, come si chiedeva Orgel a proposito del teatro del
Rinascimento, «la creazione di un’opera fosse un progetto di collaborazione, al centro

10 3. de Hoz, La tragedia.

11 G. Nagy, Poetry as Performance, Cambridge University Press 1996, esp. pp. 7 ss.

12 3. J. McGann, 4 Critique of Modern Textual Criticism, University Press of Virginia 1992, 33.
ss., 130 ss.

13 Hes. Op. 59-68; 69-82; cf. C. Miralles, Hesiodo, Erga 42-105, La invencion de la mujer y la
tinaja, in Estudios actuales sobre textos griegos, ed. J.A. Lopez-Férez, Madrid 1991, 36 ss.

14 Hes. Op. 173 a-e West (173 a= 169).

15 3. Labarbe, L'Homeére de Platon, Lidge 1949.

16 B. Cerquiglini, Eloge de la variante, Paris 1989, 54.

17 T 79 R. Sembra essere stato stranamente specializzato in ruoli ridicoli.

-8-



del quale era ovviamente 1’autoren 8, Nel caso di Eschilo, bisognerebbe pensare che la
collaborazione, per quanto riguarda il testo, sarebbe stata pii aperta per le parti
dialogate e nei monologhi, nelle parti sostenute dagli attori. Dopo Eschilo, coloro che
insegnavano le sue tragedie verosimilmente contavano su un testo scritto, ma il
rapporto di collaborazione con questi texvital continuava a essere lo stesso, da una
parte come dall’altra; & ragionevole pensare che essi potessero tener presenti i gusti del
pubblico, che si sarebbero evoluti dall’epoca di Eschilo, € perfino rispondere a volte a
sosllecitazione concrete del momento di una nuova rapprsentazione. In questo modo,
una volta morto Eschilo, coloro che mettevano in scena le sue tragedie potrebbero aver
continuato quel ‘processo di collaborazione’ avviato quando il poeta era in vita.

Un ‘processo di collaborazione’ che talvolta lo stesso poeta incomincid con se
stesso, nel senso che Eschilo fu il primo a riportare in scena una sua tragedia: la Vita lo
afferma chiaramente a proposito dei Persiani: Eschilo avrebbe portato in Sicilia la
tragedia per invito del tiranno Ierone e la rappresentazione avrebbe avuto un grande
successo (T 1 R.); il punto & se & lecito dubitare se il testo portato in Sicilia fosse stato
quello messo in scena nel 472 ad Atene (cf. T 55a-b R.). In primo luogo, Aristofane fa
dire ad Eschilo al v. 1026 delle Rane che i Persiani & posteriore ai Sette!?, mentre noi
possiamo leggere nell’argomento di M (T 58a R.) e anche nel celebre POxy. 2256 che
quest’opera & del 467; in secondo luogo, al v. 1028 ancora delle Rane, Dioniso dice
che Eschilo vi rendeva il compianto per Dario morto e che il coro diceva iavot. E stato
necessario correggere il testo dei mss. di Aristofane perché Dioniso parli di un
compianto20, ma cid che complica definitivamente I’imbroglio sono gli scoli, perché
nel testo dei Persiani che & arrivato a loro, dicono, «non & annunciata la morte di Dario
e il coro né applaudiva né diceva lowoi». E inoltre: «dice Erodico che se ne fecero due
rappresentazioni e che questa tragedia si occupava della battaglia di Platea» (T 56 a
R.); e ancora: «Didimo dice che il dramma I Persiani non si occupava della morte di
Dario; per questo c’¢ chi parla di due sue presentazioni - ossia, insegnamenti,
rappresentazioni: dudaoxahriag - e dice che una di queste non ci ¢ arrivata» (T 56 b
R.). Malgrado dal verso Ran. 1028 non sembra che si debba dedurre che nei Persiani
la morte di Dario fosse annunciata, la cosa & che I’informazione degli scoliasti &
inequivoca: dicono che differenti autorita parlavano di due rappresentazioni della
tragedia e assumono in modo del tutto naturale che c’erano nei rispettivi testi delle
differenze - a parte I’affare della morte di Dario, come minimo le differenze necessarie
perché una volta lo sfondo fosse la battaglia di Salamina (480 a.C.) e I’altra quella di
Platea (479 a.C.), una navale e I’altra di terra. D’altro canto, crea perplessita il fatto che
la versione che presenta cambiamenti rispetto a quella che abbiamo noi non
corrisponda alla rappresentazione siracusana, ma a quella di un aggiornamento ateniese

18 g, Orgel, What is a Text?, Research Opportunities in Renaissance Drama 24, 1981, 6.
19 Ma cf. Tzetzes ad Ar. “Ran.’ 1026 (T 60c R.).
20 Aristofanes, Las ranas, intr, com. trad. J. Garcia Lépez, Murcia 1993, 173.

-9.



- quella posteriore ai Sette che dice Aristofane? - che si suppone dovrebbe provenire da
quella della prima anche ateniese del 472, Ora, perfino se non teniamo in conto la
testimonianza di Aristofane - per esempio, perché non ¢ abbastanza credibile cid che
sembra implicare -, I’informazione degli scolii si mantiene riguardo a una
rappresentazione siciliana, per la quale, se ha ragione chi suppone che fosse per
commemorare la battaglia di Imera - che avrebbe avuto luogo lo stesso anno che quella
di Salamina - possiamo supporre che il poeta avrebbe scelto come sfondo la battaglia
di Platea perché questa non era navale come quella di Salamina.

Per ¢io che concerne il nostro tema, perd, dei Persiani abbiamo per lo meno
testimonianza di due rappresentazioni mentre Eschilo era ancora vivo dirette da lui
stesso, il quale, sul testo della prima, avrebbe portato a termine nella seconda tutti i
cambiamenti che gli conveniva - ¢ forse logico ipotizzare che fossero sostanzialmente
nelle parti recitate. In principio, sembra ragionevole che quella che ¢ arrivata fino a noi
sia la versione ateniese e che si sia perduta la siracusana, ma, se teniamo in conto la
testimonianza delle Rane, non sappiamo neanche per quale ragione il testo della prima
rappresentazione ateniese sembra corrispondere a quello della tradizione manoscritta
che controlliamo senza i cambiamenti dei quali ci informa Aristofane, che avrebbero
dovuto essere introdotti o nella forse improbabile rappresentazione atenieseposteriore
ai Sette che implicherebbe il verso Ran. 1026 o in una rappresentazione vicina al 405,
data delle Rane.

Non abbiamo notizie che lo stesso Eschilo mettesse in scena per la seconda volta
nessuna delle tragedie che ci sono pervenute. Nel caso delle Supplici, che era stata da
sempre considerata la pib arcaica per cio che conceme lo stile - € dunque la pitl antica,
si deduceva, e si datava verso il 490 -, dalla scoperta di una didascalia che permetteva di
datarla con relativa probabilita al 463 - o, dilatando un po’, fra il 466 e il 458 -, la
maggioranza dei filologi ha cambiato opinione e ora la ritiene, sicuramente a ragione?!,
la terza, dopo i Persiani. Ma altri, per coerenza con la ben fondata opinione
sull’arcaismo dell’opera, hanno pensato che la didascalia del papiro di Ossirinco
2256.3 non si riferiva alla prima rappresentazione, ma a una nuova messa in scena
delle Supplici dopo la morte di Eschilo??, cosa permessa dai dubbi che presenta la
datazione al 463, basata nell’integrazione nel papiro del nome dell’arconte
Archedemide. Quelli che ancora sostengono che la didascalia non si riferisce alla
prima dell’opera, ci ricordano, cosi come I’unica cosa che dice con certezza il papiro &
che Sofocle fu secondo, che 1’arconte del 453 si chiamava Aristone, € Archia e
Arimnesto quelli del 418 e 415. Ad ogni modo, quel che bisogna riferire qui & che &
anche stata discussa la possibilita che ci fosse stato un décalage fra la data della
composizione ¢ quella della presentazione dell’opera: che Eschilo non avesse
presentato fino al 463 un’opera che avrebbe composto -in che altro modo se non

21 AF. Garvie, Aeschylus, ‘Supplices’, Play and Trilogy, Cambridge 1969, 19 ss.
22 T 70 R. (cf. com., p. 54).

-10-



avendola rappresentata23- verso il 490. In questo caso, le Supplici costituirebbero un
altro esempio di una tragedia che Eschilo stesso avrebbe messo in scena due volte.
Bisogna considerare, perd, che la cosa logica &, nell’opera di un poeta drammatico che
rielabora le opere nel periodo di prova?4, che la versione che ci & arrivata, se & quella
del 463, sia stata aggiomata, attualizzata. Di modo che ¢’¢ una certa contraddizione nel
mettere in dubbio la datazione del 463 per le caratteristiche piu arcaiche delle Supplici
senza pensare che, se queste erano cosi sensibili, il poeta le avrebbe potute
modernizzare nella ripresa dell’opera; o, nel caso di una ripresa postuma, lo avrebbero
potuto fare quelli che la mettevano in scena allora. Ma forse, quello che sarebbe
necessario, sarebbe ponderare il fatto che 1’arcaismo delle Supplici risiede fondamen-
talmente nel suo stile, e dedurre che i cambiamenti drammatici in un’ipotetica ripresa
delle Supplici, contemporanea o postuma al poeta, avrebbero colpito questioni
argomentali concrete, forse di allusioni o ideologiche, ma non di stile, non di fondo dal
punto di vista poetico.

Il caso dei Sette ¢ ben significativo a questo proposito. Praticamente tutti sono
d’accordo sul fatto che la fine di questa tragedia (vv. 1005-1077) non pud essere di
Eschilo perché implica la conoscenza dell’Antigone di Sofocle?5, che si suole datare al
442, ed Eschilo doveva morire verso il 456. Riguardo al nostro discorso, perd, la prima
domanda da fare ¢ se i filologi si sarebbero resi conto che questi versi non erano di
Eschilo, se non ci fosse stato questo problema nel tema, nell’argomento. Detto in un
altro modo: dal punto di vista dello stile & realmente abbastanza sensibile la differenza
con il resto del dramma26? Ora, la domanda pitl importante, accettata ’atetesi della
fine, ¢ se il pubblico della rappresentazione in cui si introdusse questa fine non si
rendeva conto che non era di Eschilo. Gli Ateniesi avevano votato che si desse un coro
a chi volesse mettere in scena le sue opere; loro, che avevano votato in questo senso
perché le apprezzavano, queste opere, potevano esercitare un certo controllo sociale sul
testo - basato soprattutto sulla memoria, ma pur sempre un controllo. Fra gli uni e gli
altri, & improbabile che non se ne rendessero conto; che non ricordassero che i Sette
finiva prima o che non vedessero che una precedente fine era stata sostituita da un’altra
_ nuova. Tanto in un caso come nell’altro, bisogna tornare a fare una domanda: non
doveva esigere niente, il pubblico, a chi rifaceva o manipolava il testo di Eschilo?
Probabilmente la risposta ¢ doppia: da una parte esigeva |’autorita che nasce dal

23 Garvie, 25 ss.; H. F. Johansen - E. W. Whittle, deschylus, The Suppliants, 1, Copenhagen
1980, 22 ss.

24 Johansen - Whitle, 23 («during the period of rehearsal»).

25 Da A. Schéll secondo M. L. West, Aeschylus, Tragoediae, Stttgart 1990; da Bergk secondo
Wartelle, 73 ss.

26 «On senw, segnala Wartelle, 73, «que l'auteur ne manque pas de talent et sait s'approprier un peu
de la mani¢re d'Eschyle». La scena €& costruita come tante altre simili nella tragedia: due tirate
antitetiche, dell'araldo e di Antigone, ¢ dopo una breve sticomitia che lascia posto agli anapesti
finali del coro; cf. L. Lupas - Z. Petre, Commentaire aux Sept contre Thébes d’Eschyle, Bucu-
resti-Paris 1981, 282. La differenza ¢ caso mai estetica - per il gusto dei modemi - ma non esat-
tamente di mestiere.



mestiere - che conoscesse la tragedia che voleva presentare e sapesse mostrarla -;
dall’altra, che gli eventuali rifacimenti o manipolazioni - soppressioni e aggiunte
inclusi - preservassero il carattere eschileo del totale. Questo carattere per loro non
doveva consistere solo nella dizione, ma anche nella musica e nella danza, nell’effetto
che tutto 1'insieme faceva loro; ora, dal punto di vista del testo, che € quello che noi
possiamo controllare, vuol dire lo stile: cid che Aristofane nelle Rane presentava come
caratteristico di Eschilo, anche dal punto di vista dei valori, inseparabili dallo stile, che
caratterizzavano le sue tragedie.

Tornando ai Sette, tanto il finale come le aggiunte e le manipolazioni che la
preparano (vv. 861-67; I'attribuzione del dialogo cantato dei vv. 961-1004 ad Ismene
ed Antigone; vv. 996-97) sono in stile eschileo: sia ben inteso che non invoco 1’analisi
filologica per questa affermazione, bensi mi appello all’idea generale che gli Ateniesi
avevano di Eschilo e che ¢ illustrata dal giudizio di Aristofane. Una volta accettato che
il finale non appartiene ad Eschilo, non vale la pena esaminarla con la lente, per trovarvi
echi della sofistica (v. 1071), monologhi interiori troppo modemi (vv. 1033 s.), una
stranezza prosodica al v. 1056 e un tono di alterigia verso Tebe nel discorso
dell’araldo, che sarebbe pii comprensibile dopo la guerra del Peloponneso??, per non
insistere sui celebri npdfovAoL ol dMuov, che fino alla fine della stessa guerra non
esistevano in Atene. Ma ¢ proprio sicuro che si debba intendere che questi magistrati
di Tebe riflettano un’istituzione reale ateniese??8 Se all’origine dell’aggiunta finale sta
I’Antigone, sarebbe necessario spiegare perché il poeta di stile eschileo che la compose
non si riferi a un decreto di Creonte, € perché si prese la pena di comporla: non tutte le
opere dei tragici che presentano difficoltd nei dettagli o nella trama sono state
aggiustate per sopprimere queste difficoltd. Tuttavia queste questioni implicherebbero
una valutazione dell’opera che leggiamo analoga all’insieme che i manoscritti ci hanno
trasmesso, e invece I’atteggiamento dei filologi € o di difendeme la fine, e solo allora
parlare dell’insieme essendosi legittimati, ovvero ignorarlo, facendosi forti delle ragioni
dell’atetesi. Ora ha realmente senso la pretesa di restituire ad Eschilo cid che ¢ di
Eschilo di fronte ad un poeta che componeva per la scena, e che poteva praticare la
variazione, la soppressione e 1’inclusione come fecero quelli che dopo di lui
aggiornavano le sue opere e componevano nel suo stile, nella misura in cui il loro
mestiere permettava loro di rispettarlo. Per i Sette, non abbiamo come abbiamo per il
Re Lear, un Quarto (Q), e un Foglio (F) e altri stadi intermedi del testo?9. Se della
tragedia di Shakespeare avessimo solo F, forse 1’analisi potrebbe rivelarci cento nuovi
versi, ma non potrebbe certo scoprire i trecento di Q che mancano ad F. Nel caso dei
Sette, accettare le ragioni dell’analisi, cioé togliere dall’opera i versi che crediamo

27 M. Femandez-Galiano, Esquilo, Tragedias, Introduccion general, trad. de B. Perea, Madrid
1986, 141.

28 Piuttosto si penserebbe a un senso generale di «consigliere», € non a una istituzione concreta: cf.
H. Lloyd-Jones, The End of the Seven against Thebes, CQ 9, 1959, 94: Lupas - Petre, 282 ss.

29 Halio, 59 ss., 265 ss.
-12-



introdotti nella versione di cui disponiamo, non implica forse che quello che rimane -
tra I’altro un po’ troppo breve - sia il testo di Eschilo, per la duplice ragione che
possibilmente non & mai esistito, questo testo ideale, almeno cosi nitido come lo
vorrebbe la critica testuale, e che, se fosse esistito, rifarlo a partire dai Sette che
abbiamo non ¢ chiaro che fosse possibile -cosi come solo da F non si potrebbe rifare
Q nel caso del Re Lear.

Se, come propone Radt (T 71), convertiamo le allusioni in Aristofane a tragedie di
Eschilo in testimonianze della rappresentazione ad Atene, a pochi anni di distanza, di
queste tragedie, ne risulta, fra il 425, anno degli Acarnesi, e il Pluto del 388 - forse un
rifacimento di una commedia rappresentata nel 408 -, un periodo di piu di una trentina
d’anni nei quali quasi una trentina di opere di Eschilo sarebbero state presentate ad
Atene. Di quelle conservate, tanto i Persiani come i Sette sono presenti in questo
elenco, dal quale mancano le Supplici. Sono anche presenti le Coefore e
I’Agamennone - e non le Eumenidi30 - dell’Orestea, e ci manca il Prometeo
- I’Incatenato, che ci ¢é arrivato, ma non, forse, il Portatore di fuoco.

Cosi come del Prometeo ¢ stato spesso detto che non era di Eschilo, per ’Orestea,
che tanti studi hanno saputo presentare, da una parte, come modello delle immagini e
dell’intreccio d’immagini che ¢ tanto caratteristico della poesia di Eschilo, e, dall’aitra,
come luogo privilegiato della sua ideologia - del suo pensiero religioso ¢ politico®! -, i
filologi si sono limitati alla seclusione di versi, un lavoro nel quale si sono potuti
ampiamente adoperare nel caso dell’Agamennone, per esempio?2, e che non evita di
porre alcuni problemi forse rilevanti per quanto riguarda il nostro tema, come fino a
che punto si dovrebbe secludere un verso come il 527 perché é uguale all’811 dei
Persiani; editori come Mazon, Murray e Page sono del parere che non sarebbe
necessario, mentre altri studiosi come Wilamowitz, E. Fraenkel, Fernandez-Galiano e
West I’hanno condannato.

E possibile che, come la variazione, la ripetizione - I'uso in un altro luogo di Eschilo
di un verso di Eschilo, opportunamente integrato nel suo nuovo contesto - fosse parte
del mestiere dei tragici di stile eschileo. Cosi, per esempio, il verso Cho. 582 (ovydv &
O6mov del xai Aéyewv Td naipur) era ripetuto in qualche luogo del Prometeo
portatore del fuoco (fr. 351 Mette = 208 R.)33. Altre volte, la somiglianza fra due
versi sembra piuttosto strutturale: il verso Eum. 430, per esempio (xAvelv dixaiwg
pdrdov f) mpdEa OéheL West), che fu usato da Wartelle - che leggeva la correzione
dixawog di Dindorf - per illustrare - dal duaiovg che ¢é la lettura originale di M, dopo
corretta nell’avverbio che stampa West - i problemi che I’antica scrittura attica avrebbe

30 Ma cf. invece R. Cantarella, Aristoph. Pl. 422-425 e le riprese eschilee, RAL 20, 1965, 363 ss.
(= Scritti minori, Brescia 1970, 227 ss.).

31 Lebeck, The Oresteia; V. Di Benedetto, L'ideologia del potere e la tragedia greca, Torino
1978; S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: The Oresteia, Cambridge 1984.

32 wWartelle, 69, n. 5; Fernandez-Galiano, 165.

33 Cf Sept. 1; Enr. fr. 413 N2,

-13-



potuto provocare nella trascrizione delle tragedie all’alfabeto ionico4, non & ripetizione
del verso Sept. 592 (0¥ yag doxeiv dguotog GAX’ elval Béder West) perd penso
che sarebbe interessante paragonarli. Quest’ultimo verso & conosciuto per tradizione
indiretta, che sempre arricchisce la nostra documentazione - come lo fanno a volte i
papiri che ci offrono testi gia conosciuti per tradizione manoscritta - € negli autori che
lo citano leggiamo maggioritariamente dixawog al posto di dowotog; il soggetto del
verbo in forma personale e dei due infiniti ¢ Amfiarao, dixouwov dvdpa secondo il
verso 598, ma dAnijv Gorotov pavav al 569. Pil che la lettura corretta, cid che
dovrebbe chiamare 1’attenzione & lo schema sintattico che condividono i due versi: due
infiniti contrapposti per il senso, I’uno esplicitamente preferito all’altro, che dipendono
da un verbo, qui di volont3, alla fine del verso - un bisillabo giambico; e quasi con
coincidenze semantiche, perché non solo 8ixawog e dpLotog sono comodamente
intercambiabili in molti contesti, ma che ‘essere’ € a ‘fare’ come ‘sembrare’ a
‘sentirsi dire’. Qui € uno schema produttivo, che doveva fare parte del mestiere di chi
componeva trimetri giambici3%, quello che troviamo ripetuto, € se & necessario leggere
dixarog o ApLoTog al verso Sept. 592 & una questione che non ha del tutto senso,
perché il testo di Eschilo permette entrambe le possibilita, ora ’una ora |altra, senza
che sia necessario escluderne alcuna.

Con i suoi studi sulle riprese o revisioni sceniche delle tragedie di Eschilo e in
particolar modo dell’Orestea, R. B6hme si & guadagnato per le sue tesi il rifiuto
praticamente unanime dei filologi. Le sue certezze sul carattere orfico-eleusinio
' dell’Orestea originale - delle Eumenidi in particolare -, su una primitiva Clitemestra
sacerdotessa dei poteri sotterranei, sull’assenza di Egisto nel preteso originale, tutto
questo fu giustamente censurato3? e ne risultd pregiudicata [’attenzione che forse
avrebbero dovuto meritare le sue analisi di alcuni passi38. 11 carattere estremo delle sue
proposte convertiva la trilogia in un’opera rifatta, ma che conteneva una serie di indizi
che permettevano di accedere alla primitiva,

Questa fede arrogante nell’analisi & incompatibile con 1’idea del nostro testo
dell’Orestea come risultato di un processo di collaborazione, attraverso le successive
esecuzioni di ogni tragedia, eseguite da Eschilo o da altri poeti di stile eschileo, a
partire dalla prima fino-al testo di Licurgo. Come ¢ avvenuto alla fine per 1’epica
omerica, bisognera che I’analisi delle tragedie non si opponga alla lettura unitaria, e che
questa lettura unitaria non risulti incompatibile con la possibilita che ogni tragedia non
implichi un testo finito da Eschilo. Condizione di questa lettura unitaria ¢ lo stile
eschileo nel senso generale che indicavamo, non un inesistente, irraggiungibile testo

34 wareelle, 112.

35 Cf. Ag. 1043; Eur. Phoen. 560, Or. 1576.

36 Biihnenbearbeitung Aschyleischer T ragédien, 1, Basel-Stuttgart 1956; 11, ibidem 1959;
Aeschylus correctus, Bern-Miinchen 1977.

37 6. Freymuth, Gnomon 31, 1959, 303 ss.; H. J. Rose ibidem 32, 1960, 772 ss.

38 C. Miralles, Emerita 50, 1982, 215 ss.

-14-



ideale. Sia che questo stile eschileo permetta, per ogni tragedia, I’individuazione di
strati anteriori del testo, sia che non lo permetta, noi filologi dovremmo avere 1'umilta
di riconoscere che il testo di Eschilo ¢ il risultato di un processo che non siamo in
grado di controllare, € che ogni tragedia, in quanto opera di poesia, merita una lettura
unitaria che non retroceda davanti a reali o fittizi décalages ideologici, psicologici o di
altro genere, a condizione che essi possano essere collocati tra la prima meta e, almeno,
la fine del V secolo e gli inizi del quarto, e pil oltre, se assumiamo come termine di
riferimento il testo di Licurgo e non quello noto ad Aristofane.

Non so se collocare il testo di Eschilo in questa prospettiva aiuterebbe a risolvere il
problema che i filologi sono soliti proporre come 1’autenticita del Prometeo. Ossia, se
smettessimo di pensare a un testo propriamente di Eschilo e considerassimo il
Prometeo in rapporto alle altre tragedie del poeta, come un pezzo di stile eschileo, il
tema si risolverebbe o bisognerebbe ancora pensare a un altro poeta che,
indipendentemente dallo stile eschileo, avrebbe composto il Prometeo che ci ¢ arrivato?

Non sara necessario dilungarci sull’esposizione delle ragioni a favore e contro
Pattribuzione a Eschilo del Prometeo che conserviamo. Sono state esposte con gran
chiarezza3?, Malgrado sia innegabile che alcune caratteristiche formali importanti lo
allontanino dalle altre tragedie, come soprattutto lo scarso ruolo che vi ha il coro*? - e
altre caratteristiche particolari, ma comunque ugualmente significative*! - bisogna in
cambio tener conto che la dizione é eschileat2, che I’antichitd unanime non fece
distinzione, per ci¢ che concerne I’autore, fra questa tragedia e le altre di Eschilo, e,
inoltre, che, quando in un determinato momento che ci risulta difficile precisare, si
cerco, fra i personaggi di ogni poeta tragico, proporne uno ad ogni poeta, il parallelo di
Eschilo fu precisamente Prometeo43. Tutto cid potrebbe anche darsi che si basasse,
perd, su uno stadio antecedente al testo, piu prossimo a Eschilo. Ma anche se fosse
cosi, ideologicamente il Prometeo viene da Eschilo.

Se per la sua dizione e dal punto di vista ideologico il Prometeo & eschileo, non é
propriamente uguale alle altre tragedie eschilee, perché si colloca significativamente pi
lontano dal poeta dal quale proviene - forse, ben calcolato e dibattuto, tanto lontano
come i Sette, anche se in un altro modo. Capire il Prometeo, leggerlo nei suoi termini ¢
cercare di spiegarlo, invita con molti indizi a considerarlo lavorato da altri poeti - fra i
quali talvolta lo stesso Eschilo -, e forse rifatto alla fine da uno di loro, unitariamente,
sempre nella tradizione di Eschilo. Nel suo stato, il Prometeo conserva caratteristiche
molto antiche, e, malgrado siano in contrasto con altre pi moderne, alla fin fine il testo

39 M. Griffith, The Authenticity of Prometheus Bound, Cambridge University Press 1977;
Aeschylus, Prometheus Bound, ibidem 1983, 31 ss.

40 16,4% dei versi, meno della meta della percentuale piu bassa (32,5%: Eumenidi) delle altre
tragedie: Fernandez-Galiano, 74.

41 Griffith 1983, 33 ss.

2y, Citti, Aristofane e il Prometheus Vinctus, Itaca 3, 1987, 93 ss.

43 T 130 R,; ¢f. N. Palomar, La figure du poéte tragique dans la Gréce ancienne, in Figures de
l'intellectuel en Gréce ancienne, edd. N. Loraux e C. Miralles, Paris 1998, 94 ss.

-15-



in cui appaiono si rivela frutto di un processo di collaborazione caratterizzato dalla
volonta di integrazione. Non bisogna dimenticare che il contrasto fra il nuovo e il
vecchio - da sempre valutato come eschilec dal punto di vista delle idee, dei contenuti -
& anche una caratteristica del suo stile.

Barcelona Carles Miralles

Osservazioni:

11 discorso di Miralles potrebbe essere considerato un po’ come si dice della
filosofia, che ¢ quella cosa «con la quale e senza la quale tutto resta tale e quale», e
questo per la filosofia & vero. La filosofia non riduce i costi di produzione dell’energia
elettrica e non aumenta la vendita delle mele: dunque, dice la gente al vil guadagno
intesa, essa ¢ inutile. Noi sappiamo tuttavia che la filosofia ci da la consapevolezza del
nostro essere e del nostro operare e dunque il suo essere senza prezzo la rende
particolarmente preziosa. Il discorso di Miralles si rivolge alla nostra coscienza
piuttosto che alla nostra téxvn) e vuole avvertirci dei limiti di quest’ultima, ma non
toglie nulla all’importanza né alla necessita di essa. La scoperta del POxy. 2256, 3 ha
modificato molte nozioni che ritenevamo acquisite sulla cronologia delle tragedie di
Eschilo, ma non ha distrutto 1a nostra convinzione che la cronologia del poeta sia un
momento importante per valutare la sua opera e il significato delle varie fasi che si
possono ipotizzare per essa, e nemmeno molte osservazioni che erano state fatte in
precedenza sui «caratteri arcaici» di essa. Quei caratteri ¢i sono ancora, anche se forse
sono arcaicizzanti o forse, come suggerisce Garvie, sono semplicemente sperimentali.
I discorso di Miralles significa che il nostro lavoro contiene una forte dose di
precarieta, e che la pretesa di ricostituire il testo di Eschilo, in sé, é in termini assoluti
improponibile. Ma per chi sa bene che tutto il nostro lavoro (non solo nella filologia
classica, naturalmente) & di per sé precario e che la ricerca della veritd non é roba fatta
per noi, creature di un giomo, potrebbe sembrare superfluo. Non lo &, ogni tanto
qualcuno deve ricordarci ‘memento mori’, anche se la mortalita fa parte della nostra
essenza e se comunque il nostro compito & vivere, tanto pit se lo fa con il garbo e la
finezza con cui lo ha fatto Miralles per il lavoro testuale. Ma proprio per questo il
lavoro filologico mantiene tutta la sua attualita. 11 fatto che non abbiamo nessuna
certezza riguardo la trasmissione del testo da Eschilo a Licurgo, e poi ancora fino ad
Aristofane di Bisanzio, non ci toglie alcune modeste certezze, destinate a restare tali
fino a prova contraria: che la nostra tradizione medievale sia chiusa, e che in molti casi
le testimonianze della tradizione indiretta siano imprescindibili per raggiungere un
testo pit credibile, e cosi via; potremo sempre additare nei testimoni sopravvissuti
errori di lettura di maiuscola e di minuscola, e cercare di rendere un po’ meno precario
il testo che abbiamo ricevuto, e magari di risolvere le contraddizioni esistenti tra i

-16 -



diversi testimoni, quando questi esistono e sono in contrasto tra loro, il che spesso
avviene. Questo merita di essere fatto anche se con i margini di precarieta che Miralles
ci ha ricordato nel suo intervento.

Vittorio Citti

Page 5: It is true that the text of Lycurgus is chronologically closer to Sophocles
and Euripides than to Aeschylus, but one should take account also of the fact that in
the fourth century Euripides’ plays were reproduced more often than those of his
predecessors, so that his text seems to contain more actors’ and producers’
interpolations and other alterations.

Page 6: Was the poet ever the xogu@aiog of his own chorus?

Page 7: One might cite also Philostr. Vita Apollon. 6.11 and Quintilian 10.1.66. I
should welcome some discussion of what the latter meant by correctas eius fabulas.

Page 9: Does Frogs 1026 necessarily mean that Aristophanes understood Persae
to be a later play than Septem? Dover comments, «Perhaps he did not address his mind
to the chronological question at all, but gave the plays the order required by the
argument he constructs for Aeschylus».

Page 10: I am not sure why such alterations should be mainly in the recited parts. I
should guess rather that there was less of a tradition of tragic choral singing in
Syracuse than in Athens, and that for that reason the choral lyrics would be more, not
less, liable to alteration for a Sicilian performance.

Page 11: I do not believe that Supplices is an archaizing play. In structure it seems
to me to be highly experimental, and in style not to be significantly different from the
other surviving plays of Aeschylus. If what we have is the text of a supposed second
production of the play, and if it seemed stylistically old-fashioned to its audience, it is
strange that it won the first prize.

Some critics think that the ending of Septem shows knowledge, not only of Antigone,
but of Euripides’ Phoenissae.

Page 14 n. 36: See also Bohme’s most recent Eppur si muove, und sie bewegt
sich doch: das Mirakel der Aschyleischen Orestie, Bem-Stutt&rt-Wien 1997.

Alex F. Garvie

Je crois que Carles Miralles a tout a fait raison de considérer que ce qui a été rejeté par
les philologues come inauthentique dans le texte d’Eschyle peut appartenir, si le
jugement critique d’inauthenticité est fondé, a une tradition authentiquement
eschyléenne. La fin des Sept, qui suppose en fait I’existence de I’Antigone ct des
Phéniciennes, est non seulement écrite en style eschyléen, mais tend & montrer que le
drame d’Eschyle contenait déja, virtuellement, I’intrigue inventée par Sophocle et,

-17-



surtout, permettait d’en éclairer mieux le sens (comme drame non pas d’individu,
Créon, mais de la cité, qui se scinde).

Mes questions quant a I’idée de ‘variance’, que Carles Miralles nous propose de
transposer ici de I’épopée ou de la poésie lyrique occitane au drame ancien, portent sur
deux points, I’un relevant de I’observation, I’autre de la méthode. Ce sont de vraies
questions, dont je n’ai pas la réponse.

- Les éléments que ’on peut avancer pour justifier I’application de ce modéle de la
variance, qui concerne autant la composition que la transmission des ceuvres, sont dans
le cas de la tragédie en nombre trés limité: quelques vers des Sept, quelques répétitions
(entre Agamemnon, 527 et Perses, 811, ou A I'intérieur de /'’Agamemnon, entre le vers
863 et 871). Il n’y a peut-étre pas 13 la marque d’un type de texte, méme si I'idée que
la répétition, avec le décalage qu’elle introduit entre les emplois, fait partie du métier, de
la compétence du ou des poétes, est a I’évidence trés féconde. Qu’a-t-on comme
matériau textuel qui vienne renforcer cette idée?

— Le point de vue de la ‘variance’ change radicalement 1’'idée (maintenue par C.
Miralles) d’unité de I’ceuvre: I'unité ne caractériserait plus une ceuvre donnée, fermée
et isolée, mais I’ceuvre (au masculin) d’un poéte ou d’une école. Cependant, les
éléments qui permettent d’identifier ce qui varie, ce qui se transforme d’une
performance ou d’une version 4 I’autre, sont produits par une philologie traditionnelle
qui ne consideére, elle, que ’ceuvre fermée, authentique, que le texte supposé venir d'un
auteur. Comment passe-t-on d’une philologie 4 I’autre, ou comment tenir ensemble,
dans une méme démarche critique, les deux points de vue (de I’ceuvre, au sens
traditionnel, et de la variance), qui s’opposent entre eux? Peut-on vraiment définir ce

qui change?

Pierre Judet de la Combe
Replica:

A V_Citti

[ am grateful to Prof. Citti for suggesting that my arguments are not incompatible
with the noble art of the philologists. However, my discourse is not philosophical, but
that of a philologist, on the limitations of philology to establish what we know as the
text of Aeschylus. Once these limitations are established, I do not know if we should
believe that «tutto resta tale e quale». We could suppose that there is no difficulty, but
it would be more consistent not to ignore the problem and consider the consequences
it has for our art.

-18-



A AF. Garvie

I thank Professor Garvie for all his observations. I would add to his bibliographical
indications his own book on Suppl. cited in note 21 on the ‘experimental’ character of
the archaism of this tragedy. I speak of the archaism of this tragedy and refer to some
of the consequences that some philologists have inferred from it. I do not think it is
experimental, but I did not think it necessary to say so. However, I would like to make
these four comments on the four observations of Professor Garvie. Page 5: I do not
discount the possibility that «il dubbio si possa porre sul testo di Euripide», for the
reasons adduced by Garvie and for certain other reasons, but what I meant to show
was the distance between Aeschylus’ performances of his tragedies and the text of
Lycurgus. This way my aim. Page 6, line 8: «istruire» translates dLdaonetv: cf. A.
Pickard-Cambridge, Le feste drammatiche di Atene, Italian translation of the second
edition revised by D. J. Gould and D. M. Lewis, Firenze 1996, 76, 99. Page 9: I am
sorry, but pace Dover the most immediate and obvious meaning of elta in Frogs
1026 is temporal: ‘then’, ‘next’. Page 10: It was not my intention to contrast two
traditions of tragic choral singing. My opinion is that the music, the metric responses
and the lexical features make the choral parts-less subject to elimination, substitution or
variation than the recited parts.

A P. Judet de 1a Combe

P. Judet de la Combe singles out indeed the terms in which I considered the question
of the unity of the work. In my argument, variance is a necessary hypothesis. but I do
not see that we should expect our textual tradition to provide us with examples,
because the fixed nature of the text eliminates variance. To identify the marks of a type
of text, which is exactly what is needed., we should find a way to individuate and
consider the signs that the métier of the poet may have left in the textual material
available. It would be useful to find ideas of this kind, and verifiable ideas; if we had
some, and if we applied them, we would be able to progress towards «the other
philology».

-19-



TEXT AND DRAMATIC INTERPRETATION IN PERSAE

In attempting to restore dramatic texts textual critics are usually careful to pay
attention to the immediate context in which any given passage occurs. They are,
however, sometimes less good at considering the relationship between a passage and
the wider context of the whole play, so that they may end up with a text which is
perfectly satisfactory if seen only in its immediate context, but which is nevertheless
out of step with the correct interpretation of the play taken as a whole. Or, if they do
consider the wider context, their dramatic interpretation may itself be flawed, and this
can lead them to the adoption of the wrong text. I start from the premise that textual
criticism and dramatic interpretation are interrelated, and my aim is to study a few
passages of Persae from this point of view. I am well aware of the danger that one
may alter a sound text simply in order to make it fit one’s own preconceived
interpretation of the meaning of a play, but, if only one passage seems to contradict or
to be out of step with everything else in a play, even if in its own context it seems to be
unexceptionable, we are, I believe, entitled to suspect that something is wrong.

My main concern will be with the so-called mesode at lines 93-100 of the parodos.
I shall not deal with the textual problems within the mesode, or with unconvincing
attempts to turn it into a corresponding pair of strophe and antistrophe. I shall discuss
only its position within the parodos. In all the codices it appears as follows after the
first two strophic pairs:

ant. B d6xupog & ot Umootag
peydry fevpatt potdv
dyvpoig Egueowv elgyay
90 dpayov xipa fardcoag.
dnpooototog yag & IMegoav
01aT0g dAxipowv te Aads.

93 doropnuy & drdrav Oeod
tig dvijp Bvatog GAvEe
95 tig & xpounvd modl Tnd-

parog edneréog dvaconv;
PLAOPEUWY YAQ <TOTL>0AVOUTQ TO AQPWTOV NAQAYEL
Boovdv eig donvot<ar>’ "Atal
100 160ev ox Eomv UaEQ Bvarov dAvEavia puyelv.

102 str. y 0edBev yap natd Moig® Expdtnoev
10 noawov, Enéonnye ¢ IMégoong
105 nohépovg mugyodaixtoug
SiEnewv inmoydopag
1€ XAOVOUG TOAEDV TE payavaic.

ant. y  £pabov & edpundpow Baraccag

1" The conjecture of West for the transmitted &oxioTaTa.

LEXIS 17/1999 -21-



110 roMatvopévag avevpatt Aafow
toogdv névuog &raog,
niovvol Aemtodopos meio—~
paot Aaondgows te payavais.

114 str. tadtd pot pehayyivwv
Pofy duvooetar B,
XTh.

However, in 1837 O. Miiller’ proposed to move it to a position after the third
strophic pair. Either way, it comes between an antistrophe and the following strophe,
and I do not understand why most modern scholars (M.L. West in his Teubner edn. is
an exception) insist on describing it as a mesode, when that term, according to
Hephaestion3, should describe a non-responding stanza which comes between a
strophe and its antistrophe. For convenience, however, I shall, like everybody else,
continue to use the term ‘mesode’. Wilamowitz followed Miiller, and among modern
editors the transposition has been accepted by H.Weir Smyth, G. Murray, H.J. Rose,
Broadhead, Roussel, and West, while the Mss. order has been retained by Sidgwick,
Mazon, Groeneboom, Page, de Romilly, Belloni, and Hall. Irigoin, who is in favour of
restoring a pair of strophe and corresponding antistrophe, has defended the Mss. order
on the basis of a complicated analysis of the metrical structure and of the pattern of
repetition of phonetic sounds?. Page’s inclusion on this side of the argument has
always seemed to me to be surprising, as it was he who, in a Cambridge lecture, first
persuaded me that Miiller’s transposition was correct. He must have changed his
mind. I see no advantage in putting the mesode (with Korzeniewski®) after 105,
between the third strophe and antistrophe, and I am unconvinced by the attempt to refer
it to the Greeks and their confidence that they can oppose the Persianst. With the
stanzas in their transmitted order the connection of thought seems to be as follows:
Xerxes has transported to Greece a mighty ammy and fleet (strophe and antistrophe a),
which are irresistible (strophe and antistrophe ). But what mortal can escape the
delusion sent by the gods (mesode)? For the divinely appointed destiny of the
Persians from of old has been to win wars on land (strophe y); but now they have
learnt to cross the sea (antistrophe y). This is why | am worried (strophe 5).

In itself this sequence of thought seems to be impeccable. The Chorus is worried
that Xerxes’ crossing of the sea to Greece may tum out to have been a big mistake. He
has transgressed against the divinely-appointed Persian destiny, and so when he falls

2 RhM 5, 1837,369 n. 11.

3 Poém. 7.2 (p. 62 Consbruch).

4 Studi in onore di Aristide Colonna, Perugia 1982, 173-81, and in Les Perses d'Eschyle, edd. P.
Ghiron-Bistagne, A. Moreau, J.-C. Turpin, Moatpellier 1993, 6-13.

5 D. Korzeniewski, Helikon 6, 1966, 571-76, and Griechische Metrik, Darmstadt 1968, 177-82.

6 W.C. Scott, GRBS 9, 1968, 259-66.

..



we shall know that he deserves his punishment. Many scholars think that this is a very
simple play with a simple moral - those who commit #ug are punished by the gods.
And, if they are troubled by the fact that later in the play Aeschylus never clarifies the
precise nature of Xerxes’ Uoig (I shall return to this later), they are glad to find the
explanation in this passage: Xerxes’ Ufotc was that he crossed the sea. If some
scholars have rejected this transmitted sequence of thought it is because they have
rightly found it difficult to extract from the Greek. They have been worried by the
logic of the yag at 101, but more especially by the contrast which the interpretation
requires between strophe and antistrophe y, «the Persians used to confine their warfare
to land, but now they have learnt to cross the sea». Aé¢ by itself is not a sufficiently
strong adversative conjunction to bear the weight of this antithesis - we should expect
at least viiv 8¢, and probably a perfect rather than an aorist tense. Some? have tried to
find a Pindaric contrast between divinely appointed destiny and what the Persians have
misguidedly taught themselves, but I do not find this any more convincing than the
view that Hector must be an inferior kind of hero because (Z 444) he has had to learn
to be £00)\6¢. More troubling, however, is the fact that the antithesis is between the
thought of the strophe and that of the antistrophe. In every other strophic pair in this
ode the two stanzas are parallel, not contrasted, in their thought. And this is generally
true of the composition of the choral odes in this play. The choral odes of Persae,
more, I think, than of any other play of Aeschylus, are composed in pairs of stanzas in
which it is not only the metres that respond, but also words, syllables, and
vowel-sounds, and the ideas that they express. The unity of the whole ode seems often
to be subordinate. Some have thought that this technique may have been characteristic
of the pre-literary 8pfjvoc?, and one might be tempted to explain its preponderance in
Persae in terms of the early date of the play. But that temptation should probably be
resisted. It is not really an early play, and it was similar considerations that led so
many to their mistaken dating of Supplices. Whatever the reason, however, the fact
remains, and it therefore seems prima facie unlikely that in the middle of this ode
Aeschylus should have done something quite different with his chorus.

None of these considerations in itself is perhaps weighty enough to compel us to
accept Miiller’s transposition, though cumulatively they add up to a strong case. It is
by considering the relationship between all this and the correct interpretation of the
play that I believe that we can settle the matter. With the transmitted order of the
stanzas the Chorus already fears that Xerxes has committed an act of Upgig for which
he will be punished. But this is entirely out of step with the development of thought in
the play taken as a whole. Aeschylus presents two quite different reasons for the fall of

T For example A. Miller, ClAnt 3, 1983, 77-81; J.R. Wilson, in Greek Tragedy and Its Influen-
ce, in Essays D.J. Conacher, edd. M. Cropp, E. Fantham, S.E. Scully, Calgary 1986, 53; cf.
Pind. Ol. 2.86 £, 9.100-04, Nem. 3.40 ff.

8 See A. F. Garvie, deschylus, ‘Supplices’, Play and Trilogy, Cambridge 1969, 40-43.

-23 -



Xerxes and Persia, the first that human success can become excessive and attract he
resentment. (pOOvog) of the gods, the second that the gods punish those who do
something wrong. The first idea is amoral, the second clearly moral. The amoral
concept, far from being ancient, as most scholars believe, seems to me to belong firmly
to the fifth century, and I suspect that it developed in the late sixth century, at the time
when tragedy was beginning to develop. The first explicit reference to the O6vog
Oedv that [ have been able to find is at line 20 of Pindar’s 10th Pythian, an ode
usually dated to 498 BC. In Homer, while a god naturally punishes any infringement
of his honour by a mortal, there is no general conception that the gods resent excessive
human prosperity. Every Homeric hero wants as much of that as he can get. It is the
moral view, that the gods, and in particular Zeus, punish wrongdoing, that is old and
traditional. The amoral and the moral concepts should be distinguished as far as
possible, despite the attempts of Fraenkel and others to confuse them. In his note on
Ag. 762 Fraenkel argued that the amoral idea, which he thought to be crude and
primitive, has been purified by Aeschylus, and that what the gods resent is the craving
for the livan, for excess, which, he says, «is DPoLs in the true sense of the wordy. 1
believe that he was wrong. Excessive prosperity may often lead to wrong behaviour,
but the two are not the same. It is not immoral in itself to have too much money in the
bank, but only if one has acquired it unjustly or uses it badly. I agree for the most part
with N.R.E. Fisher, who, in his recent book on #Qic?, argues that that term denotes
not an attitude or disposition of mind, but a specific action that dishonours, or is
thought by the victim to dishonour, someone else, usually a fellow human being.
Though the victim naturally hopes that the gods will be on his side and punish the
perpetrator, DPLs is not a religious crime.

In the second part of Persae the ghost of Darius will twice use the word DBgu, and
will condemn Xerxes for his foolish behaviour. But in the first part, that is before the
announcement of the disaster of Salamis, there is, as Winnington-Ingram noted!9, no
suggestion at all that Xerxes has done anything wrong. I shall return later to the
question of why there should be this division between the two parts of the play. For
the moment I am concerned with it merely as a fact. So striking is it that Broadhead, in
remarking that the play could have ended at 597, after the first stasimon, contrives to
give us the impression that Aeschylus prolonged it only because he suddenly realised
that he had somehow omitted so far to explain the moral reason for Xerxes’ fall,
which, for Broadhead, was «the grand moral lesson of the play»!} . I do not believe
that this is how great tragedies are written, and I am sure that Aeschylus knew very
well what he was doing. The whole of the first part is entirely dominated by the

9 NR.E. Fisher, Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in Ancient Greece,
Warminster 1992.

10 R P. Winnington-Ingram, Studies in Aeschylus, Cambridge 1983, 4, 7 f.

1} H.D. Broadhead, The Persae of Aeschylus, Cambridge 1960, XXXVI.

.24-



concept that it is dangerous to be too successful, and that Persian prosperity cannot
last. No one suggests that Xerxes or the Persians have committed any crime. So in the
opening anapaests the Chorus’s confident and proud statement of the might of the
Persian forces and the wealth and splendour and antiquity of their empire, is framed by
their anxiety that it is all too good to last. At 49-50 we hear of the Persian attempt to
cast a yoke of slavery on Greece, but, while that would doubtless excite outrage in a
patriotic Greek audience, there is no suggestion that this was a crime for which the
gods might be expected to punish the Persians. In the lyric section of the parodos the
bridge of boats over the Hellespont is described in terms of admiration (65-71, 114),
not fear, and, though here too the yoke image is used, the Chorus seems to have no
idea that, as Darius will later explain, to throw a yoke over the neck of the sea is foolish
or an offence against the god Poseidon. There is no reason why it should. To build a
bridge over a stretch of water is regularly described, even in the most prosaic of
authors!? in terms of yoking, and there is no hint of #fgig in such passages. When
Atossa enters the Chorus greets her (157) as both the wife and mother of a god.
Things will be different later, but at this stage of the play Xerxes and Darius enjoy the
same godlike status. Atossa says that she is worried, and what worries her (163 £.) is
that Xerxes may lose the prosperity which Darius had bestowed on Persia. 1 take it
that, whatever the sense of the metaphor, thottog and ABog are used more or less
synonymously, and all the emphasis is on péyag. This is the usual amoral view, that
when prosperity grows too great it cannot last, a view which is confirmed by the
Messenger immediately after his arrival at 250-52. In his account of the sea-battle the
Messenger has no hesitation in attributing the disaster to the deceit of the Greek man
(i.e. Themistocles) and the OeGyv OGvog (362). This is indeed the only place in the
play in which that phrase is used, but it is entirely in keeping with everything that we
have heard so far, as are all the references to gods in the messenger-scene as a whole.
The gods are seen as having deceived the Persians and led them on to their destruction,
but no attempt is made to explain why they should have done so. Certainly there is not
the slightest suggestion that they have punished Xerxes and the Persians for their bad
behaviour. Even in the latter part of the play Darius himself, before he begins to
moralise, begins (751 f.) by expressing fears for the wealth which he has so
laboriously acquired, and he ends the scene pathetically (842) by remarking that it is of
no use to him now that he is dead.

With Miiller’s transposition the parodos fits very well into this interpretation of the
play. The sequence of thought is now as follows: «The Persian forces are irresistible;
for it is our divinely-appointed destiny to win wars by land and by sea. But what
mortal can escape the treacherous deceit of god? Ate leads him seductively into a net
from which there is no escape. That is why I am worried». There is no suggestion at

12 For example Xen. an. 1.2.5, Pol. 3.46, Diod. Sic. 13.14.1, Strabo 10.2.8.
-25-



all that the Persians have done anything wrong and are thus afraid of punishment. The
mesode, as Miiller saw, is rather an epode which brings to a close the ionic section of
the parodos, and leads on to the trochaic section, which, as elsewhere in Aeschylus
(e.g. the so-called hymn to Zeus in the parodos of Agamemnon) seems to convey a
sense of deep foreboding to the audience. For this transitional function of an epode
Belloni compares 4g. 140-59. Fraenkel says that «it seems most unlikely that at any
time he {Aeschylus] should have doubted this fundamental truth: the gods (or Zeus)
see to it that sooner or later the impious man is punished while the righteous will be
spared». Far from being a «fundamental truthy this is not true at all. The problem of
undeserved suffering and unmerited prosperity was as much a problem for
fifth-century Greeks as it is for us. Nor is it particularly tragic. Aristotle remarked (Po.
1453a. 1-7) that the fall of a very wicked man from happiness to unhappiness would
not arouse pity and fear. It is the suffering of the innocent, or at least partly innocent,
man that is the proper business of tragedy. So here, it is the destiny of the Persians,
appointed by the gods themselves, to win wars by land and sea. But their very success
in fulfilling that destiny makes them worried, in case it should arouse the resentment of
the gods. Their very destiny is tragic. Throughout the play the double nature of the
expedition is emphasised. Earlier in the parodos, at 73-80, 83-85, Xerxes leads both
his sea- and his land-forces. When the Messenger appears, the Psyttaleia episode,
which seems so exaggerated in its importance if we compare the account of Herodotus,
is there to make it clear that the Persians have been defeated by land as well as by sea.
At 707 f. the ghost of Darius remarks that men who live for a long time are likely to
experience many troubles from both sea and land. Cf. also 558, 719 f., and 728. So it
cannot be merely a naval expedition that was doomed to disaster. The Persian destiny
to win wars by both land and sea has led to utter disaster in both these spheres. I have
no easy answer to the question as to why the mesode should have been misplaced in
the codices. But Broadhead reminds us that 552-61 «were omitted by M, but added in
the margin, and might easily have been reinserted in the wrong place». It is also
possible that some early editor, like his modern colleagues, misunderstood the
connection of thought and deliberately transposed the stanza.

I have been arguing that in the first part of the play there is no suggestion that
Xerxes has done anything wrong, and that neither the Chorus nor Atossa criticises him
for leading the expedition to Greece. There is, however, another passage to be
considered, that which contains line 13 in the opening anapaests. It has been discussed
most recently by D. Schenker!3, There is no agreement among editors about either the
text or the interpretation. Most of the codices have véov §” dvdga Baiiler, but there
is a, clearly ancient, variant, £0v 8’ Gvdpa Baiitel. Most scholars have been troubled
by the difficulty of identifying the subject of fad{et, some taking it to be the army

13 D. Schenker, RhM 140, 1997, 8-16.
-26-



which is mentioned in 12, others the Bupog of the Chorus, which has been worrying
at 10 £, in which case ndoa yap loyUs "Adwatoyeviic @ywxev (or oly-) is to be
seen as a parenthesis. For others again the subject is ’Aoia, understood, most
improbably, [ think, from the adjective "Aowxtoyeviig. There is further uncertainty as
to whether the véov & Gv8ga is a collective description of the whole Persian army or
Xerxes himself. Groeneboom follows Kdnnecke!4 in putting véov & Gvdoa in
quotation-marks, «... mutters “the man is too young”». Eccentric is the view of
Mazon!5 that the meaning is «the unknown man», or «a new arrival», or «a bearer of
news». Dawe!6 and Page favour £0v, with a lacuna after 13, in which the subject is
identified as the women left at home who are yearning for their husbands. This gives
good sense, but £0¢ is a form not certainly attested anywhere else in tragedy, though
TeOg occurs once or twice, as Dawe reminds us. Emendation has not proved
successful, and Fritzsche’s vudg, which means a bride at Theocr. 18.15, is particularly
unconvincing. If Gupdg is the subject, and the young man is Xerxes, not the army, we
should not, like Groeneboom, see criticism in the description, but it would help to
prepare us for the later contrast between the young, foolish, and rash Xerxes (744,
782) and the old, wise Darius, together with all his kingly predecessors. The
description is less likely to be of the army, not because the Chorus has had no report
from the expedition (14-16) - as Schenker says, poetic fiction is not the same as
prosaic reality - but because the attitude of the army to the expedition is nowhere an
issue.

The real problem in all this concerns the meaning of fadCet, a word which means
to say «bow wown, that is to bark like a dog. In most of its other occurrences (e.g.
Heraclitus fr. 97 D-K, Aesch. Ag. 449, Ar. Thesm. 173 and 895, Theocr. 6.10 f.) the
word expresses some kind of hostility. The same is true of dYAaxtéw, with which it is
glossed by Hesychius and the Suda. In the Heraclitus fragment it is used perhaps (but
the text is uncertain) with the accusative of dogs who bark at someone whom they do
not know. It has, however, been rightly objected that nowhere else in the parodos is
there any suggestion that the army, or the Chorus’s heart, or the people of Asia,
depending on how we take the subject of the verb, is criticising Xerxes for leading the
expedition to Greece. In the light of my earlier discussion, I would add that such
criticism is in place only in the second part of the play. Schenker (15) says that
«Aeschylus is well-known for his thematic foreshadowing; he introduces his themes,
in other words, obliquely or allusively, and subsequently develops them more
explicitly», and he compares the dissonance between reverence and criticism at Ag.
60-62 and 799-804. This may well be true as far as Agamemnon is concerned, but the

14 0. Knnecke, BPhW 35, 1915, 1637-638.

15 p, Mazon, REG, 63, 1950, 11-13, and in the translation of his Bud¢ edition.

16 R.D. Dawe, The Collation and Investigation of Manuscripts of Aeschylus, Cambridge 1964,
170-71.

-27-



structure of Persae seemns to me quite different, and I find it difficult to believe that the
single word Bati&et here can, or should, provide this kind of foreshadowing. Rather,
Aeschylus has quite deliberately reserved all the criticism of Xerxes for the second part
of the play. That the opening anapaests veer between confidence and anxiety is quite a
different matter. The word does not look like a scribal corruption or a gloss, and
certainly no one has as yet emended it convincingly. There seems then to be no
reasonable alternative to accepting that Aeschylus uses it here in an unusual sense.
Murray explains «sc. circumiatrat, ut canes venatoremy, and the picture of the army,
like hunting-dogs, barking round Xerxes is appropriate enough, But circum can hardly
be extracted from the Greek. Dawe rightly insists that we require an expression of
anxiety or lamentation, and perhaps we can find it, with Hall, at 575 where
dvoPaintov avdav, like S000poa Bayuata at 636, describes the lamen-tation
of the Chorus, and in the context there is no trace of criticism. So here «barks»
describes the harsh-sounding utterance of whoever is the subject of the verb. Although
1 sometimes feel that the assumption of a lacuna provides too easy an escape from a
difficulty, here it does seem to me that the best sense is given by the acceptance of a
lacuna, in which the subject appears as a woman mourning for her husband. But 1
prefer véov to £6v. For Persian women mourning for their new or recently-married
husbands cf. 541 f.

I have been arguing that it is not until after the sequence of messenger-speeches that
we find the first criticism of Xerxes. The Messenger himself comments on Xerxes’
lack of understanding (361, 373, 454), but he attributes the disaster almost entirely to
the intervention of the gods (345, 347, 354, 454, 495 fI., 514), and both Atossa and the
Chorus-leader agree (472, 515). It is only in the first stasimon (544-97) that Xerxes’
responsibility begins to be acknowledged. No longer is he the godlike man, the
i000e0¢ g of line 80, and no longer is Atossa the mother as well as the wife of a
god. Darius’ status remains unimpaired, but Xerxes has fallen from grace. From now
on Xerxes will be contrasted, not paired, with his successful father. This brings me to
what has seemed to some editors to be a problem at 555-57, where, after describing
Xerxes’ responsibility for the disaster, the Chorus (according to the usually printed
text) ask the rhetorical question, tinte Aagetog pév olitw 10t dfhafvg énfjv |
t0Eagyog noumtals | Zovoidog pilog dxtwe: «why ever was Darius then [i.e.
presumably at the time when he was alive] set over the citizens as a commander of
archers who did no harm, the dear leader of Susa?». It is not so much the
pév-solitarium that troubles some editors (for the antithetical 8é-clause, «but Xerxes
has done harm», can be easily understood); what seems surprising rather is the fact
that the Chorus expresses its judgement, not in a statement (as at 652 f.), but in a
question, and indeed one in which it is the suppressed antithesis which seems to
contain the main point. What the Chorus ought to say is, «why, when Darius was so
successful, has Xerxes turned out to be such a failure?», with the pév-clause, as often,

-28 -



subordinate in sense to the 8é-clause. As it stands, however, all the emphasis is on the
success of Darius. This, no doubt, is why Page emends ottw to o xai, to produce
the sense, «<why was Darius not then too {i.e. at the time of the Battle of Salamis, as
well as in his own lifetime] set over the citizens etc.?’: in other words, «it is a great
pity that it was Xerxes, and not Darius, who led the expedition». This does something
to correct the apparently wrong emphasis, but the reference to Xerxes’ failure is still
only implied. I shall argue that the text is fundamentally sound, and that the question
which the Chorus asks, which puts all the emphasis on the success of Darius, is
exactly the question which Aeschylus wants the audience to consider in the latter part

of the play.

Of course we are concerned also with the reason for Xerxes’ fall. From the
beginning of the play until the Darius-scene we have been encouraged to think
exclusively of the dangers of excessive prosperity and success. It seems clear that
Xerxes fell because he went too far, that he crossed the line that should separate men
from gods, and so, as the Messenger puts it, he has incurred the resentment of the
gods. It is hard to derive any moral from this. Most people, like Homeric heroes, want
as much prosperity as they can get, and, although they may be theoretically aware of
the danger of excessive prosperity, it is impossible for them in advance to distinguish
the point at which it becomes dangerous. How much money am I allowed to have in
the bank before the gods notice it and cut me down to size? The successful Darius
evidently did not cross the danger-line but the question is why not? - the very question
that the Chorus poses for us in the lines that we are considering. Much stress is laid in
the play on the way in which he expanded the Persian empire and increased its wealth
and prosperity. When Atossa addresses his ghost at 709-12, she says that he
surpassed all men in prosperity with happy fortune (& Beot@dv ndviwv dnegoywv
SAPov edruyel ndtuw), and we may note the bztep-compound, which seems to so
many critics to be significant for our understanding of Xerxes’ tragedy in Darius’
speech at 820 ff. If the gods resented Xerxes® attempt to increase the wealth and
prosperity of the Persian empire, why did they not take notice of, and cut down, the
man who surpassed all other mortals in his prosperity? The unfaimess of it all should
become clear at 753-58, but these lines are strangely passed over by many critics who
think that Persae is an easy play to interpret. Atossa explains to Darius that evil men
had taunted Xerxes with being a lesser man than his father. While Darius had acquired
great wealth for his sons with his spear, Xerxes played the warrior only at home and
did nothing to increase his father’s wealth. It was as the result of such reproaches that
Xerxes led the expedition to Greece, seeking to emulate Darius’ behaviour and
success. In terms of the amoral concept of divine resentment we can perhaps
understand why Xerxes failed. What is difficult to understand is why Darius, who
surpassed Xerxes and all men in his achievements, did not incur divine resentment but
maintained his godlike status until his death. The Chorus’s question at 555-57, with

-29.-



the transmitted text, is, therefore the right one to ask, and we may note that the Chorus
itself makes no attempt to answer it. The only, easy, change that we might consider is
to read mo1¢ instead of the more definite T10te: «why was Darius once etc.». The
Chorus looks back to a vague and idealised period in the past.

Given that the Chorus is unable to answer its own question, it is easy to see why
most modern critics (Gagarin!? is a rare exception), in trying to supply the answer,
greet with relief the attempts of the ghost to explain Xerxes’ fall in moral terms. The
reason, they say, must be that in trying to expand the empire, Xerxes, unlike Darius,
did something wrong: he committed bBoLg, which, as of course we know, is always
punished by the gods. The play, therefore, presents a simple moral to the audience: if
we behave like Darius, and not like Xerxes, we can ensure a happy and prosperous life.
For Kitto the play is «the tragedy of Xerxes’ sin»13, while A. Moreau says:
«L’hubris, la démesure, est toujours chitiée. Telle est la legon des Perses»!9. Critics
rarely stop to consider why Aeschylus has left it till so late in the play before he begins
to hint that this is the moral of the play, or why he uses the word {foig only twice,
both times in the same speech of Darius (808 and 821).

And there are further problems. Earlier, as we have seen, the Messenger attributes
the disaster to the resentment of the gods, whereas Darius blames it on Xerxes’ bad
behaviour. We may suppose, with most critics, that Darius, the great king who is still a
powerful king among the dead, is the more authoritative figure, but Aeschylus never
makes it explicit that the amoral view is wrong, and the moral one to be preferred.
Does he really expect us now to look back over the whole earlier part of the play and
revise the opinion which he led us there to form? And, if Darius does indeed present
the moral of the play, why in the final stasimon (852-907) does the Chorus appear to
have leamnt nothing from it? The speculations of the Chorus on $fgts in the second
stasimon of Agamemnon would have seemed to be entirely appropriate here. And why
does the Chorus not reproach Xerxes with his U8oug in the closing kommos?
Winnington-Ingram, who is one of the few to notice this problem, remarks merely
(14-15) that «everything has been transformed by the Darius scene. But not, it would
appear, for the Chorus. Aeschylus must have hoped that his audience would be more
perceptiver. I can see no point in Aeschylus’ refusal to provide the proper guidance.
Xerxes too, like the Chorus, has something to say (911, 921) about the daimon which
has destroyed him, but nothing at all about his own Ufgic. In fact the end of the play
is totally unconcerned with the supposed moral, and presents us instead with a simple
contrast, between the wretched Xerxes in his rags, the symbol of his utter ruin, and the
mighty king who at the beginning of the play led his splendid and confident expedition
to Greece.

17 M. Gagarin, Aeschylean Drama, Berkeley-Los Angeles-London 1976, 46-50.
18 H.D.F. Kitto, Greek Tragedy: A Literary Study, 111, London 1961, 43.
19 A. Morean, in Ghiron-Bistagne et al. (see n. 4) 49.

-30-




The most serious problem concerns the precise nature of Xerxes’ #fgts. It would
be so much eastier if only Aeschylus had told us what Herodotus tells us at 7.34-35.2
(cf. 8.109.3), that, when Xerxes’ bridge was destroyed by a storm, he had the
Hellespont whipped, fettered, branded, and insulted as a punishment. Herodotus does
not use the word UBQug, but clearly it is in his mind. Why does Aeschylus omit this
incident? There are three possible explanations: (1) The story is true, but unknown to
Aeschylus. (2) The story is not true but invented by Herodotus or one of his sources,
who perhaps created it out of the metaphorical ‘fetters’ (nédawg) of Pers. 747.
Herodotus talks of a tedéwv Leliyog, a literal yoke of fetters, an idea which would
have fitted so well into the dominant imagery of our play, if Aeschylus had known of
it. (3) The story is true, and known to Aeschylus, but deliberately omitted by him. If
this last is correct, the likeliest reason is that he did not want to provide too simple and
obvious an explanation of Xerxes’ #fgLg. It is significant that, while almost all
scholars agree that he fell because he has committed HBg1s, they do not agree as to
what it is that he has done wrong. Some fall back on Herodotus, who tells us
(8.109.3), through the words of Themistocles, that the gods grudged that one impious
and presumptuous man should be lord of both Asia and Europe, but (unless at
762-64) it is nowhere put in these terms in the play. For Snell «the hybris of Xerxes
was that he wanted to enslave the Greeks»20, But most, relying on what [ have argued
is an impossible interpretation of the parodos, tell us that it was wrong for him to cross
the sea, or, more specifically, to bridge the Hellespont. So (Fraenkel on Ag. 762) «the
king endeavoured to upset the rule by which the gods have arranged the limits of land
and sea», while for Winnington-Ingram (10) he was seeking to abolish a natural
boundary between East and West. Di Benedetto sees the bridging as a violation of an
ethical-religious norm?!. To the other arguments in favour of Miiller’s transposition in
the parodos [ would add what [ have written elsewhere?? about the final stasimon
(852-907), which, far from dwelling upon the QL5 of Xerxes, takes us back to the
great days of the past, and thus prepares us for the appearance of the unhappy Xerxes
and reinforces the contrast between the beginning and the end. The Chorus describes
how in those happier days the Persian forces under Darius won wars by land and also
conquered a long list of Aegean islands, not only those adjacent to the coast of Asia
Minor, but islands in the heart of the Cyclades. Sommerstein and Conacher in their
recent books?3 see that there is a problem, but most scholars do not. You cannot
conquer an island without crossing the sea. If it was UPg1g for Xerxes to do so, why

20 B, Snell, Aischylos und dus Handeln im Drama, Leipzig 1928, 69.

21 v, Di Benedetto, L'ideologia del potere e la tragedia greca: ricerche su Eschilo, Torino 1978,
8.

22 Dionysiaca: Nine Studies in Greek Poetry Presented to Sir Denys Page, edd. R.D. Dawe, J.
Diggle, P.E. Easterling, Cambridge 1978, 70 with n. 23.

23 A H. Sommerstein, Aeschvlean Tragedy, Bari 1996, 93-94; D.J. Conacher, Aeschylus: The
Earlier Plays and Related Studies, Toronto 1996, 29-30.

.31-



was it not so for Darius? It cannot, therefore, be his crossing of the sea that
distinguishes Xerxes from his father. It is true that Darius achieved all this without
personally crossing the river Halys or stirring from home (865-66), but I take that to
mean that he was such a great king that, like Zeus on Olympus, he could direct affairs
from a distance (cf. Supp. 101-03). The moral can hardly be that Xerxes® mistake was
to take personal command of the expedition.

It is time to look at the actual way in which Darius presents the supposed moral.
He certainly holds Xerxes responsible for the disaster, but it is some time before he
uses the term UPBpis. His first comment on the crossing of the Hellespont (723)
sounds more like one of admiration than of criticism. But when Atossa says that some
daimon must have helped Xerxes in his purpose (or touched him in his mind), Darius
agrees that he was not thinking properly (725). The same Aeschylean combination of
human and divine responsibility appears more strongly at 742, «when someone is
himself in a hurry, god too lends a hand»?24. It is at this point that Darius interprets the
bridge of boats as an attempt to enslave the sacred stream of a god and to master
Poscidon himself. Clearly such behaviour when described in these terms is foolish and
calculated to arouse the god’s anger. Xerxes was afflicted by a mental sickness
(vooog poevv 750). But the word Ufgis is not used, and that is in keeping with the
fact that Bfoig is not normally a religious offence. Still, since Xerxes has certainly, in
the view of Darius, set out to dishonour Poseidon by his outrageous behaviour, the
idea of UPQLG is not too far from our minds. But can this really be the reason for
Xerxes’ fall? If he had ferried his forces across the Aegean in a more conventional
way would his success have been assured? The yoking of the Hellespont can be no
more than a symbol of his UfgLg, like Agamemnon’s trampling on the crimson fabrics
in the later play. But it is the very conception of the expedition that we need to see as
an act of folly, and Darius has as yet given no explanation of that.

1t is in his final speech (800-42) that Darius introduces the concept of BpoLs, and
uses the word twice. The first occurrence (808) does not help. The Persian forces
committed o5 by sacking the images of the gods and burning their temples. This is
clearly bad behaviour, but the punishment for that will be Plataca, and this does
nothing to explain the defeat at Salamis. The second occurrence (821) follows on from
Darius’ prediction of Plataea, but now Darius talks in more general terms of the
dangers of excess, using many vreg-compounds. The man who despises his present
fortune and conceives a desire for more is liable to lose his prosperity, and Zeus
punishes tempers that are excessively proud. This at least we can relate to Xerxes and
the conception of the expedition as a whole. And here, quite exceptionally I think,
Darius does come close to Fraenkel in confusing the amoral concept of divine
resentment with the moral idea that Zeus punishes those who misbehave. Even here,
however, where it is clear that the desire for more is associated with, and may lead to

24 On 724 and 742 see J. Jouanna, in Ghiron-Bistagne et al. (see n. 4) 8§1-97.
-32.



VPotg2, it is not actually stated that it is Dfpuig. In any case, the moral is fatally
undercut by the fact that, as we have seen, Darius himself had despised his present
fortune and sought to acquire still greater wealth and prosperity. Remember that he
surpassed (Dmegoywv 709) all men in his prosperity. He is in no position to preach
sermons to his son, nor to criticise him (782-83) for failing to take his advice to refrain
from acting in the way that he himself has acted. We began this discussion with the
Chorus’s question, «why was Darius so successful?» The answer has still not been
given. Winnington-Ingram remarks (15) that «the victims are all guilty». But Darius
too seems to be guilty: why, then, is he not a victim?

If there is no difference between Darius and Xerxes in their behaviour, it remains
true that the two are strongly contrasted throughout the second part of the play. What
then is the difference between them? The only difference, but it is a crucial one, is that
Darius succeeded, while Xerxes failed. It is only with his failure that he ceases to be
godlike. And this, I think, gives us a clue to the problem which I raised earlier. Why
does Aeschylus wait so long before introducing the idea of Dfotg at all? The answer is
that it is only in retrospect that it seems possible to talk in these terms at all. It is rather
like the concept of potpa, ‘destiny’, whose unpredictability is recognised by Xerxes
himself at 909. In real life we know that one day we are fated to die, but we have no
means of telling when that day will be. It is only after our death that others, with a
fatalistic bent, may say, «He died yesterday, so he must have been fated to die
yesterday». I suggested earlier that, if we follow the amoral line of thought, and believe
that excessive prosperity is dangerous and bound to lead one day to a fall, we still
cannot predict the point at which desirable prosperity will turn into excessive
prosperity. So in the first part of the play the Chorus was anxious in case Xerxes and
the Persians might have reached that point, and so be heading for a fall. But it is only
after a man has crossed the line that he knows that he has crossed it. Those who, like
the ghost of Darius, prefer moral explanations, and who believe, like Fraenkel, that
suffering must be the result of sin, will reply that Xerxes must have done something
wrong; for otherwise he would not have fallen. This judgement too can be made only
in retrospect. That is why before the announcement of the disaster the Chorus was
anxious, but saw no reason to believe that Xerxes had committed an offence for which
he was liable to be punished by the gods. Why indeed should they have supposed that
it was wrong for the Persians to try to fulfil their divinely-appointed destiny of
winning wars by land and sea, or to build a bridge? It is only the fact that he failed that
shows that Xerxes was wrong. If he had succeeded, Xerxes, like his father, would still
be the godlike man and Atossa the mother of a god.

25 Cf. Theogn. 153 £ W, Sol. 6.3 f W.
-33-



We are left, therefore, in the end with two different explanations of Xerxes’ fall.
Either he went too far or he behaved immorally. Aeschylus leaves us to decide for
ourselves. But, whichever way we look at it, the play provides no comfortable moral for
the audience. We do not leave the theatre knowing how to live our lives so as to avoid
disaster. We want to be prosperous, but we still do not know how far we shall be
allowed to go. We do know that {ows is a bad thing, and likely to lead to punishment.
But there is no need to write a play to preach this sermon. It is the common belief of

all Greeks, the background of thought against which the tragedians wrote their plays,

and often questioned it. It is one thing to know in theory that one should not commit
P01, quite another to determine in advance that any particular act will be considered
as an act of {pws. Even if we can satisfy ourselves that we understand why Xerxes
was wrong to seek to extend the Persian empire, we are still left with the unanswered
question of the Chorus, «Why was Darius so successful?». For those who like simple
morals this must be a disappointing conclusion. But after all Persae is a tragedy, not a
simple morality play.

Glasgow AF. Garvie

Osservazioni:

11 problema che pongo a Dawe pué valere in parte anche per Garvie, che accetta per
conto suo la trasposizione di Miiller, ma ho altre due curiositid. Anche di questo
intervento si pud dire tutto il bene possibile, sia per la prudenza metodica che
manifesta, sia per I’importanza dei problemi che solleva, e che mettono in discussione
alcune opinioni apparentemente consolidate. lo ero convinto I’idea dello pB8dvog v
Oe®v appartenesse a una fase oscura, primitiva del pensiero religioso ¢ che il principio
eschileo che vuole Dike paredra di Zeus rappresentasse una evoluzione significativa
Verso una concezione eticamente piu qualificata (non vorrei dire superiore: questi
termini hegeliani mi imbarazzano un po’) del divino. Garvie mi ha obbligato a
ripensare a questo punto di vista che generazioni di studiosi si sono tramandati un po’
come una vulgata: questo é sempre salutare, per chi desidera ynodoxelv ToAhd (se ci
si riesce) dLdaOROUEVOG. Pure in un dettaglio i conti non mi tornano: mi é sempre
sembrato che Aesch. Ag. 750ss. (dove si legge una nota di Fraenkel che Garvie
contesta) si riferisse proprio allo p86vog definendo questa idea come un
naraipatog... yéewv Adyog. L’intensificazione della variatio synonimica é un
modulo dello stile eschileo, ma non possiamo pensare che egli I’abbia usata invano.
Anche in mancanza di un preciso supporto testuale che ci autorizzi a pensare
all’antichita dello Bdvog t@v Bedv (e qui mi pare che Garvie colga nel segno), mi
resta il sospetto che Eschilo lo considerasse antico, e su questo punto egli potrebbe
essere ben informato.

-34-



Connessa con questo problema ¢ 1’osservazione dello stesso Garvie, che non vede
nella prima parte della tragedia alcuna allusione ad una hybris di Serse che avrebbe
suscitato contro di lui la nemesis divina; questo sarebbe il punto di vista di Dario,
quando egli viene evocato, ma nulla farebbe pensare che questo punto di vista sia
presente nella prima parte della tragedia. Garvie ricorda a questo proposito
I’argomento di Schenker (che per la verita anche altri hanno sostenuto), che cio¢
Eschilo adombri allusivamente il suo pensiero all’inizio dell’azione tragica e lo
sviluppi in seguito, come in Ag. 60-62, ripreso in 799-804, ma trova che questo
parallelo non si possa applicare ai Persiani. A proposito di Pers. 13 véov & dvdgo.
Pavtel, dove qualcuno ha visto un accenno ad una possibile colpa di Serse, Garvie
preferisce pensare ad una lacuna che preceda il verso, «in which the subject appears as
a woman mourning for her husband», come ai vv. 541 s. si ricordano le giovani donne
persiane che, lasciate sole in casa, lamentano la lontananza dei loro uomini. Ma forse a
questa ipotesi, abbastanza costosa, si potrebbe opporre 1’argomento di chi ha voluto
vedere nel véov ... &vdga proprio Serse, trascinato nella rovinosa avventura dalla sua
giovinezza inesperta sedotta dai cattivi consiglieri, in coerenza con il punto di vista di
Dario esposto ai vv. 744 ss.: Ba0TeL avrebbe allora come soggetto ndoa... ioyUg
’Aolatoyevg, come leggiamo nel testo tramandato. Il sogno stesso di Atossa, con le
due donne che Serse vorrebbe aggiogare a forza al suo carro, sembra confermare
’idea di una trasgressione da parte del re, € quindi I’affermazione che, rispetto al
procedimento di scoperta del punto di vista dell’autore nell’Agamennone, «the
structure of Persae seems me quite different», parrebbe bisognosa di una
dimostrazione piu analitica a sostegno.

Vittorio Citti

The case for faiileL expressing anxiety rather than hostility may be stronger than
you allow. At Agam. 449 PaiiCe. follows otévouot and precedes dhyog, and must
take some colouring from its context. A comparison can also be drawn with latin: the
new Oxford dictionary s.v. latro 4b tells us that at Lucretius 2.17 the meaning is to cry
out for (not az). I also think £6v must be genuine. The choice of the word may have
been influenced by Hom.t 209 ®xhawovoyg £6v avdpa. To quote your own words
«it does not look like a scribal corruption or a gloss».

When you comment later in your paper «What is difficult to understand is why
Darius, who surpassed all men in his achievements, did not incur divine resentment but
maintained his godlike status until his death», you might have said «until after his
death». But historically Darius had incurred divine resentment: at any rate he lost the
battle of Marathon. Aeschylus is re-writing history.

What you say about this not being a simple Aybris play is illuminating. But perhaps
you can have size being itself a danger, even without hybris: cf. Soph. Ant. 613f. Or

-35.



the moral could be even simpler, the one the queen expresses at 598ff.: nothing is for
ever, neither good luck nor (for reasons of polar expression?) bad goes on all the time.

Roger D. Dawe

Sur 22 s., neon d’andra bauzei.

Si I’on se limite aux possibilités offertes par le texte transmis, et donc si I’on écarte
I’hypothése d’une lacune, on a, je crois, un bon argument pour faire de thumos et non
de iskhus Asiatogenés le sujet du verbe. La phrase avec bauzei est fortement reliée a la
suivante (par kai), koute tis aggelos oute tis hippeus... aphikneitai; or cette seconde
phrase concerne par son contenu directement 1’angoisse du cheeur (que I’arrivée d’un
messager ou d’un cavalier devrait rassurer).

Quant au sens de bauzei, le vers 575 parait étre un exemple pertinent pour le sens
de ‘se lamenter’. Quant a la syntaxe, on a intérét a faire de neon andra un complément
d’objet, non pas externe, mais interne: ces mots développent le contenu du cri (cf.
Zéna... klazén, Ag. 173 s.). Le cheeur hurle comme un chien plaintif le nom (Xerxés)
d’un homme qui est jeune. Il n’y a la aucune critique contre le roi (Garvie a bien
démontré que ce serait tout a fait déplacé), mais la raison d’une angoisse: une force de
tradition séculaire, «née de I’Asien, est entre les mains d’un homme qui a
I'impétuosité et 1'inexpérience inquiétantes de la jeunesse (selon le sens habituel de
neos dans la tragédie).

Sur la ‘mésode’ (v. 93-100):

A.F. Garvie lie une décision sur le sens de ces vers (et de la parodos en général) &
une décision critique portant sur la pertinence de I’ordre transmis par les manuscrits.
Si I’on peut le suivre dans son effort, justifié, pour délivrer I’interprétation de cette
partie de I’ceuvre de tout recours & la notion d’hybris, on ne peut pas, je pense, tirer de
cela la conclusion qu’il est nécessaire de changer I’ordre des vers. La signification
(mauvaise) que Garvie préte au texte transmis pour écarter ce texte n’est en fait pas
celle qui s’impose.

Quelle que soit sa place dans le texte, ’épode énonce la régle générale dont le
cheeur redoute 1’application; il n’y est, de fait, pas question d’Aybris, mais du danger
lié a un succés: la ruse des dieux, qui conduit les hommes a leur perte, se montre
d’abord sous un jour favorable, a savoir & travers des succés, puis impose la ruine. 11
est clair que ce premier moment (favorable et provisoire) de la ruse des dieux ne peut
coincider avec la Moira divine (v. 101) qui régit depuis la plus haute antiquité (to
palaion, v. 103) le sort des Perses. Pour que le cheeur évoque la possibilité qu'une
telle ruse ait commencé a opérer, il faut que quelque chose de nouveau, qu’un succés
imprévu ait eu lieu; or ce succés semble bien étre la traversée réussie de I’Hellespont.
C’est, de fait, I’unique information dont dispose le cheeur (cf. le premier vers de la
parodos lyrique), celle qu’il retient dans la premiére strophe comme 1’élément majeur

<36



de I’expédition contre la Gréce (quitte @ ne pas mentionner 1’exploit symétrique
qu’était le percement de 1’ Athos pour fournir un passage & la flotte), et, probablement,
celle qu’il évoque avec leptodomois peismasi laoporois te mékhanais («les cébles
d’architecture 1égére et les machines pour faire passer les peuples», v. 103 s.). En
apprenant & traverser la mer, les Perses n’ont pas été hybristiques (Garvie a raison sur
cela): ils ont seulement trouvé un moyen totalement neuf de réaliser leur ancienne
destinée, qui est de prendre des villes (il est clair que dans I’antistrophe ¥y, il n’est
nullement question de batailles navales): ils ont, avec succés, fait de la mer un moyen
de passage pour une armée terrestre. Or, selon la théologie exposée dans 1’épode, cette
réussite-méme est un danger.

Le cheeur ne condamne donc pas I’expédition navale (cf. Garvie, p. 22: «So it
cannot be merely a naval expedition that was doomed to disaster»); mais dans
I'antistrophe v il n’est pas question de 1’expédition en tant que telle, mais de la
traversée de la mer au moyen de machines légeres et extraordinaires.

Plusieurs traits laissent apparaitre une méfiance du cheeur vis-a-vis de la traversée
de I’Hellespont: le fait que la mer soit appelée «bois sacré» (alsos); en la pénétrant du
regard, les Perses se mettent en danger; le fait qu’ils aient mis leur confiance (pisunoi)
dans des «édifices légers» (avec 1’adjectif, formé pour le passage, leptodomois); le
‘jeu de mot’ que permet le rapprochement de pisunoi et de peismasi renforce encore
I’impression que le cheeur insiste ici sur le caractére périlleux de I’entreprise. La
prouesse presque miraculeuse de 1’armée, qui malgré les risques est bien parvenue a
franchir la mer, incite a croire a un désastre prochain.

Les mots emathon d’, «ils ont appris» (v. 108), ne marquent donc pas une rupture
radicale (le d serait effectivement insuffisant), mais un événement nouveau dans le
cours de la destinée ancienne: avec ‘I’apprentissage’ des Perses quelque chose de
différent s’est mis en place. Je ne crois donc pas que I’on puisse vraiment paraphraser
le passage par: «for it is our divinely-appointed destiny to win wars by land and by
sea» (p. 21), car c’est alors le changement marqué par d’ qui est effacé; et si on n’isole
pas, comme nouveauté, la réussite qu’a été le franchissement de 1’Hellespont, on
n’explique pas bien la logique de la ruse divine, qui fait d’abord remporter des succés
(étant bien entendu que I’ensemble des succés anciens des Perses, cf. to palaion,
n’entrent pas dans ce schéma de la ruse des dieux: avec le temps, ces succés sont bien
confirmés comme faisant partie du destin des Perses; il n’y a, éventuellement, de ruse
que pour |’entreprise actuelle).

L’examen du couple strophique ¥, sans préjuger de la place de I’épode, invite donc
a rejeter avec Garvie toute thématique de 1’ybris, mais invite aussi a ne pas minimiser
la rupture marquée par emathon d’. Quant a la place de I’épode, elle ne peut se laisser
déterminer par le contenu sémantique a donner au couple strophique . Si on la laisse

.37-



a sa place, elle éclaire par avance le sens des vers 101-14, Cette fonction d’anticipation
correspond bien i ’usage des maximes dans la lyrique chorale.

Pierre Judet de la Combe

I am very largely in agreement with this paper, and make only one observation. The
author writes, «I have no easy answer to the question as to why the mesode {Pers. 93—
100] should have been misplaced in the codices». He refers to the case of Pers. 552—
61, omitted in M and restored in the margin; but that omission is an obvious instance
of saut du méme au méme. He also judges it possible «that some early editor, like his
modern colleagues, misunderstood the connection of thought and deliberately
transposed the stanza».

The latter hypothesis is quite out of the question. Ancient scholars did not behave
like that. The misplacement must be accidental; and there is a simple reason why a
whole strophe might be displaced, even in the absence of verbal homoearchon or
homoeoteleuton. In ancient manuscripts strophe were marked off with paragraphoi. If
a scribe’s eye slipped from one paragraphos to the next, he might easily omit a whole
strophe. Once omitted, it could only be restored in a margin, and the next copyist
might well make a mistake as to where it should stand in the sequence.

Martin L. West

Replica:
A P. Judet de 1a Combe

It is gratifying that we agree that there is no suggestion of hybris in the first part of
the play. At 13 it may indeed be possible to take vedv dvdga as a kind of internal
accusative, but I am concerned that Judet de La Combe’s interpretation, namely that
Xerxes’ youth represents a danger for the army, still implies, even if it does not
explicitly express, a criticism that seems to me to be out of place. And, with Bvudg as
the subject of Babtel, the difficulty of the parenthesis (tdoa... ywxev) remains.

I should be happy to retain the transmitted order of stanzas at 94 fT. if it could
indeed be made to yield the sense that seems to me to be required. Judet de La Combe
argues that antistrophe y introduces a new element, which justifies the fear of excess
that the Chorus has already expressed in the epode: divine Gtn has led the Persians to
cross the Hellespont trusting to a flimsy bridge of boats, and this is a worrying sign of
excessive success. My objection is that, even if we do not call this Aybris, it still

-38-



introduces the idea that the Persians have done something that they should not have
done, and again it seems to me that this already implies criticism of Xerxes. My own
feeling is that in this stanza the Chorus is expressing not anxiety but admiration for a
great achievement. Darius also sent expeditions across the sea (see the stasimon ai 852
ff). Why in his case was this not considered to be a mark of excessive success? Our
disagreement is not fundamental. But I think that the general interpretation which we
both favour is best served by the transposition.

A Martin L. West

I am happy to accept West’s suggestion that the misplacement of the mesode
probably resulted from the scribe’s eye slipping from one paragraphos to the next.

A Roger D. Dawe

It is true that PaliCer at Ag. 449 occurs in a context of grief, and I do not really
disagree with Dawe. But a note of hostility too is apparent in pBovegov, and it is this
that is developed at 456-57. 1 certainly do not believe that £0v arises from a gloss. It
would be a simple matter of wrong word-division.

Yes, size by itself can be a danger, as it may incur the Odvog of the gods. My
point is that this concept is to be distinguished from the idea of an act of hybris which
is rightly punished by the gods.

AV Citti

I agree that Ag. 750 ff is puzzling. But, even if Aeschylus believed that the
PO6voc-idea was ancient, we still have to explain how he can make his Chorus say
that it is alone in believing that suffering is the result of Uoug, given that that idea
goes all the way back to the Odyssey and Hesiod. Denniston-Page sce that there is a
problem («the opinion which the Chorus here advances as an exceptional and personal
one [dixa & dAhwv povogpwv elpi] was not in fact at all novel»), but make no
attempt at solving it. I can surmise only that the 8dvog-idea had come to
predominate since perhaps the beginning of the century, and that Aeschylus here
makes his Chorus revert to the less fashionable, but in fact older, idea.

As for the structure of Persae and Agamemnon, both plays begin with anxiety and
foreboding. But as early as the parodos of Agamemnon it becomes clear that
Agamemnon has committed quite specific offences. The Chorus disapproves of his
sacrifice of Iphigeneia, he is responsible for the deaths of too many men, all for the
sake of a promiscuous woman (62 etc.), and we shall soon hear about his sacking of
the temples of the gods at Troy. All of this is known to the audience before the tragic

-39-



event, the td@og occurs. In Persae there is nothing remotely comparable until affer
the announcement of the tragic event, If line 13 is to be taken as criticism of Xerxes, it
is completely out of keeping with the development of the Chorus’s thinking. Atossa’s
dream certainly portends the failure of Xerxes’ European expedition, but I do not find
here any suggestion of transgression on Xerxes’ part. At 197 Darius pities him, but

does not criticise him.

-40-



AESCHYLUS, AGAMEMNON 104-59

My Teubner edition of Aeschylus, published in 1990 and reprinted with minor
corrections a few months ago, contained the fruits of several years’ engagement with
the text of this author. Since completing it I have been working in other fields, and I
have no new textual or exegetical proposals to offer. In responding to the invitation of
the colloquium organizers, therefore, I thought that the best thing might be to take a
well-known passage which would illustrate the uncertain nature of the transmission
and a characteristic variety of problems, and to comment systematically on the issues
that arise in it.

From the point of view of transmission, the plays of Aeschylus fall into three
groups. The first is the Byzantine triad (Persae, Septem, and Prometheus), transmitted
in a large number of manuscripts. The second consists of 4gamemnon and
Eumenides, transmitted in only five manuscripts each, and for much of 4gamemnon in
fewer than that. And thirdly there are Supplices and Choephoroi, transmitted in a
single manuscript (with its apographa). I have chosen a passage from the middle
group, where we are not confined to a single manuscript, but where the stream of
tradition is running through a narrow channel: 4g. 104-59. There are in fact, at this
point, just four manuscripts. Their relationships are quite clear, so that this is one of
the rather rare areas of Greek poetry where we can apply the stemmatic method in a
straightforward way. At the same time we can observe the interventions made at two
different times by a major Byzantine scholar, Demetrius Triclinius.

The manuscripts are the tenth-century Mediceus (M), the thirteenth-century
Venetus 468 (V), the Neapolitanus II F 31, written in Triclinius’ own hand perhaps
around 1325 (T), and the slightly later Laurentianus 31.8 (F). T and F are both copied
from a lost common exemplar (t), which shares errors with V against M. Triclinius
had entered some corrections and emendations and metrical scholia into T by about
1320, and these earlier interventions of his were taken into account by the copyist of F,
as well as by the copyists of two other manuscripts (G and E) that are not available for
Ag. 104-159. Triclinius then made a further series of corrections when he made his
later copy T. The final complication is that T, as well as t, was available to the copyist
of F, who was thus able to take account of Triclinius’ later corrections as well as of his
earlier ones. He took occasional readings from T as he copied, and added many more
as he corrected his text. The stemma codicum is:

LEXIS 17/1999 -4] -



<
a

1 corrected by Triclinius

These are not the sole sources for the text. We also have the scanty scholia vetera
preserved in M, and a number of quotations, among which the quotations of lines 104,
108 f. and 111 in Aristophanes’ Frogs are of especial value.

The passage before us consists of a lyric triad: strophe, antistrophe, and epode As
far as line 139, therefore, we have a metrical control: we must expect close responsion
between the strophe and the antistrophe, with only such divergences as may be
legitimated by freedoms attested elsewhere. When two verses that are supposed to
respond fail to do so, this is a clear indication that one or the other is corrupt. This was
understood by Triclinius, who saw that 104-39 were a strophe and antistrophe, and
made one or two (unsuccessful) attempts to correct instances of faulty responsion.
Where such faults of responsion occur, one has to make a judgment on which of the
two passages is corrupt. It is always possible that both are. If the sense and language
do not give a clear indication, it may be possible to decide on grounds of metrical
plausibility, even in the absence of responsion. This will apply also to the epode, 140-

59.

The initial clauses of the strophe at once present us with difficulties of text and
interpretation. The direct tradition, together with the scholia, gives 68tov xpdrog. In
Aristophanes’ quotation, of the four manuscripts quoted by Sir Kenneth Dover in his
recent edition of the Frogs as representative of the tradition, three give Soeov, while the
fourth, the Ravennas, which is the oldest (tenth century), gives 6¢ iov. This
nonsensical and unmetrical reading evidently represents a conflation of datov with a
suprascript correction 8. The correction may have been introduced by a tenth-century
scholar acquainted with the text of Aeschylus, indeed with M itself, since the scribe of
the Ravennas has been held to be the same man who copied the Sophoclean portion of

-42-



M.! The Aristophanic scholia attribute the reading 8cwov to Asclepiades and say that
most copies had algwv; but this is an erroneous anticipation of the next word in the
Aeschylean verse. It is conjectured (Fritzsche) that originally the scholia recorded
66wov as an ancient variant for §cowov. The upshot of this survey is that $diov and
6co1ov must be regarded as equally well attested. We should not regard the
Aristophanic line of tradition as carrying less weight on the ground that a quoting
author may misquote. That is certainly true; but Aristophanes cannot have
misremembered 8&wov as Hawov, and there is no reason why he should have made a
deliberate change. In the end we must decide between the two variants on grounds of
sense and on the probabilities of error: utrum in alterum abiturum erat? By both
criteria the d1ov of the direct tradition emerges after all as superior. It provides the
essential reference to the movement of the Achaean force, its setting forth (cf. 111
aépmel, 127 xéhevbog, etc.), whereas it is hard to see any point in awov, especially
beside aiclov. And 8d10¢, as a very rare word-—practically unique to Aeschylus (cf.
158 ax’ dpviBwv 6diwv)—would be very unlikely to enter the text by way of
corruption, whereas dowov is a commonplace adjective.

That was an easy problem; [ dwelt on it at what may seem unnecessary length
simply to illustrate the operation of several well-established principles of textual
criticism. More difficult problems follow directly. Firstly there is éxteAéwv, to which
many editors have preferred Auratus’ conjecture évteAéwv, which may have been
prompted by Triclinius’ gloss t@v &v téheL Gvtwv. It s, I think, clear (because we
are in a position to reconstruct his manuscript source) that Triclinius could not have
known a variant £vteAéwv, and that the gloss must be simply his interpretation of the
sole transmitted reading éxtehéwv. In my Stidies in Aeschylus | have given a full
account of the considerations that led me to retain this reading, and I shall not repeat
them here. For the same reason I shall not discuss the form xatanvevel or -wveieL.

The next words present great difficulties of sense and syntax. Katasvetel might
in itself be either transitive or intransitive. Then we find a row of four nouns, with a
multiple ambiguity of cases and dependencies: melBw) may be nominative (with
GUUQUTOS aidv in apposition) or accusative (with pohndv aAxav in apposition);
polnav, depending on accentuation, may be accusative singular or genitive plural; and
the same can be said of akxav. If pohndv is genitive, it may be attached either to
nelBw or to GAxAv. Scholars have introduced further variations by conjecture:
newBoi (Heller); pohrds (Auratus); GAn@ (Schiitz, to be construed with
oUpputog); »dAxav (Bohle); & aAxd@ (Headlam); ovpgutov ai® (Enger);
ovpgutog aiol (Merkelbach); and so on. But the text as transmitted seems to offer
quite enough possibilities, and it should not be necessary to consider other, factitious
ones.

I A. Diller in Serta Turyniana, Urbana 1974, 523; cf. N. G. Wilson, Scholars of Byzantium,
London 1983, 137, who regards the identification as «not quite certainy.

-43 .



What is the intended meaning? That should be the key to the whole question; and it
cannot be emphasized too often that in attempting to solve a textual crux one must start
from the likely meaning of the passage, from what the author seems to have wanted to
express. In defining the likely meaning, one must have regard to the immediate context,
the sentences preceding and following, so that a logical train of thought emerges. Here
it is evident that the sentence provides justification for the claim x0puog eip 6go€iv
%TA., and that the general sense is something like «for despite my age (scil. I may be
too old for action, but) I still receive the heaven-sent inspiration of trustworthy song».

But the syntax still refuses to yield up its secrets. "ETL ydQ 8e60ev naramvevel
MeB, or [Metbw poinav, would be clear by itself, with the verb intransitive as in
Plato Com. fr. 189. 15 K.—A. pu1} oou Népeowg 8e00ev natanvevon. The
possibility of a sense-pause at poindv is lent colour by the corresponding pause in
the antistrophe at 125, where the paired spondaic words rtoumovtg T dgyds match
new@m PoAndv. But the remainder, GAxav ovpgutog alwv, then seems com-
pletely intractable.

We seem to be forced after all to take aichv as the subject of xatanvevet and
meldw as its object.2 ’AAxdv must then be in apposition to nelBw; and it remains to
decide which of the two nouns governs the genitive [LoOAndv. Fraenkel joins nelfw
HOATEv, taking GAxnQv as predicative: «for still from God above my age breathes
down upon me the power of singing persuasively, so that this power becomes my
militant strengthy. I prefer the other construction, «breathes (or perhaps better: blows)
down upon me the power to persuade, which is what songs rely on». Be that as it may,
this seems to be a case where we are forced step by step by our own logic to adopt a
particular interpretation, even at the cost of abandoning the approach that our intuitive
feelings first suggested. 1 do not find this a comfortable situation.3 Logic is a lithe and
imperious beast, and its triumphs are not to be begrudged. But when it overrides my
instinctive Sprachgefiihl, which I trust more, I am inclined to suspect it of having taken
a wrong turn somewhere.

In 109 we again have a division between the manuscripts of Aeschylus and those of
Aristophanes. In this case it is clear that it is the Aristophanic tradition that preserves
the truth: fiac, not fiav (or HBav, as M had before correction). ‘EAAGd0g is not
the noun «Greece» but an adjective agreeing with fjag. The first part of the
scholiast’s paraphrase seems to reflect the true reading: ToUg xQatoUvVING THY
‘EAAnviniv {ifinv corresponds to xpdtog ‘EAladog fifag. The conclusion, Aéyer
&¢ tovg *Atpeidag, is also correct. But what is to be made of the words »ai v

2 Fraenkel acknowledges the awkwardness of this when he writes (1. 65) «In the phrase of Aeschy-
lus perhaps the boldest feature is that old age is made the subject of xatanvelv, while yet this

‘breathing down’ proceeds 8e60ev».
"3 E. Lobel is reported to have said once, «Of course, Aeschylus didn't know Greek». But I rather

believe that he did.
.44 -



opopoova, which are evidently an interpretation of cUpgova Taydv or Taydv4?
As they stand, they imply fifav, with oUp@ova in accord. Yet the explanation itself,
«of one mind on matters of strategy», implies that the phrase refers to the leaders, not
the led. Surely the scholion must originally have read xai tovg dudgeovag negi
T@ taxTxd and it has been corrupted by assimilation to the nearer noun. O. Smith’s
deletion of »ai misses the point; the particle is a clue to the original structure of the
sentence.

In the next line, 111, the direct tradition gives mtépmel Euv dopl Sixag TEA%TOQL.
This makes perfectly good sense, but the metre is out of accord with the antistrophe,
129 xtijvn) E608¢e Tta dnpLostAnBi, or better (O. Miiller) -nAnbBéa.’ Clearly the
antistrophe gives the right metre, a dactylic hexameter such as occurs elsewhere in the
strophe (104, 119); even if there were no antistrophe to guide us, and no Aristophanic
quotation, it should have been fairly clear that dixag stands where a dactyl is wanted.
1t would probably have been recognized that dixag is a gloss. But it would have been
very difficult to guess what it had replaced, if we did not have Aristophanes’ quotation
to show us that it was xai xepi. The scholion, T@® dixnv eionpaEopévy, gives no
pointer, for even if it illumines the origin of the gloss, it shows awareness only of the
neuter noun dogi, not of the feminine yepl. As Hense pointed out, there is another
echo of the true reading in a fourth-century Attic epigram, CEG 488. 3 x]Jtwuevov
ebxXeav [8]oot nai xeol TOvde mpdg &v]eds... But without Aristophanes I am
doubtful whether anyone would have recognized it as an echo, and as Fraenkel
observes, the restoration would hardly have won general acceptance. Indeed, scholars
were slow to adopt it even though they were aware of the Aristophanic passage. Pauw
still prints dixag mEA%TOQEL in his text; in his notes he observes that this does not
respond properly with the antistrophe, but the best he can do is conjecture Aopag, a
spondee equivalent to the dactyl. It was not until Schiitz2 (1782) that xai yeQl was
restored to its proper place in the text.

There are several instructive lessons here. It is an outstanding example of how
indirect tradition may preserve the truth when it has disappeared from view in the main
tradition. It provides an incontrovertible example of something that we often suspect
without being able to prove it, the intrusion of a gloss into the text, supplanting the true
reading. And it is to be noted that the gloss, which must originally have been dixng,
has been given a «Doric» form to accord with the dialect colouring proper to choral
odes. The same thing is attested elsewhere, in Pindar as well as in tragedy. The fact
that a word has a Doric alpha, therefore, does not suffice to defend it if there is reason
to suspect it of being a gloss. Finally, not the least important lesson is that a text which
makes good sense may nevertheless be badly corrupt. In the present case we have the
evidence from metre and from an independent line of tradition. But there must be

4 Cf M’s reading tav yav.
5 Triclinius ought to have been struck by the conflict, but he takes no notice of it.

-45-



many cases where the evidence is lacking, or where there are only slight indicators to
arouse the critic’s suspicion. ‘

A minor point in the same line: Aristophanes has ov, at least according to all the
principal manuscripts; the same form appears in M (where lines 110-12 have been
restored in a blank space by the hand that added the scholia); the other Aeschylus
manuscripts have Euv. If we were to choose on the basis of weight of authority, clearly
we should have to prefer gUv, as M + Aristophanes must outweigh V t. This would
be a mistake. Aeschylus demonstrably used both forms. But Ev was the normal Attic
form in his time, as we know from inscriptions,® and of the 143 places in the surviving
plays where the metre is indifferent M gives EUv in 101 and ol in 42. In papyrus
fragments of lost plays we find EUv in eight such places and o¥v in only one. No
difference of usage can be detected between spoken and sung portions. We may
therefore take it as a working hypothesis that Aeschylus normally wrote EVv except
where oUv was required for metrical reasons. Of course he may have been
inconsistent; but even if he was, it is unlikely that his inconsistencies were faithfully
preserved in the manuscript tradition, where we know that there was inconsistency. We
shall in all probability come nearer the truth by assuming that he was consistent in
such matters than by following the vagaries of the manuscripts. In the present place, an
original oUv is not likely to have turned into EUv in the common ancestor of V 1,
whereas it was quite natural for Aristophanes to use the ovv which in his own day had
largely ousted the older form. Again the powerful criterion utrum in alterum abiturum
erat? comes into play.

I will pass over Heath’s conjecture olwvdv Pactheis in 114, which merely
advances the dividing-point between the single omen-bird (or bird-omen) of 111 and
the more specific vision of the two eagles in what follows; and I will pass over the
small correction needed in 115 (Gpydg), which [ have discussed in my Studies. This
brings us to 117, where M and V have the correct text mapngéntols &v £€dgauoLy,
though in M the t of mapnpéntolg is cancelled, while F has mapngémoiov
£€dpais and T napmnpénteoty £6pauc.

We see here the results of Triclinius’ efforts to bring the metre of strophe and
antistrophe into accord. The responding line is 135 mwtavolow ®uot motQog, where
V, and very likely the common ancestor of V 1, has ntavoioL. F and T both have
mTOvoig, and so in my apparatus [ put «wtavoig T». But perhaps T had mtravoiot,
like V, and the final iota was deleted by Triclinius when he annotated the manuscript.
This reduces the verse to a reizianus, =~~~ -~ . We see the same reduction of a long to
a short dative in 117, where F T have €dgous in place of €dgouoty, and at 141 (T). In
F, which presumably reproduces what the copyist found in T following Triclinius’
corrections, the metrical agreement with 135 is still imperfect:

6 Seel. Threatte, The Grammar of Attic Inscriptions, |, Berlin-New York 1980, 553 f.

- 46 -



napnpénowty Edgaug
nvavols ®wat mateds.

In T we see Triclinius’ final solution to the problem: stapmpénteow €6gaig. He
quotes the phrase in the same form in his scholia (p. 104. 33 Sm.): &év taig
nrapnpénteoL nai ednpenéowv Edgals. The adjective has taken a bizarre form; in a
separate note (p. 105. 26) he declares it to be from a feminine nominative
ROUNQENTLS.

We can realize our stemma codicum as a stemma variantium:

napneénftlow tv Edparov

napnoéntlows év Edpatorv rapnoénftlows tv Edparowv
M .

napreéntols ev Edoaoiy nopnpénitlowo ESgaowv
v T

nopngén] thowowv Edoauafwv]
1 corrected by Triclinius

naprmeénteoy Edgang

napngénowoy E6gas : T
F

In 119 the best reading is again preserved in V, as independent corruptions have
occurred in M and v. In M oudpiova has become guniipata under the influence
of the following @épuatt — another reminder that what is the best manuscript in
general is not necessarily the best at a specific point in the text. However, it still has an
echo of the true reading in the scholiast’s gloss tolvxvpova. In v the unfamiliar
noun @éguatt has been turned into the verb gpépPovro: the scribe was probably
expecting a main verb somewhere to follow the plural subject that had now emerged,
and pépPovro accurately described what the eagles were doing to the hare.

The next textual point worth mentioning brings us into the antistrophe. In 123
Aayodaitag, «the hare-feasters», appears correctly in F T, but in M V as
Aoyodaitag, which could only mean something like ewevogoquotag. This is one
of about sixteen places where M and V agree in error against t. These cases have led
some scholars to suppose that M V depend on a common hyparchetype, or that V

-47-



vacillates between the two lines of tradition represented by M and . I have argued,
however, that in each instance the superior reading in T was obtained by emendation.”
So here: it did not require much intelligence to notice that Aoyodaitag was nonsense,
or to see what it should have been.

As the object of £ddm), payinovs Aayodairag is complemented by mopmoig v
GdQyxds. So, at any rate, M V, which is to say the paradosis;8 T had mopnoig v
dpyov¢. Some older critics, not understanding the stemmatic status of 1, took the
latter reading as their point of departure, and emended to xopnds v Goxovg
(Musgrave) or topndg GQyoUs, «the leaders of the expedition» (Karsten, followed
by Weil and Wilamowitz). The expedition against Troy, however, was not in any
proper sense a mopunt). The mopun- word echoes mépunel in 111; it should refer
therefore to the ominous eagles who are sending the "Aa®v 6i8govov xatog on
their way, and the transmitted mopsovs is exactly suitable to this. Can the eagles also
be dgyai? Or should we follow Rauchenstein and re-accent GoyGg as aQydsg,
«senders-forth of the commandp», i.e. of the commanders? The Atreidai might perhaps
be called Goyai in the plural (cf. Eur. Phoen. 973), but the singular seems more
doubtful, despite the analogy of xpdtog and tayav in 109-10. In any case such an
expression would be awkward in this sentence, where the Atreidai are already present:
it would be strangely inconsequential to say that Calchas recognized the two
differently-tempered Atreidai in the belligerent hare-feasters who were sending forth
the commanders. If we retain &gy ag, the word applies to the eagles themselves,
presumably as rulers among birds; this confirms their equivalence with the human
rulers, and echoes the point made in 114, olwv®dv Paokeis (or -fig) Baoihelion
VEGHV ... PAVEVTEG,.

Fraenkel accepts mopnolg agyds, though he understands the «conducting
chiefs» to be the Atreidai rather than the eagles. But he follows Thiersch and Karsten
in deleting the T’ which attaches the phrase to what precedes. He argues that it is wrong
because «it destroys the relation between the object (Aayodaitag) and the predicative
noun (Gpxag).» He takes dv0 Ajpact duooovg *Atpeidag as the object of idddv,
paxipovs Aayodaitag as the object of £8an, and mopmovg dQyas as the
predicate: «When he beheld the two sons of Atreus with their two different characters,
then he knew that the valiant eaters of the hare were the captains that led the host on its
way.» But it is surely better, with Denniston and Page, to take the omen as the
unexpressed object of idwv (cf. 0 532): when Calchas saw it (the eagles devouring the
hare), he understood that ... The two following accusative nouns, A teidag and
Aayodaitag, are then the object and predicate, and the further phrase moumovg

7 M. L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990, 352 f.

8 1 refer to the definition of this term given in my Textual Criticism and Editorial Technique,
Stuttgart 1973, 53: «[conjectural criticism] starts, so far as possible, from the ‘paradosis’
(;rapadoots), which is a rather imprecise but convenient term meaning ‘the data furnished by
the transmission, reduced to essentials’» (with the following amplifications and qualifications).

-48 -



aQyag may properly be appended by means of the connecting particle. So in the end
we uphold the text of the paradosis: not by starting with a prejudice in its favour, but
by careful consideration of the sense.

There follow two or three minor problems of limited interest, before we come to
131, where both manuscripts and scholia have otov urj Tig dta 8e60ev xTA. So far
as sense goes, there is no fault to be found with this, and it remained in editions until
the nineteenth century. The trouble is that it is unmetrical, as the first syllable of &tn is
long, and both the responsion with 114 and the transparently dactylic nature of the
verse call for a short syllable at that point. Perhaps the older critics, not knowing that
a1 is contracted from &Fdta, thought that it could sometimes be scanned as an
iambus; there is a tetrameter fragment of Archilochus which might seem to support
this,” but there too corruption must be assumed. Once it was recognized that dta
could not be right, the solution was easy: &ya. It is palaeographicaily beautiful (ATA
> ATA), and what is more important, it yields an even finer sense than Gva: not just
(unexplained) harm from the gods, but their resentment at what they are seeing. It is
picked up by the following éniqOovog. Finally, it may actually have survived in
indirect tradition, in Ex. Magn. 5. 27 (17. 30 Lasserre-Livadaras) dya: @86vog xai
Baoxavia.

Manuscripts and scholia again agree on oixw(L) in 134, but it was already seen to
be wrong by Auratus and Scaliger. Neither the Atreid house (supposing that that could
be understood) or any other house is relevant here. Besides, olx could only express
an object of Artemis’ @B6vog, but then it would conflict with the ttavolow xvoi
natEog. olxtw, which seems a reasonably certain correction, does not conflict with
them because it is a different kind of dative, explaining the basis of the pBdvog. The
corruption is of a very simple sort, involving merely the omission of a letter. This is
particularly liable to happen in consonant clusters; compare the unstable attestation of
the T in mapmeéntowg (117, above).

The variants in 135 have already been discussed in connection with the
corresponding line of the strophe.

In 137 we come upon a pretty little accident. M (both in the text and in the lemma
of the scholion) has the correct, poetic form staxa, with short root syllable—actually
a @rak heyopevov, apart from ntdneg «cowards» in Hesychius. T and F have the
more familiar form mt®@xa, to the ruin of the metre. In V we find the vox nihili
nrawvra. Evidently the common ancestor of V T must have had ntdxa with a
suprascript @, probably intended not as a correction but simply as an elucidation. The
scribe of T took it as a correction and wrote wt®»a, while the scribe of V, who must
have been a thick-head, misread the @ as wv and incorporated it in the word. (We shall
see him do something similar at 152.) The misreading can be paralleled at Persai 203,

9 Fr. 127 W. fjunhaxov xai mod uv’ dhov {8 Tt uxfoato.
-49 .



where the manuscript Y has Bwpov with suprascript wv: this wv derives from a
misread @, Boud(t) being a variant attested in several other manuscripts. 10

With that we take our leave of the antistrophe and come to the epode. Here we no
longer have strophic responsion to guide us. The transmitted text is our only evidence
for the metrical scheme, and if we have reason to emend the text, we are not bound to
keep the metrical scheme unchanged, provided that the modified scheme satisfies our
sense of what is metrically plausible and in accord with Aeschylus’ habits.

The issue arises with the very first word of the epode, t00(a)ov. M has T0a0wv
(the ending is clearly wrong, and Turnebus in his edition of 1552 adjusted it to
10000vV), while V T have t000v. Aeschylus uses both forms, and there are other
places where M correctly gives T1000- or 6a0- (as proved by the metre) while other
copies give only a single a. But there are also cases of a similar distribution when the
metre shows the single-o form to be right.!! So we cannot decide the question here
either on the basis of the superior quality of M or on that of the double-o form’s
being the lectio difficilior. What tips the balance in favour of TO0G0V is an a priori
metrical criterion: Aeschylus’ strong general preference for short anceps in lyric
iambic metra.

Following 1600V neQ, the paradosis (M V) has eb@owv xakd. There is nothing
in the scholia vetera. xal& appears to represent the subject of the sentence, and the
context indicates that this is Artemis. But clearly the bare adjective cannot perform this
role. In T F an article has been supplied: & xahd. This could either be a deliberate
emendation by Triclinius or the incorporation of a glossator’s article written above the
text to clarify the syntax;!2 we have already seen how an intrusive gloss may take on a
Doric form in a lyric context. In any case & is of secondary origin, not genuine
tradition.

Most editors, even those who realized the weakness of its credentials, have been
content to print it. Groeneboom and Fraenkel write that we cannot do without it;
Denniston—Page call it «indispensable». But this is to start from the assumption that
our only choice is between xaAa and & xahd, in other words, that the txahd of the
paradosis can only be emended in one way. But why should it not conceal something
different?

Certainly Artemis was thought of as beautiful, and KoAhioty appears among her
cult titles. It seems possible that where she was already identified in the context, she

10y js a manuscript particularly given to creating chimaeras by misinterpretation of suprascripts;
see West, 331. Another manuscript in which I have noticed this amusing weakness is a twelfth-
century copy of the lliad, Oxon. Bodl. Auct. T.2.7 (Allen’s OF, van Thiel’s and my R).

11 See Fraenkel's note.

12 such ‘glossing’ articles are frequent in T and F; examples may be seen in the plates illustrating
these two manuscripts at the end of the first volume of Fraenkel's edition (in T: lines 1, 3, 5; in
F: line 9). Note also the intrusive article in T F at 146, t®v oTQ0v0@YV.

-50-



might be referred to as & ®aAd, though no real parallel has been produced.!3 But this
reading produces an iambic dimeter of the form - -~ -~ | =~ -, which I believe to be
unparalleled in Aeschylus:!4 the word-end after long anceps is as offensive as in the
trimeter of dialogue. '

Two elegant alternative emendations of xahd were produced by nineteenth-century
English scholars, only to languish ignominiously in Wecklein’s Appendix coniecturas
virorum doctorum minus certas continens. One was Blomfield’s yaxdahotg,
«foetuses, newborn creatures», a choice vocable known to Aristophanes of Byzantium
and Hesychius, and just the sort of word Aeschylus might use.!% It is then necessary
to add 1’ after p00coLs. The metre becomes - =~ - - | -~ =, iambus + choriamb
dovetailed, which is very attractive because it corresponds to a recurring pattern in this
triad (108 = 126, 116 = 134, 141, 147). Blomfield assumes that the subject, Artemis, is
understood from the antistrophe, and that the initial syllable of yaxd)otg has simply
fallen out, just as has happened with Aedvtwv in the next line. It is less easy to
explain why the residual xdAotg (which, in an ancient manuscript without
accentuation, would have looked like an adjective agreeing with dpdco1g) should have
turned into xaAd. Still, if \axdhotg had been transmitted, we should have relished it
greatly and defended it against any attempt at alteration.

But finer than this was the conjecture of the man who was called by Conington the
first Greek scholar of the time in the country, by Bywater the last representative of the
Porson school, and by Wilamowitz the only true English counterpart of Cobet:
Charles Badham.!6 He produced the same metrical pattern with “Exdrta, a title of
Artemis which is especially apt here because at Suppl. 676 Aeschylus associates it with
childbirth: "Aptepv & ‘Exatav yvvaux@v Aoyovg épopevev. He might also
have associated it with the sacrifice of Iphigeneia, for in the pseudo-Hesiodic
Catalogue of Women Iphigeneia herself became Artemis Enodia, and Artemis Enodia
was later identified with Hecate. If “Exdta lost its initial letter, xata might well be
made into xaAd. I ventured to adopt this emendation in my text.

In the next line, 141, the paradosis gives dgogoiotv. Triclinius reduced this to
dpoooug, which accords with the metrical pattern just described. Whether he did so
from an instinctive feeling for the metre or simply from the tendency to banalize which
he shows elsewhere, he then inconsequentially did the contrary with déntolg, making
it into &émtolon. There is no doubt that déntoig and not déAntolg (M) is right,
whatever Aeschylus meant by it: here is another example of the best manuscript having

13 Fraenkel quotes Ar. Ran. 1359 as emended by Kock, dpa 8¢ Aixtvvva maic & xahd (moig
"Agrelug ®ahd codd.). On the problems of that line cf. Dover ad loc.

NS SerWesn, Y.
!5 Aristophanes listed it in his [Tegi Gvopaciag fiAue@v (fr. 203 Slater), just after citing 6fQi-
wala from this passage of the Agamemnon. Sophocles (fr. 793) used the compound Yaxa-

Lobyou.
16 On Badham see now the memoir by J. U. Powell recently published by L. Lehnus in Eikasmos

8, 1997, 245-81, at pp. 272-79.
-51-



the worse reading. The corruption spread to the scholion too (see the apparatus),
although the explanation given, tolg &xecBau tolc yoveboL <py> duvapévors,
shows that Gémvowg had previously stood there.

Ae6vrwy is corrupt in the direct tradition and preserved in the indirect, namely Er.
Gen./Magn. s.v. §goou (from Aristonicus), xoi AloxUhog &v *Ayauéuvove Tovg
ORUUVOUG TOV Aedviwv 8pooovug xkéxAnxe. In the archetype the first syllable had
been omitted or had become obscured by some stain, leaving 6vtwv, which copyists
interpreted as Ovtwv. In T this was itself omitted, or perhaps rather cancelled by
Triclinius; at any rate it is absent from T and F. It seems likely that critics would have
restored Aedvtwv sooner or later even without the help of the Etymologica.

In 143 | have suggested the possibility that Onp®v is an intrusive gloss on
dypovopwv. It is not necessary to the sense or to the metre; without it, the line
becomes a simple aristophanean (one of Aeschylus’ favourite cola) instead of a
contracted dactylic hemiepes + catalectic iambus. It is easy to defend the transmitted
text by saying that it is unobjectionable. But anyone who studies texts soon discovers
that, as a matter of historical fact, corruptions often result in a text which is (on the face
of it) unobjectionable. One cannot assume that if there is no apparent flaw, the text
must be correct. This does not mean, of course, that one is justified in making
conjectures for no reason at all. But one must remember that sometimes an
«unobjectionable» text may look as it does either because it has been truly transmitted
or because it has suffered a particular, well-known type of corruption; and one should
then keep both possibilities in mind, even if there is no way of deciding between them.

I follow most modern editors in reading TeQstva as feminine, parallel to ebpwv.
As the apparatus indicates, there have been those who read it as neuter plural, with
EvuPola. But since the «counterparts» of the omen which the goddess asked for
were anything but teQnva, Hartung found himself obliged to change the adjective
into its opposite: Onpdv SPpixdholoicy: G>TeQnvd <te> TovTWV altel Eup-
Bora x@dvai. Similarly Karsten, with &tepnf] Tovtwv xTh. But 144 does not
seem to benefit from having this word attached to it, whereas, as Tepmvd, it makes a
satisfactory close to the preceding sentence.

There are many conjectures on 144 which I have not reported. Mostly they alter the
sense in various ways, while departing implausibly from the paradosis. The verb altel
has been especially vexed, but [ believe that those critics are right who understand it to
mean that Artemis is asking Zeus for permission to act.!7 Calchas is represented as
knowing Artemis’ desire, but not Zeus® response; hence he is able to warn that the
situation is dangerous without being in a position to predict the outcome with certainty.
This is perfectly in line with the following verses. The omen is ambivalent, deEict pév,

17 So Klausen, Paley, Denniston-Page, and others. Cf. Ag. 662 Equrioaro; Eum. 363 épaiat
Aitaic.

-52-



xatapop@a d¢. Artemis may set disaster in train, but the seer prays it may yet be
averted.

@aopata ateovB@dv is obviously wrong: unmetrical, as the line was clearly a
dactylic pentameter (or possibly hexameter), and risible in sense, as gtgov6oi
— whether sparrows or ostriches — stand at the opposite end of the scale from eagles
in avian dignity and augural significance. The gloss in M T, T@v det@v, shows a
poignant faith in the limitless licence of poetic or oracular metaphor.

In any attempt to restore the original reading, we must try to satisfy three criteria,
the three fundamental criteria which apply to all textual choices.!® We must decide
what the sense of the passage requires; we must look for a word or words which
express this in appropriate diction and metrical form; and we must give a plausible
account of the corruption to what is transmitted. As to the last point, it does not seem
that we have to do with a visual corruption here. There is little prospect of finding a
suitable word that could have been misread as otQov8@v. As Porson saw long ago,
these sparrows must somehow have flown in from B 311, the epic version of the
portent at Aulis. Are they the last relic of a scholion which cited the Homeric episode?
Or a simple gloss by someone whose thoughts unaccountably strayed to that very
different scene? The second alternative seems on the whole the more promising. I have
cited in my apparatus what seem to me the two best conjectures, though obviously no
certainty is attainable. Of the two, my preference is for Keck’s vooa@v, because it
leads more readily to atgovBav. Keck points out that veoaoog can be used of the
young of any animal, and that here it would clearly refer to the young of the hare;
«aber da das Wort gewdhnlich von kleinen Vdgeln gebraucht ward, so konnte ein
Erkldrer, der nicht den ganzen Zusammenhang der Stelle im Auge hatte, leicht an I1. 1I
311 o1QovB0io veooooi viima téxva denken».!?

In the next line the manuscripts give ifjiov ¢ xaréw maidva. This is satisfactory
as sense, but problematic in metre. It has to be analysed as a lyric iambic trimeter, the
second metron being a resolved cretic (8¢ %xaAéw) and the third a baccheus
(ITdtava , with brevis in fongo). But the split resolution, 8¢ ' xaAéw, is improbable,
and the verse as a whole would not be a good match for the general metrical patterns
that prevail in the triad. Ahrens’s small change of 8¢ to d1j produces something much
more in keeping: the same pattern -~ - - | - - -, that we have already noted as a
recurrent one in the context. If we accept the shortening of the first syllable of
Nawiva, we obtain a verse identical with 141:

dpogows Géntolg pakegdv Aedviwv
= lniov &N raréw Mawdva.

18 Formulated in my Textual Criticism, 48.

19 K. H. Keck, deschylos ‘Agamemnon’ griechisch und deutsch, Leipzig 1863, 237. Before
discove-ring that he had had the idea, I proposed it with identical arguments in M. L.West, BICS
31, 1984, 181. It also occurred independently to E. Scheer.

-53-



01 is also very appropriate to the utterance, as Calchas moves from his evaluation of
the omen to his prayer. I have elsewhere?0 compared Pers. 2268,

dAha piv ebvoug ¥ 6 modrog AV Evumviay kQurric...
¢xteloito 81 td xonotaq,

where the metre guarantees the Byzantine restoration of d1) for 8¢ of the paradosis,
and Sept. 481, following Eteocles’ confident prediction for the battle at the third gate,

XO. &ncvyopar di} 0f pév edTvyely, lo xEdpay fudv dopwv.

One more small improvement to the verse is wanted. The Attic form is ITawdv
(nawwv, ntatwvitw), not ITawdv, and there is evidence for it in the manuscript
tradition of Aeschylus and of Sophocles, in lyric portions as well as in dialogue. But it
tended to be ousted by the common form matdv. At Soph. OT 187, for instance, a
papyrus, the Laurentian manuscript before correction, the lemma of the scholion, and
the twelfth-century K all give mawov 8¢ Aausel, while most of the later manuscripts
have mawdv. Tlawwv is therefore to be restored in places where only mawdv survives
in the tradition. ‘

In 149 the paradosis offers éxevnibag (with five syllables) and then at the
beginning of the next line drmholag (with four syllables).2! So far as the metre goes,
we cannot rule these spellings out.22 However, at 188 dnloial appears with its
normal Attic prosody, - - -, and at Suppl. 1046 (also lyric) ebrhowav is scanned -~ ~.
Most editors have assumed &yevidag dmhoiag as the end of the verse that begins
with u7 Tivag. It could not in any case end with the dactyl yevnidag, and an ending
Exevnidag amholag, even if the resolution of -whoi- were admissible in Aeschylus,
would give a «blunt» close (... -~ -) out of keeping with the rest of the epode, and
indeed the rest of the triad, where all other dactylic lines have the pendant close (... ~ -
- ~). The interpretation éyevijdac dmholag, therefore, seems definitely preferable to
that of the paradosis.

It is probable that &xevic was familiar to Athenian ears as a noun, the name of a
small fish that was supposed to hold back the progress of ships, and that «by a bold
and arbitrary ‘re-etymologizing’ Aeschylus has so transformed the name of the tiny
creature that it now vividly expresses the working of the mighty powers of nature.»23

20 West, ibid. there again unaware that my conjecture had been anticipated in the 1860s, as so many
editors had ignored it.

21 gnhotdag in t represents merely an accidental repetition of the ending of £xevnidag. Tricli-
nius’ gloss pt} édoag ALV shows that he took it as another adjective.

22 A11 362 an unpublished papyrus and nearly all manuscripts write edthotnv with resolution.

23 Fraenkel ad loc. Aeschylus was followed by Nonnus, Dion. 13. 114 xevnidog Gxea yahs-

‘V'l]g.
-54.



He was of course at liberty to treat it as an adjective. But we ought not to overlook the
proposal of Keck to delete dnhoiag as a gloss. He objected to the accumulation of
three attributes (dvtutvooug, yooviag, xevidag), and more specifically to the
combination dvtuvoovug dmhoiag: «denn wie kithn auch immer Aischylos im
Gebrauch der Adjektive ist, so konnte er doch nie ‘das Stilleliegen der Schiffe’ ein
‘entgegenwehendes’ nennen.» Dindorf had previously replaced &mhoiag by abgas.
1 am not sure that the argument is compelling; Guoiav in 150 carries an even greater
weight of attributes, and &viLtvoovg dnmhoiag can be understood as «non-sailing
due to contrary winds». Still, the situation is similar to that with Onod®v in 143.
dmhoiag is a word that might well have served as a gloss, and its removal would leave
very satisfactory metre (a dactylic hexameter). It would also mean that Calchas utters
truly awesome oracular language and does not throw the effect away by providing a
simple translation.

1evEn in 150 is glossed @ *Agtept. The scholiast therefore read the verb as
second person, and unless he supposed it to be a middle form, a variant TevEng is
implied. Although this is palaeographically the difficilior lectio, as oon might easily be
reduced to om, it is clearly impossible. The subject is Artemis, not Paian, as the
feminine participle shows, and she could not be addressed directly (especially just after
xahéw IMaubva) without a vocative being expressed.

At 152 we see another instance (as at 137) of the scribe of V mindlessly
embodying a suprascript into the text. pevet was evidently a gloss on the prophetic
present pipver. (Cf. the gloss in T: puével.) ovu—@urov was divided between lines in
V’s exemplar, and the pevel above pipvey has attached itself to the oup.

It will be seen from my apparatus that several critics have thought of adding a
spondaic word after delofvoga, whether a noun (relieving the string of adjectival
attributes) or an infinitive (giving a fuller construction with oevdopeva). From the
point of view of the sense there is no necessity for any addition, though Buvoiav ...
vewéwv TEXTova ... o0 dewonvopa is certainly very bold; we have to understand
that the sacrifice of Iphigeneia will become «the engineer of dissensions» through the
person of Clytaemestra, to whom the last epithet is really appropriate, and who remains
in view in the following phrases as the embodiment of the pvapwv Mfjvig
1exvOToLvog. From the point of view of the metre, there is something to be said for
adding a spondee after delorjvoga: the syntactic pause will then, as usual, coincide
with a metrical pause, and pipver yao will become initial in the verse, as are molossic
words and word-groups elsewhere in the triad (114, 117, 122 xedvog 8¢, 1232, 135).
But we cannot press this so far as to say that the metre demands a supplement. We
must be content to state the facts that may favour one, and keep the possibility in mind.
Perhaps one day a papyrus may appear and vindicate Lachmann’s and Hermann’s
metrical instinct.

The last point worthy of comment is t’s omission of the y&p after pipver. The
omission of a ydp is potentially of interest because this patrticle is very liable to be

-55.



written as a gloss, or actually interpolated, where there was an explanatory asyndeton.
Such an asyndeton would be effective here. Does the absence of the yago from part of
the tradition indicate that it is not part of the original text?

Possibly; but there are two things that argue against this conclusion. One is the
stemma: as the yag is in both M and V, it should have been in the archetype text, and
t had no access to any independent line of tradition. We could only circumvent this by
the somewhat strained hypothesis that the particle was still suprascript in the archetype
and in the common source of V 1, and that M and V put it in the text while ¢ ignored
it.

The other objection is metrical. If nothing is added after detorjvoga to break the
synapheia, yGp is needed to maintain the even flow of the rhythm, which will be
interrupted if there are only two long syllables between the bicipitia. If a spondee and
verse-end are added after d2101vopq, the next verse will begin with an anacrusis,
which is admissible in theory but would be isolated in this triad. So it is very probable
that the omission of the particle in T is a pure accident. Omission, especially of small
words, is after all one of the commonest types of corruption.

There I make an end. I hope it has been a useful exercise. Textual criticism is an
essential art, and like all arts, it is best learned not by studying the theory of it but by
seeing it done and by doing it.

Oxford Martin L. West

Osservazioni:

L’intervento di West ha fatto risuonare nell’aula del seminario il fascino della sua
edizione e dei suoi Studies: credo che pochi studiosi in questo secolo abbiano
rappresentato con tanta consapevolezza la natura problematica della tradizione di
Eschilo. Ma in qualche caso mi pare che le sue soluzioni, pur sempre affacciate con
grande prudenza, rispondano a una logica troppo cartesiana per adattarsi interamente
alla dizione del nostro poeta. Prendo 1'esempio di ®xaka al v. 140, un luogo in cui
senza dubbio il testo fa difficoltd. La lezione di TF & %A ha tutta 1’aria di una
congettura, probabilmente di Triclinio, introdotta se non altro per risolvere il problema
sintattico posto dal testo ms.: ma anche questa soluzione pu¢ essere sospettata (e West
la sospetta) perché da luogo ad un fine di parola dopo lunga anceps, senza paralleli in
Eschilo; “Exata di Badham, sostituendo un coriambo al secondo digiambo,
risolverebbe elegantemente il problema metrico, e introdurrebbe un appellativo di
Artemis che ricorre gia, associato al nome della dea, in Supp{. 676. lo sono rimasto
attratto, prima e dopo il colloquio di maggio, da questa soluzione, che nello stesso
tempo mi inquieta. Sara forse, debbo pur ammetterlo, perché @ xahd & la lezione con
cui ho conosciuto questo passo dell’Agamennone, quando Antonio Maddalena me lo

-56-



leggeva in terza liceo, ma potrebbe essere anche perché & »xahd, che rievoca un
appellativo cultuale di Artemis (non debbo ricordare I’attenzione che Eschilo ha per gli
appellativi cultuali: West sa bene tutto questo, ma lo ritiene meno importante
dell’anomalia metrica) rievoca un’aura indeterminata, quella del rapporto cultuale con
una divinita potente e spesso terribile, e mi pare abbia un effetto connotativo molto pit
espressivo di “Exdta, un nome sacro assai piu frequente dell’appellativo xahd, ma
per questo stesso motivo assai meno ricco di forza evocativa.

Al v. 147 & noto, e West fa bene a ricordarlo, che la forma attica é ITauov e non gia
il tradito IToudv. Ma in una formula rituale tradizionale che riprende intenzionalmente
il ritornello iny it Mowav (cf. Pd. Pae. 2. 35, carm. pop. 858. 19 ¢ 867.3 P.) non vedo
perché Eschilo non avrebbe potuto mantenere il vocalismo originario e piu diffuso,
come altrove (cf. Ag. 45 ypovatlrny e I’annotazione di Fraenkel) ha mantenuto degli
-1} che probabilmente stavano nei suoi modelli ionici: il parallelo con Soph. OT 187,
dove gli ultimi editori oxoniensi (in accordo peraltro con una parte della tradizione)
hanno preferito wawnv non colloca West in buona compagnia.

Vittorio Citti

Your comments on vv. 105-06 give the right diagnosis. In his pencilled marginalia
in Fraenkel’s edition A.Y. Campbell wrote opposite “still from the gods the age that
has grown with me breathes down upon me persuasiveness of song to be my warlike
strength’ two exclamation marks and the words ‘how can it?" You forbid us to
intervene by conjecture, but I had a try myself in CPh 83, 1988, 101, which does at
least meet your requirements. '

On 123 - 25 it seems odd to describe eagles as being warlike when all they are
doing is obeying a law of nature and winning an easy victory over a hare. It must be
the Atridae, whether under that name or another, who are uayysiot, just as later they,
and perhaps their cronies, are called guAduayot (230). Secondly, I cannot see that we
are ever going to make sense of aoydag. What would make sense is Grag. There is a
famous confusion of these two words at Hom. I" 100, Z 356, and Q 28. We think of
néuner nagaPdow "Eguviv (59), and the close link between Erinys and Ate at
Hom. T 87f,, in our play at 1433, and in Cho. at 402-04. If you were willing to
abandon the v’, you could have a sentence which read ‘on seeing the two Atridae with
their two (different?) resolute spirits, he recognised the hare-eaters as the warlike
despatchers of destruction’.

In 135 for the oixw / oixtw confusion compare Soph. EL 93. In 140 the com-
mentaries are useless in explaining the tégov ne@. Can you throw any light on the
construction? There is no doubt that oboa could be concessive if we read aivei. But
what is it with aitel?

In 146 the spelling Houwdv / ITowcv comes into question. Threatte p.234 suggests
the answer may not be as clear-cut as we would like.

-57-



Since one of your ideas is relevant to one of the parts of Prof. Citti’s paper, could 1
raise with you now your proposal at Cho. 279, namely tdg &’ Eyvw vooouvg? The
sense you give, and the balance of the sentence which it imparts, is admirable. But it
does lean heavily on one place in Isocrates. Do you think it possible that Hermann’s
ailvav, and Lachmann’s aivel at Agam. 44, are both rather more than ‘consents to’,
and actually denote a prescriptive order?

Roger D. Dawe

Page 44: The principle that in textual criticism one must start from «what the author
seems to have wanted to express» is not without its dangers. It may lead to an attempt
to emend a text to fit a preconceived notion of what an author means, a notion which
may in fact be erroneous.

I agree that it is best to take poAndv with GAxdv. Could the phrase be translated
«which confers might on my songs» ? Persuasion makes the Chorus’s songs as
powerful as a military victory. This is the contribution that even the aged Chorus can
make.

Page 49: The corruption of oixt® may have been assisted by a scribe’s
consciousness that from 37 onwards the house has been an important theme in the
play.

Pages 51-52: What sense is to be given to Géntoig? Wellauer’s dpoooio
Aentoic (Todt Aemraic) seems to me to be at least worth mentioning. Pace
Denniston-Page the adjective is used of small animals (sheep and goats) at Hdt.
8.137.2. .

Page 53: vogod@v is in many ways attractive. However, although it is true that the
word can be used of any young animal, it does seem to be employed most often of
birds. At Cho. 256 (cf. 501) it will describe the orphans of the royal eagle. I therefore
find it confusing if in the context of the omen of the eagles and the pregnant hare it
should refer, not to the former, but to the offspring of the latter.

Page 55: Keck’s objection to the accumulation of three attributes is certainly not
compelling.

Alex F. Garvie

La relazione West presenta un istruttivo spaccato, come si usava dire un tempo,
‘diacronico’ della costituzione del testo eschileo: nella triade strofica dell'4Agamennone
(104-121~122-139; 140-159) offertaci in saggio sono opportunamente delineate, nel
loro successivo ricomporsi € scomporsi, le varie metodiche di intervento dei filologi.
Naturalmente, come sottolinea bene W., un momento focale di quelle metodiche &
costituito dalla ‘riscoperta’ della responsione strofica ad opera di Demetrio Triclinio,
su cui forse si potra anche aggiungere qualcosa.

-58-



Lo scolio metrico ‘finale’ Tricliniano (104b Smith) si limita purtroppo a
un’etichettatura generale (¢ generica) della triade, in cui il bizantino ravvisa una
preponderanza di cola anapestici, frammisti a qualche sequenza giambica e dattilica:
ovviamente dove Triclinio ¢, come in questo caso, pill reticente, la ricostruzione del suo
metodo filologico risulta piu ardua. Si pud comunque, intanto, distinguere la modalita
degli interventi nella coppia strofica, tesi in linea di principio alla ricostituzione di una
responsione pill 0 meno precisa, rispetto a congetture nell’epodo (apparentemente
inutili o banalizzanti per W.: 140 add. &; 41 dgoooig GéntoLoL pro H5pOGOLOL
aémroig a proposito di cui egli parla, rispettivamente, di «tendency to banalize» e di
un intervento fatto «inconsequentially»; ibid. om. &viwv), proprio dove il bizantino
non era vincolato dall’intelaiatura responsiva ‘esterna’, e poteva di conseguenza
attendersi un maggior rispetto del fextus receptus. Ma il quesito che sorge spontaneo &
se Triclinio non congetturasse piuttosto qui per {(a noi ignote) ragioni metriche
‘interne’, dubbio che dovrebbe spingere a un giudizio meditato.

Credo poi necessiti di ulteriore approfondimento la possibilitd adombrata da W.
(essa forse non risulta con evidenza nello stemma accluso nella prima pagina della sua
relazione) che T, il ‘Farnesiano’ II F 31 di Napoli, che contiene l'autografo
dell'Eschilo finale tricliniano ‘a responsione pienamente restituita’ sia fonte di
contaminazione per il filologo-copista autore del paleograficamente «slightly later» F
(Laurenziano 31, 8), esemplare di un'ekdosis tricliniana precedente, sia pure
non di molto, quella del Famesiano e a responsione (mi pare dica O. Langwitz Smith)
ancora «reluctantly admitted» .

Devo confessare che mi sfuggono il significato e la cogenza di un'operazione
filologica tanto tortuosa e sofisticata quanto, nella sostanza, inutile: se essa avesse
avuto origine nello scriptorium di Triclinio stesso, anche dopo la sua morte, piuttosto
si sarebbe provveduto a una copia dell'autografo magistrale T. E ancora, su che base,
se non sulla presunta posteriorita paleografica del Laurenziano (dato in quanto tale non
incontrovertibile), ci si puo pronunciare contro altre (forse pil logiche) possibilita: ad
esempio che F sia il terreno di un'operazione ‘in progress’ e che le successive
correzioni (lezioni, ma anche varianti colometriche) si devar al progressivo impianto
dell'edizione dapprima ‘proto-tricliniana’, ossia T, e poi ‘finale’ su un antigrafo
sostanzialmente tomano?

Evidentemnente, dopo gli studi un po' tumultuosi di O. Langwitz Smith, la possibilita
che F costituisca uno stadio preparatorio dell'Eschilo tricliniano (vecchia
ipotesi di Dawe, Eranos 1959) ¢ ora fuori moda, ma forse il parallelo con la lenta
crescita dcll'Euripide finale nell'altro autografo Angelico T potra ancora indurre a una
certa cautela.

Andrea Tessier

-50-



Replica:
A V. Citti

It is honest of Citti to confess that his liking for @ #ahd at Ag. 140 may be due to
the fact that he made the acquaintance of the passage in this form in terza liceo: We are
often influenced by this factor: I first studied the play in an edition which read ix09¢
at line 287, and it was a long time before I was able to renounce the beautiful image of
the fishes surfacing to bask in the beam of the beacon fire. As for @ %a)d, the
existence of a cult title KaAhiotn gives it a specious attraction (though see Barrett on
Eur. Hipp. 61-71). But while modem commentators rejoice in finding possible
connections with cult, it is not self-evident that Aeschylus would have gone for a cult
allusion rather than a poetic title with more specific relevance to Iphigeneia.

At 147 it may be possible to defend the transmitted ifjwov ... Ilawdva by reference
to the «formula rituale tradizionale» if) Ilawdv; but was it traditional in this form at
Athens? It is not, by the way, «il vocalismo originario»: ITatav is the Doric
contraction of ITawaF wv, ITawwv is the Attic. [ note Dawe’s reference to Threatte |
234, where the most pertinent datum is the appearance of ITauav in an Attic verse
dedication of the first half of the fourth century (CEG 751). But at Soph. OT 187 we
see the Doric form encroaching on the Attic in the tradition, and the corrupt ai®va at
Ag. 247 points to mowdva there. I repeat what I said in my paper about EUv dopl in
111: that even if Aeschylus was inconsistent in his use of forms, it is unlikely that his
inconsistencies were faithfully preserved in the manuscript tradition, which we know to
be unreliable in such matters.

A AF. Garvie

Garvie raises an important point regarding my principle that one must start from
what the author seems to have wanted to express. He remarks that this «may lead to an
attempt to emend a text to fit a preconceived notion of what an author means, a notion
which may in fact be erroneous». Certainly one should not come with a preconceived
notion, but on the contrary form a notion without preconception after carefully
considering the context and train of thought. Of course one may form the wrong
notion. But one is less likely to go wrong in this way than if one simply tries to see the
answer in the ductus litterarum without regard to the ductus sensus.

I prefer my paraphrase of poAndv dAxdv, «which is what songs rely on», to
Garvie’s suggestion of «which confers might on my songs», because dAxy) more
suggests defensive than offensive strength. It is not a question of the songs
overwhelming the hearer; rather that with net@@ they will stand firm and not be
dismissed as idle tales.



What Aeschylus meant by démrowg (141) I do not know - possibly ‘untended’ -
but it certainly seems unlikely that this choice poetic word should appear as an
accidental corruption from the common adjective Aemtots (or -aig) with change of
accent.

A R.D. Dawe

Dawe maintains that payipovug in 124 should refer to the Atreidai. Word order and
emphasis seem to me to favour taking it with Aayodaitag with the verb in second
place in the colon rather than initial. The point of calling the eagles warlike or
pugnacious is to assimilate them more closely to the Atreidai. As to dgydg, | have
given my interpretation in my paper. The ancient &Qx1/&t1 variants in the Iliadic
passages cannot justify the introduction of &tag here.

In 140 ff. | punctuate after tegmva, so that the construction is nominal: «So kindly
is Artemis to young creatures». The neQ simply emphasizes t0Gov.

As I accept neither Lachmann’s aivei at 144 nor Hermann's aiv@v at Cho. 279, 1
need not strain to establish whether that verb might be used of a prescriptive order. It is
up to those who think it might to produce parallels.

A A, Tessier

Tessier raises the tangential matter of the exact circumstances in which the
- manuscript F was produced. I see nothing «tortuosa e sofisticata» in the idea that the
scribe used two exemplars, T and T, referring to the latter especially as he corrected his
text after copying. This is the hypothesis that best fits the evidence, in the triad as well
as in Agamemnon and Fumenides. But it requires a fuller demonstration than can be
undertaken here. The question does not affect our assessment of the textual problems.

-61-



AESCHYLUS, AGAMEMNON 160-91

The following contribution is concemned to examine the arguments which have been
brought against the proposal to move the Zeus Hymn and its attendant narrative stanza,
i.e. all of vv. 160-91, so as to follow v. 217. This proposal was first put forward in
Eranos 64, 1966, 1-21, and in the interests of making the rest of this paper intelligible
give now a brief statement of the reasons underlying the original proposal. Further
reasons will emerge in the course of going through the counter- arguments.

I. It is agreed that the present position of the Zews Hymn is abrupt. Commentators
constantly refer to Agamemnon’s dilemma: that dilemma is expressed at 206 ff. («a
heavy doom... but heavy t0o...»). vv. 156-57 speak only of «what was fated, along with
much that was good».

2. For the Zeus Hymn to have any relevance to the dilemma in its present place it
would have to be anticipatory. Such a procedure is unparalleled in a tragic chorus, and
for a long time the audience would see no relevance.

3. The reference in 186 to «not blaming any prophet» only makes sense if the
prophet has already pronounced the GA\o pfjxag of 199.

4, The oxymoronic words of 216-17, speaking of 6€utg in the same breath as
«thirsting for the blood of the virgin», provide an ideal springboard for the Zeus
Hymn, with the harsh lesson it has to teach.

5. With the transposition, the foreboding of 147 f. (u7} Tivag Gvunvoovg...
amholag teUymt) receives its answer relatively promptly, without being interrupted by
a philosophic and religious excursus.

6. We know that such dislocations of choral stanzas can and do take place. In
Aeschylus alone it has been plausibly suggested that Pers. 93-100 should follow 114
(O. Miiller); Supp!. 88-90 should interchange with 93-95 (Westphal); Cho. 434-438
should follow 455 (Schuetz); and Cho. 623-30 should follow 638 (Preuss). Less well
known, but worth serious consideration, are the proposals to switch Soph. OT
190-202 with 203-215 (Haase); and Eur. Andr. 1027-1036 with 1037-1046
(Musgrave).

Here now is a text of the passage in question, with the transposition built in:

156 toudde Kahyag Ebv peydrolg dyadoic dnéxiayEev
poooyt’ an’ dovibwv 6diwv oirog Bactheiols:
t0ig & dudpwvov

159 afAivov ailvov elté, 10 & €l vixdrw.

192 nvoai & &nd Zrgupuovog porodoa

xaxodoyohot, viioudeg, dvoogpol,
Boot@v &hai,

LEXIS 17/1999 -63-



195

200

205

210

215

160

165

170

175

180

185

va®v <1€> %ol TEOPATWV APEDETS,
akpninn xedvov Tbeioan
toipyw xatéEawvov dvBog "Agyei-
wv' £xel 58 xal mxpod
xelpatos Giho pfjxae
Bodltegov mpdpooy
pavug ExhayEev moopépwv
"Aptepy, dote xBova Ba-
xtQolg Emxgovoavrag "Atoei-
dag dAxQu Ui XATACYEL,

avag [8] 6 meéoBug 168 elne pavav:
«Bageia pév xie 1o ui mbéoba,
Bagela &', €l
éxvov daikw, dopwv dyalua,
juaivav ragBevoopayoloLy
Oeibgoig natguwious xéag méhag Pw-
pod- ti @V GVEL RAXQV;
nig Mmdvaug yEvouaL
Evppoyiag Guogtay;
navoavépov yag Buoiag
nagBeviov 8 aipatog av-
a1 meguopyws <o@’> Embu-
pelv Obuc: eb yao eln.»

Zebg dotg no6T Loy, el 168 av-
Tl POV KEXATIPEVOL
TOUTO VIV TQOCEVVER W'
ot §xw nmgooewxaoal
navt Enotabpapevog
sy Audg, el o pdtav dnd peovridog Gxbog
xo1} Parelv énripwg:

ovd’ dotig ndgodev Tv péyag,
mappdywe 8gcoer Polwy,
o0dE AéEeron moiv dv
6¢ & Emewt’ Egu, ToL0-
%xtijgog olxeTaL Tuywv
Zijva 8¢ g npogeovwg Envixia xAGLwv
tevEETaL PQEVRV TO NGV’

10V poovelv Bootolg 6da-
oavta, TOvV naber padog

Oévta xuQiwg £xew:

otater & avd Hrvov mEd xagdiag

pvnoumipeV Tovog” xal nag’ 4-
x0viag NAOE GOPQOVELV'

dapovay 8¢ mov xGts Piaog

OEApa oEpvOV fpEvav.

xai 100’ fyepov & moé-

ofug vedv Axouxdv,
pavav obtva yéywv,

-64-



tumaiowg TOXaLOL oVPTVELV,
£07 dmhoiow xevayyel Bagd-
vovy "Axauxog Aews,
190 Xalxidog négav Exwv maiQeod-
xBow; &v ADAIdog mogog:

218 ¢nel v dvayxag Edv Anadvov
ppevos nvéwv duooefi] tponaiav

220 Gvayvov, &vicgov, 100ev
10 TAVIOTOANOV QQOVEIV PETEYVE”
Bootoug Boaciver yap aloypopnug
TAAUVA TAQAXOTA TQWTOTNRWV
Etha & olv Burip yevé-

225 oBar Buyatog, yvvaixonoi-

vov noAépwv Gouyav

b TEOTEAELD VODV.

Fraenkel’s literal translation, modified to take account of the interpretation propo-
sed in this paper, would read as follows:

Such were the fated happenings which, together with great blessings, Calchas cried to the royal
house (as portended) from the birds on the way; in harmony therewith say «woe! woe!», but may the
good prevail!

But gales coming from the Strymon, with harmful lelsure, starvation, bad lmgenng in port, wan-
dering of the men, (gales) unsparing of ships and cables, by lengthening ‘the time over again wasted
and wore away the flower of the Argives; and when the prophet éried out to the chiefs something else -
more grievous as a remedy for the sore storm, revealing Artemis as the cause, so as to make the
Atridae strike the ground with their staffs, unable to keep back their-tears, the elder chief spoke and
said this: «A heavy doom indeed is disobedience, but heavy too, if I rend my child, the delight of my
house, defiling a father’s hands with streams from the slaughtering of a virgin at the altar’s side.
Which of these courses is without evil? How can I desert the fleet, missing the alliance? He says they '
have a right to thirst, with all too much passion, for a sacrifice to stay the winds, the blood of the
virgin; it would be a good thing»!. _

Zeus, whoever he be - if to be called and invoked by this name is pleasing to him, even thus do I
address him. I have nothing whereto to liken him, weighing all in the balance, nothing save Zeus, if
there is need to cast the burden of vain thought from the care-laden mind in reat truth. He who afore-
time was mighty, swelling with the boldness of a victor in every contest, shall not even be reckoned,
since he is of the past; and he who afterward came into being met his thrower and is gone. But
anyone who gladly shouts «Hail to Zeus the victor!» shall hit full on the target of understanding: it is
Zeus who has put men on the way to wisdom by establishing as a valid law «By suffering shall they
learn their lesson». Instead of sleep there trickles before the heart the pain of remembrance of suffe-
ring: even to the unwilling discretion comes: it is, I think, a forcible favour from t.hc gods who sit on
their solemn bench.

And then the elder leader of the Achaean fleet, not blaming any prophet, letting lis spirit go with
the blasts of fortune that fell upon him when the Achaean folk were sore pressed by famishing delay
in port while they held the coast over against Chalcis, in the straits? of Aulis where the tides roar to

! The reasons for giving this text and translation will be found on p. 68.
2 Reading nt6goig: see CPh 83, 1988, 102, Thereafter I read énei y°, the ¥’ to cmphaslsc the cau-
sal sense of the temporal conjunction (J. D. Denniston, Greek Particles, Oxford 1954, 142):

- 65 -



and fro, when he submitted to the haress of compulsion, letting the wind of his purpose veer about
and blow impious, impure, unholy, in consequence changed his mind and turned to utter recklessness;
for men are emboldened by a base-counselling wretched blow to the mind, the beginning of woe. At
all events he brought himself to become the sacrificer of his daughter, in aid of 2 war for avenging the
loss of a woman and as a preliminary rite on behalf of the fleet.

Such then is the text advocated in this paper, and a literal translation of it. We may
now look, in chronological sequence, at the attempts which have been made to refute it.
We begin with the paper by L. Bergson in Eranos 65, 1967, 12-24. Bergson sees the
difficulty of «blaming no prophet» at 186 when there has been nothing to blame any
prophet for; at 156-57 the prophet had foreseen both good and bad, whereas at
198-202 his words had been unambiguously doom-laden and a dire remedy prescri-
bed, and so, the present paper maintains, «blaming no prophet» should come after the
second, not the first, reference to Calchas. Bergson also agrees that v. 187 «cannot
possibly have a backward reference to Agamemnon’s situation after v, 217, i.e. be
another way of expressing dvayxag £0u Aénadvov. We must therefore either
transpose, or explainy. Bergson tries the latter: «He is an example of a man who, not
~ blaming any seer, puts up with fortune. He proved to be that sort of man when

Calchas’ forebodings turned out to be true» (p. 20). Does any one really believe that
186-87 are a sort of thumbnail sketch of Agamemnon, the sort of man who could be
relied upon not to go round blaming seers? ‘

Bergson’s other main assault is against the contention that the real point of
aunyxavia which triggers the Zeus Hymn, is not 156-59 but 206-17. He denies that
there is any dpnxavia at 206-17, and argues that Agamemnon’s use of B¢uig proves
that he has made up his mind. If so, he has done it very quickly, since only a moment
before he has been weighing the aiternatives, which he finds equally unattractive. As
for épuc, the idea that this is Agamemnon’s own assessment of the situation, as op-
posed to his assessment of how either the army or Artemis view 1t is one which few
scholars would support - but more of this later.

Two years later® Peradotto was also seeing Agamemnon’s decision as deterrmned
by his character. «If Agamemnon is victimised, it is by his own fj80g» (p. 257); and
later «The mowragyog &t of the trilogy is not an external force, but Atreid f905»
(from which, incredibly, Orestes was immune, having been bfought up by first Cilissa
and second Strophios!). Yet even Peradotto has a sentence which has a bearing on the
correct order of the stanzas. He warns us against confusing two elements, descriptive
narrative and religious generalisation. «The first states an individual and contingent
fact; the second, usually made after the event, sees it as an instance of universal and

com-pare what is said about the causal/temporal sense of T160ev, below, p. 63. Once the stanza
had been erroneously placed after v. 2 l7 the corruption to £nei & was all but inevitable.
3 Phoenix 23, 1969, 237-63.

- 66 -



necessary law» (p. 251). It is that sequence which the transposition of the Zeus Hymn
brings into existence.

Another scholar who would pin the blame on Agamemnon personally was O.
Smith4. «Having made his decision, he loses his sanity of mind; this however is the
result of his decision, not the cause» (p. 8). The question «result or cause?» is clearly
one which has an important bearing on what we are discussing, and Smith’s miscon-
ception needs instant refutation before we proceed any further. magaxond can only
mean a knocking sideways, and a person cannot knock himself from withinS.

There is another linguistic point to consider: &vayxag. If pressed, O. Smith would
doubtless have replied that «the harness of necessity» is not, as Page and many others
argue, a hamess which cannot be éscaped, but a harness which cannot be escaped once
(voluntarily) put onS. That in turn leads us to a third point, the meaning of t68ev
(220). In his translation Fraenkel gives «from that moment» and those same words
appear in the Page note on v. 220. But in his commentary Fraenkel is more careful,
and speaks of «the starting-point of the fateful change of mind», and later, in the note
on v. 223 writes «It is perhaps no accident that in the surviving plays of Aeschylus
100¢ev only occurs in these two passages [sc. this one and Pers. 97 ff.] which are so
closely akin in thought». «The surviving plays of Aeschylus» is needlessly restrictive:
the lexicon has only three other places to offer, and the sense is always one of cause
rather than of time, even at Ap. Rhod. 4.520, &x t08ev #E6te, where the E6te
marks the time, and the &x t08¢ev explains the origin of the name xepavia. And if it
is objected that the five examples are not enough to exclude a purely temporal sense,
then the entries in LS/ s. vv. 60¢v and nd0ev will be found to confirm this causal,”
point-of-origin nuance. It follows that Agamemnon’s ¢change of mind (petéyvw) -
which must therefore have been hitherto resistant to the idea of sacrificing Iphigeneia -

4 Eranos 71, 1973, 1-11. :
The question whether “At1 is also originally a blow from without I discussed long ago (HSCP
72, 1968, 89-123), concluding that it was, as Havers had argued. Cho. 467-68 is plain enough:
Grag alparoeooa nhayd. To the reference to Soph. Ant. 1097 (dtn matdEar Bupov) I could
usefully have added the xomig (in my view a certain emendation), defined as Adyou T &voua
xal @oevdv “Epivig, which comes in the “At1 ode in the same play, beginning at 582.
Smith provided an unexpectedly early falsification of my statement (p. 97) «no one has ever
doubted that in function TaQax0na is either identical with, or else an instantaneous manifesta-
tion of, what the poet elsewhere calls “Atn». On p. 110 n, 35 I drew attention to the
predilection for maga- compounds in &t and dpagtia contexts, and if 1 had been re-writing the
article today I would have drawn attention to the web-of key-words in Theognis 884-87, where
good men are the recipients of misfortune: dunyavin, napdyel, duniaxin, BAanrovoa and
avayung. i
6 dthardly needs adding that nobody can seriously believe that the reference in &vayxn here is not
" to the action which he now undertakes but to the inevitable consequences of that action»
(Denniston-Page, 88). Dr. Smith would have been amused to learn that this note almost certainly
owes its origin to me, who as an undergraduate tried to urge on Page the interpretation which
«nobody can seriously believe».

-67-



was the result of, not the cause of, assuming the hamess of necessity, the necessity
brought about by the dnhota.

Now there is another problem of chronology, one which neither Fraenke! nor Page
confront. It is the use of the present participle mvé@v in the «hamess of necessity»
clause, because it seems to anticipate in an awkward manner the main navtotoipov
sentence. How does it come about that Agamemnon is already «breathing» something
called tpomaiav at the same time as he assumes the harness of necessity, and before
he changes his mind (uetéyvw), the idea already implicit in Tgomaiav? The answer
lies in v. 187, the verse with which, according to Page, «there is no special connection»,
that same verse which, with the transposition, is separated from 219 by just five short
lines. Observe how well gunaiolg (naiw) agrees with ragaxond (xomTw).
Understanding 219 becomes very much easier once it is interpreted in the light of a
187 which will have preceded but a moment before. The harness of necessity and the . -
Eumawol Toxou are really the same thing, and nvéwv and the rest in 219 a restatement
of 187. But there is this difference, that the choice of words in 219-21 opens the door
- to Aeschylus’ favourite theme of “A1, in its manifestation here as magaxond. That

Aeschylus knows that there is some blurring here of what drives Agamemnon to his
decision, whether it is force majeure or a mental imbalance sent by the gods? (which to
a logical, but not necessarily to a poetic, mind is the same thing) is prebably the reason
why the sentence which starts at 224 is linked to what has led up to it by the
combination of partxcles &’ oDv. Those who savour the words of Denniston on & olv
"(pp. 460-64) are likely to conclude that what was passing through Aeschylus’ mind at
the time he wrote them was something like «So much for this rather tricky subject of
motivation; the main thing is that Agamemnon did screw himself up to the point of
being a filicide. Now let’s get on with the story».

The preceding remarks will explain why we must reject statements such as the one
which describes mtagaxond as «the mad courage engendered by one’s first expe-
rience of major crime»8; or «”A 11 came upon him, now that he had made the fatal
decision»®.

7 And it is sent by the gods. S.E. Lawrence, AJPh 97, 1976, 99 says with reference to mapaxo-
MG that «It seems reasonable to take it that Zeus and the Olympians are not inactive here».
Aeschylus, by contrast, thinks more of chthonic deities at Eum. 329-33, but the description
given there of the effects of magaxona would require no modification if applied to Agamemnon.

8 M. Evans, Ramus 4, 1975, 17-32. '

9 M.W. Edwards, CSCA 10, 1977, 25. One might then think that "Atn came so late that it had
nothing much to do, but Edwards argues that it emboldens Agamemnon not to make the deci-
sion, but to carry it out, i.e. make the sacrifice. I doubt if Aeschylus would have understood these
nice distinctions and to the question (p. 18), does “ At appear before Agamemnon makes up his
mind or afterwards, the answer is that, strictly speakmg, it does not appear at all: KogaxORG
does - but see above. Edwards i is however right in his belief that 218-24 are not a continuation
but a repetition.

-68 -



In the same year as Lawrence’s article (n. 7 above) there appeared one by
Conacher!?, which, though largely concerned with other matters, pauses to take a
side-swipe at the transposition proposal. «Dawe’s argument would, in my opinion, be
convincing only if he could show that there was no backward reference, no point of
apnyavio (not simply the backward reference which he would like to see) in the
hymn to Zeus, and this he has failed to do» (p. 331, n. 7); and he speaks airily of «one
of those abrupt switches typical of Aeschylus’ dramatic use of lyricy. We may
perhaps draw an analogy with intelligence testing. A subject is presented with an object
containing holes of different shapes and sizes, and he is presented also with other
objects which will slot neatly into those holes. His intelligence is measured by his
aptitude in putting the right insert into the right hole. It may well be possible to let
small round objects drop into large square holes, or to hammer large square objects

_into round holes not designed to accommodate them. The question is not what is
possible, but what is right, and it is the man who matches the right object to the right
hole who tevEetan poevdv 10 mdv. The same answer may be returned to M.
Weglage!!, who without bluffing about Aeschylus’ «abrupt switches» («An véllig
unerwarteten Orte bricht er mitten in die leidvolle Erzihlung von der Vorgeschichte des
trojanischen Krieges hinein») none the less is willing to accept the possible, because it
is possible: «Die stirkere Einbindung des Textes, um die sich Dawe bemiiht, scheint
mir auch am traditionellen Platz moglich». In other words, credo quia possibile.

Just how difficult 160-91 are to explain in their present position may be gauged by
two major abnormalities of interpretation which surfaced in the period 1978-1980. We
begin with Neitzel, who in two articles!? argued that the adverse winds, and hence the
demand for the sacrifice of Iphigeneia, were Artemis’ way of putting pressure on
Agamemenon to give up the expedition («Sie bittet die Atriden um nichts anderes als
die Aufgabe des Feldzugs»). This is of course irreconcilable with 150 (crevdopéva

‘@uoiav) and with the prepositional prefix in oup-nvéwv!3. The words in 179 ff. are
strangely interpreted as referring to the chorus’ Angst («Die drei Strophen sind
bestimmt von der angstvollen Sorge der alten Argiver»), although their highly personal
tone fits only an Agamemnon, and 212 f. is ungrammatically construed («er bezeichnet
also die Aufgabe des Zugs, d.h. cwppoovvy, als Gpoptiar) and the defence of Tin
in T®L mAder betrays an equally insecure grasp of the language. We need not
therefore be much disconcerted at being told that «Dawes Umstellung des Hymnus hat

10" Phoenix 30, 1976, 328-36.

11 Hermes 119, 1991, 265-81.

12 Hermes 106, 1978, 406-25 and 107, 1979, 10-32. .

I3 The uncomfortable evidence of onevdopéva and népmer... Zevg is explained away with words
like «Er [Zeus] tut es eben deswegen, weil dies fiir sein Ziel, den sophronismos Agamemnons,
notwendig ist». As for gupvéwv; that «weist darauf hin, dass Agamemnon mit den Gegen-
winden der Artemis gegen das Unternehmen "mitblast". In seiner Aporie liess er sich also zu-
nichst vom "Wehen" der Vernuft tragen».

-69 -



die merkwiirdige Konsequenz, dass der Zuhorer die Kriterien, welche er besitzen
muss, um Agamemnons Entscheidung beurteilen und die ihr folgende Kritik der alten
Argiver verstehen zu kénnen, erst nach Agamemnons Entscheidung erfihrt». Asif we
needed to be told that daughter-slaughter (West’s phrase) is wrong!

Neitzel’s second article, which labels the proposed transposition as ‘nur ein letztes
verzweifeltes Mittel, Sinn in die Sinnlosigkeit der traditionellen Interpretation zu brin-
gen’ shows no great advance in mastery of the Greek language, to judge from the
translation of YWV %IV HEOOOE Td dnponAiBea as «alles Vieh der Tiirme
(Mauern) [= Trojans!] vormals das volkreiche». The allegation that T6 pr) mBéo0at
(206) «meint militarischen Ungehorsam will astonish many, and the statement on 216
f. (p. 30) that «mit keinem Wort hat Aischylos bisher die «allies» erwihnt» is in-
comprehensible (Evppaytag 212). .

In the same year as this second article of Neitzel’s, there appeared a piece in the
journal which started all the trouble, written by R.B. Egan!4. He writes: «On balance,
then, I would say that Dawe’s proposal, while it nicely eliminates the troublesome
matter of the “hymn” interrupting the sequence of the narrative, also solves another
problem which is more illusory than real and which seems almost to-have been created

-to accommodate the solution» - by which he means the apparent clash of 8¢ug and
Suooefii (219). The idea that Aeschylus set out to create problems so that some one
2500 years later might have the pleasure of solving them has a certain charm o it, but it
is not one that will carry conviction with the sternest judges. Neither will Egan’s own
solution, which is to suppose that the Zeus Hymn is spoken by Calchas, and that the
aunyavia is his. We may cut short a refutation of this suggestion by noting that
Calchas’ speech is clearly ended at factheiog (157). Egan himself is aware of this,
but anticipates the objection that a quotation once closed cannot be silently reopened
by appealing to Cho. 309 ff., where, however, the curious rcader will find no parallel at
all. :

P.M. Smith’s monograph on the Zeus Hymn focuses on aspects w‘hich have little
bearing on its rightful position. Its most startling proposal is that the person being

-thought of at 176 ff. is not Agamemnon, and not the chorus itself, but Paris!S. But
there has been no mention of Paris since v. 61, which is enough to saw through this
major plank in his interpretation of the whole; not but what there are a number of
useful points made on matters of detail.

In 1982 L. Bergson returned to the fray!6. He swallows Neitzel’s contention that
Artemis is trying to prevent the expedition, and sees Agamemnon’s choice as one
between obeying Zeus and obeying Artemis. «Agamemnon trifft die Entscheidung

14 Eranos 77, 1979, 1.9.

15 ACS 5, 1980, 27; see also M. Gagarin, deschylean Drama, Berkeley 1976, 139 f.; endorsed by
R. Thiel, Chor und tragische Handlung im ‘Agamemnon’ des Aischylos, Stuttgart 1993, 104 ff.

- 16 Hermes 110, 1982, 137-45.

=70 -



zugunsten der Hybris nicht trotz besseren Wissens und nicht aus freien Stiicken; er
weiss nicht, wie er handeln soll, denn er ist von zwei Méchten bedringt und befindet
sich in volliger dunyavia... In seinen Worten 214-17 offenbart sich seine
nagarona». Now it is never said that Agamemnon’s conduct is DBoLg; and if it is,
then it will be UPoLg whichever decision he takes, because he will be defying either
Zeus or Artemis. The analysis also implies that the meaning of 214-17 is clear, and
that (a popular interpretation) Agamemnon is calling daughter-staughter a matter of
6éug without any further qualification. If that were so, then we might indeed be
tempted to agree that the balance of his mind is disturbed, and apply the word nopa-
%ORa to it. West’s Teubner text and his accompanying Studies!” take a diametrically
opposite view, and we must now therefore take a closer look at this vexed passage.
Keck had argued: «The ydg sentence must represent the moral dilemma in which the
King finds himself, and so it is immediately clear that ©éjuig here can only be the
Goddess of eternal Right herself, who angrily opposes the impassioned nature of the
alliance». Write therefore dpydar meQuopyws 8¢ ¥y aravddn Oéug. West rightly
recoils from the abuse of 8¢ ye, and stresses the desirability of keeping d0yd
ReQLoEYws together. This gives us 6pYd meELOEYWS: Gnd & avddL Oéuis. The
West version is superior to Keck’s on another account too: it is inconceivable that
Themis should ever get «excessively angry». It would be like seeing the blindfold fi-
gure of Justice who holds the scales above the Old Bailey (London s cnmmal court)
getting into a frightful tantrum!8. :

~ But this takes us to another point, and one which undermines the Keck-West inter-
pretation. If Themis opposes the daughter-slaughter, she by the same token opposes
the will of Zeus who is sending the expedition to Troy, and the will of Artemis too,
whether in her embodiment as Hekate (the Teubner text at 140) or not. But Themis is a
close associate of Zeus. Indeed according to the twenty-third Homeric Hymn they
enjoy intimate chats togéther. Themis, qua great goddess, cannot forbid what such
deities have prescribed. But Themis need not be a great goddess. The word can denote
what in his discussion West, with sound instinct, translates as «legitimate». In his
Aeschylean lexicon Italie distinguishes between the uses of the word as fas and as
goddess, and early in the entry in Elleri_dt’s Sophoclean counterpart we find the excerpt
from the Etym. Magn.: ©¢uig dnhot 10 npénov nai vv swpamxiyv Bedv. That
the craving for Iphigeneia’s blood is felt by the army, and not Agamemnon, Calchas,
Artemis, or any other candidate, is something rightly stressed by West. But then he
argues from the premise that «The concept of 8€uig is normally applied to the sphere
of action, not that of thought or emotion» to the conclusion «The bumning question is

17 Studies in Aeschylus, Stuttgan 1990, 178-81. :

18 Der Kleine Pauly 5.676 informs us that «Die bekannteste Darstellung der Themis ist die grosse
Statue aus dem Themis-Tempel in Rhamnus (3 Jh.) die in der 1. Hand wahrscheinlich eine Waage
hielty.

-71- -



not whether it is legitimate for them to feel like that, but whether it is legitimate for him
to do the deed, and we should expect Géuig in the context to have this reference». The
premise is not unassailable, though admittedly protected by the word «normally».
Attitude and action are often merged in each other. @€ is, for instance, used with
oeBiterv at OC 1556; but there is an act of prayer involved. It is common with verbs
of speaking (aDddav, the word here, at Soph. £/. 127) and hearing. «The army’s
craving, to Agamemnon, is a fact of the situation that puts pressure on him». So West,
correctly. Can he dismiss that pressure? No, because from the army’s point of view
they have a perfect right to expect their commander to act for what they perceive to be
the common good, ending the unsatisfactory situation described at 192 ff. What gives
a bitter point to Agamemnon’s words is the juxtaposition of that sentiment with such
words as «the blood of a maiden», the sacrifice of his own daughter. It is the same
bitterness that underlies yagug Biawog, virtually a xdow dxaows. It has to be added
that €mBupelv, which West would like to get rid of altogether, suits the tone very
well. The text and translation given early in this article, «He (sc. Calchas) says they
have a right to thirst, with all too much passion, for a sacrifice...» meets every
requirement, but the translation given of €0 Y& €in} needs some justification. Because
of the refrain t0 &’ €U vixdtw, and because an optative without &v normally, as its
name implies, expresses a wish, these three words are regularly translated as “may all
be well”». But as we look at Fraenkel’s translation we see his mental supplements
occupy more space than the text they surround; <It shall be done>; for <my hope is>:
may all be well. That yag is worrying, We should at least consider the possibility that
we have a potential optative without av!9. «It would be [from thelr point of view] a
good thing»20.

One last point before we see what the transposition leaves us with. xai 166’ (184)
is explained by Fraenkel as an exemplification of a general law. He cites two parallels;
the first (4g. 399) contains olog, and the second (8 329 f.) ¢, words which would
suit the present context if Fraenkel’s interpretation were correct, but which are simply
not there. Nor is it clear how or when what follows 184 can be said to exemplify that
general law, of gooveiv, dBeL pabog, cwgooveiv and the pyolipwy KOVoG.
These are things which will only come after the deed has been dore, or at any rate after
the unhappy realisation that the deed must be done (198 ff.), and only the transposition
will secure that order. With the transposition, xai T06” means exactly what it says:

19 On this usage, see K. - G. 1225 s.

20 50 Schuetz: «&d yd@ €in male reddidit Stanleius, quod bene eveniat; est enim h.l. excusandi
formula, qua rex significat, se non magnopere posse Graecos culpare, quod Iphigeniae macta-
tionem ﬂagltent esset enim, inquit, utile et conducibile». Wecklein reports that Schuetz conjec-
tured €0 ¥ &v &l but I have found no trace of this in his editions. One other point of textual
detail, at v. 227, «the preliminary sacrifices for ships». In the context, where we have learnt of
pressure on Agamemnon coming from the alliance, a more suitable word might have been Aa@v,
a preliminary sacrifice on behalf of the army.

-7



«and theny i.e. it introduces the next stage after the full realisation of the nature of the
dilemma and the only real way of ending it. The transposition also secures another and
greater benefit: the huge sentence beginning at 184, running as fjyepdv + participle +
participle + eUte clause with participle (§xwv) + additional nvoai clause with
participle (193) + participle (196) + &nei clause + participle + dote clause,
terminating in dvak 6 mpéoPuc?, is replaced by two sentences, each of moderate
length: 1) mvoai + participle + participle + verb; 2) &nei clause + participle + Gote
clause, again terminating in Gvak 6 npéoPuc.

The structure of the whole is this: Calchas at 156 has expressed both hope and ap-
prehension. Should we say atAwov or will the good prevail? The answer is given:
winds require the sacrifice. Agamemnon’s dilemma, personal agony - v - public de-
mand. Why this brutal choice? (205-17). Answer: because that is how Zeus opera-
tes22. Men have to learn the hard way (160-83). Agamemnon acquiesces in force
majeure (184-91), and so did the unthinkable (218 ff.)

Now let us try a semi-scientific test. We know from the kommos in Cho. that a long
passage of lyrics in Aeschylus may contain numerous echoes. For an echo to be an
echo, recognisable as such, and not just a separate manifestation of the same word or
thought, it must occur within a relatively short distance of its counterpart, and this law
we find observed in the kommos. What results emerge if we apply t.hlS test to the
sections of the parodos under scrutiny?

WITH . WITHOUT
TRANSPOSITION
dvurvéoug (147)... voad (192) 13 45
xooviag (147)... makppixnn xe6vov (196) 16 ' 49
andoiag (149)... dndoiar (188) 51 39
Bvoiav Etépav (150)... Grro pijyxap (199) o 49
dnéxkayEev (156)... ExhayEev (201) 13 45
@eevav (175) and @oovelv (176)... poovelv (221) 20, 19 46, 45
pvnoutipev (180)... tporonuwy (223) 17 43
fiyepdv & mpéofug (184)... &vak & meéofug (205) s 21
tunaiow (187)... nagoxond (223) [naiw/xonTw] 10 36

21 The & should be deleted (Karsten). On the rarity of apodotic 8¢ in Aeschylus see Denniston,
177. Both Page and West decline to print one at Sept. 750: even the examples cited for Sopho-
cles in Denniston's Index turn out to be confined to phrases like ov'l:(n 68 ord (’Spu)g, now that
Y’ is accepted for OT 1267. ’

2 Compare the last line of Sophocles 7r., and the second line of Ant. as pnntcd in my third
Teubner edition. There is, however, onc difference: Aeschylus still sees Zeus as something
personal: he says ouig, while Sophocles says 1.

-1 -



ovp,nvéwy (187)... avéwv (219) 6 32
TOTAL 217 450

By this criterion, the chances are over two to one that the transposition is correct. As
to how this dislocation, and the other six referred to on p. 59, came about, we can only
speculate. What we do know is that such a phenomenon has taken place in recent
times. The first American edition of H. James’ The Ambassadors (Harpers and
Brothers 1903) reversed the correct sequence of Chapters 28 and 29, and this error
passed unnoticed and perpetuated itself in all subsequent American and English edi--
tions until 1960.

Cambridge R. D. Dawe

Osservazioni:

Esiste un problema di carattere generale, sul quale intendo soffermarmi anzitutto: il
tipo di logica che presiede alle nostre operazioni di emendatio. Nell’editio maior del
suo intervento cagliaritano, voglio dire nella forma che & stato presentata agli
Aeschylean fellows e che comparira su Eranos, Roger D. Dawe parla di Strophic
Displacements, ¢ ne ricorda un esempio per Sofocle (OT 190-202 dopo il v. 215:
Haase), uno per Euripide (4ndr. 1027-036 dopo il v. 1046: Musgrave), ben cinque per
Eschilo. Questi sono Pers. 93-100, spostati dopo il 114 da O. Miiller, Suppl. 88-90,
scambiati con 93-95 da R. Westphal, Ag. 160-91 dopo il v. 21 7 (Dawe stesso), Cho.
434-38 dopo il 455 (Schiitz) e Cho.623-30 dopo il v. 638 (Preuss). Confesso che
ognuna delle volte che ho letto questa esposizione non ho potuto sottrarmi a un senso
di ammirazione e a un’adesione agli argomenti addotti: in ognuno dei casi proposti la
traiectio consente uno sviluppo pil lineare del pensiero. Dopo un po’ che ho finito la
lettura, e che mi sono compiaciuto meco medesimo del consenso-che ho provato per gli -
argomenti di Dawe, un diavoletto maligno mi insinua un dubbio: sara un caso che
proprio per il drammaturgo che struttura i suoi drammi con una logica di tipo arcaico,
influenzata dalla lingua della preghiera e dallo stile oracolare e comunque spesso
lontana dalla linearita delle argomentazioni care alla téxvn oratoria propria delle
generazioni seguenti, sia stato suggerito piu del doppio delle trasposizioni che sono
state proposte per gli altri due messi insieme? Si pensi anche alla differenza notevole di
estensione tra i diversi corpora, che da cinque trasposizioni per sette tragedie, contro
due per ventisei, e questo anche se si conserva ad Eschilo il PV, il che non &
probabilmente il punto di vista predominante tra i colleghi anglofoni; altrimenti
avremmo in Eschilo cinque trasposizioni su sei testi, contro due su ventisette di altri
testi tragici conservati; se poi ci si rapporta al numero dei versi che leggiamo,

L -T74-



escludendo ovviamente i frammenti, abbiamo per Eschilo cinque trasposizioni su un
totale di 7923 versi, sempre escludendo il Prometeo, dunque una trasposizione su ogni
1404,6 versi, mentre sommando il PV, le sette tragedie di Sofocle e le diciannove del
corpus Euripideum abbiamo un totale di 37.470 vv., con una trasposizione ogni
18.735 versi: facendo infine la proporzione, troviamo che in Eschilo le trasposizioni
sono 13,338 volte piu frequenti che nel complesso di tutti gli altri tragici. Se non
vogliamo ammettere che qualche misteriosa maledizione abbia colpito il testo di
Eschilo, non possiamo rimuovere per ora il sospetto (che dovrebbe essere poi oggetto
di una verifica puntuale) che la logica del poeta di Eleusi non coincida sempre con
quella dei suoi critici, e che questi abbiano ragione secondo il loro modello di
consequenzialitd, una consequenzialitd che tuttavia potrebbe non essere
necessariamente quella del poeta che studiano.

Vittorio Citti

Page 63: Against the second argument it might be said that the reference to the
second sacrifice at 150 already points the audience to.the relevance of the Zeus Hymn.

Page 65: In the text printed on p. 65 there is a-colon at the end of 191, whereas in
the translation here there is only a comma. It is not entirely clear to me whether Emel
is to be taken as corresponding with 706’ at 184 («at that time... when»), or whether, as
p. 67 seems to indicate, it introduces a clause subordinate to petéyve at 221. I am not
sure (n. 2) how it can be both temporal and causal at the same time.

Pages 65 and 72: I still favour the view that Bpug represents Agamemnon’s own
assessment of the situation. Anyone who is making up his mind to do something that
he feels to be wrong is likely to try to persuade himself, not only that it is legitimate in
the circumstances, but that it is positively the right thing to do.

Page 67: The language throughout the strophe certainly suggests that the Chorus
itself, at least in some sense, pins the responsibility on Agamemnon. I should welcome
a little more guidance as to what the «harness of necessity» does mean. Is it the
requirement laid upon Agamemnon to make a decision, or his judgement that the
reason for sacrificing Iphigeneia is so much weightier than the reason for not doing so
that he says to himself «I have no choice»? The strophe does not necessarily describe
a chronologically later stage than the preceding stanza. It might simply sum up the
account of Agamemnon’s decision,

Page 72: Is Bépig to be taken as an mdeclmable accusatlve, with elvat
understood? If so, T have doubts. I am not sure of the relevance of Soph. El. 127: «it is
right to say this» is not the same as «he says that it is nght».

Page 72 n. 19: K. - G. in fact express doubts about the existence of the potential
optative without &v in Attic. It seems to be restricted to particular forms of expression;
see my notes on Cho. 172, 591-93.

-75-



Page 73: The principle of «a relatively short distance» is a little arbitrary. Pers.
532 ff., for example, repeats much of the vocabulary of the parodos. Would it be
wrong to describe these repetitions as «echoes»?

Alex F. Garvie

Les nouveaux arguments proposés par R.D. Dawe pour la transposition des vers
160-91 et sa revue des contre-arguments permettent de progresser dans la discussion.
Je reste néanmoins attaché a I’ordre des vers transmis pour les raisons suivantes:23

— Avec I’ordre donné par les manuscrits, nous avons un effet de composition en
anneau: I’*Hymne 4 Zeus’, qui ouvre la partie iambique de la parodos, énonce la loi du
savoir par la souffrance; cette loi est reprise, et spécifiée, a la fin du chant (et de cette
partie iambique) en 250 s.: «Justice pése de tout son poids sur ceux qui subissent
pour qu’ils sachent». Il ne s’agit pas la 4 proprement parler d’un argument, mais d’un
constat qui n’est pas sans valeur pour un composition poétique.

— Si I’on adopte la transposition, il faut expliquer pourquoi le lieu de I’action (avec
la géographie donnée aux v. 190 s.) est désigné et précisé si tard, alors que le récit est
déja engagé: quel serait le sens de dette précision géographique a ce moment-la du
récit? Avec ’ordre transmis, ‘Strymon’ suit juste la mention d’autres lieux (‘Chalcis’,
“Aulis’). : : _ '

— Avec I’ordre des manuscrits, la proposition temporelle en 188 ss. (eut " aploiai
kennagei...) pose un théme général, le blocus, qui est ensuite analysé et développé par
192 ss., selon une technique bien connue des récits. Avec la transposition, il faudrait
dire quelle fonction pourrait avoir une telle phrase: pourquoi-un tel retour en arriére,
pourquoi une phrase dont le contenu informatif, aprés 194 ss., serait vide?

— Le v. 187 (mantin outina psegén) ne fait pas vraiment difficulté. Il est sans
doute exclu d’y voir une anticipation des vers 202 ss., avec la réaction des Atrides &
I’évocation d’Artémis par Calchas (encore qu’un tel type d’anticipation n’est pas
impossible dans un récit lyrique, et non épique, qui a souvent pour régle de commencer
par ce qui se révélera étre le point décisif du récit). Ce qui a été dit de Calchas dans la
triade qui ouvre la parodos lyrique suffit a créer la situation qui motive 187.
Agamemnon (dans une sorte de contre-scéne d’Hom. A 106 ss.) ne conteste pas
P’interprétation du présage par le devin: les vents et le blocus qu’il annonéait (v. 149
s.) sont devenus réalité.

— Jai I’impression que Dawe minimise la rupture marquée par epei de kai en 199.
Or c’est visiblement avec cette phrase que 1’injonction d’Artémis est introduite.
Auparavant, on n’avait encore qu’une crainte du devin, i laquelle il voulait opposer une

23 Certains de ces arguments ont pu étre déja proposés. Je n'ai pas vérifié A chaque fois. Quelques-
uns des éléments que je développe ici ont été déja présentés par J. Bollack, dans sa discussion de
I'article de R. Dawe et dans son commentaire de la parodos (L 'Agamemnon d’Eschyle, Le texte et
ses interprétations, I-11, Lille-Paris 1981).

-76 -



priére 4 Apollon (v. 149 ss.). La situation a changé; de la crainte on est passé a la
certitude de la demande d’ Artémis.

— Peut-on vraiment dire que «pnedn and the rest in 219 [= phrenos pneén dussebé
tropaian] (is) a restatement of 187 [= empaiois tukhaisi sumpneén»? S’il y a un
‘tournant’ du souffle (trropaian), ¢’est qu’il y avait un souffle antérieur. On doit, je
crois, distinguer deux dispositions psycho-physiologiques du roi, correspondant a
deux moments distincts. En 187-88 (mantin outina psegdn et empaiois tukhaisi
sumpnedn), «il est simplement dit qu’ Agamemnon accepte la fatalité des vents, sans se
révolter contre ellen24 par ailleurs «les coups qui s’abattent» (empaiois tukhaisi) ne
concernent sans doute pas directement le pére d’Iphigénie, mais I’ensemble de ’armée
(cf. eut’ aploiai...). Le roi, dans la premiére partie du récit, est passif, restant soumis
aux coups venus de I’extérieur; sa respiration se régle sur eux, impuissante. En 219, le
souffle change; le roi devient actif. Son souffle n’est plus simplement en harmonie (cf.
sumpneén) avec les circonstances; il se renverse de maniére a produire une audace
sans limite (fo pantotolmon phronein; Dawe a raison de donner un sens causal a
tothen). '

— Quant au fond. Le déplacement des vers 160-91 a pour point de départ I’idée
que I’Hymne & Zeus concerne d’abord la souffrance d’Agamemnon a Aulis, p. 67 s.:
«Why this brutal choice? (205-17). Answer because that is how Zeus operates. Men
have to learn the hard way (160-83)». Mais, tout d’abord, peut-on dire
qu’Agamemnon apprenne quelque chose? Il apprend seulement que la réalisation du
but de guerre qu’il s’est fixé et que Zeus accepte passe par le sacrifice de sa fille. Il ne
s’agit clairement pas d’une connaissance positive, d’un ‘bien penser’ comme le dit
phronein au vers 176. Au contraire, cette ‘souffrance’ conduit Agamemnon a penser
contre la raison (fo pantotolmon phronei‘n, v. 221). La reprise des termes mémes de
I’Hymne a la fin de la parodos, vv. 250 s., laisse entendre que la conversion de la
souffrance en savoir n’a pas encore eu lieu, qu’elle est attendue, avec angoisse, par le
cheeur. La lecon de I’Hymne ne s’est pas encore appliquée.

On est donc plutét amené a dire que I’Hymne, laissé a sa place, dessine le cadre
théologique de toute 1’action entreprise contre Troie, action commencée a Aulis avec le
sacrifice, mais dont le cheeur ne connait pas encore le terme (on comprend ainsi le sens
de la composition en anneau de cette partie de la parodos, cf. supra). 1l sait seulement
que le parhos déja-vécu ou encore & vivre (Agamemnon aura peut-étre & souffrir pour
ce qu’il a fait) va produire du ‘savoir’, mais il nesait pas lequel précisément25. Le
cheeur est donc dans une véritable aporie. La contradiction angoissante (cf. le refrain)
entre ’annonce du succés futur des Grecs a Troie et le prix & payer pour ce succés (le
sacrifice d’Iphigénie), ’améne a se tourner vers Zeus, dont il pose qu’il est le seul étre

24 Bollack, 260.
25 En effet, en faisant de la ‘souffrance’ I'accés au ‘savoir’, a la sagesse, le cheeur s’exclut lui-méme
de ce savoir: trop vieux, il n’agit plus, et ne peut donc, au sens propre, connaitre aucun pathos.

-77 -



qui puisse véritablement libérer de 1’angoisse (vv. 160-66). Si Zeus peut libérer de
I’angoisse, c’est que non seulement il est un dieu victorieux d’autres dieux (vv. 168-
75), mais qu’il sait transformer la douleur humaine en connaissance positive (vv. 176-
83). Or, et de 1a vient ’aporie, ce méme dieu pousse Agamemnon 2 prendre Troie et
donc, implicitement, a tuer sa fille, & savoir 8 commettre un acte impie. L’Hymne sert
moins a rendre compte du désarroi d’Agamemnon, de son pathos (qui, en fait, ne
débouche sur aucun mathos véritable), qu’a poser le sens a priori nécessaire de toute
I’entreprise grecque. Or il est impossible de dire comment ce sens va se réaliser
I’angoisse n’est pas encore supprimée, parce qu’ Agamemnon s’est rangé du c6té des
criminels, méme s’il I’a fait pour obéir a Zeus.

Pierre Judet de la Combe

The supposed advantages of transposing 4g. 160-91 to follow 217 are swamped
by the drawbacks. The disproportion between Calchas’ lengthy prophecy after the
eagle omen (126-55) and the cursory mention of his remedy for the adverse weather
(198-202) is much more noticeable and disagreeable if only a few lines separate them.
But this is a minor point. What is worse is the removal of 184-91 to a later position in
the narrative, because ' _ ‘

(a) the perfectly coherent and continuous description of the dmlow (188-98) is
chopped into two parts which are then located far apart.

(b) Their order is reversed, so that the portion which states where the event took
place (190 f.), and which contains an identification of the central character (184 f.)
more explicit than that in 205, instead of coming at the beginning of the narrative,
comes later, where these elements no longer serve the same useful purpose.

(c) The whole temporal clause 188—91 becomes completely redundant if it stands
several stanzas after 192 ff. It also comes into awkward juxtaposition with another
temporal clause, 218-20; that one begins &xei &, which Dawe is forced to change
into &nei ¥ (not the most convincing ye even among his conjectures).

In its transmitted position the «Zeus Hymn» appears as an anxious meditation
prompted by the recollection of Calchas’ terrifying prophecy, part of which has yetto
be fulfilled and explained. The Hymn serves as a major.punctuation mark, separating
the eagle omen and associated prophecy from the account of the dmAoia,
Agamemnon’s dilemma, and the sacrifice. The resumptive »xai tote at 184 takes us
back into the narrative, and indicates that the preceding theology is relevant also to
what follows. T10te means. «theny in the sense of «at that time», not «after that», which
is £nerta. :

Martin L. West

-8 -



Replica:

AML. West

The «disproportion between Calchas’ lengthy prophecy... and the cursory mention
of his remedy for the adverse weather» does not really exist. Calchas had dwelt largely
on the fall of Troy. His comments on adverse weather took the form &vrinvoous...
xooviag &xevijldag &mholag. This is not out of proportion to mxQol yeiparog
(198-99). Calchas did not even prophesy adverse weather. What he did was to pray
Paian that there should not be any adverse weather. We are naturally keen to learn
whether that prayer will be answered, and with the transposition we get that answer at
once.

«The coherent and continuous description of the drnthoio, (188-98) is chopped into
two parts [so much for ring-composition!]... and their order is reversed». No: the
sequence eDT’ dmhoiow x.T.. would naturally come affer a statement of what caused
it, namely the nvoai dmd Zroupovag porotiool; and as for «coherent and
continuous description», what is coherent and continuous about Agamemnon «not
blaming any prophet» when all that prophet has been doing, on the traditional order, is
praying to Paian on Agamemnon’s behalf? It seems to me equally peculiar to say that
the identification of the central character as fiyepmv 6 néopug vedv (184), is more
explicit than the one at 205, dvaE & mpéoPug, when that description, «the senior
king» immediately follows mention of the Atridae. Few prizes would have been given
out in antiquity for naming the elder of the two Atridae. And not many more for
knowing that it was at Aulis that the Greek ships assembled. The mention at Hom. B
303 f. is equally casual. ' .

«The whole temporal clause 188-91 becomes completely redundant if it stands
several stanzas after 192ff.». No, it does not, because it provides the introduction to the
dvayrag Aénadvov which should immediately follow. Nor does.it come «into
awkward juxtaposition with another temporal clause, 218-20» since on my version that
second clause is not purely temporal: €xei y’ not &nei 8. The change of 8’ to Y’ is
hardly a momentous one, and the minor scribal alteration would have been a sure
consequence of the dislocation. The cost of this is tiny by comparison with the text
~ .which West would defend, in which the huge sprawling sentence which begins at 184
and loses itself in a maze of subordinate clauses fails ever to give us a main verb. [I
wonder, incidentally, whether West would censure Aeschylus for the «awkward
juxtaposition of two temporal clauses» at Agam.12 and 16].

-79 .



I conclude by remarking that West’s dictum that «tdte means ‘then’ in the sense
of “at that time’, not “after that’, which is £nerta» is a) false and b) irrelevant. “Then,
next’ says the lexicon, which takes care of a). As for b), note what 1 said about it: «it
introduces the next stage after the full realisation of the nature of the dilemma and the
only real way of ending it». This TOte is no different from hundreds of others, e.g.
Soph. Phil. 271, EI. 1038, OC 778, and even the spurious OT 1517. «Then, under
those circumstances».

[Since writing the above, I have come across by accident an informal rescript sent
me by the late F.H.Sandbach after the publication of the original Eranos article. Dr.
West will be glad to learn that Sandbach shared West’s geographical misgivings: «My
one doubt is whether 188-91 are suitable in their new place, with this geographical
detail». He may be less glad to learn that Sandbach’s overall verdict was «The
consequences of the transposition seem to me almost entirely favourable». As for the
geography, in my original Eranos article (p. 11) I had written: «... the fact that the two
stanzas have geographical references in common may have been an additional reason
. why the order became confused. A fanciful critic might even find some attraction in the
idea that the malipedyBotg of the physical world (190) mirrors the moment of
indecision in the world of Agamemnon’s mind before he finally bows to necessity». 1
was perhaps closer to the truth than I knew: cf. T yap vou xovgoTata 70n
edpeta@oed nwg xai Edgirov dixnv &g &v malippdion mepunhatopeva -,
Anna Commena Alexiad. 2. 3 (last words).]

A AF. Garvie

There is no problem over a conjunction being both temporal and causal at the same
time (compare the English ‘since’). I think my reference to.Denniston p. 142 already
meets that point. Euripides Hipp. 955 gives us for example an &nei v éAMgone, -
different but parallel to the way in which Agamemnon is ‘caught’ . The ‘harness of
necessity’ is, as stated, force majeure. To Greek thinking this does not absolve
Agamemnon of personal guilt. The point of ellipse of d&v being dubious in Attic
obscures the fact that Greek tragic choruses are not written in Attic. Their lyric
inheritance provided them with such precedents as Pind. Ol 3. 45 and Pyth. 10. 21; -
and most editors agree that Soph. Anz. 605 is a valid example. Other, more shadowy,
examples have been suspected in tragedy. But Schuetz’s conjecture will allow you to
have your dv, while keeping the alternative interpretation which I had (without
knowing that Schuetz had anticipated me) hit upon. The only difference between
Schuetz and me is that I see Agamemnon’s words as spoken with more bitterness.

Of course the case for the transposition is quite separate from the detailed
restoration of this problem passage. ©@¢pig indeclinable, like the latin fas, causes me

-80-



no worry: Aesch. Suppl. 336, Soph. OC 1191 (see Jebb’s Appendix ad loc.), and
possibly Aesch. Cho. 641 are powerful encouragement. This is a case where the ‘no
smoke without fire’ argument seems persuasive: @¢éuig would not appear to be
indeclinable unless it really was (on occasion, that is). On the other hand, the point
about the need to supply <elvow> is well made; and I had in fact made it myself on p.
18 of the Eranos 1966 article. There are two possible defences: 1) That <elvar>
remains possible after all; 2) That a)d@L means ‘call’, as in the passive ‘be called’ at
Soph. Phil. 240, 430, and the translation should be, in effect, «He calls their
extravagant blood-lust ‘Themis’». But | admit to not being happy with this, or indeed
with any other proposed restoration or interpretation of the passage.

A P. Judet de la Combe

May | begin by removing one obstacle to understanding which may possibly arise
from an English idiom (‘Men have to learn the hard way’)? If a fly annoys us, and we
flatten it with a rolled-up newspaper, we may accompany our revenge with the words
‘That will teach you!”. But there is no expectation that the flat fly will in future be a
model of prudence. Equally Agamemnon does not exactly learn anything: in x0¢t
paBog the stress is all on wd:B¢L, taking, and pre-emmently s0 in Agamemnon s case,
the form of sleepless nights full of sorrow (179 5.)

As for the rest, you give us a clear restatement, with some refinements, of the
orthodox position. Although slightly aggrieved that you use ring-composition as a
defence of the traditional order, but reject it (“pourquoi un tel retour en arriére’) when
it comes to the newly proposed order, 1 would not want to add any fresh arguments to
those already given in my paper.

AV.Citti

You speak, in the language of a Verdi opera, of «qualche misteriosa maledizione». I
think the answer simply lies in differing types of transmission. One remembers that
Wilamowitz gave the popularity of tragedy as a prime cause of the spread of literacy.
If, before that happened, the first text of Aeschylus was constituted, like the first
official text of Homer, by a process of oral dictation, the odds of N 338.to 1 - or put it
another way five instances versus two - need no longer dismay us.

- 81 -



SUR QUELQUES PASSAGES DE L’4AGAMEMNON ET DES
CHOEPHORES D’ESCHYLE

Notamment depuis les travaux récents de 1’école philologique anglaise sur
I’histoire du texte des Tragiques, nous savons maintenant a quel point la vulgate est
intelligente. A un schéma mécanique de la transmission, comme succession et
accumulation de fautes, s’est substituée 1’idée, véritablement historienne, d’une
tradition manuscrite faite d’interventions critiques plus ou moins heureuses, dont il est
souvent possible de reconstruire les raisons. La critique textuelle ne considére plus la
lettre comme un donné brut, qu’elle évalue du dehors en fonction de ses propres choix,
mais comme le résultat d’un processus historique complexe, ce qui oblige désormais &
prendre en compte 1’ensemble des variantes et a en reconstruire I’histoire, qui est a la
fois matérielle et intellectuelle. Le soupgon critique porte dés lors sur la totalité de la
tradition, et ce n’est pas parce qu’un texte semble mieux attesté qu’il est
nécessairement le meilleur. Ainsi, le fondement matériel du ‘conservatisme’ en matiére
de critique textuelle disparait. ,

Le gain scientifique est évident, et il est impossible de revenir a la position
antérieure. Mais ce progrés dans la compréhension de la genése des textes transmis ne
s’accompagne pas d’un progrés comparable dans la compréhension des choix opérés
par la critique. A cdté des variantes textuelles, il existe des ‘variantes critiques’: un
texte donné sera jugé différemment selon les traditions scientifiques ou culturelles des
interprétes; ce qui est ‘nonsensical’ pour I'un ne le sera pas pour I’autre. Comme les
critéres de la décision ne sont souvent pas explicités, on assiste & la constitution et a la
perpétuation de nouvelle formes de vulgates, concernant non plus la lettre, mais son
interprétation. '

Je voudrais dans ce qui suit examiner quelques passages dont 1’obscurité produit
des situations ‘typiques’ pour I'interpréte d’un texte dramatique!.

1 Les analyses des passages de 1’ Agamemnon présentées ici sont tirées du commentaire des épisodes
de cette ceuvre qui sera prochainement publié aux Presses Universitaires du Septentnon (Lille)
dans la série des Cahiers de Philologie.

Les hypothéses développées ici pourront convaincre ou ne pas convaincre pour deux types de
raisons. Tant que 1'on reste au niveau d’une argumentation technique, qui prend en compte la
cohérence sémantique ‘locale’ des passages étudiés et I’évalue au moyen de la connaissance que
'on a de I'usage général par Eschyle des codes linguistiques et formels établis, un accord est
relativement facile 4 atteindre. Par contre, 1’écart est sans doute plus grand si I'on considére les
buts que se fixe 'interprétation. Un des effets de la discussion de Cagliari pourrait étre qu’il y ait
au moins accord sur la nature des différents. En cherchant a ‘sauver’ des expressions difficiles
d’Eschyle, ou du moins du texte tel qu’il nous est transmis, il ne s*agit pas pour moi de prétendre
a reconstituer le texte d'Eschyle tel qu'il était réellement (ce qu'Eschyle a écrit), mais d’établir des
possibilités de sens. Il appartient 4 une démarche plus générale de décider, par un travail de re-
contextualisation, si ces possibilités font vraiment sens (au sein d’'une conception eschyléenne de

LEXIS 17/1999 -83-



1. Métaphores difficiles (Cho. 965-68; Ag. 1055-058).

Les écarts les plus grands entre les traditions critiques se repérent surtout dans le
traitement qu’elles appliquent aux parties métaphoriques d’un texte. Le débat est
ancien. De méme que la rhétorique se pose traditionnellement la question des critéres
qui rendent une métaphore acceptable ou non (la métaphore doit pouvoir étre
déchiffrée par 1’auditoire), de méme I’herméneutique, qui est le symétrique de la
rhétorique, est depuis toujours traversée par un débat interne contradictoire quand elle
se propose de dégager des regles susceptibles de créer un consensus quant au
caractére motivé ou non d’une métaphore. La métaphore est en effet le lieu ou, de
maniére souvent spectaculaire, entrent en conflit, ou en interaction, d’une part une
inventivité linguistique individuelle («Car cela seul [savoir faire des métaphores] ne
peut étre repris d’un autre, et ¢’est le signe d’une nature bien douée», Aristote, Po.
1459a2) et, de I’autre, la codification du langage: les choix critiques quant & la
possibilité ou non de telle ou telle expression métaphorique dépendront de la maniére
dont le critique se représente cette interaction entre inventivité individuelle et codes du
langage3.

Les vers 965-68 des Choéphores offrent un exemple particuliérement frappant des
difficultés que pose la recherche des critéres d’intelligibilité (ou d’inintelligibilité)
d’une métaphore:

taxa 8¢ maviehic xeovos quelpetan
npdbuga dopatwv,
Srav &g’ totiag pvoog Gnav éhdoy
xaBaguolow atdv éhatneiolg.

«Bient6t le temps qui tout achéve franchira le portique de la maison, quand il aura jeté loin du
foyer toute souillure par les rites chasseurs de mauvais sort»>.

ce qu’est une ceuvre, un genre, ou méme la langue). Le ‘fait poétique’ étant considéré ici comme
n'étant pas reproductible mais vraiment historique et singulier, sa réalité ne peut étre reproduite,
refaite et assertée au moyen de la technique; celle-ci ne peut que se rapprocher de maniére
asymptotique de I’individualité qu’elle essaie de régulariser.

2 Trad. R. Dupont-Roc et J. Lallot, Paris 1980.

3 Pour I'analyse historique d’un exemple particuliérement net de la relation entre modes d’interpré-
tation et théories de la métaphore, dont le modéle a été dégagé par H. Wismann dans ses séminai-
res a I'E.H.E.S.S,, je renvoie & mon étude Histoire d’une phrase (Eschyle, Agamemnon, 869-
873), parue dans Philologiques III, Qu'est-ce qu'une littérature nationale? Approches pour une
théorie interculturelle du champ littéraire, éds. M. Espagne-M. Werner, Paris 1994, 431-48.

4 Le texte grec présenté est celui que je retiens (je renvoie a I'apparat critique de I'édition de M.
West pour I'origine des legons). Les termes en caractéres gras sont ceux qui ont été particuliére-
ment discutés par la critique. )

5 Traduction de J. et M. Bollack donnée dans J. Bollack, Notes sur le premier et le troisiéme
stasimon des ‘Choéphores’ d’Eschyle, CGITA 10, 1997, 253-62; voir p. 259.

-84-



Cette phrase ouvre la derniére strophe du troisiéme stasimon. Oreste vient
d’entrainer sa meére dans le palais pour la tuer. Le chant (v. 935-72) constate un
accomplissement total de la justice, qui «est venue avec le temps sur les fils de Priamy
(v. 935), et qui s’achéve par ’action d’un «double Arés» (Oreste) entré dans la
maison d’ Agamemnon (v. 937 s.). Le futur «le temps franchira le vestibule du palais»
(xQOvos apeiyetat) doit noter un mouvement vers le dehors, de sortie hors du
palais (cf. A.F. Garvie, Aeschylus, Choephori, Oxford, 1986, ad 1.6): dans la mésode
qui précéde juste cette strophe, le cheeur remarque que la maison est désormais libérée
du frein qui I’oppressait (v. 961 s.) et lui demande de se relever, aprés un trop long
temps (;OAUV dyav x@dvov) de prostration couchée. ‘Franchira’ (Gueiyetal) ne
peut donc reprendre le mouvement du héros vers le dedans (Enole, v. 937, 946), mais
inverse ce mouvement; I’acte d'Oreste est considéré comme accompli. Le trajet du
temps va donc du foyer (&g’ €otiag, v. 966), qu’il aura purifié, vers les portes et le
dehors. L’interpréte a dés lors a définir la relation entre cette sortie et 1’apparition du
vengeur triomphant juste aprés la fin de la strophe (v. 972).

M. West dans ses Studies in Aeschylus (Stuttgart 1990, 260) se prononce contre la .
possibilité qu'Eschyle ait pu écrire que le temps franchit des portes: «Time could be
called mavteAns and it could be said to drive pollution from the hearth; but it cannot
be said to go through a doorway (since it is never localized), nor to perform expulsory
purification rites». Il préfére donc éditer avec Lafontaine modpog («le champion
franchira les portes...»), plutdt que ypovog . Le chceur annoncerait ainsi directement le
retour du héros sur la scéne. A.F. Garvie avait pris le parti inverse. Rappelant les
nombreux passages ou le temps est personnifié, il conclut: «Here the expression is
even bolder, but there is no good reason to suspect the text»7. M. West écarte ces
paralléles: «Eum. 286 xoOvog xabaiger ndvia ynedoxwv 6pod is of course not
comparable» (p. 260, n. 28). Mais le probléme est précisément le sens que 1’on doit
donner au mot «comparable».

Si xp0vog est bon (et si 1’on garde Aoy, avec Garvie et West, au lieu du a8
préféré par Page et Sier, aprés Kayser), il faut dire qu’Eschyle innove fortement. Mais
cette innovation est-elle aberrante, hors régles? On voit en fait qu’en transformant en
sujet agissant («le temps franchira les portes...») un terme qui d’habitude note une
condition de I’action (cf. les nombreuses phrases commengant par ‘avec le temps’,
X00v®), le cheeur poursuit son analyse de 1’événement: dans ce stasimon, il
décompose 1’acte d’Oreste en autant d’actions menées par les puissances qui lui

6 Voir également K. Sier, Die lyrischen Partien der Choephoren des Aischylos, Stuttgart 1988,
adl. . :

7 CfH Lloyd-Jones, en note 4 sa traduction: «To us this personification of time seems strangely
aniﬁc_ial, but in Greek it is not uncommon; compare those examples at Agam. 884, 985» (The
Libation Bearers by Aeschylus, Englewood Cliffs [N. J.] 1970).

-85-



donnent son sens: Epoke pév dixa Iouapnidalg xedve, / Bagdixog mowva (vv.
935 s), puis: Epoke 8’... mowvd (vv. 946 s.), enfin tdya O6& mavielng xpovog
apeiyetar (v. 965). Les termes qui accompagnent dixa dans la premiére de ces
phrases (x00vw, mowva), deviennent des sujets syntaxiques dans la suite du texte; ils
sont considérés comme des instances autonomes. A la fin de son chant, le cheeur
imagine un événement qui manifeste I’achévement du processus de vengeance: le
temps, qui pendant une durée trop longue (oAbv Gyav xpdvov, v. 963) différait le
chéatiment, va finir par se clore lui-méme, a cause de la force qu’il a de mener les
choses a leur terme (ravtehc8). Temps de I’abattement, il est aussi I’instance qui,
dans une continuité secréte, non pergue, produit la délivrance. Se confondant avec le
contenu de ce qu’il a fait advenir?, il peut désormais sortir, non pas pour se manifester
comme un triomphateur dans une épiphanie, mais pour abandonner enfin une maison
ou il a permis le rétablissement du droit. Une période est fermée!0. Selon une ligne
métaphorique qui traverse I’ensemble du chant, aux ‘entrées’ successives de la justice
et du vengeur va succéder une ‘sortie’ venant clore définitivement une longue période
d’injustice. Les interprétes ont a juste titre rapproché les passages ou des puissances
de la vengeance sont dites quitter ou non la maison ou elles sévissent (4g. 1190, 1571
s., Sept. 699 s.). Mais ici le cheeur, dans un effort de rationalisation, dome A cette
puissance elle-méme la capacité de parfaire son ceuvre en y mettant un terme: il ne faut
pas la supplier de partir. Pensée plus abstraitement comme un processus (le temps) et
non comme un démon toujours menagant, elle produit sa propre limite.

Le «temps qui sort du palais» n’est donc pas directement une anticipation de la
rentrée en scéne du vainqueur. Il y a plutéi juxtaposition et contraste de deux
mouvements. Le chceur imagine une fin parfaite, avec la purification définitive du foyer
(on peut supposer que les «catharmes chasseurs de désastres», xaBappoiowv &tav
gEhatnpiows, v. 968, auront écarté toute violence, méme celle d’Oreste); le spectacle
fera surgir au contraire un étre souillé.

8 Le réle donné au temps dans la phrase fait préférer le sens actif pour ce mot, ‘qui achéve’, plutdt
que ‘accompli’ (voir la discussion par G. Bona, de & mavtehng éviavtog au vers 5 du premier
Péan de Pindare, Pindaro, I Peani, Cuneo 1988, 13). G. Thomson (The Oresteia of Aeschylus,
Prague 1966, ad l.) avait déja insisté sur la valeur rituelle (dans le cadre de 1’‘orphisme’) du
syntagme.

9 Je ne pense doné pas que o6vog désigne ici «I'heure décisive, I’heure de la délivrance défini-
tive» (J. de Romilly, Le temps dans la tragédie grecque, Paris 1971, 55): si le temps est
‘souverain’ — selon I'interprétation donnée dans cette étude de maviehig —, il est en mesure
d’imposer, dans la durée, le contenu qu’'il porte. Sinon, 1'auteur a raison de ne pas voir dans la
phrase une personnification du temps; celui-ci est considéré comme une puissance.

10 Et ouvre, peut-étre, sur un autre avenir la phrase TiaL... TecoDvVIaL TGAWV (vv. 969 s.) semble
viser un temps qui succéde 2 la sortie du temps de la vengeance. Le texte est en partie perdu, mais
J. Bollack propose avec une certaine vraisemblance de voir dans ebmQO0wOL *x0iTAL la «belle
disposition» des coups de dés qui seront & 1’avenir joués par les «résidents du palais» («D’autres
dés vont tomber... Ils seront bien couchés, avec un beau visage»); pour recotvral et le jeu de
dés voir entre autres Ag. 32 (CGITA 10, 1997 262).

- 86-



Le point important est qu’on n’est précisément pas dans une perspective narrative
(ce que suppose la correction t@Op0G), mais dans une interprétation théologique
(selon les termes d’une théodicée), qui est ici développée comme un récit, avec les
actions accomplies par des puissances souveraines; ce qui est propre a ce texte est la
maniére dont il superpose des genres différents.

Eschyle peut opérer cette transformation 4 partir des exemples que cite Garvie, ou le
temps est actif, et méme localisé (Ag. 893: dugi oo mab / 6pdoa mheiw ToU
Euvetdovrog ypOvou). Ces phrases (qui souvent donnent une interprétation
gnomique de‘1’action, comme en Eum. 286 ou en PV 981, &AL Endiddonel mave’ 6
YNEaoxmv ¥00vos) ne sont certes pas identiques a celle de notre passage, mais elles
offrent a I’écrivain une possibilité sémantique qu’il développe non pas de maniére
anarchique, sans régles, mais en fonction de la logique propre au contexte qu’il
construit. Dans notre cas, il s’agit, en accord avec la fonction traditionnelle du cheeur,
de donner une interprétation de 1’événement dramatique. Cette interprétation prend ici
la forme singuliére d’un récit: en effet, le cheeur croit (a tort) qu’avec la vengeance
d’Oreste il est confronté a un événement absolu, qui réalise directement et pleinement
I’idée méme de vengeance: la violence meurtriére produirait sa propre purification.

L’interpréte n’est donc pas contraint & défendre ou bien la régle (dans le cas de la
critique donnée par West, il s’agit principalement d’une régle logique), ou bién
I’exception (au nom de la liberté de 1’écrivain): le débat serait stérile, sans critére. Il
s’agit plutdt d’examiner si une expression déviante n’obéit pas malgré les apparences
a une forme de régularité, étant entendu que cette régularité n’est pas immédiaternent
donnée (ici la régle résulte de la superposition de deux ‘genres’ ‘connus, un récit
héroique et son interprétation théologique: dpeipetal ne se comprend, dans ce
passage, qu’aprés la répétition de Epoie); I’exception doit étre motivée, et la
motivation ne peut étre construite qu’a partir du contexte immédiat, en fonction des
possibilités ouvertes par les codes généraux de I’expression:

Plus délicat sans doute est le sort qu’il faut réserver a la métaphore énigmatique
‘égorgements du feu’, a@ayag mvEog, au vers 1057 de I’Agamemnon. 1.’enjeu de la
discussion est de savoir que] degré d’énigmaticité on peut admettre ici. Comme le feu
ne peut, a proprement parler, étre ‘égorgeur’, ou ‘sacrificateur’, la question est.de
décider s’il faut remplacer 1’énigme par une expression claire, ou s’il ne faut pas
-admettre que le texte utilise ’énigme comme 1’un des éléments de sa signification. On
ne peut répondre positivement & cette question que si 1’on découvre une-finalité
dramatique & cette opacité.

1055 obvol Gupaiav tyvd’ &poi oxohi mdea
1oifewv: 1 pév yao totiag peoopqdarov
Eornprev fidn pifjha nQog ogayas wveds,
g otinot’ Ehxicao Tvd EEev ydQiv.

-87-



(Clytemnestre, alors que Cassandre ne répond pas 4 son ordre d’entrer dans le palais:)
«Cette femme devant la porte!! (i.e. Cassandre), je n’ai pas le temps

d’en venir & bout. Propriétés de notre foyer, qui est le nombril de la maison,

les brebis sont déja levées en attente de 1’égorgement de feu.

Nous n’avons jamais pensé que nous aurions ce plaisir».

Trois problémes ont été débattus: 1. la syntaxe de ta pév... pijha; 2. le sens de
nQOg opaydc mueog (faut-il corriger, et comment?); 3. la syntaxe, le sens et
["authenticité du groupe g oUmoT’ éAnicaol Trjvd’ EEewv xdoLv.

1. L’analyse du groupe nominal t& pév éotiag pecoppdhov pijha doit rendre
compte de la disjonction de 1’article et du nom et de la présence du génitif. Il est
difficile en effet de régler les deux problémes en faisant avec Peile et Paley de td pév
£0Tiag HECONQAAOV un groupe autonome pendens, qui annoncerait le théme de la
phrase: «for as regards the family altar». S’y opposent d’abord la correspondance T
UEV .../ oV OE... (v. 1061), et, plus simplement, la présence d’un substantif neutre,
ufjha; il faudrait un argument de taille pour le séparer de I’article. On a alors le choix

“entre trois analyses: retrouver ici un homérisme et considérer T puév comme un
démonstratif: «et elles, les brebis», mais on est embarrassé pour construire £otiog
ueoopuarov qui devrait alors étre pris comme un génitif de lieu: «for they, the
sheep, are already standing before the central hearth» (Fraenkel, dubitanter). Ou bien,
on fait de Td pév €otiag peocopgdlov le sujet de EoTnrey, avec pijha en
apposition: «les éléments appartenant au foyer, a savoir les brebis, sont placés...» (cf.
Wills, AJPh 86, 1965, 400); mais ‘brebis’ est trop spécifique pour gloser une
expression aussi générale que «ce qui appartient en propre au foyer» (1a &otiag) et
’apposition, dont on attenderait qu’elle explique T pév..., serait trop bréve (ufjha,
sans déterminant). Mieux vaut prendre Td comme l’article, et rattacher le génitif a
pfilal2: les brebis sont réservées au foyer, elles lui ont offertes (cf., pour la
construction de éotiag pecopnqdhov, Lloyd-Jones, RhM, 103, 1960, 79). -

Quant a I’ordre des mots, il s’explique tout d’abord par le propos immédiat de la
reine, qui argumente (cf. yap) son refus de rester plus longtemps dehors: elle a 4 faire
aupres du foyer ‘ombilical’, et non a la porte. Mais 1’écart - il est vrai surprenant -
introduit entre [’article et le nom produit un autre effet: «ce qui appartient au foyer (et
qui est promis a I’égorgement) n’est défini que dans un deuxiéme temps comme étant
‘les brebis’. Or Cassandre a été dés le début de la scéne fortement associée au culte
qui va étre rendu OAA®V peTd / dovhwv otabdeicav xmoiov Pwpot mélag
(elle doit se tenir «avec une foule d’esclaves debout prés de 1’autel de notre opulence»,

'l Je rapporte Bupaiay tjvde 4 Cassandre.

12 )1 est vrai, cependant, que la possibilité du tour, avec I’écart entre I'article et le nom, vient de ce
que Tt pev est a I'origine un pronom. Mais la présence d’un groupe déterminant le nom (£otiag
pegop@arov) réduit ’indépendance du pronom: voir le méme phénoméne aux v. 83-85 des
Suppliantes d'Euripide; voir Collard aux v. 741b-44a de cette ceuvre pour ce type de construction
(un élément du prédicat peut s’introduire entre le pronom et le nom).

- 88 -



vv. 1037 s.; otaBeioav, cf. Eotnxey, v. 1057; la reprise du vers 1044 par le vers
1058, cf. infra, accentue la relation entre les deux passages). Elle cst ainsi déja en
position de victime.

L’épithéte peoopgparog souligne indirectement cette référence a Cassandre. Le
mot n’est pas descriptif, mais renforce 1’argument de Clytemnestre: elle n’a pas de
temps a perdre a la porte vu le caractére grandiose du foyer. Meagopugahog suppose
en effet une interprétation emphatique du foyer royal, comme centre absolu, ombilical,
qui relativise tout autre lieu. Le mot est normalement réservé au cceur du sanctuaire
d’Apollon a Delphes. Plutét que d’admettre une extension arbitraire de 1’emploi
originel du terme (Fraenkel!3), on retrouvera ici une référence intentionnelle au centre
par excellence qu’est I’ombilic delphien; Verrall n’avait pas tort de lire une ironie vis-
a-vis de la prophétesse apollinienne, qui a seulement changé de service en devenant
esclave. Tout se joue désormais & Argos, lieu d’un triomphe universel et inespéré, qui
se substitue a Delphes!4.

I1 y a donc bien du «double entendre» dans la phrase, mais pas au sens ou cette
notion est utilisée dans la tradition post-structuraliste!S: 1’ambiguité n’est pas
automatique ou indéterminée, comme propriété incontournable du langage; elle résulte
ici d’un propos défini (substituer Argos & Delphes; faire de Cassandre déja une
victime), et les sens produits se laissent hiérarchiser.

2. oG opayas wveds. Deux difficultés: le groupe ta pijha ECTNUEY TEOG
o@aydg peut-il signifier «les victimes sont prétes pour le couteau» (Mazon), et que
faire du génitif rvEo¢? Fraenkel répond par la négative 4 la premiére question,
pensant que I’emploi de np0g ici ne peut étre rangé, comme le font LSJ (s.v,, C, 111, 3,
‘in reference to or for a purpose’), avec des tours comme ¥QTOWOG... XAVOG...
£TOL0G TROG TL, puisque la valeur générale de xQdg ‘en référence &’ y est chaque
fois déterminée par le contexte. Mais, précisément, Eé0tnxev apporte cette
détermination: les bétes sont ‘dressées’, ‘relevées’, comme on le fait avant de les
égorger!6. Le sémantisme du verbe n’est pas neutre: le mot note une position
convenant i telle ou telle situation, comme on a ... &g dixnv T’ €01y, aux vv. 961 s.
de 1'Iphigénie en Tauride, pour Oreste prenant place sur 1’Aréopage et attendant son

13 (Eotiag pecoppdhov means an altar in the middle». Comme si on avait 12 une désignation
commune,

14 Et qui portera I'embléme d’Apollon (v. 1072, 1077, 1080 s., 1085 s.), dans les premiéres
répliques de Cassandre, mais comme «Apollon des rues» dyvidtng (I'épithéte, unique, est
substituée & &yuielx; et prend sans doute une valeur péjorative).

1S Avec par exempie le livre de S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: the Oresteia,

- Cambridge 1984.

16 Le verbe est employé au méme temps et également au début du vers en 1379, pour dire la posture
du sacrificateur qu'est Clytemnestre, et non plus de sa victime.

-89 -



jugement. Ici, 1a valeur de fermeté est renforcée par le redoublement ‘étymologique’
éotiag / Eotyxev.

TMMvpdg est corrigé par la plupart des éditeurs qui ne se satisfont pas de
I’explication ancienne du génitif, plutét liche: «pour étre égorgé et bralén
(Schneidewin, avec le commentaire: ‘seltsam’) ou «pour étre sacrifié pour le feu»
(Paley, qui pense que le texte est corrompu). Weil et beaucoup d’autres ont repris le
nagog de Musgrave, construit avec £otiag peocopgpdahov, «devant le foyer
ombilical». On comprend la géne de Fraenkel et de Denniston-Page devant la distance
qui sépare la postposition du substantif: ils se résignent a mettre TEOG OPaAyYAS
nvEO0g entre cruces'’. ‘

Le génitif ne peut étre maintenu que s’il fait sens dans I’une des trois syntaxes
possibles (génitif subjectif ou objectif, génitif d’appartenance); une lecture comme ad
igriem est exclue. Je pense que la métaphore difficile, et sans doute intentionnellement
énigmatique, «en vue de ’égorgement par le feu» est motivée dans le contexte
immédiat. [Tvedg est en effet & mettre en rapport avec 1’expression inattendue pour le
foyer domestique, &otiag peoopgarov. Clytemnestre reprend ici les éléments du
sanctuaire de Delphes peoupardv 8 dovpa, Aokiov médov / mvgdg te
Péyyos apbitov xexhnuévov, Cho. 1036 s. Le sacrifice célébre un foyer ‘central’
comme celui de Delphes, qui est, dans la perspective de Clytemnestre, le terme d’une
histoire prodigieuse avec le retour du vainqueur. Le feu du palais devient donc
I’élément déterminant de la cérémonie (les bétes sont 1a pour le foyer, pfjha éotiag):
il est présenté ici, par métonymie, comme sacrificateur (génitif subjectif); les victimes
seront bien égorgées pour les dieux, selon le rite habituel, mais c’est par 12 le foyer qui
se rend hommage & lui-méme.

La ‘régle’, qui rend acceptable la métaphore problématique, est ici la cohérence du
propos de Clytemnestre; ce propos s’appuie sur la tournure rhétorigue réglée qu’est la
métonymie. '

3. Le caractére exceptionnel de la cérémonie est expliqué par le vers 1058: «comme
pour des gens qui n’ont jamais espéré un tel plaisim. Le plaisir des maitres, le bonheur
diffus et immédiat de la féte, est une réalité bien présente (v1jvd’ ) qui ne pouvait étre
anticipée par aucune représentation préalable (obmot éAntiocaor).

Plusieurs éditeurs trouvent difficile de rattacher directement 1058 a ce qui précéde.
Maas!8 et West supposent une lacune avant le vers. Mais accompagné de &g, le
participe, avec comme sujet sous-entendu ‘les maitres’, construit un raisonnement: «je

17 1ls suggérent in fine de lire "gooayai TVEGG, les brebis seraient «victimes du feu»; Lloyd-
Jones reprend 1’idée, et rappelle le conseil donné par Plutarque (se référant & Hés., Op. 748 5.)
d’offrir une premiére part au feu (Propos de table, 7. 4. 703 D). Mais il s’agit ici visiblement de
|’ensemble du sacrifice, et non des prémices.

18 Voir I'apparat critique de Murray.

-90-



décris une féte exceptionnelle, préparée avec rapidité (cf. idn), et cela correspond (bg)
a |a situation de gens qui...». Le cas est analogue avec Soph. PAil. 33, ou le participe
donne le résultat d’une conjecture probable, faite par comparaison ‘comme c’est le cas
pour...”: gTLTY Y& QUAALS (g Evauhifovti T «feuillage foulé, comme pour
quelqu’un qui a 1a son gite».

Comme Mazon, Fraenkel athétise le vers a la suite de Wilamowitz (qui le supprime
dés I’édition de 1885), bien qu’il ne lui trouve aucun défaut quant a la grammaire, a la
liaison par g prés. Il avance deux raisons (aucune ne convaincra Denniston-Page):
Clytemnestre est trop pressée pour accorder un ‘développement’ rhétorique de son
argument au cheeur ou & Cassandre. Et la reprise du oliwot’ é\nicavteg de 1044 par
obmoT é\nicaot «dans un contexte complétement différent » est improbable (tout
comme les répétitions de 863 et 874, et de 871 et 875). Avec Wilamowitz, il reconnait
dans 1058 un pastiche de 1044. La premiére critique du vers, avec 1’impatience de
Clytemnestre, repose sur une psychologie dramatique qui de nos jours n’a plus
aucune apparence. Plus fondamentalement, elle suppose que le langage de la reine a
été, jusqu’a ce vers, descriptif (elle aurait dit sa héte), et que les inventions linguistiques
quelle a déployées (avec pecopugparov, avec opaydg mvedg) devaient étre
comprises, et éventuellement rejetées, en fonction de la situation concréte. Mais la
liberté du langage est en soi un élément dramatique: Clytemnestre cherche & imposer a
Cassandre sa propre interprétation de la situation. _

Le second argument ne peut étre écarté que si le passage de 1044 a 1058 est
expliqué. Il y a, en apparence, contradiction. Clytemnestre avait d’abord opposé la
maison des Atrides a celle des ‘nouveaux riches’ (‘ceux qui viennent de faire une belle
récolte sans I’avoir jamais espéré’). Ici, elle en fait le lieu d’un bonheur nouveau, que
les Atrides, a leur tour, «n’ont jamais espéré». Le vers 1058 ne contredit pas 1044,
mais renchérit sur lui. Alors que les nouveaux riches passent d’un état a son contraire,
de I’absence de richesse a la prospérité, et deviennent cruels parce qu’ils ne sont pas
habitués 4 la richesse, les Atrides ne connaissent qu’un surcroit de fortune: ils restent
dans le méme état de prospérité, qu’ils poussent seulement jusqu’a sa limite. Le
bonheur inattendu trouve alors un répondant chez eux: ils ont de quoi le célébrer, avec
leurs troupeaux (comme Priam). Le ‘plus’ engendre le plaisir partagé, et non la dureté.
Au bienfait (3a0Qtg) que regoit I’esclave (v.-1043) quand il vit chez des ‘anciens
riches’, s’ajoute la joie (yAQtg) des riches. Mais, évidemment, la superposition des
deux passages laisse aussi entendre que, comblés & ce point au-dela de toute attente, les
anciens riches agiront comme les nouveaux, avec la méme cruauté,

I1. Difficultés liées i la forme dramatique du texte (4g. 1223-230)

Les difficultés sémantiques et syntaxiques que rencontrent les interprétes viennent
souvent dans un texte dramatique de la difficulté que I’on éprouve & définir la

-9] -



perspective du locuteur sur son propre énoncé (selon la dimension pragmatique du
langage, élaborée par la Speech Acts Theory). En effet, les mots d’un personnage de
théatre ne signifient pas seulement un contenu donné, plus ou moins bien articulé, mais
expriment aussi la maniére dont ce personnage se rapporte, en tant qu’individu, a ce
qu’il dit. En disant quelque chose, il dit aussi ce que signifie pour lui, Aic ef nunc, le
fait de le dire. C’est par 1a que son langage est concret et individuel (alors méme que
les contenus échangés entre les personnages peuvent étre généraux). Or cette
dimension réflexive du langage est souvent négligée par les interprétes. Pour
I’ Agamemnon le cas est particuliérement net avec Cassandre. Le considérant comme
simple porte-parole du divin et donc comme exprimant une vérité objective, on a
tendance a rejeter 1’idée qu’a travers ses prédictions elle puisse aussi parler d’elle-
méme, du malheur que signifie pour elle le fait de révéler la vérité.

éx TOVOE TOVAG Pt PovieveEwy Tvd,
Abovt dvadury &v AéxeL orguidpevov
1225 olxovpdv, ofpol, T® polovu deondty
Eni pépewv yag xen to dovdov Luyov.
vadv T aragyos Ihiov T dvaording
otix oldev ola yAdooa wantilg xvvég
AéEaoa ndxteivaca padgovoug dixnv
1230 &ng AaBpalov tevEetar naxf] ToxN.

(Cassandre, au chceur:)
«A cause de celal? j'affirme que quelqu’un complote une vengeance,
un lion sans force2¥ qui garde la maison
1225 pour fléner dans le lit, contre le maitre revenu, hélas!,
le mien, puisqu’il faut porter le joug de I'esclave.
Le chef des vaisseaux, le tombeur de Troie2!
ne sait pas avec quel bonheur la bouche de la chienne infecte
compose et étire ses discours a I’esprit radieux, comme
1230 un désastre sournois, pour le malb».

1. Authenticité du vers 1226? Le vers a été supprimé par Ludwig (en 1860), que
Blaydes a suivi. Parmi les modernes, Fraenkel et West ’athétisent. Fraenkel s’appuie
sur le verdict de A.Y. Campbell (CQ 29, 1935, 26-36), pour qui 1226 est
«unnecessary», «vapid» et «intrusive». Cassandre n’avait pas habitué I’auditeur a une
platitude du genre «mon maitre - car je dois porter le joug de ’esclavagen, et, en plus,
pour dire «mon maitrey, il faudrait Tdp@ et non ud (mais on renverra au v. 14). Les

19 La vision des enfants assis devant la maison et mangeant leur propre chair.

20 La fortune, ou plutdt I'infortune, du groupe Aéovt’ &valuiv (désignant Egisthe) auprés de la
critique est étonnante. On y voyait une contradiction dans les termes (un lion ne peut étre sans
force), et donc une impossibilité, alors qu’il s’agit simplement d’un oxymore (cf. Karsten).

21 Mazon a sans doute raison de garder le double te (cf. Wilamowitz, Headlam, Groeneboom) et de
ne pas corriger le premier en 8’ avec Vossius (et, chez les modemnes, Fraenkel, Page). Avec la
liaison t'... T, interne au vers, la phrase est en asyndéte, non pas explicative, mais oppositive.
La rupture accentue le contraste entre 1’0ixovg0g et le vainqueur, et amorce le récit.

.92.



arguments de Fraenkel sont pertinents et suscitent une vraie discussion: d’une part,
£ud, en rejet, semble créer une ambiguité rétrospective pour deondTy qui, mis en
contraste avec 0ixovQOv au début du vers, signifie d’abord le ‘maitre de maison’ et
non le ‘maitre’ de Cassandre qu’'Agamemnon est devenu a Troie, avant son retour
chez lui. En plus - et on quitte 12 la lecture des mots pour une conception générale du
personnage -, il serait invraisemblable selon Fraenkel que Cassandre, dont la fonction
est uniquement, dans cette partie de la scéne, de transmettre les «terrifiants décrets de la
destinée», s'intéressat subitement & sa propre histoire.

Mais c’est bien cette idée qu’il fallait, face a la lettre transmise, remettre en
question: on voit que le jugement ‘technique’ sur 1’authenticité d’un vers résulte en
fait d’une appréciation générale de la scéne et du personnage de Cassandre, dont on
suppose qu'’ils servent d’abord a prophétiser 1’avenir d’Agamemnon et de la famille,
alors qu’il serait possible de montrer que la scéne est en fait centrée sur le personnage
de Cassandre, comme individualité,

Au moins la discussion contraint-elle A ne pas revenir a la lecture ancienne, selon
laquelle Cassandre, en 1225, se lamenterait avec oitoL sur son sort d’esclave, dont elle
rappellerait la contrainte en 1226 (pégewv yap x01...). Face a oixovgov, deamodty
est bien le ‘maitre du palais’. Cela est parfaitement clair avec le participe pohovu, ‘de
retour’, qui fait de la maison le lieu d’un conflit. Le cri, qui souvent n’est pas rendu
dans les traductions??, reprend le début du monologue: iov ioV, & & xaxa (v. 1214).
1l indique que le mal qui va naitre de cette rivalité entre le maitre indigne (le ‘lion sans
force’) et le vrai maitre ne peut étre envisagé comme un simple événement, et qu’on ne
peut en parler de maniére neutre: Cassandre a sa part de la catastrophe imminente. En
parlant comme devin, elle ne fait pas abstraction des conditions qui lui permettent de
parler; elle est 4 la fois devin, et victime, et I'un grice 4 I'autre.

Le vers 1225 explicite le sens du cri: Agamemnon n’est pas seulement le vainqueur
de Troie et son maitre a elle, mais aussi celui d’Argos. L’esclavage de Cassandre
change alors de nature: elle est désormais associée au désastre du maitre domestique.
"Epd, en rejet, fait se rejoindre les deux histoires, de la captive troyenne et de la future
victime d’Egisthe. '

2. v. 1228-230, o oldev ola yAdooa... TeVEetaL xaxfj Tox1. Plusieurs
options s’ouvrent: TeVvEetar est-il le futur de TeVY W ou de Tvyyavw? Faut-il écrire
ola,, neutre pluriel, construit avec tevEetau («il ne sait pas ce que la langue produira»,
si I’on a une forme de tevyw, ou avec le futur de Tuyyavw: «il ne sait pas ce que la
langue obtiendra»); ou bien doit-on préférer le féminin ol accordé a YA®ooa: «il ne
sait pas quelle sorte de langue de chienne...»? Enfin, le génitif dtng AaBoaiou
dépend-il de 8iunv, «a la maniére d’un mal dissimulé», ou de TevEetaL (sur
Ty Avw): «va atteindre le désastren, ce qui oblige a rattacher dixnv, si on garde le

22 Conington et Paley voulaient le changer en olpa. Denniston-Page écrivent Mudv avec Blaydes.

-93.



mot, aux participes AéEaca xdnteivaca (selon le texte de Canter, pour xai
xtelvaca): «alors quelle dit, 4 longueur de discours, son droit».

Pour régler ces problémes on pourrait étre tenté de construire le neutre olo non pas
avec le verbe fini, TeVEetaL, mais, comme cela est fréquent, avec le participe AéEaca
(«elle ne sait pas en disant quelles choses sa langue...»), et de donner a tevEgtat (sur
eV w) dinnv pour complément («... réalisera une justice du malheur», avec un
groupe Sixnv &1ng). Mais un tel complément, avec dtng Aabpaiov déterminant
directement dixnv est difficile. Mieux vaut, si I’on prend ol comme un neutre, le
construire  la fois avec AéEaca »dxuteivaca et TevEetal.

Trois lectures syntaxiques, principalement, sont donc possibles, si I’on s’en tient au
texte transmis (4 la correction de Canter prés):

1 - «l ne sait pas ce que (ota) la langue d’une chienne odieuse, / en parlant et en
allongeant son discours avec un esprit resplendissant 4 la maniére /d’un mal fourbe
(8innv...), va produire (sur 1eVxewv) dans un événement affreux» (cf. Mazon,
Fraenkel). '

2 - «Il'ne sait pas ce que (0iat) la langue d’une chienne odieuse... va atteindre (sur
TUYYGvw) dans un événement affreux» (c’est la compréhension que je retiendrai).

3 - «Il ne sait pas quelle sorte de langue (oia YA®OOQ), appartenant a une chienne’
odieuse, / en disant a longueur de discours ses raisons (AéEaga... dixnv) avec un
esprit resplendissant, / va atteindre un malheur secret (dtng Aadpaiov tevEetal) |
par infortune» (cf. Denniston-Page, Lloyd-Jones).

La troisiéme solution rencontre plusieurs difficultés: I’interrogation, qui porterait
sur la nature de la langue de Clytemnestre, et non sur ce qu’elle dit ou a dit, est faible;
elle souléve une fausse question (ce que vaut cette langue est immédiatement précisé,
avec PO TG ®uvoc). D’autre part, Sixnv va mal pour désigner I’argumentation que
Clytemnestre a développée dans son long discours du troisiéme épisode; elle n’y
revendiquait aucun droit («it was in no sense a trial», West, Studies, 213).

La premiére a contre elle de dissocier tevEetar (futur moyen de tetrgerv, forme
douteuse pour la langue archaique et classique23, mais qui est linguistiquement
possible) du substantif tiy7. Il est plus probable que 1’on ait ici une figure
étymologique (cf. West, pour ce point; pour V. Di Benedetto?4, il ne s’agit paslad’un

23 En Hom. T 208 Ia forme tevEeofar (Gpa & fehiw xatadvvi / tevEeobal péya
80gmov), attestée a coté de tevEQIDaL, se justifie peut-étre dans un discours jussif (vOv pév
GVWYOLLL...): voir Leaf, dans la premiére édition (et récemment, Di Benedetto, Su/ testo dei-
I" ‘Agamennone’ di Eschilo, RFIC, 1992, 142, n. 2; Edwards, dans le commentaire de
Cambridge, préfére le futur, comme Willcock).

24 pj Benedetto, 143.

-94-



argument; le rapport entre TeEVEETOL et T} pourrait n’étre que phonique; certes,
mais le datif xaxf} Ty, en fin de phrase, parait bien étre un commentaire de I’action
décrite).

Avec la seconde, il faut admettre un Tvyydvewy construit avec 1’accusatif, ce qui
n’est pas étranger a I'Orestie pour les adjectifs neutres pluriel (cf. Cho. 711, Eum. 30
s.); le participe AéEaoa, entre ’objet et le verbe, rend la construction plus facile.

Ce participe n’est pas inutile, comme le pense M. West (qui corrige en AeiEaca
avec Tyrwhitt). 11 est doublement motivé:

a. par contraste avec 1evEetan; la langue de Clytemnestre méne deux actions: en
parlant (AéEaoa), jusqu’a ’excés (xaxteivaoa), elle atteindra (tevEetan), au-dela
des mots, une fin réelle; la langue a plus de pouvoir qu’une simple langue;

b. par la présence du déterminant gawdgovoug, qui spécifie MéEaoa. Le mot em-
barrassait, et  juste titre, tant qu’on voulait y voir le signe de I’hypocrisie: on pensait
que Ie visage de Clytemnestre pouvait étre lumineux, mais non sa pensée (-voug), qui
aurait da étre sombre (on s’appuyait sur Eum. 459 s., xeAawvo@owv €ut) prtng).
Mais -voug s’applique ici directement 4 yAdooa: les mots du discours de
Clytemnestre, tel qu’il a été prononcé (AéEaoa), révélaient un esprit éclatant de joie et
de bienveillance envers Agamemnon. Or cette lumiére est le mode sur lequel le
désastre invisible se manifestait (patdd- / haBpaiov). »

Quarit 4 la comparaison dixnv dtng Aabpaiov «comme un désastre qui se
cache», elle se justifie face a la métaphore piortijs xuvog. M. West conteste la
pertinence du ‘comme’ (dixnv): «Aeschylus would have said that Clytaemestra was a
0wV or an &t not that she was (or acted) /ike one» (p. 213). Mais les deux
assimilations ne sont pas sur le méme plan sémantique25: Clytemnestre est une
chienne, comme Héléne dans 1’Iliade; ‘chien’ note une qualité de I’individu, la
lubricité. Mais sa langue agit ‘comme’ un désastre: derri¢re ce qu’elle dit il faut
reconnaitre une violence équivalente & celle d’une puissance obscure; cela demande
une interprétation: bien qu’elle n’en ait pas les apparences, la langue agit en fait
comme une dt1}. Annoncée en fin de vers par dixnv, la comparaison établit une
opposition forte entre la lumiére de I’esprit qui fait parler la langue et 1’aspect sombre,
dissimulé, du malheur qu’elle réalise. Cassandre ne se contente pas d’énoncer au sujet
de Clytémnestre ou de son action des attributs essentiels; elle montre comment elle
parvient a évaluer et a représenter le comportement de son adversaire.

A D’ensemble des tentatives qui font de yA@ooa le sujet de tevEetan (sur
TUYXAVELY - y voir une forme de tevyeLv lui parait, a juste titre, impossible ici) M.
West oppose que la mort d’Agamemnon ne pourrait étre qualifiée d’&tn par

25 cf pi Benedetto, 145: «Ma né Clitemestra né alcun’ altra persona (né un organo di essa) viene
definita mai in Eschilo dtnp.

-95 -



Clytemnestre, dans une phrase qui est censée représenter son point de vue. Le sujet du
verbe doit donc étre AgamemnonZ9, et le sens général étre: «il ne sait pas a quel point
la langue de cette chienne est trompeuse». Cela requiert de profondes modifications du
texte. Comme il est exclu de considérer 1228 s. comme une phrase entiére, et de faire
commencer une nouvelle phrase en 1230 (dtng AaBpaiov...), avec asyndéte et
changement de sujet (Agamemnon et non plus yAdooa), West exhume la proposition
de Lawson, qui intercalait 1230 entre 1227 et 1228: «le chef des navires... rencontrera
le désastre. /Il ne sait pas...». La lettre de 1229 doit alors étre fortement modifiée (voir
son édition).

Mais le diagnostic sur lequel se fonde cette tentative est déja discutable: la phrase ne
reprend précisément pas la perspective de Clytemnestre. Encore une fois, Cassandre
parle a partir de son propre point de vue de victime associée a Agamemnon. La
‘réussite’ de la langue de Clytemnestre (ola YA@ooa tevEetay; cf. 1233, Tiyoys’
Gv) est présentée comme un événement mauvais (xax{j TOY]), «pour une mauvaise
issue») Agamemnon, qui est le premier concerné, ne le sait pas, mais elle a pu
déchiffrer le sens des mots prononcés par Clytemnestre et sait en mesurer 1’efficacité,
a savoir le ‘désastre caché’ qu’elle prépare. Ce meurtre est une forfaiture. On ne peut
en parler sans le condamner. Les titres élogieux «chef des navires et preneur de Troie»
qu’utilise Cassandre pour nommer Agamernnon font ressortir les injures qui leur
répondent, ‘I’embusqué’ (oixovQov, pour Egisthe), *la chienne’ (pour Clytemne-
stre). Elle ne relate pas ici, objectivement, le point de vue de son adversaire.

IIL Eschyle philologue (4g. 276).

Certains mots ou expressions ne sont pas seulement difficiles pour nous, interpre-
tes modemes: En retravaillant la tradition poétique, Eschyle est parfois confronté a des
expressions opaques pour lui et au sujet desquelles il existait déja des interprétations
savantes contradictoires. Quand il les réemploie ou les modifie, il signale le sens qu’il
convient selon lui de leur donner. La difficulté pour nous se redouble alors: nous
n’avons pas seulement 4 interpréter un texte, mais la maniére dont I’auteur, dans ce
texte, interpréte la tradition.

Le sens de I’expression difficile dntegog (paug, au vers 276 de I'’Agamemnon,
ne se laisse reconstruire que si ’on examine le débat ancien autour du mot anregog.
Le tour est en effet une reprise d’ &nteQog... u00¢, que 1’on trouve dans un vers
plusieurs fois répété dans I’Odyssée (g 6o’ Epavnoev, tf) 8’ anrtegog Emheto
pt0og, 0 57, 7 29, % 386, VP 398) et ce syntagme a suscité un long débat critique.

- &\ 1} @ Eniavév ug Gnvegos gpaus.
- moudog véag g naet tpopunow eévag.

26 Di Benedetto considére également que cette conclusion est nécessaire.

-96 -



(Le cheeur interroge Clytemnestre sur l'origine de son inforrnation sur la
prise de Troie:)

« Mais tu veux dire qu’une parole sans ailes t'a engraissée ?

- Tu t’en prends & mon esprit comme si j’étais une petite fillen.

Trés abondante, la discussion sur GnteQog est complexe car elle se greffe depuis
I’ Antiquité sur le débat qui oppose les interprétes au sujet du vers d’Homeére. Une
glose d’Hésychius rapproche les deux textes (a 6867 L.): Gntegog aigvidiog:
aapd “Ounpw 6 mpoonwg f Taxvs. AlayUiog *Ayapéuvove. Comme pour la
métaphore du ‘sang divin’ (i) au vers 1480, qui reprend un mot rare de 1’lliade,
Iinterprétation du passage demande que I’on définisse la lecture qu’Eschyle faisait du
texte d’Homére, manifestement cité. Dans 1’Odyssée, la phrase tfj & dntegog
#n\eto niBog décrit chaque fois la réaction d’une femme, reine (Pénélope, pour le
premier exemple) ou esclave (Euryclée, pour les trois autres),  un ordre de Télémaque,
donné directement ou par I’intermédiaire d’Eumée (en ¢ 386): la destinataire reste
silencieuse, et obéit. La référence au texte d’Homére est donc claire ici. Or comme le
tour GmreQog PUO0G était I’objet d’interprétations divergentes, il est probable qu’en
écrivant dntegog @dtig, Eschyle indiquait sa propre com-préhension, en I’opposant
a d’autres. Les variations qu’il apporte (avec gdtig pour p680g27, et le théme de
’engraissement par le discours, éniavev) supposent une interprétation de la phrase
homérique. Nous avons donc affaire a trois types de textes: le vers de I’Agamemnon;,
les vers de 1’Odyssée, et les. interprétations anciennes du terme homérique
(interprétations des critiques, mais aussi des poétes).

a. Les explications anciennes du tour homérique.

Elles ont été consignées par Van der Valk (The Formulaic Character of Homeric
Poetry, AC 35, 1966, 59 ss.) et Latacz (Lexicon des frithgriechischen Epos, s. v.
AnTEQOL).

1. La premiére, que I’on trouve dans les scholies ad Odyssée 0 57 et dans
VEtymologicum Magnum, 133, 26 s., glose GnteQog par i06nTeQOg («qui a la
qualité d’un étre ailé») et Taxig («rapide»)28: la parole de Télémagque (u00g, qui
reprendrait ce que le fils d’Ulysse vient de dire ®¢ Gp° &épmvnoev), atteint
directement son but, et persuade Pénélope, ou Euryclée. L’ Etymologicum Magnum fait
en effet de la persuasion la conséquence de cette rapidité: tayxVs mEOg 1O
newBfjval. Ce sens a été admis par la plupart des interprétes pour le vers 276 de

27 Eschyle substituant, comme souvent, un nom plus commun au mot homérique (cf. A. Mar-
chion, Memoria letteraria e metafrasi metrica, Padova 1995, 160).
28 Cf. la glose a 6846 L. d’Hésychius: dnrepa’ loomrega. Tayéa. 1déa.

-97.



I’Agamemnon. Les scholies anciennes, déja, expliquent dmtegog par iodmteQOg,
mais la rapidité ne signifierait pas ici I’efficacité dans la persuasion, mais la 1égereté:
iodmtepog, xoVYY).

2. Selon d’autres commentateurs anciens, le sens habituel de I’adjectif (‘sans aile’)
conviendrait ici: les paroles de Télémaque resteraient bien fixées dans I’esprit de
Pénélope, «elles ne s’envoleraient pas» (avec &— privatif): fj odx dméntn 6 Adyog,
ALl énéuewve pn Exov mtepov (cf. Etymologicum Magnum: Eviov 8¢ ov
noQantas GAA Eupovog).

3. Une troisiéme lecture (selon I’ordre de 1’ Etymologicum Magnum) glose le mot
par ‘agréable’, ‘comme il faut’: EvioL 8¢ dmtegov O 180, Gopevov, 60B86v.
Hésychius la mentionne également (O mpoonvNs 1) TaxVs, cf. supra; voir aussi la
glose déja citée Gmrepa: iodmtepa 1) Taxéa 1 1déa et Apollonius le Sophiste,
41.1: 6 mgoonwis 1 Taxvg). Wilamowitz la reprend pour le vers de I’Agamemnon:
Clytemnestre se serait laissée séduire par une parole douce. Il justifie son choix par
I’importance qu’il faut accorder aux traditions savantes dans la composition de la
poésie ancienne: &rTeQog esse RQOONVIG glossographi poetam docuerant (dans
son apparat). Mazon (REG 63, 1950, 15) rejette cette interprétation (pour Homére
comme pour Eschyle), parce qu’un tel sens ne se laisse pas reconstruire
linguistiquement. Mais, précisément, 1’argument ne vaut pas: Eschyle emploie ici, a
dessein, un mot difficile de la langue d’Homére, il pouvait lui conférer la signification
qui lui paraissait la plus probable en reprenant une interprétation qui avait cours.
Comme Wilamowitz2%, Van der Valck fait de cette tradition, erronée, 1’origine de
I’emploi eschyléen. :

4. Hérodien, selon les scholies a @ 57, glosait drtegog par £Toylog.

b. Le vers de I'Odyssée, (b5 G0’ 8pwvnoev, Tf} & dntegog Emiero uvboc.

Pour I’ensemble des scholiastes anciens, p6og ne désigne pas un discours de
Pénélope ou d’Euryclée, mais celui de Télémaque (ou d’Eumée), alors que les
modernes y voient plutét la réponse (muette) des deux femmes: le tour vaudrait alors
pour «elle n’exprima pas sa pensée (mais obéit en silence)». *AntegQog, pris au sens
courant de ‘non ailé’ signalerait que les mots ne sortent pas de leurs bouches.

Mais Mazon et plus tard Hainsworth (Gntegog ui0og: a Concealed False
Division, Glotta 38, 1960, 263-68) ont fortement critiqué cette lecture et sont revenus a
celte des scholiastes. Ils pouvaient en effet citer les trés nombreux cas o une phrase

29 Et1. A. Schuursma, De poetica vocabulorum abusione apud Aeschylum, Amsterdam 1932, 105
5.

-98 -




avec p0og, en seconde partie de vers, présente aprés un énoncé du type ‘ainsi parla
x’ I'effet du discours sur le destinataire (A 33 et Q 571 &g &pat £delooev &' 6
yéowv nai EneiBeto piby; I' 76 et H 54: &g €pabd™ “Extwe 8 adv éxdoen
péya- utbov dxovoag, M 80 et N 748: &g g@ato ITovAvddpag: &de &
“ExtogL pibog amfuwv, etc.30).

Mais ce rappel de 1’usage ne tient pas compte de I’Aapax qu’est dntepog. Or ce
mot ne s’explique pas facilement si 1’on attribue le discours (u¥80og) a Télémaque.
Tout d’abord, si I’ &— avait une valeur intensive (‘qui vole’, ‘rapide’) il faudrait
expliquer pourquoi la qualité ailée du discours est notée quand le récit prend en
compte le point de vue de celle qui le recoit («pour elle, ce qu’il dit fut rapide comme
une aile, ou comme une fléche») au lieu de qualifier, comme d’habitude, I’acte de
parole lui-méme. Et si, conformément & 1’usage ultérieur (4g. 276 étant provisoirement
mis a part), le préfixe est privatif («sans ailes»), on ne voit pas comment les mots de
Télémaque perdraient leur élan. Avec I’autre construction (qui attribue le p6og a
Pénélope ou a Euryclée), I’épithéte trouve une fonction définie. Au lieu de répondre,
I’interlocutrice exécute. La phrase ne dit pas seulement qu’elle se tait, mais qu’un
discours n’est pas tenu. M360¢g, dans ce cas, garde bien son sens de ‘parole
proférée’; il ne s’agit pas du ‘discours intérieur’ ou de la pensée, mais bien de propos
qui, par accident, par privation, ne sont pas extériorisés. La reine réprime ce qu’elle
pourrait dire, comme plus tard, Ulysse demandera & Euryclée de ne pas lui dire ce
qu’elle se propose de lui dire (le nom des servantes coupables): £xe oLyfj ubov, 1
502 (cf. Latacz, @ntepog pdbog — anrepog @at: ungefligelte Worte?, Glotta 46,
1968, 27-47).

c. Poétes archaiques.

Contre une interprétation de ce type, et en faveur de @nteQog ‘rapide comme un
vol’, J. Russo, dans son commentaire de 1’Odyssée (1985, ad @ 57), évoque aprés
d’autres, comme «preuve décisive» ’emploi de 1’adverbe dntegémg3! par Hésiode
(fr. 204, 84, M.-W.), qui noterait la rapidité de 1’acquiescement des prétendants
d’Héléne aux conditions que leur propose Tyndare: toi 6’ dntegéwg éniBovto /
EAnopevoL teléelv mdvreg yapov. On aurait 12 une variante entrant dans un
ensemble formulaire: toi & dtparéwg émiBovro, Hom. I' 260 et toi &’
toovpévag €niBovto, Hom. o 288; et d’ailleurs I’adverbe 6tparéws, ‘avec
empressement’, apparait dans une autre version du texte en ¢ 386; &g Epat, 1 8¢
pal dtparémg tov uiibov dxovoe; enfin, dans le proéme de Parménide (B 1, 17

30 On ne trouve pas dans ces exemples de phrases avec £7AeT0. Mais cela n’est en rien I'indice
d'une autre construction (avec comme locuteur du pBog une autre personne que le sujet de
tphvnoev). La formule est ici construite & partir de phrases comme (g ol pilov Emheto
Gupd, Hom. 8 571, cf. v 145, 0 397; K 531, A 520. ’

31 voir I'article de Strunk dans le Lexikon des friihgriechischen Epos.

-99 .



DK) dntepéwg parait bien noter la rapidité avec laquelle Diké obéit au discours
persuasif des jeumes filles.

Mais, encore une fois, nous devons faire la différence entre le sens probable du mot
dans ses emplois premiers, ou anciens, et celui que lui confére sa réutilisation plus
tardive. Van der Valk rappelle tout d’abord qu’Homére n’a jamais employé
dntepéwg dans le contexte formulaire de la phrase toi & ... éniBovto (toi &
otparéwg EmiBovto ou tol & Eooupévag énriBovto); ce qui devrait inciter a ne
pas faire des adverbes des synonymes. Pour le fragment d’Hésiode, il propose une
traduction qui correspond a 1’emploi de @ntegog dans 1’Odyssée: «they obeyed
without comment». Mais le débat est ouvert. En tant que yA®dooa, le mot Gntepog
était interprété différemment selon les auteurs et les traditions d’aédes. Hésiode lui
donnait peut-étre un autre sens que la tradition homérique. Parménide a peut-étre
repris une interprétation ancienne qui glosait I’adverbe par ‘vivement’.

d. Ag. 276.
Trois préalables peuvent guider la lecture:

- 1a phrase est critique, puisque Clytemnestre dit avoir été «grondée comme une
petite fille»;

- la question contient probablement un jugement implicite sur les qualités
intellectuelles de Clytemnestre. Dans sa réponse, elle reproche en effet au cheeur de ne
lui accorder qu’un esprit d’enfant (maudog véag ... ppévac), de méme que dans sa
réponse précédente (a la question sur ’origine onirique de son information), elle lui
reprochait de croire qu’elle aurait pu se fier a un esprit alourdi par le sommeil
(Botbovons goevog). Sans doute le cheeur lui attribue-t-il en 276 un état d’esprit
opposé a l’engourdissemént du sommeil. La forme de I’interrogation, avec &AA’ 1),
«mais serait-ce que... ?», montre qu’il fait, ironiquement, comme s’il reprenait & son
compte le point de vue de 1’autre;

- comme Clytemnestre a fait dépendre la vérité de son langage du bon vouloir du
dieu, qui aurait pu tout aussi bien la tromper par ruse (ut} dohwoavrog 6eod, v.
273), et, en invoquant une telle instance, avait clairement écarté la question sur la nature
de la preuve qu’elle pourrait fournir, on peut penser qu’ici le chceur admet par ironie
qu’elle a été la destinataire d’une parole extraordinaire.

Mon hypothése est qu’Eschyle imagine ici une antithése de Pénélope: Clytemnestre
a parlé, en annongant la victoire, au lieu de se taire; et ce discours, contrairement au
silence de la femme d’Ulysse, n’est pas réfléchi.

- 100 -



Avec Dinterprétation généralement admise (GnveQog - io0nteQog3?), le cheeur
évoquerait ici une «parole légére», «rapide comme si elle avait volé depuis Troie». Pour
que la question soit polémique, il faut faire de @drig la ‘rumeur’ (cf. Ahrens, Mazon,
Fraenkel), puisque GnteQog n’apporte en soi aucune critique - 8 moins de voir dans
la vitesse le signe de la ‘1égéreté’, au mauvais sens du terme, du message {(cf. Schiitz:
«qui incerto auctore subito vagari coeperit»; il aurait pu citer I’antithése Tayvmogog /
tavuopog pour les nouvelles lancées par les femmes, v. 486); mais aucun mot ne
vient ici connoter négativement cette rapidité. Or patc, ‘I’énonciation’, ‘le fait de
dire’, n’a pas nécessairement ce sens de ‘rumeur’: il a précisément été employé dans
la piéce pour la vraie nouvelle venue de Troie (v. 9). L’expression ne donnerait donc
pas assez distinctement le sens négatif qu’on veut lui préter.

Avec le sens de ‘sans ailes’ pour I’adjectif, le tour &ntepog patis prend la valeur
polémique attendue si avec Klausen on y lit un oxymore, valant Gvavdog @atis:
«une parole non ailée, c’est-a-dire qui n’a pas les caractéristiques d’une parole» (cf.
Schneidewin et Kennedy; pour la métaphore des mots qui volent, voir le vers 576,
Suppl. 657, PV 115, 555). ®dtig garde sans doute ici son sens général de ‘parole
adressée’: aucun élément du contexte ne permet d’y voir la rumeur (cf. Enger,
Sidgwick et Lloyd-Jones: «but has some wingless rumor encouraged you to believe
this?»33).

Comme la reine vient de rejeter avec le réve I’idée qu’elle ait pu se fier & un esprit
engourdi de sommeil, le cheeur lui préte une activité intellectuelle vive, mais libre, sans
objet: n’a-t-elle pas été habitée par une ‘parole muette’, qui a I’inverse des ‘mots
ailés’ ne s’exprime pas au dehors et reste confinée dans la sphére privée de son
imagination, fermée & tout échange public? N’est-elle pas la victime d’une lubie
qu’elle seule pouvait entendre? ®dtig, au lieu du uiBog des passages de 1’ Odyssée,
insiste moins sur le message articulé que sur la prise de parole: il suffit peut-étre
qu’elle ait cru qu’on lui ait parlé. Mais, du coup, elle s’est nourrie d’une parole qui ne
va nulle part, qui se soustrait aux régles de 1’échange. La question est dure, et rappelle
indirectement (comme en ‘surimpression’ de sens) que Clytemnestre, captivée par sa
voix intérieure, n’a toujours pas su dire de quoi il s’agissait. Si les mots ne volent pas,
ce n’est pas, comme pour Pénélope, que le silence était réfléchi et indiquait qu'un
discours raisonnable aurait pu étre tenu34; au contraire, en proclamant bruyamment la
prise de Troie Clytemnestre a pu n’écouter qu’un propos sans objet, et le faire sien.

32 cf. par exemple Sideras, Aeschylus Homericus, Gottingen 1971, 174 s.

33 JAK Thomson, CQ 30, 1936, | ss.) en fait une «rumeur sans but». Il part de I'interprétation
qui fait du terme contraire, les Enea nrepdevia, des mots empennés comme des fleches qui
atteignent leur interlocuteur en étant compris par lui (Gnrepog pdBog dans 1I'Odyssée dési-
gnerait un message non regu: «his speech sank into her heart, went astray»).

34 Pprécisément parce que Télémaque se refuse a faire pour elle le messager.

~ 101 -



On aurait 13 ’un des trés mombreux exemples d’un ‘Eschyle homérigue’ qui n’est
pas dépendant de la tradition qu’il utilise, mais qui I’interpréte3S.

Lille

Osservazioni:

Pierre Judet de la Combe

Cho. 965-968. The problem with aueiyetar and the meaning ‘franchira le
portique de la maison’ is that it is irreconcilable with the tenses at 935, 937, 946, 948,
with the imperative £éxoAoAvEat’, with the present maga TO Q&g idelv and the
aorist again at 961, These all indicate that dpeiyetay, as a future, must refer to an exit

35 Bibliografia
Bollack 1997

Bona 1988
Campbell 1935

de Romilly 1971
Di Benedetto 1992

Dupont-Roc 1980
Espagne 1994

Garvie 1986
Goldhill 1984
Hainsworth 1960
Latacz 1968
Lloyd-Jones
Lloyd-Jones

Marchiori 1995
Mazon 1950

Schuursma 1932

Sideras 1971
Sier {988

Thomson [936
Thomson 1966
Van der Valk 1966

Wills 1965
West 1990

J. Bollack, Notes sur le premier et le troisiéme stasimon des ‘Choéphores’
d'Eschy/e, CGITA 10, 1997.

G. Bona, Pindaro, I Peani, Cuneo 1998.

AY. Campbell, deschylus "Agamennon’ 1223-238 and Treacherous Monster,
CQ 29, 1935, 26-36.

J. de Romiilly, Le Temps-dans la tragédie grecque, Paris 1971.

V. Di Benedetto, Sul testo dell’ 'Agamennone’ di Eschilo, RFIC 1992, 129-
153. .

R.Dupont-Roc-J. Lallot, Aristote, Poétique, Paris 1980.

M. Espagne-M. Wemer, Philologiques III, Qu'est-ce qu’une littérature
nationale? Approches pour une théorie interculturelle du champ littéraire.
Paris 1994, 431-48. ’

AF. Garvie, deschylus Choephori, Oxford 1986,

S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: The Oresteia, Cambridge 1984.

J. B. Hainsworth, &ntegog uiifog: a Concealed False Division, Glotta 38,
1960, 263-68.

J. Latacz, dnregog utiBog ~ &ntegog @artg: ungefligelte Worte, Glotta
38, 1968.

H. Lloyd-Jones, Three Notes on Aeschylus’ ‘Agamemnon’, RhM 103, 1960,
76-80.

H. Lloyd-Jones, The Libation Bearers by Aeschylus, Englewood Cliffs [N. J.],
1970.

A. Marchiori, Memoria letteraria e metafrast metrica, Padova 1995.

P. Mazon, Sur deux passages d’Eschyle et une formule d'Homére, REG 63,
1970, 11-19.

J.A. Schuursma, De poetica vocabulorum abusione apud Aeschylum,
Amsterdam 1932. ’

A. Sideras, Aeschylus Homericus, Géttingen 1971.

K. Sier, Die lyrischen Partien der ‘Choephoren’ des Aischylos, Text
Obemetzung, Komm., Stuttgart 1988.

J.A K. Thomson, Winged Words, CQ 30, 1936.

G. Thomson, The Oresteia of Aeschylus, Prague 1966.

M. Van der Valk, The Formulaic Character of Homeric Poetry, ACl 35,
1966.

G. Wills, “Agamemnon’ 78, 706, 1056-058, 1421-424, AJPh 86, 1965.

M.L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990.

- 102 -



from the house, and that in turn guarantees é\a61j ‘when it shall have been driven’,
not ‘when it shall drive’ (Garvie, incidentally, does not read #AGoy).

At Agam. 10571f. I would agree with you if you were to say that when Clytaemestra
speaks of sheep being in the house ready for sacrifice she is inwardly thinking ‘and it
won’t just be sheep’. But that is a psychological diagnosis, not an interpretation of the
surface meaning of the text, which contains no such ambiguities. The presence of 1jon),
in the sheep part of the sentence, underlines the difference between them and
Cassandra, who as 1050-053, 1062 f. prove, is still outside. She is not, even
ambiguously, ‘déja en position de victime’. I would also question your phrase about
the ‘redoublement étymologique’ of #atiag / &otnxev; Chantraine in his
Etymological Dictionary is a good deal less confident.

On 1226, there are many interpolations which build on a one-word run-over: Take
for example Hom. € 182: the sentence is finished in 184, the two syllabes of 00\rjv
are added, and we expand with four lines replete with at least one linguistic oddity and
an incomprehensible conclusion.

It may be that 1226 has displaced something genuine: 1227 with the double ¢,
which you defend, would make an excellent end to a longer sentence.

Roger D. Dawe

Page 83 (n. 1): I agree that it may often be impossible to reconstitute the text as
Aeschylus originally wrote it, but I am not so sure that one should abandon the
attempt.
Pages 84 fY.: I agree in general with the text and interpretation of Cho. 965-68 here
proposed, but (despite p. 86 n.8) I still prefer to take movtehrg as passive in sense,
«all-completed». The Chorus believes that the time of trouble has come to an end for
the house.
Page 88: Is 1a pév at 1056 not answered by oU &€ at 1059 rather than 10617 I find
«the sheep of the hearth» a rather difficult expression. Does it perhaps help, with
Lloyd-Jones, to print ‘Eatiag?
Page 91: «Préparée avec rapiditén is not easy to extract from the single word 1101).
Page 91: I find rather subtle the discussion of the relationship between 1044 and
1058. »
Page 93: At Ag. 13-14 edwiv is not preceded by the definite article, so that passage is
not strictly parallel to @ deonéty éu at 1225-226.
Page 95 n.25: For a person described as an &t cf. Soph. Anr. 533.
Page 97: It might be worth mentioning the literal use of dntegog at Eum. 51 and
250. :
Page 101: If the Chorus-leader’s criticism of Clytaemestra is to be taken in this way, it
is not clear to me why she replies (277) that he has treated her as if she were a young
girl.

Alex F. Garvie

-103 -



M. Judet de 1a Combe is a learned, intelligent, and resourceful representative of the
French Resistance. He defends xo6vog in Cho. 965 with an exegesis similar to that of
Garvie and Sier, though he translates savieArg as «qui tout achéve» rather than «all-
completed» (G.; «bald nun wird sich die Zeit vollenden», S.), which suits the
interpretation better. This is certainly the best explanation that can be given of the
transmitted text, and in some ways it fits Aeschylean thought patterns. But the quoted
parallel expressions involving time (4g. 894, Eum. 286, etc.) do not seem to me to
justify the idea of a time-period being attached to a locality in such a way that it could
be said to depart on expiry. Nor is it easy to take what looks like an absolute term,
Taviehg XQOVOog, as meaning «the period of time just mentioned» (in 963, oAl
dyav yo6vov xapairetels Exelo6e). '

In Ag. 1055-058 it does not seem possible to take the words Qupaicy Thvde as
referring to Cassandra («cette femme devant la porte»): what is the syntax?
Clytaemestra is preparing for her own re-entry into the house, and although there is
apparently some corruption in the line, its general sense must be «I have no time to
linger out here-everything is ready for the sacrifice which I am going to make
indoors». Nor does it seem helpful to read into pecou@dahov a reference to Delphi.
Cassandra is connected with Apollo (Lykeios, 1257), but not at all with Delphi. The
fire (1058) would be equally appropriate to the domestic sacrifice. But both genitives
(éotiag, muvEog) are difficult to understand. What parallel is there for regarding the
sacrificial victims as «propriétés du foyer»? What meaning can be attached to
«I’égorgement de feu»? The proposed explanation in terms of «metonymy» is
artificial; it does not convince, because it does not correspond to our experience of how
Aeschylus (or any other Greek poet) writes. It is forced upon the interpreter by his
determination not to change a single letter of the manuscript text - where the change of
a single letter removes one of the problematic genitives and provides a construction for
the other. :

At Ag. 1226 Fraenkel’s observation that £ut ought to be Tdu@ is not refuted by
reference to 14: edvipy €unv is good Greek, but 1@ deondty éud is not. Apart
from that, the addition of £u@1 perverts the sense of 1225 (where, as J. de la C.
recognizes, «deomnd1y est bien ‘le maitre du palais’») and trivializes the prophecy.
We have heard something of Cassandra’s personal story in 1202-213, and we shall
hear more in her next outburst, at 1256 ff., and in the rest of the scene; but the present
prophecy, 1214-241, concerns the impending murder of Agamemnon, and a reference
to Cassandra’s own fate is out of place in it. In any case, «I must put up with the yoke
of slavery, as if it were a life of slavery that she had to look forward to, is oddly off
the point. 1226 has a structure common in interpolated lines: one word added with the
intention of clarifying the previous line, and a banal complement to fill out the verse.

Martin L. West



Replica:
A M. L. West

La discussion de la syntaxe des vers 122-24, xedvog 0 oroaTOpAvVTLG...
nopmolg T YA est trés délicate. M. West argumente, comme J. Bollack, pour le
maintien du T dans moumovg T GEYdg, mais avec une autre syntaxe. La question
essentielle est de savoir s’il faut, avec M. West, dissocier le premier accusatif d0o
Mpaor dwoovg *Atgeidag de iddv, comme le font E.A.I. Ahrens, Karsten,
Schneidewin, Rose et Denniston-Page, et y voir I’objet de 8dar avec (payipovg)
Aayodaitag comme attribut: «voyant, il comprit que les deux Atrides... étaient les
(belliqueux) mangeurs de hases», ou, au contraire, avec entre autres Fraenkel et
Bollack, construire 10 ... ’A1eidag avec idwv: «le devin, voyant les deux Atrides».
Denniston-Page écartent rapidement cette seconde solution: «There is no point in
saying that at this moment he saw the Atreidae, who had been present throughout». M.
West ne revient pas sur cet argument. La nouveauté de sa position tient au maintien du
troisiéme groupe comme entité autonome, avec la coordination, topnovg T deYAS:
«il comprit que les Atrides étaient..., et qu’ ils étaient les dQyai»). Ces mots
désigneraient les aigles, et non les Atrides, dont on voit de fait mal comment ils
pourraient étre qualifiés de mopstoi (cf. H.L. Ahrens, p. 276), encore qu’on ait en
Perses, 59, dewvailg Bacléwg Ud mounaig; c’est le contexte, avec 1’emploi
‘thématique’ dans notre passage de xépmewv, qui améne a cette conclusion: dans la
fonction de mopmog, nous avons Poiseau en 111, Apollon, Pan ou Zeus en 59 (qui
«envoient» I’Erinye) et Zeus en 60 s. (qui «envoie» les Atrides). Les aigles seraient
appelés Gpyai «presumably» en tant que «dirigeants parmi les oiseaux». Ils peuvent
de fait facilement jouer le réle d’ ‘envoyeurs’ que leur donnait le cheeur dans la
strophe (v. 111, sépumer... Sovig).

Cette lecture est tentante, mais la difficulté qu’il y a a justifier pleinement &Qyag
incite, je crois, a suivre une autre piste. Tout d’abord, le préalable de la lecture, selon
lequel &0 AMjpaa dloaovg *Atpeidag ne peut étre objet de idddv, ne me parait pas
contraignant. Il ne s’agit pas seulement de «voir les Atrides»; on a 4 tenir compte de la
qualification qui est donnée ici aux rois: ils sont «deux» (60 va avec *Atoeidag) et
divers (Afjpact dioooug), bien qu'unis dans la méme entreprise guerriére. Aprés le
pavévieg du vers 116, iddv indique que le regard professionnel du devin a su se
fixer sur ’autre face du présage, son signifié; la dualité des volontés, qui reproduit
celle des aigles, permet I’identification. Dés lors, il identifie (selon le sens normal de
Safivan) ce que sont les «belliqueux dévoreurs de hase».

- 105 -



Mayipovg hayodaitag décrit une scéne déréglée, mélant I’horreur d’un festin
anormal  la guerre. A 1'inverse, moumovg T &QyAg renvoie  un ordre constitué. Il
est vrai que Ggyai peut parfois valoir d@yoi, «commandants» (cf. Phoen., 973), mais
le choix de la forme s’explique peut-étre mieux si le mot garde le sens habituel de
‘commandements’. Le devin a identifié 1’autorité qui envoie I’armée, a savoir Zeus,
dont les aigles sont les «chiens» (xv0i atEdg, v. 136). Ces deux identifications
(avec le 1€ qui a la fois les distingue et les relie) lui permettent de construire ’histoire
a venir. Il devine ses protagonistes, les deux Atrides, et le cadre divin dans lequel ils
vont agir.

— En Cho. 965, les mots savteht|g QOVOg ne reprennent pas directement ToAvV
Gyav yodvov de 963. D’une phrase & I’autre, il y a changement de perspective; le
temps n’est plus envisagé de la méme maniére on passe d’une description (*“depuis
trop longtemps...”) 4 une interprétation (sous forme de prédiction, “bient6t le temps
franchira...””). Le langage change, avec notamment 1’introduction d’un vocabulaire
religieux (wavtedng, uoog, xabaguoiowy).

~Pour Ag. 1055: si Bupaiav tivde désigne Cassandre, comme je le crois, on a bien
le sens attendu selon M. West, «I have no time to linger out heren, avec un élément de
plus «perdre son temps dehors» veut dire, dans la situation, «perdre son temps a venir
a bout d’une esclave qui reste dehors».

~ Pour pegopgarov la référence a Delphes (qui est déja dans I’adjectif) n est pas
étrangére. a cet épisode. On a bien AoEiav expevoap:qv en 1208 et AoEiov x0tw
en12]1.

—Pour Ag. 1226 on ne doit sans doute pas passer de «I must put up with the yoke of
slavery», qui est la traduction des mots grecs, & «as if it were a life of slavéry she had
to look forward to», qui est une interprétation. Cassandre ne parle précisément pas
d’une vie a venir, mais de la nécessité ot elle est, comme esclave, de subir un sort lié &
celui de son “maitre”. Si 1226 est bon, il faut admettre que le vers ajoute une
détermination au sens de “maitre”; étre maitre de la maison, c’est désormais, avec le
retour d’Agamemnon, étre maitre de Cassandre dans ce palais, c’est-a-dire la
contraindre & mourir avec soi. Il est vrai qu’il reste la difficulté de @ sans article.

A R.Dawe

— Nous sommes bien d’accord pour Cho. 965-68: il s’agit d’un mouvement vers le
dehors. Garvie argumente pour £AG0v) dans son commentaire.

~ Sur I’ambiguité en 4g. 1057ss.: par eux-mémes, les mots du passage ne sont de fait
pas ambigus; mais y déceler une ambiguité ne reléve pas d’une simple interprétation
psychologique, mais de la prise en compte du contexte dramatique. C’est I’argumen-
tation de Clytemnestre sur I’ensemble de cette scéne qui permet de conclure a
I’ambiguité, avec notamment la répétition de 1044 en 1058 (avec la valeur différente

- 106 -



qui est donnée a la nouveauté de la richesse dans ces deux passages) et la reprise
otaBetoav, v. 1038 / Egtnxev, v. 1057. 11 ne s’agit pas de défendre 1'idée d’une
ambiguité généralisée dans la tragédie (ce serait une option a priori en fait assez
pauvre d’un point de vue heuristique); I’ambiguité, dans le drame, peut valoir & deux
niveaux: comme arme rhétorique, a I’intérieur du discours d’un personnage (c’est le
cas ici), ou comme résultat du fait que tout discours, au théétre, est en situation,
qu’aucune parole ne peut rendre compte de I’ensemble des autres; ce que dit un
personnage est donc aussi déterminé par ce que les autres ont dit.

- Quant a la relation étymologique €otiag / §otnxey, il s’agit d’une étymologie
synchronique, dite “populaire” (alors qu’il s’agit en réalit€ d’un exercice savant,
appartenant au métier des poétes), dont Eschyle fait un élément important de sa dictio.
— Ag. 1226 est, sans doute, un bon candidat pour une athétése; mais ce qui importe est
de mesurer ce que I’on perd du point de vue du sens si I’on recourt & I’idée
d’interpolation parce que formellement le passage présente les caractéristiques d’une
interpolation possible.

A A F. Garvie

~ Pour mavtehtig en Cho. 965 si le temps est sujet d’une action (sortir du palais, une
fois la vengeance accomplie), je crois malgré tout que le sens actif est le meilleur (cf.
Sept. 116, pour Zeus). La suite du texte, avec £Ldoy, montre que le temps a agi.
Comme mavieAng n’est visiblement pas une épithéte formulaire pour yovog, on
peut supposer que le sens du mot se détermine pour I’auditeur avec I’apparition du
verbe, aueiypetar.

— Oui, Ag. 1059 répond a 1056, et non pas 1061. ,

~ Oui, Ag. 13-14 n’est pas un parali¢le pour 1225-226.

—En Ag. 277, Clytemnestre réinterpréte de deux maniéres la critique passablement
dure que vient de lui adresser le cheeur:

a. si la parole a laquelle Clytemnestre donne du crédit n’est qu’ “interne”,
ailes”, une pure voix intérieure qu’elle prend pour un message autorisé venu du
dehors (comme le serait une “parole ailée”), c’est bien & son “esprit” qu’il s’en est
pris (Euopnow @eévag); la mention du gp1iv n’a alors pas la méme fonction qu’en
275: le cheeur avait alors imaginé un message “traditionnel”, bien connu, mais
douteux, a savoir le songe; elle avait répondu qu’il s’en prenait alors a son jugement
puisque “songe” implique un esprit alourdi par le sommeil; dans sa nouvelle critique
(v. 276), le cheeur lui préte a I’inverse un esprit trop vif, prét a imaginer des paroles;
b..Un tel esprit, qui poursuit des illusions (des lubies), serait pour Clytemnestre
infantile: cf., pour I’imagination chez les enfants, 394, SubxeL 7aig TOTAVOV SQVLY.

sans

- 107 -



CONSIDERAZIONI SUL TESTO DELLE COEFORE

1. Cho 275.

Nel discorso spesso allusivo ed oscuro di Eschilo (e su questo argomento € rituale
rimandare per la millesima volta all’agone delle Rane aristofanee)! uno dei luoghi che
ha dato origine a problemi esegetici e a tentativi di intervento € la rhesis in cui Oreste,
una volta che € ritornato in patria ed € avvenuto il riconoscimento con Elettra, rinnova la
preghiera a Zeus protettore della sua stirpe, e conforta se stesso € la sorella alla
vendetta raccontando le minacciose intimazioni che ha ricevuto dall’oracolo di Apollo
perché si decidesse a vendicare il sangue del padre, versando a loro volta quello dei
suoi assassini (Cho. 269-305). Con un atto degno di un grande della storia, il Dindorf
ha deciso di tagliare con la spada questo nodo troppo intricato, espungendo ventitre
versi, dal 274 al 296, nei quali riscontrava incontestabili anomalie nella scelta delle
parole e dei costrutti, nonché nell’uso delle figure retoriche e nella connessione dei
ragionamenti2; altri hanno variamente cercato di rabberciare questi versi oscuri e
riottosi ad ogni tentativo di emendamento. Non so se 1’oscuritd propria dello stile
oracolare, che il poeta potrebbe aver ricercato qui come altrove, non possa essere
I’origine delle difficolta segnalate cosi drasticamente?: in particolare elementi di stile

! Ma non sara meno necessario ricordare il classico W.B. Stanford, Aeschylus in His Style, A
Study in Language and Personality, Dublin 1942 {= New York 1972}, 126-37 (Sources of
Obscurity).

2 L’interpolatore, egli afferma, avrebbe tra 1’altro alterato il v. 273 (cf. infra), per poter inserire i
versi seguenti, «in quibus poenae quae vel Orestem maneant non oboedientem oraculo quo patris
caedem ulcisci iubebatur vel alios quosvis similis culpae reos {...] horrendum in modum
describuntur strepituque verborum qui Aeschyleum quid sonare videtur et facile lectores occaecare
possit qui non consueverint in huiusmodi interpolatorum additamentis singula quaeque verba,
eorum constructionem, figuras dicendi, ordinem et nexum sententiarum quasi YGAXNAGT®
TAGOTLyyL ponderare, ut ipsius huius poetae locutione utar» (W. Dindorf, Aeschyli Tragoediae,
Lipsiae 1865%, XCIII).

3 Questa era I’opinione gia espressa da P. Groeneboom, 4eschyli Choephoroi, Groningen 1949: «ten
onrechte worden vss. 275-296 - ontget-wijfeld gedicht in aansluiting aan Delphische ypnopot -
door Dindorf, gevolgt door Blass, geélimineerd: ze zijn onontbeerlijk voor de economie van het
dramma»; purtroppo anche Groeneboom non si sottrae poi alla tentazione di generose congetture
per razionalizzare il testo. Per quanto riguarda I’espressione oracolare in letteratura, dopo il
classico Parke-Wormell, nei Prolegomena al secondo volume di The Delphic Oracle (Oxford
1956, 11, in part. XXI-XXXVI, dove I’oscurita dei testi oracolari é messa in rapporto sia con la
necessita di lasciare il mancato adempimento dei vaticini a carico del consultante, che li avrebbe
fraintesi, sia con le predilezioni per la complessita proprie della poesia popolare primitiva - non
si dimentichera che anche questo oracolo ¢ compreso al n. 139 tra quelli raccolti), si dovranno
ricordare a questo proposito F. Montanari, Appunti per uno studio sull’oscurita nella poesia
classica, L’Asino d'oro 2, 1991, 3, 31-52, e alcuni saggi dedicati in particolare all’influenza
detlo stile oracolare sulla dizione poetica, come S. Crippa, La glossolalia di Cassandra, SILTA
3, 1990, 487-508 ed Ead, Un genere oracolare? Ipotesi per un'analisi del linguaggio delle
visioni, in Atti del secondo incontro internazionale di Linguistica greca, a c. di E. Banfi,

LEXIS 17/1999 -109 -



oracolare possono essere segnalati nell’uso della metafora animale Tavgovpevov (v.
275)4, nel tono «brusque to the point of rudeness», come nella serie delle terribili
minacce’, con I’ambiguita di diversi riferimenti (ad esempio quello di dvapEdvav, v.
278, che ha dato da fare a pit di un interprete®) e all’ampio uso di perifrasi’, come nel
caso delle Aevxai ®0poaL, su cui alcuni commentatori si sono a tungo arrovellati con
straordinario candore, nello sforzo di individuare una precisa patologia in queste
«bianche frange» che sarebbero fiorite sulla pelle dei discendenti di Agamennone
inadempienti; d’altronde un elemento proprio del discorso oracolare & il verbo
mupavoxw, in cui gid Garvie ha indicato un termine epico «particolarmente
appropriato agli oracolin®. Altri elementi stilistici che caratterizzano questa rhesis,
come I’uso delle neoformazioni? e il gusto dell’orrido nella descrizione delle malattie
che affliggeranno coloro che non ubbidiranno alla voce de! dio!9, saranno da
ricondurre piu in generale al gusto arcaicizzante del poeta, piuttosto che allo stile
oracolare, che di quello costituisce una possibilita.

Questa premessa vale anche per i due passi considerati in seguito (Cho. 278ss.,

288ss.).

Labirinti 27, Trento 1997, 121-42, con ampia bibliografia sull’argomento. -Questi articoli
peraltro (come quello di M. Cavalli, Tragedia e cultura oracolare: alcune osservazioni,
Dioniso 62, 1992, 2, 49-68, che rinvia ad un lavoro pid ampio, edito ma di limitata circolazione
¢ a me finora non accessibile) sembrano indicare piuttosto che dire, prestando la loro attenzione
ad alcuni passi tragici particolarmente connotati. L'analisi pit compiuta dello stile oracolare resta
ancora quella citata di Parke-Wormell. Poco utile invece ai fini di questa ricerca M. Casevitz, Les
devins des tragiques, CGITA 4, 1988, 115-19, che si limita ad un’analisi delle occorrenze del
termine PAvTLG nei tragici. .

4 Cf. infra e Parke Wormell I1, XXIV, a proposito della «partiality of the Delphic oracles for
animal metaphors»: I'immaginario delfico comprende gli animali noti dalle similitudini
omeriche «as types of untamed ferocity: the lion, the bull, the snake, and the boar»; cf. altresi
Crippa 1997, 124 s. :
Parke-Wormell XXV.
Ibid. XXVI; cf. infra e n. 37.
Ibid. XVIII; Crippa 1997, 125.
A. F. Garvie, deschylus Choephori, Oxford 1986, 114; Groeneboom ricorda f§ 162
npavordpevog tade eipw: parla Aliterse, 8... olog dunAuninv Exéxaovo / Spvibag.
yv@var noi Evoiowa pvofioacBoi. Moreau invece (A. M., Apollon, Oreste et les
prophéties énigmatiques, CGITA 10, 1997, 139-54, in part. 142s.) insiste sull’indiscutibile
chiarezza del precetto trasmesso da questo oracolo, complesso si nella dizione, ma che non lascia
alcuna possibilita di dubbio riguardo all’azione imposta.

9 La connessione tra il lessico della lirica corale e le neoformazioni eschilee ¢ stata indicata con
molta pertinenza da Th.G. Rosenmeyer, The Art of Aeschyius, Berkeley and Los Angeles 1982,
91 ss.: meno a fondo lo stesso autore ha visto la funzione drammatica di queste creazioni, come
ho cercato di spiegare in Eschilo e la lexis tragica, Amsterdam 1994, 15 s, e passim.

10 Singolarmente mescolato a termini tecnici del linguaggio ippocratico, come Aevyfivag o
Goyxaiav @uowy, cf. Hesych. a 2752 L: doxaia @iows ) n0d tol VOOEIV XOTAOTAOLS.
napa ‘Innmoxpdter (Epid.2.1.6), € J. Dumortier, Le vocabulaire médical d’Eschyle et les
écrits hippocratiques, Paris 1975:, 80-83.

[ IS~ VY

-110-




Oreste dunque ricorda il possente oracolo del Lossia, che gli ha imposto la vendetta
in modo assolutamente perentorio, «minacciando fredde tempeste di Ate contro il mio
caldo cuore, se non avessi perseguitato gli omicidi di mio padre (to? maTEOg TOUG
aitioug!!) allo stesso modo, ordinando espressamente di ricambiarli di morte,

anoyenudrool Lrpioug tavgovpuevoy (v. 275).

Questa ¢ la collocazione del verso in M; gli interpreti pilt recenti, in generale, hanno
inteso queste parole come «maddened to fury at deprivation of my substance»
(Winnington-Ingram, che cita la traduzione offerta da Headlam-Themson!2; tuttavia
prosegue in tono interlocutorio, cf. infra!3), «becoming as savage as a bull because of
the loss of my property» (Garvie), e di conseguenza hanno criticato «the intrusion of
that personal motivation into the description of Apollo’s command»: cosi ancora
Garvie, che rinvia a Winnington-Ingram. In conseguenza di cio é stata generalmente
accolta la traiectio proposta da Hartung, che collocava il verso dopo il 277: Oreste
riferirebbe che I’oracolo di Apollo lo minacciava, se non avesse provveduto alla
vendetta: «avrei subito io stesso molti dolorosi mali, infuriando come un toro per la
perdita del mio patrimonio». Ma, anche cosi trasposto, il verso suscita problemi, perché
«the line seems flat after 276-7, and it rather weekly anticipates 289 ff.»14. Pertanto,
osserva sempre Garvie, «if the transposition is correct it is better to give
aroyonudrowot the sense ‘which have nothing to do with money’ (Tucker, Rose)
and to render: ‘he said I should pay for this in person with my own life, made savage
with loss not (merely) of property’ (he has indeed already lost his property)»: I’ellissi
postulata, (‘merely’), per quanto elegantemente indicata dalla parentesi, denuncia il
persistere dell’imbarazzo!®. In seguito, Garvie considera ancora una nuova possibilita:
«another approach is to keep M’s order but to make {nuioug the usurper’s penalty», e
adduce la proposta di Verrall: «‘scowling upon [because they are inadequate]

T Giustamente nessuno pitl ricorda la correzione suggerita dal Dindorf, assurdamente banalizzante
pur se desunta dallo scolio, come mi fa osservare Alberto Cavarzere (forse anzi banalizzante
proprio per questo), ToU @ovov tovg aitiovg: lo stesso Dindorf pretendeva che 101 mTatpog
fosse stato introdotto dall’interpolatore dei vv. 274-96 per giustificare la sua interpolazione; E.
A. Paley, The Tragedies of Aeschylus, London 1870% invece, crocifiggeva matpog ed
ipotizzava che in origine fosse una glossa a T0D QOVOL (come se qualcuno avésse sentito il
bisogno di spiegare quale omicidio doveva vendicare Oreste), successivamente penetrata nel testo.

- 12 G. Thomson, The Oresteia of Aeschylus, Prague 1966, annota: «by the usurpation of
Aigisthos, Orestes had lost his rights in his father’s inheritance; by killing Aigisthos, he will
recover notépwv peyav SABov (865)»; a questa interpretazione si rifa Groeneboom.

13 RpP. W.-1., Studies in Aeschylus, Cambridge 1983, 136 n.15.

14 Nemmeno questo & esatto in assoluto: a 289 ss. si parla della maledizione che cadrebbe su Oreste
nel caso che mancasse la vendetta, e del suo conseguente esilio; la perdita del patrimonio &
implicita in tale situazione, ma non espressamente indicata, come invece avviene ai vv. 249 ss. e
301.

15 Cf. le argomentazioni seguenti, abbastanza sottili, in cui si cerca di dimostrare che in questo caso
«the epithet denies the essential meaning of the noun».



compensations which would beggar them’ (similarly Nardoni, Bull. Class. 18 (1970)
33 f. but with tavgotpevog agreeing with Apollo)»16. Osserva ancora che «it would
be easier to read yavpovpevov (Paley)» e conclude, problematicamente: «but the
problem of dmoyonudroiot remains»!7.

A questa analisi dello status quaestionis si potrebbe aggiungere qualcosa. Sempre
intendendo con E{muiaig le pene da infliggere agli usurpatori, un’altra via ¢ stata
indicata a suo tempo, ed ha avuto diversi sostenitori. Gia lo Stephanus ha spiegato
«puto huius loci sensum hunc esse, ut dicat non posse aliter hanc mortem quam mutua
morte placari, nullamque pecuniariam multam hic locum habere»; questa
interpretazione, quasi tre secoli dopo, & stata ripresa dal Bamberger. In seguito il
Tucker ha similmente inteso: «fiercely stern with penalties that money cannot pay»,
specificando che dmoypnudtolot signiﬁca «which have nothing to do with money»
(si € visto che Garvie riferisce queste parole, ma le riporta a un contesto diverso da
quello in cui stavano); a questa linea si € avvicinato sostanzialmente Mazon («en
écartant, farouche!, les peines qui ne privent que d’argent»), quindi, ritornando pi
puntualmente allo Stephanus, Untersteiner, che traduce amoyonudtowi «che non
ammette riscatto in denaro», e si sofferma in nota sull’idea che secondo I’antica
religione mediterranea «Oreste deve incarnarsi in suo padre, cioé rinnovare il toro che

16 In realta Nardoni riproponeva, senza forse averne notizia (in ogni caso senza darla)-una vecchia
congettura, generalmente ignorata, del Turnébe; 1'uno e I'altro si fondavano sulla ricostruzione
ipotetica del lemma dello scolio, che spiega fj ué {nuiav pepugpopevog fj AlyioBov tov ui
EnoBévia mowviyy €l T Péve tod marpds. Conforme a questo interpretamentum,
Nardoni trovava il lemma tavgoUpevog restituito per congettura non so in quale edizione degli
scoli (giacché Dindorf, che Nardoni normalmente avrebbe dovuto tener presente, integra
tnuiaig), mentre oggi Smith preferisce TavEovuevoY secondo la correzione uEPUPOUEVOV che
attribuisce al Bamberger. Non pare dubbio che il lemma dovesse essere al nominativo: Iacc.
HepPOpEVoOY & una normalizzazione dello scolio sul testo del ms., laddove é evidente che siamo
di fronte a due tradizioni testuali differenti. Ma Tavgovyevog, riferito ad Apollo, é con ogni
verosimiglianza assai meno congruo di Tavgovpevov riferito ad Oreste. Giacché non si tratta di
una immagine rituale (gli attributi tauromorfi spettano notoriamente a Dioniso) ma di una scelta
espressiva, |'imbestiarsi si adatta ad Oreste, che dovra uccidere di sua mano la propria-madre per
compiere la vendetta che gli &€ imposta, e non gia al dio che glie la impone.

!7 Con la stessa interpretazione per 4moyoNR&ToLoL il Rossbach trasportava il verso dopo il 273:
Weil, recependo quella proposta nell’edizione di GieBen 1858, spiegava, riprendendo
I’interpretazione di Hermann: «Apollo stimulavit jecur (iram) Orestis fervidum, ultro bonorum

- privatione exasperatumy». Quindi sosteneva la traiectio con un singolare tipo di argomentazione,
che in seguito ha trovato nuovi cultori: «hic est versus quintus periodi, quae novem (2+3+2+2)
versibus comprehensa a 265 ad 273 extenditur. Respondet totidem versuuim in eadem membra
divisorum periodus 296-304, cujus versus quintus (300) eandem quam hicce sententiam pracbet».
Tuttavia nelle successive edizioni teubneriane, gia a partire dal 1884, ricollocava il verso al posto
che occupa nel ms. :

I8 E fin troppo evidente che «farouche» ingentilisce impropriamente il bestiale Tavpotuevov,
come piu oltre (v. 280) Aevxdg... ¥0Q0ag & reso impropriamente con «des poils blancs», certo
poco attraenti, ma non forse quanto le «frange bianche» che si sarebbero staccate dalla pelle dei
discendenti di Agamennone, se non avessero adempiuto all’ordine del dio.

-12-




fu Agamennone nella sua originaria manifestazione di ‘signore dei tori’»!%; a sua vol-
ta, quindi, Rose ha inteso «not to be reckoned or made good in money»20. L’ipotesi
non mi pare incredibile. 11 prefisso &mo- pud essere un semplice sinonimo di &-
privativo, come per dropovowg di Ag. 801 & stato ricordato da Fraenkel, sulla scorta
di una solida tradizione grammaticale che attraverso Eustazio risale ad Aristofane di
Bisanzio?!; tuttavia i composti verbali con dmo- frequentissimi in greco, implicano
spesso I’idea piu complessa di ‘respinger via’, ‘rigettare’: penso a verbi come
arnofrénw, «distogliere lo sguardon, dnoyLyvoxw, «rifiutare un’opinio-ne»,
anodiddoxw, «far disimparare»; in Eschilo non mancano esempi di formazioni
analoghe, come anolevyvup (Cho. 676), dnoraxtilw (Eum. 141, PV 651),
anontdw con numerose occorrenze. Rispetto a questi composti, droyENUATOC
presenta I’anomalia di avere come secondo elemento un nome e non un verbo (non a
caso il termine non pare abbia altre occorrenze in greco), ma non ¢ strutturalmente
isolato: proprio in Eschilo strutture di questo genere possono essere indicate?? in
dnépwtog (Cho. 600, sia pur con senso diverso) € in &nopovows, che potrebbe
forse anche valere «in modo remoto dalle Muse»?3. In questo caso, Eschilo ha adattato
alla circostanza un’espressione giuridica come ygnuatxt tnuia (cf. Plut. Dem.
27.8, D. Hal. 9.27.4), che, con diverse varianti come xonudtwv, €ig xonpata
{npia, ricorre decine di volte nel ThlG.

L’interpretazione dello Stephanus ¢& stata piu spesso respinta che propriamente
confutata. Cosi il Dindorf privilegia il senso «adirato per i danni che lo privano dei
suoi beni», sulla base del confronto con il v. 30124; riferisce poi puntualmente tutta
I’argomentazione dello Stephanus sopra riportata e conclude perentoriamente «Male»;
lo Winnington-Ingram consente che «this interpretation [...] is perhaps the best bet»,
ma poi obietta che «there is no other hint of ‘blood-price’ in the trilogy and

19 Quest’ultima riflessione & coerente con la lettura che Untersteiner dava della tragedia di Eschilo,
in cui indicava assai frequentemente residui della religione mediterranea (cf. M. U., Le origini
della tragedia e del tragico, Torino 19557, passim): ma quella prospettiva & certamente I’aspetto
meno valido del suo lavoro critico.

20 jgnorando gran parte del dibattito pregresso e partendo dalle traduzioni piu correnti in lingua
inglese, & giunto a un risultato simile T. C. Owtram, CQ 28, 1978, 475 s.

2! Fraenkel 1I 363 rinvia ad Eustazio ad Ii. 8. 518 [= 2.630.8 van der Valk] dndopovaog 6
&povoog, «in a digression about the privative use of &xo-, which [...] goes back to
Aristophanes of Byzantium (pp. 89 f., 95 ff. Nauck [= fr. 48 SL])»; nella poetica eschilea questo
uso potrebbe essere assimilato al procedimento, ben noto ai lettori del poeta, di formare termini
pill corposi riguardo a quelli correnti, come TVQYwWNHa per AVQEYOS in Sept. 30, 251, 459 (cf.
Stanford 1942, 61-66) e definito da Arist. Poet. 21.1457 b Is. come (§vopa) Exterapévov.
Scholefield aveva visto tra droyenparowo e &xenpudrolot, proposto da Robortello, una
sfumatura di intensita: «plus ... valet &oxE1HaTOS quam GYENUATOG).

22 Cf Todd 3.

23 Questo senso & certamente presente in Luc. adv. ind. 9.14 dewv 8¢ GoyetaL &nduovody T
xal Aertdv, mentre semplice valore privativo dovrebbe essere in Eur. Med. 1089 00x
axopovoov to Yuvaw@v e nel relativo scolio.

24 (Idem fere aliis verbis v. 301 xai mgooméLeL xonudrav dynviar.

- 113 -



tavgovpevov is unduly strong». Non sembrano argomenti particolarmente
convincenti, né se ne mostra particolarmente convinto Winnington-Ingram, che
conclude in modo assai problematico.

Questa analisi ci riporta al punto che si € assunto in precedenza, per ipotesi, a
proposito di {npicus. Nel senso di «danno», esso dovra essere riferito ad Oreste, che
«si fa toro per i danni Gmoy@MuatToLow, e sard senza alcun dubbio un dativo di
causa; questa scelta peraltro non mi pare che valorizzi adeguatamente ’aggettivo, in
confronto a quella che intende {npiaLg per «punizioni», con il valore che questo nome
ha nel lessico giuridico, e lo riferisce alle pene che debbono essere inflitte agli
usurpatori. Ma in questo caso 1’analisi proposta dallo Stephanus va incontro ad una
difficolta se si attribuisce al dat. Enuiolg valore causale: probabilmente per questo
essa ha trovato molti oppositori, che non potevano indursi a pensare che Oreste
sarebbe divenuto toro «a causa delle pene che non ammettono riscatto in denaro».
Occorre invece dare a Enuicig un valore modale (Oreste dovra farsi toro «con pene
che non ammettono riscatto in denaro», cioé infliggendole agli usurpatori) o forse
finale, «per (infliggere) pene ...»25.

L’interpretazione che vuole AmoyonuatoLoL = «che non ammette riscatto in
denaro», non viene riproposta da quarant’anni a livello del dibattito scientifico26:
eppure contro di essa, in quattrocento anni, solo da parte di Winnington-Ingram - che
io sappia - € stata avanzata, e in forma intenzionalmente problematica’, una
argomentazione critica. Il fatto che Eschilo non nomini mai, altrove, un riscatto in
denaro al posto della vendetta di sangue non impedisce che se ne parli qui; il riscatto in
denaro per omicidio era una situazione ben contemplata nella leggenda eroica, cf. £
497 ss., nella descrizione dello scudo di Achille, ed altresi in 1 630ss.28, non do-
vremmo quindi stupirci di trovarlo in Eschilo. Inoltre il giudizio che Tavgovuevov
sia «unduly strong» imbarazza un po’: noi possiamo pretendere dal poeta di
esprimersi in modo conforme a certe norme della comunicazione discorsiva, secondo
una certa contestualitd e secondo le norme della morfologia, della sintassi e del lessico,

25 Debbo questo suggerimento ad A. Casanova, in una conversazione privata ai margini del
colloguio cagliaritano. )

26 Fanno eccezione, oltre all’articolo di Owtram di cui supra, n. 20, alcune edizioni non prive di
meriti, ma dichiaratamente a carattere divulgativo, come quella di Del Como, Milano 1981, che
ne da notizia a p. 171 n. 18; Sevieri, Venezia 1995, 71; Valgimigli-Di Benedetto-Ferrari, Milano
1980, 207 e n. 23 (in relazione a quanto Valgimigli aveva annotato in Valgimigli-Ghezzo,
Messina-Firenze 1951, 43, spiegando tra ’altro «la {npia dei colpevoli non pud quindi essere
riscattata a nessun prezzo, ma deve essere pagata di persona»); non ¢ invece chiaro cosa intenda
Savino (Milano 1989, 141: «che nessuna taglia cancellan). Il Vocabolario della lingua greca di
F. Montanari (Torino 1995, 305) la segnala, accanto all’alternativa «con confisca dei beni».

27 q semplice fatto che altrove (come al v. 301) si accenni alle privazioni economiche di Oreste non
pud per nessun motivo far pensare che anche qui se ne debba parlare, come pretenderebbe il
Dindorf. ’

28 Cf in merito le osservazioni di M. W. Edwards, in /liad, A Commentary by G.S. Kirk, V,
Cambridge 1991, 213-18, con bibliografia e rinvio a un art. specifico di R. Westbrook, allora in
corso di pubblicazione (R.W., The Trial Scene in the ‘lliad’, HSCPh 94, 1992, 53-76).

- 114 -




almeno entro una certa misura?%, ma non possiamo usare il nostro criterio di gusto, per
quanto riguarda la funzione connotativa, come elemento di giudizio per la costituzione
di un testo. Nel caso particolare, poi, & stato ricordato molte volte I’euripideo 61} Y&
€100V Sppa viv Tavgopévny (Eur. Med. 92, di Medea che medita di ammazzare i
figli) ed € stato notato il carattere minaccioso attribuito al toro nell’immaginario greco
del V secolo30; altri hanno contrapposto a questa occorrenza di TavEdOw in senso
figurato, quella in senso proprio di Eur. Bacch. 922 tetavpwoay yap ovv nelle
parole rivolte da Penteo delirante a Dioniso, che egli vede effettivamente in forma
taurina3!: quello che non ¢ stato forse osservato ¢ che I'immagine del toro, in senso
proprio o in senso figurato, viene costantemente connessa con la morte di qualcuno,
Egisto ¢ Clitemestra, oppure i figli di Medea, oppure Penteo32. Potrebbe darsi che
Tavpovpevov fosse invece particolarmente a suo luogo a questo proposito: sarebbe
un segnale per ricordare ’esito sanguinoso della vicenda33. Questa interpretazione
consente di mantenere il v. 275 nel luogo in cui ¢ stato tramandato: nulla impedisce di
operare una traiectio che si renda necessaria, ma non si vede perché dovremmo farne
una che appare invece immotivata34. Intenderemo quindi che la collera vendicativa di
Oreste, imposta da Apollo, non dovra ammettere alcun riscatto in denaro per
’assassinio del padre; & perfettamente verosimile che Apollo gli imponga di non
accettare alcuna transazione, e non si vede perché si debba trasferire questa
determinazione alla pena che sarebbe toccata a lui se avesse rinunciato alla vendetta.

29 L’anacoluto ¢ una infrazione al codice sintattico, la neoformazione a quello lessicale. Sugli
anacoluti eschilei, dopo il saggio di M. Berti, Anacoluti eschilei, RAL 6, 1930, 231-74, cf. ora
la tesi di laurea di S. Novelli (Fac. di Lettere, Univ. di Cagliari, giugno 1997).

30 «A bull was not only the largest [...] but the most dangerous beast familiarly known to Greeks
of Aesch.’s day, lions being long extinct in Greece proper and none of the other large carnivores
having their habitat anywhere neam (Rose).

3 Appare qui il procedimento, non raro in Euripide, per cui un termine, usato da altri, spesso da
Eschilo (ma in questo caso anche da lui stesso) per metafora, viene richiamato al suo senso
proprio.

32 Tuttavia Ch. Segal, Dionysiac Poetics and Euripides’ ‘Bacchae’, Princeton 1982, 288s.,
definisce con molta pertinenza t€10.0QwW0oAL «a crucial word». Altro ¢ il problema, ed interno
alla tematica delle Baccanti, se I'immagine tauromorfa di Dioniso abbia altresi una pertinenza
specifica «to the ancient conception of Dion. as the bull who leads the herd» (cosi Dodds,
Euripides Bacchae by E.R. D., Oxford 19602, 194; e cf. anche Euripide, Les Bacchantes, par
J. Roux, Paris 1972, 231).

33 Nonécerto prudente ricavare da semplici considerazioni sull’immaginario poetico argomenti pro
o contro una lezione attestata: ma qui esse concorrono con gli elementi offerti dalla
documentazione testuale e finiscono per essere indizio secondario, ma non irrilevante, a sostegno
del testo tramandato. In ogni caso si ha una ragione in piu per non sentire il bisogno della
correzione yavgovpevov del Paley o pavgovpevov di Hartung.

34 Echecreai problemi indicati supra da Winnington-Ingram come da Garvie.

- 115-



2. Cho. 278ss.

Oreste continua a descrivere gli ordini che ha ricevuto da Apollo, e le minacciose
predizioni di sciagure che li accompagnavano. Il testo di M in un primo tempo era:

ta pév yap &x Iiic Suopeovev pelkiyuata
Bootolg mpavoxwv elne, 1dg 8¢ vwvésooug,
capr@v &nauParfigas &yeioug yvaborg

ma al v. 279 la stessa mano ha corretto vwvO0OoOUg in V@V, VOOOUG.

I primi due versi presentano almeno due problemi rilevanti. Al v. 278 gia Lobeck
aveva suggerito la correzione pnvipata; Page obiettava in apparato «sed locutus est
Phoebus primo (uév) iratorum lenimenta describens, tum (8¢) poenas quas infligunt
narransy; Garvie sostiene invece la congettura, «since duagEovwv can naturally mean
only the angry powers below the earth3s [...], pethiypata can hardly be correct.
Apollo’s message is of punishment throughout, and any suggestion of the possibility
of appeasement [...] presupposes an unapt reminiscence of 15, an uncial corruption
combined with etacism, or both». West, accogliendo questi argomenti, stampa
unvipata ed avverte in apparato: pethiypata (15) ZM. Al verso seguente Turnébe
ha proposto v@v vOo0Ug, con un ritocco minimo, giacché lo iota mutum & spesso
omesso nel Mediceus3%; la maggior parte degli editori ha accolto la proposta di
Hermann 1ag &’ aiv@v voooug, variata da Hartung in 1406’ aivdv3?. Per ultimo
West ha suggerito tag & £<y>vw voooug. In particolare Garvie critica il duale viv
perché «in 279 BooToig must go with mupavoxrwv elne, not with pnvipata [...]
Apollo is thus speaking in general terms, so that M’s dual is out of place. In any case
Electra (or Pylades) is not involved in Apollo’s threats»; West concorda su questo
punto38. Per ragioni semantiche, aiv@v ¢é stato giustamente respinto da Fraenkel3d e

35 None possibile pensare che td... &% ¥f|g significhi «man’s food», come voleva A. W. Verrall,
The ‘Coephori’ of Aeschylus, London 1893: il parallelo da lui quindi addotto con Psalm. 104.15
dimostra solo che ogni tanto i problemi disperanti di questi testi fanno perdere la testa anche ai
savi. L’eco persistente di Hom. Z 216 s. lascia al confronto un po’ di tristezza.

36 cf u. v.Wilamowitz, deschylos Interpretationen, Berlin 1914, Praef. XXVI.

37 La correzione sarebbe impeccabile dal punto di vista paleografico, giacché legge tag & (t1aad’)
aivdv per TAZAENQN che doveva essere nell’antigrafo maiuscolo di M. In ogni caso
140d(e), che Paley e Wilamowitz, nelle loro edizioni, preferiscono a 1g 8(¢), sembra meno
convincente perché fa venir meno la rispondenza con pév del v. 278. Piu avventurosa poi la
soluzione offerta nel 1860 da Weil, che da AENQN voleva ricavare AEIAQN, «ignavorumy;
quindi nelle teubneriane dal 1884 in poi riscriveva tutto il passo: unvipata Peotoig
mpavoxewv (sic Heimsoeth) Epnetag Sewvag védooug. Ancora abbiamo tdg dewvag
vooovg (Mihly, stando a Garvie; tuttavia Mazon, che avra riproposto autonomamente la
congettura - non era allora facile orientarsi, e qualche dubbio pud ancora sussistere, come per
questa che non trovo nei repertori - 1a rivendica a sé: «tdg dewvag v600vG scripsi [SeLvag iam
Weil]»), tag aivag vooovg (Groeneboom): tutte soluzioni possibili, come osserva
ragionevolmente Garvie; tuttavia solo se si fosse certi che il testo ms. non ¢ tale.

-116-




quindi da Garvie: «it is doubtful whether aivéw can bear the required sense ‘tell of»;
West cita a sostegno della sua proposta Isocr. 6.31 t0 toivuv pavteiov ... o0
povov Eyva 1660° fuetéoav eivar Meaonvnv A,

Anche lasciando da parte altre proposte avanzate, ¢ evidente che questi versi
pongono gravi problemi di costituzione e di esegesi, € non si pud negare che le
soluzioni cui & giunto in questi ultimi anni il lavoro critico dei filologi inglesi, da Page
a Garvie a West, diano I’impressione di un procedere metodico verso una sistemazione
razionale del testo, ed abbiano il pregio indiscutibile di una notevole linearita. Tuttavia
ci si puo forse chiedere se € questa la logica che govemna il testo di Eschilo, o se ¢
possibile spiegare il testo tradito sulla base di un ragionamento indubbiamente meno
lineare, ma giustificabile se si ammette che Eschilo abbia voluto rappresentare la
situazione emotiva di Oreste, che riferisce I’ingiunzione ricevuta dall’oracolo con
’animo ancora sgomento sia per le minacce temribili che ’hanno accompagnata, sia per
il matricidio cui I'ordine del dio lo sta indirizzando. Possiamo anche pensare che la
non linearita del testo riecheggi la dizione oscura tradizionale dell’oracolo. Chi volesse
depurare questa rhesis da tutte le tortuosita e-contraddizioni che vi si possono trovare,
sia dal punto dell’organizzazione logica delle argomentazioni, sia in qualche caso
anche dell’ordo verborum, dovrebbe applicare la soluzione chirurgica del Dindorf.

Draltronde non ¢ del tutto ovvio che un copista, mentre scriveva il v. 278, avesse
fisso in mente I’explicit del v. 1549, in modo da sostituire pelhiypata ad un ipotetico
unvipatad!: se la congettura non & in termini paleografici particolarmente costosa, lo
¢ invece e non poco, I’argomento che si deve addurre per giustificare I’origine
dell’errore: almeno uno sforzo dovrebbe essere compiuto per conservare, al v. 278, la
lezione attestata concordemente nel testo del codice e nello scolio, che in piu di un
caso, come d’altronde & normale, sembra riecheggiare altre linee tradizionali42. Non
sarebbe questo I’unico caso in cui Eschilo ripete a distanza, talvolta anche nella stessa

38 M. L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990, 241: «there is no place for a dual pronoun in
this contexty.

39 161 Hermann, deschyli Tragoediae, Lipsiae-Berolini 1852 aveva indicato, a sostegno della
sua proposta, Ag. 97 (= 92 s.) tovtwv AéEao’ 8 1 duvarov / xai Oéug alvelv e 1449 (=
1481 ss.) 1| péya ddpact 10i0d cipova xal Pagbpunviv aivelg @eb ed xoxdv alvov
®TA; a partire dal secondo di questi passi, Fraenkel (III 703 n.2) ritiene inaccettabile la traduzione
«you speak of» di Paley, e accoglie invece «preisest du» di Wecklein, approvata da U. v.
Wilamowitz, Aeschyli Tragoediae, Berlin 1914, 163 n.1.

40 Tra I'altro pewhiypata di Cho. 15 & certamente esistito nella tradizione a monte di M, ma in
questo si legge pethiypaowy, e petkiypata € stato restituito da Casaubon. Difficilmente
HethiypaoLy pud essere considerato errore di lettura di minuscola: si trattera certamente di una
alterazione inconscia attratta dall’antecedente veQTéQoLG, ¢ quindi cronologicamente situabile in
qualsiasi fase della trasmissione.

4! Tra I"altro raro in tragedia: Groeneboom, che pur lo accoglie nel testo, ammette che unvipa si
trova in tragedia «alleen Eur. Phoen. 934».

42 Cf. 3 278 <duogeévav petkiypata>] 1av ExBo@v pekivpotar al xohdosig yaQ 1@V
&dduxovvrwv pekiypatd elow tov ddwndéviwy; si pensi a quanto si & osservato supra a
proposito di Tavgovpevov / -0, ed infra per £ 699b tdEov avthv dpaviobeioay.

- 117 -



posizione metrica, un termine emblematico?3, e 'idea del placamentum poteva ben
essere ossessiva per Oreste, forse pitl che per un copista delle Coefore. Oreste ha detto
finora che Apollo gli ha imposto di vendicare sopra gli uccisori la morte del padre,
uccidendoli a loro volta, con punizioni implacabili, che non ammettessero riscatto in
denaro. Altrimenti con la sua stessa vita avrebbe dovuto scontare la vendetta tralasciata,
soffrendo molti dolorosi tormenti. Inoltre, se si accetta unvipata di Lobeck, non
risulta piu chiaro il gioco delle particelle, che oppongono T& pév ... a tag 8(¢) ai vv.
278 e 27944: ai placamenta espressi nel primo membro si oppongono le pene che
sarebbero inflitte a coloro che non provvedessero a placare il risentimento dei defunti.
Con pnvipata si avrebbe nel secondo membro una tautologia: che altro sarebbero i -
Aevyfjvag del v. 281 se non la manifestazione dei pnvipata dei morti?45

Oreste prosegue a riferire ’oracolo ricevuto da Apollo: «vaticinando,
mpavonwvs, disse il modo per i mortali (Bootots, dativus commodi*?) di placare
gli irati, SvopEdvev peiypatal: questo segmento si presenta come un discorso
erga omnes49, ma in realta riguarda Oreste, giacché I’ira di Agamennone (e delle forze
ctoniche a lui connesse) poteva essere placata solo mediante la vendetta che gli era
dovuta; immediatamente dopo il messaggio ritorna a suonare minaccioso nel caso che
gli eredi di Agamennone fossero venuti meno al loro dovere; il duale vdyv, opposto dal
gioco delle particelle al generale Bo70ig, segna questa oscillazione del discorso30,
Ma immediatamente dopo la scena del riconoscimento, a partire dalla rhesis dei vv. 225
ss., che si conclude epigraficamente ToVg QUATATOVS YaQ Olda VOV Sviag
TrQoVs (v. 234), Oreste aveva associato a sé la sorella; e cosi in seguito, ai vv.
247ss., nell’invocazione a Zeus perché il dio rivolgesse il suo sguardo alla prole
dell’aquila orbata del padre morto tra le spire di una terribile vipera, I’aveva nominata
enfaticamente insieme a sé al v. 252, e aveva lamentato che i due fratelli fossero

43 Parlando di neoformazioni coniate dal poeta, ho indicato diBgovog (4g. 42, 109), pLidpacto
(Ag. 142, 982), maviotohiog (4g. 221, 1257: Eschilo e la lexis tragica, 43 s.); Blomfield
invece (a Cho. 875 tehoupévou) ha annotato numerosi esempi di ripetizioni a breve distanza.

44 E nello stesso tempo V@V a Bgotoic, cf. infra.

45 Devo questa osservazione a W. Lapini, in seguito a un mio seminario fiorentino.

46 Come si ¢ detio, Garvie segnala a ragione la pertinenza oracolare di questo verbo.

47 Non si puo pensare che Bootoig dipenda da elne né da mpatoxwy, perché I'oracolo stava
rispondendo ad Oreste. Valgimigli-Ghezzo 43 lo fanno invece dipendere da Suopgovwv: non é
impossibile, anche se la costruzione risulterebbe abbastanza distorta e verrebbe meno I’antitesi
con il tradito v@®v, che per loro non esiste, giacché scelgono 1ag dewvag voooug di Mihly /
Mazon. . .

48 Che U0@oveg intenda Agamennone (con un plurale generico: Bamberger e gia lo scolio, cf. n.
42 supra), ovvero le potenze ctoniche a lui prossime (cosi Wellauer, Dindorf, Paley, Garvie) non
fa molta differenza per il senso: se mai questa pud essere una oscurita intenzionale e propria dello
stile oracolare.

49 Anche in questa oscillazione tra un discorso di validiti generale e uno rivolto in particolare
all’interrogante ¢ stata indicata una caratteristica dello stile degli oracoli.

50 Cf. Parke-Wormell 11, XXXI: «the style of the Delphic responses is a somewhat unstable
amalgam of varied and dissonant elements».

-118-




ambedue partecipi dello stesso esilio dalla casa, dugpw guynv Exovie v adTV
dopwv (v. 254). A rigore di logica, questo verso dovrebbe essere crocifisso perché
fornisce un senso assolutamente incongruo a quanto la scena ha messo fino a questo
momento sotto gli occhi del pubblico: Oreste ¢ esule dalla casa, sottratto dalle premure
di Elettra ed allevato in Focide da Strofio, mentre Elettra vive nel palazzo degli Atridi
con Egisto ¢ Clitemestra. Ma in un altro senso essi possono essere detti esuli perché
sono privati dei loro diritti ereditari, e a buon motivo Garvie pud spiegare «Orestes is
literally, Electra metaphorically, an exile». Il Coro ha chiara coscienza
dell’associazione di fratello e sorella, quando si rivolge ad essi come owtiiQeg
gotiag matEog (v. 264): 'atto di Elettra, che sottrasse il bambino Oreste agli
assassini del padre, & stata la premessa necessaria alla vendetta che Oreste ritornato si
accinge a compiere. Le due azioni, successive nel tempo, si integrano perfettamente.

Continuando lo stesso processo di identificazione dei due fratelli, Oreste associa a
sé Elettra nella eventuale pena per ’omessa vendetta, come 1’aveva associata nella
situazione di privazione e di miseria®!: dopo aver detto che Apollo aveva minacciato
molti dolorosi tormenti a lui stesso, a0TOV, pud continuare dicendo che il dio aveva
preannunciato anche «le malattie che avrebbero aggredito con mascelle spietate le carni
di noi duen, Oreste stesso ed Elettra’2: in questo, v@v si oppone ad avtov del v. 276
e lo integra®3. Se le cose stanno cosi, dovremmo mantenere la lezione manoscritta per
V@V come per pelAiypata, considerando superflue tutte le congetture.

Contro questo ragionamento si pud sempre obiettare che in tutto il seguito di questa
thesis di Oreste, che si prolunga fino al v. 305 descrivendo ancora dettagliatamente le
minacce udite dall’oracolo di Apollo e gli altri motivi che lo sollecitano alla vendetta,
non si fa mai menzione di Elettra: a molti esegeti di questa rhesis, v@v ¢ apparso
isolato. Ma agli argomenti che ho indicato in precedenza qualcosa si deve aggiungere.
In tutta 1'opera della vendetta Oreste ed Elettra compaiono associati, sia pure con
funzioni differenziate. Solo nel xopji6g che segue immediatamente si vedano i vv. 334
s. dimaug tol o EmitopPiog Bpfivog dvaotevdalet, 350 s. éxvov T &v
xehevBotg Emioroemtov al® xtioags4, 407 s. 600’ Atoelddv 1 Aoin’
apnyaveg &xovia xai dwpdtwv dtpa, ed ancora 444 ss., 457 s., 481 s., 486 ss.

51" Rose osserva che v(®dv, se corretto, sarebbe difficile da spiegare, «for Electra, being a women,
was not charged with the duty of avenging her father»: ma nulla esclude che la pena per la
mancata vendetta da parte di Oreste potesse coinvolgere anche I'irresponsabile Elettra. Gli déi
greci non arretravano davanti alle vendette trasversali, che dovevano rendere pil terribile la pena
dovuta ai colpevoli, ed Eschilo stesso aveva rappresentato nella Niobe un episodio di questo
genere.

52 Cosi Wilamowitz, deschyli Tragoediae, 204.

53 Ci si pud anche chiedere I’origine del doppio o nel testo fornito dalla prima mano di M: se il
testo originario fosse quello offerto dal correttore, si potrebbe forse pensare che sopra vav
qualcuno avesse ricordato i ve0oa0Vg del v. 256, dando luogo -al monstrum vewvooooug che
avrebbe espulso vogous.

54 Qui il testo é problematico, ma non & impossibile I’esegesi che lo intende nel senso che «questo
compito spetta ai figli»,

- 119 -



1l duale v@v, restituito cosi nel vaticinio di Apollo reso ad Oreste, ricostituisce anche
in questo luogo la solidarieta dei due figli di Agamennone, fratello e sorella, nell’opera
di vendetta e di recupero dell’eredita paterna che loro spettaSs: tutto il significato delle
Coefore appare piu coerente in seguito a questa restituzione6.

3. Cho. 288ss.

Prosegue, nel racconto di Oreste ancora inquieto, la descrizione delle sventure ag-
ghiaccianti che gli minacciava 1’oracolo del Lossia. In dipendenza da gwvel (ovvero
2pwyver come di solito si stampa) del v. 283 sarebbe legittimo attenderci un infinito, &
cosi fa pensare, per quanto il senso non ne sia interamente chiaro, lo scolio TOv v
on0TQE viv ®wvoivia v dpETv Aaungds Npds éneElévar Eleyev: non risulta
chiaro quindi il v. 285 dp@vTa Aapunpdv, &v orOTE VOUDVT dPQUV, e potrebbe
apparire ragionevole, allo stato delle cose, 1’ipotesi avanzata da Dobree, supponendo
dopo di esso una lacuna, che conterrebbe 1’infinito del quale 6p@vta sarebbe predi-
cativoS7. Oreste spiega quindi che «la saetta tenebrosa degli inferi, scagliata dai sup-
plici defunti consanguinei, ¢ la furia, e il terrore folle notturno, scuote, sconvolge, ...»

10 YaQ OxOTEWVOV thV évegrépwv Pélog

tx mgootQonaiwv &v yévelL MENTWROTWY,

xai Avooa xai pdratog éx vuxtdv péfog

HVEL, TRQAOOEL, %al duoxeoBal TOAews

yahxnhate nhaotiyy AvpavBev dépag  (vv. 286 ss.)

Cosi M; al v. 289 Robortello corregge dimdxeaBal in Subneta, e questa
congettura ha avuto un lungo seguito (tra gli altri, I’hanno accolta Stanley, Schiitz,
Wellauer, Dindorf ed Hermann, che per primo ha affrontato il problema della

55 «Oreste ed Elettra (stessi capelli, stesso piede) non possono che condividere, in bene o in male,
la stessa sorte. Non ci si pud aspettare qualcosa di diverso in un'opera tragica parentale,
familistica come questa»: cosi commenta per ljtteras le mie argomentazioni W. Lapini. Questa
serie di considerazioni spero che possa rispondere almeno in parte alle perplessitd che E.
Magnelli mi manifesta a proposito di v@v, cioé che a) il discorso di Apollo dovrebbe essere
esente dal coinvolgimento emozionale che associa Elettra ad Oreste in 247-54; b) su Elettra non
dovrebbe ricadere la vendetta del dio in quanto ella ha fatto la sua parte, pregando gli déi perché il
fratello ritornasse a vendicare il padre, ed infine ¢) un dio pronto alla vendetta trasversale & pil
pensabile in eta arcaica che nella teologia eschilea.

56 Sono grato a P. Judet de la Combe per questa osservazione con cui ha concluso il seminario che
abbiamo tenuto insieme a Lille il 14 gennaio 1998.

57 Potrebbe evitare la lacuna la proposta di Dodds (Four Notes on the Choephori, CQ 32, 1938, |
s.). Questi corregge dp@vta in 6p@VTL, accogliendo un’antica proposta di Schiitz e
modificandola facendo di (tév matéQa), ricavato ad sensum da 1OV TATEOWV iGTOV del v.
284, il soggetto sottinteso di vopdvr(a). La prospettiva & suggestiva, ma forse I'integrazione
di senso che occorre dare per sottintendere 1OV TatéQa & un po’ costosa.

- 120 -




dissonanza costituita da duxetar passive’8); Porson ha invece proposte diwxa0et,
da duwnaOw, variante fonetica di SLOxw: soprattutto in quest’ultimo modo si
produce una efficace klimax, determinando xivel e taQdooeL che sembrano mancare
di un oggetto espresso e soprattutto sopprimendo 1’anomalia sintattica dell’infinito
duwxeaBay, che poteva ben essere originato da un errore di lettura del raro dunxaBer.
Conington e Sigdwick avevano pensato ad un infinito consecutivo o epesegetico di
®VEL, TaAc0eLS%, mentre altri®® hanno preferito indicare un inciso che andrebbe da
10 YOQ OXOTEWVOV a TAQAOOEL:

- 10 yap oxotewvdy TV Eveptégwv Bélog
tx mootgonaimwy &v yéver MERTWHOTOY,
%xal AVooa xal paraiog Ex vuxt®v eofog
HLVEL, TOQAOOEL - nal duoxneobar ...

Riprendendo un rilievo di Elmsley, Blomfield aveva contestato la congettura di
Porson, osservando la rarita delle forme verbali in -0Ow, soprattutto nel presente,
attestato solo nei grammatici6!: questa affermazione peraltro non ¢ esatta, giacché
numerosi casi del presente di questi verbi pare che siano stati eliminati dalle nostre
edizioni proprio ad opera di Elmsley52; Blass ha indicato esempi di anacoluti
bimembri in Sept. 60 ¢ 186, Pers. 426 ¢ 463; Rose infine ha sostenuto con vigore
I'ipotesi di una incidentale da 16 y&p a tapaooeu: il periodo della reggente sarebbe
irregolare, «for épveL governs first wEoofolag and then duixeabau [...] ‘spoke
of attacks of the Erinyes {...] and said that I should be driven’ [...]. 10 yQQ ...
T0QA00¢L is then a parenthesis»63. _

Ultimamente Page e West hanno stampato duwxz@6€1, mentre Garvie propende per
Sdunneron: dopo aver rigettato I’esegesi di Conington e Sidgwick, prosegue criticando
Pipotesi dell’inciso: «equally unsatisfactory is the common view that 10 yQpQ ...
TaQAOUEL is a parenthesis with the oratio obliqua abruptly resuming in the middle of
the linen; piuttosto, egli argomenta, «the three verbs belong in sense together. It is easy
enough to restore an indicative, duwxa0Bet [... ] or better duwxetar (Robortello),

58 «AubxeaBai, quod verum videtur, passivum esse putat Blomfieldius. Potest tamen activa
significatione dictum esse. Od. XVIIL8 8¢ & A80v "Odvofia Subxero olo SGpoton.

59 E cosi Mazon: «jusqu’a le chasser».

60 Cosi Paley, Verrall, Tucker, Blass e Untersteiner. .

61 (Rarior verborum forma in -GBw ... et ab Aticis in paucis tantum recepta, velut SLoOXGO,
eloydfw, dpuvibe, drewmdOw. His ®x1a00 adjicit Etymolog. M. p.8, 18. Horum tamen
verborum praesens tempus numquam legi, nisi apud grammaticos, docet Elmsleius ad Eurip.
Med. p. 113; not. et rectius scribi duwxaBeLv, eiQydBey etc. aoristo tempore.»

62 Cosi mi fa osservare ancora E. Magnelli, ricordando tra 1'altro Ar. Nub. 1323 (e Dover ad 1),
1482, Pl. Euthyphr. 15 d, e, in tragedia, Eur. Andr. 1079 dpuvaeiv] -a0ewv codd. plerique,
Erecht. fr. 14.25 Carrara duoxaO¢iv] -abeiv Stobaei cod. S, Aesch. Eum. 566 xatepyabod
Porson, -GBov codd. e continua con vari altri esempi.

63 La normalizzazione inversa ¢ stata invece proposta da Weil (in tutte le sue edizioni) e piu recente-
mente da Thomson.

- 121 -



middle as in Hom. //. 21.602, Od. 18.8, but less easy to account for its corruption». In
questo modo, fino al v. 290, il testo sembra guadagnare di evidenza ed espressivita;
tuttavia nei versi seguenti una serie di infiniti dipendono da @wvel (o é@wver) del v.
283, riferito alla voce profetica del Lossia: si tratta di elvau al v. 292, dneigyew al
293, déxeoBal, ouAAvew al 294 ed infine Bvijoxewv al v. 295, La normalita sintattica
non pud essere dunque in nessun caso restituita: si ha comunque passaggio dal
discorso indiretto a quello diretto e quindi ritorno al discorso indiretto senza che sia
nuovamente espresso un verbo di dire: I’argomento di Garvie riposa solo sul fatto che
I’inciso si arresterebbe alla cesura del verso.

4. Cho. 698 s.

Alla notizia della morte di Oreste, raccontata da lui stesso, sotto le mentite spoglie
dello straniero di Daulide, Clitemestra prorompe in una serie di esclamazioni disperate,
imprecando contro la Maledizione della casa, da cui nulla si salva, nemmeno gli oggetti
pitl riposti e protetti. La stessa attribuzione di questa rhesis ha suscitato dubbi, perché a
qualcuno, ancora recentemente, non sembrava credibile che Clitemestra potesse
disperarsi per la morte di Oreste, una morte che indubbiamente veniva a liberarla dal
pericolo della vendetta da parte del figlio%4; altri, condividendo I’attribuzione a
Clitemestra indicdta dal manoscritto, hanno pensato ad un discorso ipocrita, ed hanno
ricordato quello duplice con cui ella aveva accolto al suo ritorno Agamennone,
proclamando che mai una donna aveva atteso cosi bramosamente il ritorno del marito,

_come aveva fatto 1ei63; altri ancora, e credo a maggior ragione, hanno sottolineato
P’incoerenza formale del personaggio, ed hanno insistito sulla ricerca di effetto scenico
da parte del poeta%s. E forse possibile chiedersi quanto la contraddizione sia insita nel
personaggio stesso di Clitemestra, moglie e madre perversa, che impreca all’ *Aga
della casa, come se ella stessa non 1’abbia impersonata nel momento in cui colpiva
Agamennone, o forse con I’intenzione, conscia o inconscia, di rimuovere da sé le colpe
dell’omicidio di Agamennone%’, e che proprio nel momento in cui dovrebbe sentirsi
liberata dalla minaccia della vendetta di Oreste, lamenta che la Maledizione privi lei
mavaBAio di tutte le persone care,

xai vOv "Ogéotng - v yag edfovdwg &xwv
EEw xopuifwv dheBoiou nnrol nodda - (vv..696 s.).

64 Per la storia del problema, cf. Garvie, deschylus Choephori, 233.

65 4g. 856 ss.

66 Cosi R. D. Dawe, Inconstency of Plot and Character in Aeschylus, PCPhS 189, 1963, 21-62,
in part. pp. 52-55.

67 Altri hanno sottolineato la trasformazione psicologica che interviene in Clitemestra fin dal
momento in cui, una volta abbattuto Agamennone, si presenta in scena per vantarsi dell’atto di
giustizia che ha commesso: v. A. Maddalena, Interpretazioni eschilee, Torino 1951, 20.

-122-




E qui ’angoscia le tronca la parola. La madre snaturata esita a pronunciare il verbo
che ci dovremmo attendere, T€8vnxe, ed anche questo comportamento fa parte della
personalitd contraddittoria ma non assurda di Clitemestra. Ma la soluzione ovvia
dell’aposiopesi%8 non ha convinto molti: da una parte Blaydes ha suggerito una lacuna
dopo il v. 697, dall’altra Wilamowitz ha proposto di correggere xai viv *Ogéotny,
facendolo dipendere dal verbo del v. 699, per lui £yypdgelg; Groeneboom ha
stampato la seconda soluzione, Page la prima. Il desiderio di normalizzazione
grammaticale si approssima in questo caso al sublime, e saggiamente Garvie ha
proposto di conservare il testo tradito; West cosi ha fatto.

Clitemestra riflette poi che Oreste aveva fatto bene ad andarsene lungi dal fango di
morte di quella casa maledetta, ed anche questa riflessione ignora almeno un elemento
del mito, che né lei né alcuno dei presenti poteva ignorare: il bambino Oreste non era
fuggito, era stato sottratto dalla sorella, per sottrarlo alle sue mani oimicide; quindi &
almeno singolare qualificarlo dell’appellativo di “prudente” (evfoviwg Exwv).
Quindi, riprendendo il viv lasciato sospeso, conclude:

viv & fineg &v dopolow Baxyelag noxfig
totpog Ehmic fiv, npododoav Eyypape : (vv. 698 5.).

Cosi stampa West: il suo apparato indica 1’essenziale di una estenuante battaglia
che dura da secoli intorno al testo, non certo tranquillizzante, di M che ha xahfjg al v.
698, nagotoav éyypdge al seguente. Gli scoli recitano ai vv. 696-99 10 éEfig
otitwg ol vorpatog: xai medtegov EEw xopuitwv dAebBgiov anhot mdda.
fiv yap edfovhwg Exwv ‘Opéatng. moiog *Ogéatng; 1] Tolg oixolg latount
E\nig tiic Gyabiic evgpooolvng. viv 8¢ dnwleto, al v. 698 1} edpocvVN THY
Baokelwv olyxetar, 699a {atdg] 1 tatedg, 699b Ehnic] takov avtiv
apaviofeioav T Goa T d¢ mpog to Ehmic 8’ dnédwxev. Garvie, con la lucidita e
I’equilibrio che lo contraddistinguono, traccia lo status quaestionis: «a) Baxyeiag
#ahfic can be correct only if it goes with Azig, *hope of fair revelry’ (once our
troubles are over); so Z 696-99. But the word-order is innatural, and it is latQdg, not
¢hnic, that cries out for amplification (Wilamowitz unconvincingly took the two
together, ‘Heilungshoffnung auf einen schonen Jubelrausch’) ... Aeschylus is
certainly thinking of the evil revelry of the Erinyes in the house ... ®a)fjg used
ironically (Sigdwick, Blass)6? would be pointless, and Portus’ xaxfig is almost
certainly correct. b) M’s magodoav &yypdgel (whether with Orestes or £\mig or
’AQd als subject) is meaningless in the context. Heath very simply changed the verb in
Eyyodgew, with the subj. *Aod. This would be satisfactory if the words could mean
‘you mark down the hope (Orestes) is present in the lists of those dead’ (or

. 68 Accolts, tra I’atro, nei testi di Tucker, Untemtcfner, nel saggio di Berti ¢ ultimamente nella tesi
.+ di Nevelli.
69 E gia primm Schiitz.
- 123 -



‘condamned to death’). In fact they convey no more than the idea of entering in the
register of any kind, and without further amplification the required sense seems
impossible. Of the several scholia the most helpful is £ 699b taEov aviny
agaviofeioav Goa ( ...) dg mEog to EAmic & dnédwxev, which suggests that
the writer had in his text an imperative, or its equivalent, and perhaps a feminine
participle referring back to &Amig (...). Hence we might to accept Stephanus’s
Eyyoaqe, with any of the several equally meritorious suggestions - mtgodotoav
(Pauw, Page), negotoav (Egger), dnoboav (Canter), pOogeioav (Stadtmiiller)
The natural association of ‘mark down, enter’ with ‘present’ would suffice to
explain the corruption. But the original verb may have been some form of &éxygdgw
(a compound not found elsewhere in tragedy), ‘to strike off* (as off a list) (so Orelli,
Mazon, Groeneboom etc.)»70, In effetti, quest’ultima potrebbe essere la via giusta, e
potrebbe forse anche essere integrata con alcune considerazioni. L’idea dominante di
questa thesis € che 1" A che infesta la casa degli Atridi ha distrutto ogni speranza.
Questa prospettiva sconvolgente, connessa con 1’esitazione a pronunciare le parole
fatali «Oreste & morton, suggerisce a Clitemestra un discorso sconvolto e dominato da
due termini chiave, in opposizione polare tra loro, *AQd ed éAnic. L’idea della
speranza riempie di sé per un attimo la conclusione della rhesis, finché la locuzione
verbale, quale che sia, che occupa il secondo colon del v. 699, la ésclude
definitivamente anche dalla prospettiva emotiva che Clitemestra aveva evocato. Questa
considerazione, che sembra coerente con tutto il resto e con gli scoli, in particolare con
% 696-99, sembra escludere nagodioav éyygd@eL di M. Tra le molte vie che sono
state tentate, quella riproposta ultimamente da Garvie sembra la piti economica.
Groeneboom la caldeggia rimandando a Xen. Hell. 2.3.51 &y® ovv Onoapévyy
tovtovi £Ealeipw &x ol xataroyov (sono le famose parole di Crizia per
escludere Teramene dalla lista dei cittadini e poterlo far condannare a morte), D. H.
Ant. Rom. 19. 18 &v tadta Aéyovieg Exypdypovat €x tiig Bouvhfig, Eur. EL. 1073
duaypay’ dg oboav xaxiv; ma si pud forse trovare altro. Exygdowm & termine del
linguaggio giuridico, come vediamo anche dal decreto riportato da Andoc. 1. 77 fj €l
g p1y £Eeypdgn (a proposito di coloro che sono iscritti nelle liste, mtegi ... TMV
gyyeyoapuévwv) e dalla legge de Hephaestiis (IG P 84.28) dell’anno 421/20
[KYPIOI EZTON AY] TOI MEN ZEM[ION MEXPI ITE]NTEKONTA
APAXMON KAI EKI'PA®EIN EK [TON ITEMITONTON. Come spesso i
termini delle lingue tecniche, la forma di éxypagw (supposto che sia un imperativo,
conforme all’indicazione che sembra venire da £ 699b) poteva ben essere soggetta a
fraintendimento e a conseguente corruzione, tanto piti possibile nella direzione del suo

70 Garvie 235 5. Merita forse di esser ricordata anche la soluzione suggerita da Hermann, che fa
’Ogéotng soggetto di zagotoav Eyypae, «ironice dictum»: una simile ipotesi, in questo
contesto, non puo convincere nessuno. Per gli argomenti di Groeneboom, cf. infra.

-124-



antonimo omoteleutico ed omoarctico éyyod@w?!. Ma se si tiene presente che EAnig,
prospettata come € in negativo, & I’idea dominante che occupa la fine di questa rhesis,
potremo forse rispondere ad uno dei dubbi ragionevoli prospettati da Garvie.
L’egemonia emotiva di éAnig tra le idee espresse in questa rhesis consente di
connettere a questo termine, piuttosto che a iatQdg, pur a dispetto di quanto si
potrebbe dedurre dall’ordine delle parole, la specificazione Paxyeiag xaliis, la gioia
festosa della liberazione sperata’?; il termine iatpOg invece resta in ombra, come
determinazione esplicativa di £\nig ... axyeiag xakijc, € viene invece determinato
dall’idea della vooog che grava sulla casa’: avremmo quindi una «speranza di lieta
gioia festiva, che sia medico (dei nostri mali)». Quindi nagotoav Exypape, come
prospetta molto prudentemente Garvie, potrebbe essere la soluzione pin giusta.

Ma forse un’altra sistemazione & possibile. Si & visto che ’Apd ed é\nig sono i
due principi polari che dominano 1’animo di Clitemestra: nel momento in cui Anig
viene meno, trionfa ’Agd. La Maledizione & soggetto di 2nwnds ed &roythoig,
quindi viene la conclusione con il nome di Oreste, ’aposiopesi del verbo che gli spetta,
’accenno alla speranza: éxygaqet, ricavabile dall’&yypager di M, esprime 1’azione
dell’ ’Aa che spegne definitivamente la speranza cancellandola. Un periodo di
questo genere non & un modello di linearita: ma a questo punto dell’azione il poeta,
forse anche per le ragioni di effetto scenico che sono state illustrate, potrebbe aver
voluto presentare una Clitemestra stravolta dalla ferale notizia ricevuta, al punto che la
struttura discorsiva delle sue parole risulti in pitt di un caso disturbata. Si potrebbe
andar oltre, ritoccando la proposta di Heath, e proporre &xypdaqeLg, come voleva
Wilamowitz74: Exypdges sarebbe cosi rivolto all’ ’Apd, e coordinato a énwndg e
ad amoyihoig; 1'attuale yypdgel sarebbe il risultato di una duplice confusione, di
&yy- per &xy-, quale sia il procedimento che vi ha dato luogo, ed -et per -gLg,
quest’ultima per ’influenza del nominativo prossimo *O€éoTg, da parte di qualcuno
che rifuggiva dall’idea dell’aposiopesi.

Dobbiamo anche tener conto di £ 699b, che indica TaEov adTv dgavioOel-
oav. L’ipotesi che taEov fosse un suggerimento dello scoliasta al lettore, che lo

71 Che almeno in Andocide ¢ accostato, contrapponendolo, ad #xypdw. Un'altra via, coincidente
nell’esito, é stata proposta da Wilamowitz, sempre ricordato da Garvie: cioé che £y- fosse
originario, per assimilazione da £x-, un gamma dunque, non un agma; Rose si associa a questa
proposta. :

72 Questa era con ogni probabilit I'idea di Wilamowitz, che pure non I’ha espressa con sufficiente
chiarezza, giocando un po’ sul termine composto tedesco, Heilungshoffnung, in cui
effettivamente la seconda parte governa la prima: ma non ha detto come mai le cose stanno cosi
anche in greco, contrariamente al senso che I'ordine delle parole dovrebbe far prevedere. Appare
assurda la proposta di chi ha voluto intendere faxyeiag ®aAfjs. in senso sarcastico

73 Questa ‘amplificatio’ del senso mi sembra possibile senza sforzo.

74 Pur scrivendo £yy-, per le ragioni che si sono viste: una grafia che andava benissimo per il
signore di Wilamowitz, ma che forse sarebbe un po’ criptica per gli altri.

-125-



invitasse ad intendere un certo senso’>, ¢ stata da tempo abbandonata’¢, ma, in ogni
caso, tutto quello che si pud ricavarne con certezza & che lo scolio indica un testo
alternativo a quello del codice, un testo che noi possiamo restaurare solo per
congettura, e che dovrebbe contenere un imperativo, appunto £xypage o Eyyoage.
Se perd il testo di M da un senso soddisfacente - € a me pare che lo dia - non ¢ forse
necessario congetturarne un altro a partire dall’indicazione dello scolio. Tanto piu che,
riferito all’azione dell’ *Agd, il presente éxyodge esprime il durare nel presente di
un’opera di distruzione che dura da generazioni, e quindi puo essere ben giustificato,
laddove I’imperativo presente éxyQo@e o £yypage, riferito a un destinatario
generico, non sarebbe altrettanto a suo posto. Non a caso lo scolio usa I’imperativo
aoristo, ma ExyQanpov, che renderebbe pili esattamente il senso con cui di solito si
intende I’explicit del v. 699, sarebbe contra metrum.

5. Cho. 841 ss.

xai 108 &v @égewv dopog
yévout &v dxBog t dewpartootayég T, dvy
1Q npdodev EdnaivovoL xai dednyuévorg.

Cosi stampa Page: deypatootayés di M, da lui crocifisso, € criticato radicalmente
da Garvie, che riassume con grande lucidita e compiutezza la discussione precedente,
in modo da rendere superfluo ripetere oltre lo status quaestionis: anche se si pud
pensare che &yBo¢ dewpatootayég richiami Ag. 179 s. otatel &v 6° Hnve 7EO
xadiag / pynoLmiuwy movo, «in any case grief, not fear, is the emotion that the
house should feel at the news of Orestes’ death»; confuta quindi giustamente
I’opinione di chi (come Schiitz e altri) suppone che la scomparsa di Oreste potrebbe
suscitare il risentimento popolare nei confronti degli assassini di Agamennone: «at 845
the fear is that Orestes may be dead, not of the consequences of his death»; rileva poi
che aipatootayég di Portus «gives us a possible, though still not easy sense»,
ricordando vari luoghi in cui oTafw € connesso con aiua, e respingendo 1’obiezione
di Blass e Groeneboom secondo i quali la morte di Oreste non dovrebbe essere
sanguinosa («the wound is a metaphorical one»)??; conclude esprimendo
apprezzamento per la proposta di Menzel aipoatootayel @ovey, sulla base del
confronto con Ag. 1309 @ovov dopoL TvedovoLy aipatootayi.

75 Cost ad es. il Blomfield, € quindi il Paley.

76 A buon motivo, sembra: una ricerca eseguita con il Th/G non trova nessun esempio di quest’uso
in tutti i testi scoliografici in esso raccolti; ben diverso ¢ il caso di ovvtakov, “ordina”,
palesemente connesso con la terminologia grammaticale, che ricorre in Schol. in Aeschin.
1.79.13s., Schol. in Aesch. Persas ed. Massa Positano 562.7, 563.20, 692.1, 692.5.

77 Aggiunge anche un ulteriore argomento, per quanto in forma dubitosa: alparootayeig «is a
little more credible as a lemma for £ 842a g &ni payaipac».

- 126 -




West, precisando in apparato che ailpatootayég deve invece risalire a Dorat, lo
stampa senz’altro nel testo’8, suggerendo altresi che la presunta corruzione
depatootayég potrebbe derivare «ex 845», dai mgog yuva®dv deyaTovpevoL
Aoyo, vale a dire dai discorsi pieni di terrore che possono essere stati diffusi da una
donna’: questo argomento sulla probabile origine della ipotizzata corruttela sara stato
anche pensato da qualcuno di quelli che I’hanno denunciata: doverosa peraltro ne era
I’indicazione. Tra gli editori di questo secolo, soltanto Tucker?0, Wilamowitz,
Untersteiner, Groeneboom e Werner8! sembrano aver tenuto conto del severo
ammonimento di Hermann «non debebat Porto et Stanleio alpatootayég viderin®2,

Dal punto di vista di una logica che potremmo dire cartesiana, nulla possiamo
obiettare alle argomentazioni proposte da Garvie ed alle conseguenze che ne traec West:
resta il dubbio se questa sia la logica propria per un testo poetico in genere, ed in parti-
colare per uno che dal punto di vista stilistico appare cosi fortemente arcaicizzante.

Eschilo vide negli ultimi anni della sua vita il trionfo del partito democratico e, dopo
I’assassinio di Efialte, I’affermarsi in politica di quel Pericle che gia era stato corego
dei Persiani: oggi non ci sono pit dubbi sull’adesione del poeta alla parte del demos,
gia a partire dalla tragedia piu antica che di lui ci & stata conservata. La teologia stessa
di Eschilo, con lo sforzo razionale e lucido di presentarci Zeus come paredro di Dike e
garante del trionfo della giustizia nel mondo, nasce da una volonta razionale che si
sforza di rimuovere 1'orizzonte gravido di insicurezza e di terrore proprio della
religiosita arcaica.

Questa tendenza non appare nello stesso modo nella lingua del poeta né talvolta
nell’organizzazione stessa delle sue tragedie. Gli argomenti che a suo tempo sono stati
apportati per illustrare il carattere arcaico delle Supplici in relazione alla sua datazione
alta, sono stati poi per lo pitt messi da parte come inutili, dopo la scoperta del POxy
2256. 3 e il dibattito che ne ¢ seguito. Quegli argomenti, peraltro, non erano per nulla
infondati: erronea era solo la conseguenza che se ne voleva trarre83. In reaita questa
struttura compositiva che porta al centro dell’azione tragica la persona del Coro ¢ le
sue scelte, colpisce molto piu fortemente in un testo posteriore al 467, arcaicizzante
dunque e non arcaico. L’arcaicitad compositiva delle Supplici & conseguenza di una

78 Cosi aveva fatto Murray, nella prima come nella seconda edizione.

79 L’argomento ricorda la diffidenza del Coro dell’Agamennone nei confronti della supposta
credulita di Clitemestra: cf. 4g. 483-87; ma qui il topos ideologico assume una intonazione
particolare in conseguenza dell’ironia tragica che ne nasce.

80 Che, dopo aver pensato ad una comrezione forse brillante, ma abbastanza costosa, come dx6og
deipatog cayeopogou ha recuperato, in un secondo momento deLLatooTaYEG, «a highly
figurative word».

81 Recuperando in questo caso il testo del ms., rispetto a quello di Murray da lui adottato come
base.

82 Hermann richiama a confronto Ag. 166 [=179, cf. supra], Cho. 384 [=390] e Eum. 358 [=365];
ma nei due ultimi casi il parallelismo ¢ indicabile in relazione a testi da lui stesso congettural-
mente restituiti («si recte illa constitui»). '

83 Penso a saggi come quello di R. Cantarella, Eschilo, |, Tradizione e originalitd, Firenze 194].

- 127 -



scelta poetica ¢ di una volonta di produrre straniamento nel pubblico, forse come il
bolognese del Trecento, archeologicamente ricostruito dal Pascoli, era destinato a
colpire i lettori delle Canzoni di re Enzio. Analogamente le neoformazioni che hanno
tanta parte nel lessico di Eschilo sono un elemento di omatus desunto dalla tradizione
della lirica arcaica, dal poeta stesso svolto fino al parossismo, con effetti di strania-
mento, talvolta fino all’oscuritad4, su cui scherzava Aristofane®s; questa oscurita, che &
stata dettagliatamente illustrata da Stanford, diventa particolarmente marcata e ricer-cata
dove Eschilo ha assunto nel suo discorso elementi del linguaggio oracolare86.

Un elemento tipico della religiosita arcaica era indubbiamente la presenza indistinta
e indeterminata del demonico. Il mondo era pieno di déi, come aveva avvertito, sia pure
in una prospettiva intenzionale di razionalizzazione, il vecchio Talete: tra le
manifestazioni di questo senso del demonico ¢ la ben nota invocazione al dio
sconosciuto, suggerita dal timore oscuro di ignorare qualche potente daimon87, come
pure la polionomia delle epiclesi, che cerca di costituire un potere sul dio invocato da
parte dell’orante, che ne conosce T i£Q( *ai PEYAAQ ROl RQUATG dvopaTass.

Questo senso oscuro del demonico sfugge al controllo della volonta come della
razionalitd dell’uomo: esso € assolutamente inquietante e suscita un terrore non razio-
nalmente determinato. Eschilo vuole certo esorcizzarlo, attraverso la sua lettura del
nesso tra ¥PQLg e véueois che rende possibile una teodicea liberatoria per gli uomini.
Ma proprio per questo egli lo rappresenta in una forma particolarmente intensa e
terribile8d. ’

Se si mantiene pertanto al v. 842 dewpatootayég di M, il discorso di Egisto
suona nel seguente modo. Egli viene non di sua iniziativa (la litote oUx GxAntog é
marcata dalla negazione doppia e variata), ma sollecitato dal messaggio che Clitemestra
gli ha inviato per il tramite della Nutrice. Egli viene a sapere in questo modo una
notizia inquietante: stranieri, da poco giunti, riferiscono véav paTwv (& nota la valenza
negativa che la tragedia attribuisce a v€og e connessi%), la morte di Oreste9!; per la
casa, piagata e sofferente per i fatti precedenti di morte violenta, questo sarebbe un

84 Cf infra, n. 98 a p. 125.

85 Quando parlava dei {jua®’ inméxonpva, / & oupBakelv ob $adC v in Ran. 929 s.

86 cr. supra. pp. 119 s.

87 ¢, Ag. 160 ss., con le osservazioni di E. Norden, Agnostos Theos, Leipzig-Berlin 1913, 144, ¢
di E. Fraenkel, Der Zeushymnus in der Parodos des ‘Agamemnon’, Philologus 86, 1931, 1-17
(= Kleine Beiirdge zur klassischen Philologie, Roma 1964, 353-69).

88 Come recita il papiro magico parigino, PGM IV 1609-11 Rz.; in generale per la polionomia
delle epiclesi si vedra ora D. Aubriot-Sévin, Priére et conceptions religieuses en Gréce
ancienne jusqu'a la fin du V siécle av. J.-C., Lyon 1992, 254 € note relative.

89 Questo fenomeno, proprio in relazione ad Eschilo, & illustrato con grande efficacia nel volume di
A. Moreau, Eschyle, La violence et le chaos, Paris 1985.

9 v, Citti, Tragedia e lotta di classe in Grecia, Napoli 19962, 55ss., 190ss.

91 Funzione di 8¢ continuativo anzi che oppositivo: J. D. Denniston, The Greek Particles,
Oxford 1954, 183.

- 128 -



carico% grondante di terrore, dxBog dewwatootayéc. Questo carico &€ immagine
dell’angoscia per il rinnovarsi della serie delle morti reciprocamente subite e perpetrate
dalla gente di Atreo e da quella di Tieste: cosi Egisto oblitera ora, nel senso angoscioso
del terrore che possiede lacasa®, la colpa dell’assassinio cui egli ha collaborato € che
anzi aveva orgogliosamente rivendicato, come se fosse stato compiuto da lui, in Ag.
1577ss. Razionalmente parlando, la morte di Oreste dovrebbe essere motivo di
rassicurazione per lui e per Clitemestra, motivo di dolore e non di timore per la casa%,;
ma nella prospettiva oscura del terrore demonico che inquieta la dimora dei discendenti
di Pelope, ogni nuova morte indica il risvegliarsi del demone omicida che la abita, e il
fallimento del piano normalizzatore annunciato da Clitemestra a conclusione della
- vicenda sanguinosa dell’4gamennone. Da questo risveglio oscuro, anche se la -
vittima annunciata ¢ Oreste, Egisto non pu6 non essere turbato, perché non coglie per
nulla il filo rosso della legge di Dike che connette colpe € pene ed obbliga ’'uomo al
pabog: dalla sua entrata in scena fino alla morte, egli € assolutamente remoto dal
ow@EOovelvY. :

In questo mondo agitato da forze demoniche oscure e minacciose, delpato-
otayég non dovrebbe essere messo in dubbio; i deypatovpevor Adyol cui egli
accenna subito dopo non saranno la fonte della corruzione, bensi il ritono insistente
del motivo del terrore in questa scena che preannuncia la morte del personaggio che
parla. Anche Clitemestra, madre pervérsa%, non avrebbe razionalmente motivo di
temere [a morte del figlio che dovra ucciderla, come le aveva preannunciato la visione
notturna, forse non nota ad Egisto ma certo nota al pubblico. Clitemestra puo temere il
risveglio del demone del palazzo: in questo senso, per lei come per il suo nuovo
compagno, ogni nuova morte & e deve essere motivo di inquietudine e di timore%,

92 Proprio in &80 & espressa I’idea di “grief”, della quale giustamente Garvie avverte la necessita.

93 1l commento di Valgimigli-Ghezzo (Messina-Firenze 1951, 118) chiosa I'immagine estendendo-
ne i contorni: «l'agg. deyratootayég = ‘stillante terrore’, benché riferito ad &x00¢, richiama
strettamente I'immagine della piaga (EAxaivw [...]) e del morso (8dxvm)». In realtd anche
questi interpreti non riescono a liberarsi dall’idea che quello che sgocciola deve essere sangue:
Iidea di aipatootayég, apparentemente esclusa, rientra di soppiatto.

94 Giustamente Goldhill sottolinea «grief for the house, picking up Clytemnestra’s references to the
house, 692, 698-9» (S. G., Language, Sexuality, Narrative: The ‘Oresteia’, Cambridge 1984,
175): la casa in primo luogo ¢ attore e spettatore delle azioni sanguinarie, € i vari personaggi
partecipano di quelle in quanto abitanti in essa € in essa coinvolti.

95 Come osserva Garvie, Aeschylus Choephori.

96 4g. 1672s. La discussione condotta finora per aipatootayés vale a maggior motivo per
alpatrootayel @ove di Menzel, certo assolutamente lineare (da questo suo carattere nasce
l‘apprezzamento di Garvie), ma che a questo punto non pud non apparire banalizzante.

97 Lo scolio g éni payaipag non é certo chiaro, € non senza motivo Garvne rinuncia a trarne
conclusioni per la costituzione del testo.

98 Per la maternita perversa di Clitemestra, anche rispetto alle immagim' che vi sono connesse, cf.
Goldhill 179 ss.

99 11 sobrio commento dell’edizione di Untersteiner non dice nulla a questo proposito: si potrebbe
credere che il mantenimento del manoscritto deypatootayés sia dovuto alla tendenza
conservativa che presiede in generale al suo lavoro ecdotico; ma la sensibilita nei confronti del

-129 -



Piu difficile & pronunciarsi sulla correzione EéAxaivovol xai Sednypévors, riferita
a dopotg, al posto di EAnaivovr xai Sednypévw del ms.: una correzione «almost
certain» per Garvie. Per conservare il testo del ms. qualcuno ha supposto un referente
generico, intendendo-«per uno che sia piagato e sofferente per la morte precedentex!%,
ma la concorrenza del dativo pdvp 1@ mEOoBev creerebbe oscurita; meglio
senz’altro recuperare ’esegesi di Hermann, che chiosa @ove éAxaivovt xai
8ednNypevw con caedi vulneranti nos et mordenti, attribuendo a dednyuéve un
valore medio che si allinea bene con 1’attivo £éAxaivovti: € una interpretazione che si
presenta oscura, ma se pensiamo che il dativo del greco sia un dativo di relazione, «in
rapporto all’uccisione che ci ferisce e morde», con la doppia metafora della ferita e del
morso per esprimere la sofferenza, il greco pud chiarirsi!0!, Il v. 843 ha comunque
dato problemi fin dall’antichitd, come sembrano indicare  843a &v ydp 10ig
Bp1vois dpuiooovoty abtdv T otren che potrebbe avere per riferente un plurale
come dedarypévolg e T 843b che potrebbe invece rapportarsi ad un dedevy-
péve!02. Dovremmo pensare ad una oscillazione antica tra singolare e plurale, oltre
che alla presenza di varianti non piu che ipotizzabili e delle quali, tra I’altro, non appare
evidente il senso. La complessita dei problemi che ci si prospettano, in rap-porto alla
contraddittorieta almeno apparente della tradizione scoliografica, sembra precludere per
ora qualsiasi conclusione definitiva: ci si pud comunque chiedere se 1’oscurita
indiscutibile del testo di M sia davvero una difficolta insormontabile.

Abbiamo ‘indicato alcuni elementi che sembrano suggerire, sia pur solo
tendenzialmente, la possibilita di conservare in alcuni luoghi delle Coefore il testo
tradito da M: a questa possibilitd non puo essere dato alcun carattere di certezza,
soprattutto per il fatto ben noto che, in molti luoghi della triade, i testimoni pid tardi
forniscono lezioni superiori a quelle del Mediceo; non si pud quindi intraprendere una
difesa ad oltranza di questo manoscritto. Tuttavia, tutte le volte che se ne mette in
dubbio 1’autorita sulla base di elementi esterni, come sarebbero anomalie linguistiche o

demonico eschileo ¢ stata notata come un elemento qualificante della traduzione, da parte di
uomini di teatro, assolutamente estranei ai problemi della tradizione manoscritta e non menoc a
quelli dell’ecdotica, come Luca Ronconi (cf. A.M. Battegazzore, Premessa ad Eschilo, Orestea,
ed. crit., trad. ed intr. di M. Untersteiner, pref. e aggiornamenti di W. Lapini, Milano 1994,
VIII); dello stesso Lapini si potra consultare con profitto il saggio La filologia di Mario
Untersteiner, in L'etica della ragione, Ricordo di Mario Untersteiner, a c¢. di AM.
Battegazzore ¢ F. Decleva Caizzi, Milano 1989, 77-96: le sue considerazioni, per quanto limitate
all’Agamennone ¢ ai Persiani, sono istruttive anche per questo caso. Si vedano anche gli
interventi di A. Casanova, P. Judet de la Combe, W. Lapini ¢ il mio, negli atti del convegno
Dalla lirica al teatro: nel ricordo di Mario Untersteiner, a c. di L. Belloni, V. Citti e L. De
Finis, Trento 1999.

Y00 Cosi intendevano Tucker ¢ Untersteiner.

10) povremmo forse pensare che Hermann abbia trasferito meccanicamente il dativo di relazione
greco nel latino, che non conosce quel costrutto: per questo I’esegesi da lui proposta non & stata
capita né accolta.

102 Cosi suggerisce O.L. Smith, C&M 30, 1969, 51s.. ambedue gli scoli sono riferiti da Garvie,
con gli argomenti indicati nel testo.

-130-

ot bt et . e i o a1



argomentative, chiedersi se la logica che viene applicata per discutere il testo sia la piu
adatta a valutare le strutture discorsive o argomentative di un poeta che a solo
trent’anni dalla sua morte, sulla base di una poetica diversa poteva essere considerato
Tipetitivo, rozzo o addirittura scarsamente intelligibile!03.

Trento Vittorio Citti

Osservazioni:

Cho. 275: I'm sorry you reject Hartung’s pavgouvpevov. It seems to me the
perfect word, corresponding as it does with Eum. 359. In 278 pelhiypata would have
to be offerings to the angry dead. In that case they would go down into the earth. But
&x yfig, shows that whatever is being described comes from the earth, and as 381sq.
shows, that something can hardly be a peiliypa. As for viv my objections to the
dual would be that Electra is herself one of the elements which work upon Orestes
from outside, and not as a proposed partner in the vendetta. Also the presence of
avtdv, and @il with Yuyfji, focus attention solely upon Orestes personally. And
are we being too fastidious if we say that the idea of Electra being visited with a
hideous disfiguring illness is unappealing? Even a Greek audience might feel that
Apollo was overstepping the mark. It is easy to let ourselves be influenced by the
undoubted fact that Electra in Sophocles and Euripides is indeed a prime moving
spirit.

On v. 288. The examples which you quote of verbs in asyndeton: Pers. 426 gives
you the sequence ab and-c, and so do Sept. 60 and OT 1276 (text doubtful). Sept. 186
is like Soph. Phil. 11, asyndeton suited to an emotional outburst. On the face of it, a
break before the ‘pursuing’ word does not look likely, (contrast 4jax 60) but there is
no denying that corruption from an indicative to an infinitive is the reverse of what one
would expect: cf. M at 282. Zakas’s SudxecOat noiel is a clever solution to 289 in
itself, but the major problem remains: grammatical interruption of such length is barely
credible. The deletion of 285-90 may sound a desperate solution, but two points of
detail support it. 1) Toig ToLoVTOLS refers most easily to the category of persons
described in 283-84, and provides the link between the assaults of a father’s Erinyes
and the intervention of a father’s wrath (or a dead man’s wrath, if you like West’s
@OLtot ) in 293ff. 2) The ‘pursuit out of the city’ (289 s.) has absolutely no
relevance to the case of Orestes, who is already an exile. '

Roger D. Dawe

103 Penso naturalmente alla critica alla scena del riconoscimento di Oreste ed Eletira contenuta
nell’Elettra euripidea.

-131-



Cho. 275, p. 110: If dmoyonpdvoiol means exactly the same as GxenpuatoLo, it is
hard to explain why Aeschylus did not simply use the latter form, thus avoiding a
‘first-foot anapaest’, which is not common in his surviving plays. Apart from the
proper names at 20, 562, 899 this would, I think, be the only instance in Choephori
(not counting 682). At Ag. 801 dmopovows is metrically required. Did Scholefield
(page 109 n.21) provide any justification for discerning «una sfumatura di intensita»?
Cho. 275, p. 111: Enuioug as a modal dative is not easy, and «cio¢ infliggendole agli
usurpatori» is hard to extract from the Greek. In this respect at least yavgoupevov
seems easier.

Cho. 275, p. 113: All of this discussion is helpful. However, as I noted in my
Commentary, Hartung pointed out that all the other. figurative occurrences of
tavpoDobar refer to someone’s facial expression, and I am not sure of the relevance
of that idea here.

Cho. 278, p. 115: Is there any evidence in the text of the first part of the play that
Orestes is already alarmed at the thought of matricide?

Cho. 278, p. 116: Orestes and Electra are certainly associated in their suffering, but is
there any evidence, either in the play or in the tradition as we know it elsewhere, that
the oracle involved Electra as well as Orestes? Cf. her own remarks in Eur. EJ. 1303-
304. ’

Cho. 288, p. 120: It seems improbable that a scribe, with duoxdBeu in his exemplar,
would change it to an infinitive SuwxeaBau.

Cho. 698, p. 122: M does not actually name Clytaemestra as the speaker, but merely
indicates a change of speaker by a paragraphus at 691.

Cho. 698, p. 125: I am not sure that Tapoboay éxyQagelg can mean «you mark off
as <no longer> present».

Cho. 841, p. 127: 1 do not believe that by putting the Chorus at the centre of the action
of Supplices Aeschylus is archaizing. I can find no real evidence that this was the norm
in early tragedy. Rather, Aeschylus is experimenting.

Cho. 841, p. 128: véueolg does not seem to be an important theme in Aeschylus. In
all of the surviving plays and fragments (according to Italie) he uses the word only
twice.

Cho. 841, p. 130: On the question of principle I fully agree that it is often possible to
conserve the text of M, but that does not necessarily mean that M gives us what
Aeschylus actually wrote.

Alex F. Garvie

The arguments for referring Cho. 275 to Orestes as murderer rather than to his
subsequent tribulation, and thus for leaving the line in its transmitted position, are

-132-



persuasive, though dnoyoenudtolor Inpiaig remains a strange phrase, somewhat
pathetic after the brutally explicit dvtamoxteival.

In 278 Citti retains peikiypata, interpreting, «Apollo proclaimed to mortals on the
one hand means of appeasing the angry dead, and on the other the many afflictions
that would be suffered by those who neglectcd' to make such appeasement». This does
not suit the context: the point of Orestes’ speech is that there is only one means-of
appeasing the dead and avoiding their wrath, namely for him to kill Agamemnon’s
murderers. 278 cannot refer back to this.

1t is not the case that the emendation pnvipata produces a tautology. There is a
contrast between those dvogpeovwY pnvipata that come &x yfig, namely blight of
crops, sterility of soil, plagues of serpents, and the like (cf. Suppl. 264-67, Eum. 782
f., 800-03), and those which afflict the human body and soul.

At 699, again, Citti disputes the need for emendation, except to the extent of
interpreting M’s §yypdgeL as EnyodeL. Without entering into the question as to
whether this yields a plausible text, I would just remark that the statement «se perd il
testo di M da un senso soddisfacente ... non é forse necessario congetturarne un altro
a partire dall’indicazione dello scolion (scil. takov adtiiv dpavioBeloav) is
methodologically dubious. It seems clear that the scholion was written on the basis of
a different text, necessarily an older source than M. We are not obliged to prefer its
evidence to that of M on grounds of antiquity, but it must at least be accorded equal
status. We are not entitled to dismiss it on the ground that we find M’s text intelligible.

Martin L. West
Replica:

Al v. 275 &noyenudTowot, pur con un raro anapesto al primo piede, potrebbe es-
sere un termine t’zmerapévov, per usare la terminologia della Retorica aristotelica,
scelto o formato per produrre maggiore &y%0g: questa doveva essere anche I’idea
implicita, ma non precisamente espressa, nell’affermazione di Scholefield, che dice
testualmente, sia nella prima sia nella seconda edizione «Plus sc. valet dmoy1)-
patog quam axENuatog, ut drdtpog (Oed. T. 215) quam Gnpog» 104; da questo
punto di vista pavQovpevov o yavovuevov danno un senso meno urtante di
TaVQOUNEVOY, che pertanto mi sembra adatto per descrivere ’animo di chi dovra
uccidere sua madre, e che nel momento in cui egli si appresta al matricidio diventa,
apprendendo il sogno di Clitemestra, addirittura éxdganoviwdeig (v. 559): le im-
magini animali diventano sempre piu disumane e repugnanti, quanto pil disumano ¢

104 Tuttavia egli intendeva l'aggettivo come «injuriis efferatum pecuniam mihi afferentibus».

- 133 -



repugnante & I'atto che Oreste dovra perpetrare!05; questo progressivo imbestiarsi di
Oreste si compira ‘mediante pene che escludono riscatto in denaro’, &moyxgnudtot-
ow Enulalg. West ha ragione a dire che questa «remains a strange phrase», e cosi
Garvie ad osservare che essa non é facile, ma questi rilievi, forse, scandiscono la
distanza tra il nostro gusto e quello di Eschilo. Per mantenere pelhiypato (v. 278), €
necessario che &x yfjc dipenda da dvog@Qovwv, come forse non ho detto
chiaramente: il dio indicava «i modi di placare le forze ostili che vengono su dalla
terra», cioé le anime dei morti che chiedono vendetta e gli déi di sotterra che li
soccorrono. Indubbiamente un’espressione come &x yfig d0o@goveg, sostantivata
senza un articolo, suona dura: tuttavia nel suo commento alle Coefore, a proposito del
v. 361, Garvie ha ricordato vari casi eschilei di questa omissione degli articoli
sostantivanti, che a scuola ci hanno giustamente inculcati come necessari. Non sempre
Eschilo é stato di questo avviso, e tocca a noi prendeme atto. L’omissione dell’articolo
potrebbe anche essere conseguenza del linguaggio omerico assunto dagli oracoli (cf.
Parke-Wormell 11 xxx) e di fatto & una caratteristica ricorrente negli oracoli piu antichi.
Direi anche che éx yfijc dvopdévwv peilvypata richiami intenzional-mente,
ricevendone luce pur nell’oscurita dello stile oracolare, i vegrégolg pethiy-pata del
v. 15106, Non gia libagioni possono placare la collera di chi sta sotterra, ma il sangue
degli assassini; il plurale generico associa ad Agamennone le forze oscure ed
indeterminate delle potenze ctonie. Il duale v@v (v. 279), scartato drasticamente anche
da F.M. Pontani in Maia 3, 1950, 193 s., allarga a tutta la stirpe superstite del re morto
la minaccia che in un primo momento riguardava il solo Oreste (ahtdv, @iy Yuxi)),
come ricorda giustamente Dawe. Non abbiamo altro indizio che 1’oracolo fosse rivolto
anche ad Elettra, ma in seguito la vediamo coinvolta nella vendetta: non vedo quindi
contraddizione in v@®v. Esiste una stretta connessione tra le minacce che Apollo evoca
da parte delle forze oscure di sotterra (al cui servizio egli si pone) e il dovere di
avramoxtelval gli assassini di Agamennone. Non mi sembra pertanto che il mio
tentativo di conservare pelhiypata sia inconseguente: piuttosto si dird che
I’espressione ¢ paradossale, giacché cid che addolcira 1’animo di Agamennone sara
ben amaro per Clitemestra. L’antitesi implicita in questa metafora esprime la
contraddizione continuamente presente nel dramma eschileo, fin nella concezione della
giustizia, istituzionalmente e inevitabilmente ingiusta. Al v. 288 gli asyndeta di Sep:.
186 € Soph. Phil. 11 (questultimo utilmente segnalato da Dawe) sono seguiti da un
«emotional outburst»: esattamente come in questo caso, dove, mantenendo
SudxeoBay, il discorso viene interrotto dalla fine della propdsfzione incidentale; qui
mi sembra notevole I’osservazione di Garvie, che «it seems improbable that a scribe,
with duwxa0et in his exemplar, would change it in an infinitive SuoxecOaw: anche

105 Tra le immagini di animali feroci che ricorrono negli oracoli delfici sono appunto il toro e il
serpente: cf. la n. 4 della mia comunicazione.

106 Dunque non sarebbe il risultato della confusione di uno scriba, bensi un segnale interno di
connessione.

- 134 -



se duwnadey, termine raro, poteva prestarsi ad essere frainteso, il disordine sintattico
prodotto dall’infinito € ancor piu evidente ed eccezionale.

Dawe insiste sulla sospensione provocata dall’inciso proposto da Paley tra 10 Y&
OXOTELVOV € TOQAOOEL, «barely credibile»: non é certo un inciso breve, soprattutto
per un testo che doveva essere comunicato in teatro; potremmo tuttavia pensare che il
tono di voce dell’attore, istruito dal poeta-didascalo, potesse suggerire agli ascoltatori
la via per recuperare il filo del discorso. D’altronde Hermann aveva proposto di aprire
una parentesi anche pit estesa tra Cho. 624 dxaipwg 8¢ e 630 aiypav: il suo
suggerimento non ha avuto seguito, ma la crux che riguarda dxaipwg &€ non ¢ stata
ancora definitivamente risolta, pur se 1’ingegnosa congettura dxatp’ ovd¢ di Stinton,
ora recepita nel testo di West, merita attenzione. Ma soprattutto altre sospensioni
possono essere indicate in Cho. 571 ss., 769 ss. (dove si cerca di rimediare al-
I’inconseguenza sintattica postulando lacuna, e potrebbe anche essere cosi), ed altresi,
forse, in Eum. 685ss.; protasi senza apodosi si hanno in Ag. 12 ss., 555 ss. Come dice
Dawe, TOIg ToL0UTOLS pud essere certo riferito alle persone indicate ai vv. 283-84, e
quindi i vv. 285-90 potrebbero essere espunti senza fratture, ma il termine di
riferimento puo essere benissimo indicato nei vv. 286 ss., come indica il ms., senza
espungere nulla; e per quanto riguarda la contraddizione che si avrebbe riferendo i vv.
289s., che descrivono «the pursuit out of the city» all’esule Oreste, la mia risposta ¢
che Oreste era senza dubbio esule, ma era accolto in una casa amica da Strofio che lo
considerava suo figlio al pari di Pilade, mentre se avesse disobbedito all’intimazione di
Apollo sarebbe andato incontro al trattamento disonorante del gpappaxdg. La pre-
senza nei versi incriminati di un fossile linguistico come rAGoTyE, quale che sia il si-
gnificato controverso del termine, dovrebbe sconsigliarci di espellerli a cuor
leggero!07,

Infine debbo dare ragione a West per quanto mi obietta a proposito di Cho. 699:
non ¢ dubbio che lo scolio rappresenta una tradizione testuale diversa da quella offerta
dal testo del codice, e la mia espressione & certamente contorta. Avrei fatto bene a dire
che il testo di M ¢ certo problematico ma ¢ intelligibile, mentre lo scolio sembra di-
pendere da un altro testo, che perd non si capisce quale potesse essere, e richiede una
congettura per cui ¢ difficile trovare un preciso sostegno. Se lo scolio indicasse un te-
sto, senza dubbio il suo valore sarebbe equivalente, dal punto di vista della tradizione, a
quello di M, giacché esso risale ad uno stato del testo piu antico di quello documentato
oggi dal manoscritto, pur se & stato soggetto, nel corso della tradizione, ad altrettante
occasioni di corruzione, una per ogni trascrizione. Ma non mi sembra questo il caso:

107 Mentre, seduto nel suo studio, esponevo privatamente a Roger Dawe quest'ultima considerazione,
il mio ospite, approfittando dell'emozione che provavo sedendo sulla poltrona che era appartenuta
a Richard Porson, ha controreplicato che potrebbe essere un frammento autentico di Eschilo
inserito fuor di posto: non ho trovato di meglio da replicargli che a forza di ipotesi rischiamo di
andare molto lontano. Non era una risposta brillante, ma mi trovavo in condizioni di netta
inferiorita, non solo numerica.

~ 135 -



ho davanti un testo difficile e uno disperato. In mancanza di meglio, se non trovo una
congettura soddisfacente che mi levi d’impiccio, scelgo il primo testo, sia pur senza
molto entusiasmo.

Credo di dover ancora una parola di chiarimento ai miei cortesi amici isolani, giac-
ché soprattutto con loro, a quanto mi sembra, si svolge il dibattito. Non ignoro che
esiste una tradizione, soprattutto nella filologia italica, con cui polemizzava non senza
ragione T. C. W. Stinton!98, che pretende di difendere all’ultimo sangue ogni
testimonianza manoscritta, soprattutto di tradizione diretta, come se fosse la linea del
Piave e del monte Grappa attaccata dalle forze degli Imperi Centrali. La patria non é
messa in pericolo dalle congetture, € non ho alcun dubbio sull’affermazione del grande
Master di Trinity che dichiarava la ratio preferibile a cento manoscritti: vorrei solo
esser certo che la ratio cui si fa appello non sia troppo lontana da quella che applicava
Eschilo, e su questa distinzione vorrei fondare la critica che talvolta oso rivolgere alla
tradizione a stampa, essa pure esposta a trivializzazioni e stravolgimenti non meno di
quella manoscritta che 1'ha preceduta.

108 Greek Tragic Texts and the Limits of Conservatism, BICS 32, 1985, 35-44 (= Collected
Papers on Greek Tragedy, Oxford 1990, 430-45).

- 136 -



TESTO, INTERPRETAZIONE E SPETTACOLO NELLE COEFORE D1
ESCHILO
(vv. 712 5. e 675, adtoQoQTOS)

Quando Oreste appare per la seconda volta nella tragedia e ritorna per compiere la
vendetta, ¢ indubbiamente accompagnato da Pilade come la prima volta; ma ¢ altrettanto
accompagnato da uno o piu servitori? Questo problema di messa in scena divide gli
editori e i commentatori. In sé ¢ di importanza relativa, e non meriterebbe che ci si
soffermasse se la risposta non avesse conseguenze sulla costituzione del testo (nel
caso il v. 713) e se non coinvolgesse la sua interpretazione (in particolare per
adTéQoQTos, al v. 675).

Stando alla lettera del testo, Oreste ha piti di un accompagnatore quando entra per la
seconda volta. In effetti il testo li indica con un plurale (v. 713 tovode). Clitemestra,
dopo aver udito la falsa notizia della morte del figlio annunciata dallo stesso Oreste,
ordina a un servo, la cui parte ¢ sostenuta da un personaggio muto, di far rientrare nel
palazzo Oreste e quelli che lo accompagnano. Questo ¢ il testo trasmesso dall’unico
testimone delle Coefore, il Laurenziano 32,9 (vv. 710-18):

CAMN £00” 6 xatgog fpepevoviag Eévoug
paxQdéc xehevbov Tuydvew Ta mQdopoga
&y abwov elg dvdodvag evEévoug dopwv
dmo8éroug O tovode xai Evvepndgovg
xdxel xugoUVIWY dDPAOLY Td TEOCPOQA.
aivd 8¢ rabta roig xgarotol dopdrav
xowvdoopéy te %ol omavifovies pidov
Boviev<obd>pe<o>0a Tijode ouppods mEQL

«Orst! ¢ il momento in cui degli ospiti, dopo un giomo

di lungo viagglo, trovino I'accoglienza opportuna.

Conducilo negli appartamenti ospitali degli uomini nel palazzo
come costoro che lo scortano e viaggiano con lui.

L4, nel palazzo, trovino I’accoglienza opportuna.

Ti invito ad eseguire questi ordini pensando che ne risponderai.
Quanto a noi, comunicheremo queste notizie

ai signori del palazzo, ¢ giacché non siamo privi di amici
rifletteremo su questo avvenimenton.

Tale é il testo del ms., tranne alcune piccole correzioni. Il fatto che i vv. 712-14
siano stati omessi dalla prima mano ¢ siano stati aggiunti in margine non ha grande
importanza, giacché I’omissione da parte dello scriba si spiega con un saut du méme
au méme, da EOOPoQa (v. 711) a Td mEOTPoQa (v. 714). Se si mantiene dunque
il testo del ms., Clitemestra da un ordine (cf. I'imperativo &y’ = &ye) a qualcuno che ¢
presente. Quest’ordine & di condurre Oreste (a0TOV) nella parte del palazzo riservata
agli womini. Tale ¢ il senso di &vdpdvag... dGuwv, e non gia, come traduce P.

LEXIS 17/1999 - 137 -



Mazon, «les chambres ... reservées a nos hétes»!. Sembra dunque poco verosimile che
si tratti di una schiava come indica Mazon2. E verosimilmente un servitore (cf. schol.
712 mpdg magdvia tva)3. E questo servitore deve accompagnare non solo Oreste
(v. 712 obtOV), ma quelli che lo scortano e lo accompagnano nel suo viaggio. Questi
sono diversi come indica al v. 713 il plurale émtoB0movs B¢ TOVOdE xai
Evvepnogoug?. In questo plurale bisogna comprendere evidentemente Pilade (che
accompagnava gia Oreste alla sua prima entrata) e almeno un servitore. Dopo il v. 715,
il servo di Clitemestra fa dunque entrare dalla porta di cinta del palazzo Oreste e il suo
seguito che dovranno andare nell’ala del palazzo riservata agli uomini. Quanto a
Clitemestra, dopo aver pronunciato tre versi in cui annuncia cosa sta per fare e in
particolare a riferire la notizia a Egisto (cf. v. 716s.), rientrera dalla stessa porta di cinta
per dirigersi nell’ala del palazzo riservata alle donne; 1a ella dara ad una donna, in
questo caso la nutrice Kilissa, ’ordine di andare ad annunciare la morte di Oreste a
Egisto, che & partito dal mattino per le occupazioni fuori di casa che competono ad un
uomo. Dopo undici versi di transizione pronunciati dal Coro rimasto solo nello spazio
visibile davanti al palazzo (vv. 719-29), si vede uscire dalla stessa porta di cinta del
palazzo la nutrice in lacrime. La sua uscita € descritta dal Coro (vv. 730-33). Questa
ricostruzione della messa in scena a partire dal testo lascia di necessita una zona
d’ombra sul numero dei personaggi muti che accompagnano sia Oreste sia
Clitemestra. 11 fatto che Clitemestra si rivolge a un solo servitore non implica di
necessita che ella fosse accompagnata che da questo solo servitore. Quando il servitore
¢ rientrato con Oreste e il suo seguito, Clitemestra poteva essere ancora accompagnata
da una o piu ancelle che sarebbero rientrate con lei. Ma nulla nel testo ci consente di
precisarlo. Tutto quello che il testo ci autorizza ad affermare ¢ che Clitemestra é
accompagnata almeno da un servitore. Nello stesso tempo, per quanto riguarda il
numero dei personaggi che accompagnano Oreste, possiamo dire, se si conserva il
plurale 1oU0de del ms., che erano almeno due, Pilade e un servitore, ma nulla esclude
che ci sia piu di un servitore. Questa indeterminazione sul numero dei personaggi muti
¢ abbastanza frequente nella tragedia greca.

Ma, per quanto riguarda il numero dei personaggi che accompagnano Oreste, ¢’¢
una divergenza tra i filologi che accettano il plurale del ms. al v. 713 (tovad¢) e quelli
che lo correggono in singolare. Oreste, in questo caso, sarébbe accompagnato dal solo
Pilade. Sembra che i sostenitori della correzione siano attualmente i piti numerosi.
Mentre Mazon (1925) conservava il testo manoscritto come P. Groeneboom (1949),
D. Page nella sua edizione oxoniense (1972)3 trasforma il plurale in singolare

Per questo significato del termine, cf. Ag. 244 matEdg %At dvdodvas evtpamnétovg.

P. Mazon, Eschyle, 11, Paris 1925, 107 («4 une esclaver).

O.L.Smith, Scholia in Aeschylum, 1, Leipzig 1976, 34.

L’acc. pl. 6moB6movug ¢ la testimonianza pil antica che si abbia di un acc. pl. in - oug di un
composto avente come secondo elemento -movg. Non € un motivo sufficiente per sospettarlo.

5 D. Page, Aeschyli Septem quae superstunt tragoedias, Oxford 1972, 229.

W N -

- 138 -



leggendo 6mioB0mOUV 1€ ToUde *ai Evvéumogov. E seguito dalle due edizioni
commentate inglesi apparse in seguito, quella di A.F. Garvie (1986)5 e quella di A.
Bowen (1986)7. Ugualmente si schiera per la correzione del testo O. Taplin nel suo
lavoro ormai classico sulla messa in scena di Eschilo (1977)3. Tuttavia, M. West nel-
’edizione teubneriana del 19909 ¢ ritornato al testo del ms., senza tuttavia rendemne
conto nei suoi Studies in Aeschylus (1990). La modificazione del testo non ¢ recente.
Essa risale per 1’essenziale al XVIII secolo, a J. C. de Pauw nella sua edizione eschilea
del 1745. Si noti che questa modificazione, come appare nell’edizione di Page, non &
minima perché implica una modificazione di tutte le parole del v. 713 che si leggono
nel ms.

Quali sono le ragioni che possono giustificare un simile intervento sul testo?
L’argomentazione piu chiara e completa é fornita da Taplin (p. 341); ma, tra gli argo-
menti che adduce, quello che ricava dalla prima entrata in scena di Oreste e Pilade, dove
sono effettivamente due (v. 208 a¥toD T #XEivOU Rl CUVERTOQOU TVOG) € solo
due (altrimenti la scena del riconoscimento con i due tipi di impronte non avrebbe
senso) sono irrilevanti per il loro secondo ingresso dove sono travestiti da viaggiatori
con il loro bagaglio. E evidente che Eschilo ha voluto variare la messa in scena tra
queste due entrate. Probabilmente non c¢’¢ un contrasto marcato come quello che
Eschilo aveva indicato nei Persiani tra i due ingressi della regina, dapprima su un carro
con un abito splendente d’oro, poi a piedi vestita a lutto!0; ma sembra che I’esecuzione
del piano astuto comporti delle modifiche piu rilevanti di quanto abitualmente si creda
tra la prima e la seconda entrata in scena di Oreste e Pilade. E verosimile che Oreste ¢
Pilade appaiano all’inizio della tragedia come nobili vestiti della clamide, con il petaso
rigettato all’indietro e la spada alla cintura. E possibile farsi un’idea del loro aspetto
dalla pittura del vaso attico di Copenhagen dipinta intorno agli anni 440, con la
differenza che il pittore ha fornito Oreste e Pilade di una lancia e non di una spada!!.
Invece, quando ritornano dopo, sono travestiti da viaggiatori secondo le indicazioni
date da Oreste quando espone il suo piano: sopra la clamide hanno indossato un
mantello da viaggio, hanno rimesso il petaso sul capo e hanno nascosto le spade. Poi,
dopo aver ucciso Egisto, Oreste uscira dal palazzo senza il mantello da viaggio, con la
spada in pugno per uccidere sua madre. Se si eliminano quindi dal complesso degli
argomenti forniti da Taplin tutti quelli che si riferiscono alla prima parte della tragedia,
non restano che due argomenti degni di considerazione. Il primo & che Oreste, quando

6 A.F. Garvie, Aeschylus Choephori, Oxford 1986, 238 s.

7 A. Bowen, Aeschylus, Choephori, Bristol 1986, 17.

8 Taplin, 341s.

M.L. West, deschylus, Tragoediae, Stuttgart 1990, 318.

10 Aesch. Pers. 150ss. (prima entrata), 598ss. (seconda entrata).

11 syl vaso di Copenhagen (Nat. Mus. Inv. 597 = ARV", 1301, n.5: skyphos attica a figure rosse
del ‘pittore di Penelope’, intomno al 440 a.C.), Oreste e Pilade sono muniti di una lancia; vedasi la
riproduzione in A.D. Trendall e T.B.L. Webster, [llustrations of Greek Drama, London 1971, 41
(IIL1, 2 B).

-139 -



espone il suo piano di vendetta annunciando il modo con cui ritornera, non parla che di
Pilade. Ecco il passo (vv. 560-64):

Zévp yap einog, maviedi caynv xov
fiEw oUv avdpi @8’ L’ Epxeiovg avdag,
TTvAady - Bévog te xai doguEevog dopwv:
dupw d& puviv foouev Iagvnaoida,
yAdoong &ty ®wxidog ppuovpéve.

«Giacché, simile ad uno straniero, con tutti i miei bagagli,
giungerd con costui alla porta della cinta,

con Pilade - uno straniero e un ospite alleato della casa.
Tutti e due parleremo la lingua del Pamaso

imitanto il suono della parlata focese.

Se si confrontano i due passi che si corrispondono nell’annuncio della vendetta e
nella sua esecuzione, si € colpiti, in effetti, dallo scarto tra il singolare oiv dvdoi T’
(al v. 561), che annuncia la venuta del solo Pilade come accompagnatore ¢ il plurale
Tovode (al v. 713) che rivela la presenza effettiva di diversi personaggi al fianco di
Oreste quando questi ritorna. Dunque ¢ per esigenza di coerenza che gli editori
correggono il testo: se sono annunciati due personaggi, ci si deve attendere che due
personaggi si presentino. Ma si possono fare due osservazioni a proposito di questa
logica matematica: ]a prima ¢ che Oreste ha detto che sarebbe arrivato «con tutti i miei
bagagli», il che implica di norma nel contesto sociale greco che sarebbe arrivato con i
suoi bagagli portati da uno o da diversi schavi. Si pensi ad esempio al viaggio di
Dioniso accompagnato dallo schiavo che porta i bagagli nelle Rane di Aristofane ¢ ai
numerosi effetti comici che I’autore trae da una situazione del resto abbastanza ordina-
ria. La logica della realta sociale non deve essere confusa con la logica matematica’2.
La seconda osservazione € che sarebbe errato credere che ’esecuzione del piano
astuto, nonostante che esso sia riuscito, corrisponda matematicamente al progetto:
esistono scarti tra la previsione e la realizzazione!3. Lo scarto pili evidente riguarda
I’ingresso dei vendicatori nel palazzo. Oreste, esponendo il suo piano, prevede unin-
gresso difficile, verosimilmente differito; si sofferma piuttosto a lungo su questa
eventualita basata sulla prevista diffidenza della gente del palazzo (vv. 565-70). Ora, nel
momento dell’esecuzione, 1'ingresso dei vendicatori nel palazzo avviene con una
facilita imprevista. Clitemestra, dopo aver udito la notizia di cui si lamenta esterior-
mente ma che la rallegra nel suo cuore, si dimostra molto accogliente, senza alcuna

12 v, Citti mi fa osservare che I’assenza di un accompagnatore & considerata nella societa greca co-
me una situazione di estrema miseria; cf. Lys. 32, 16, dove Diogitone ¢ accusato di aver cacciato
di casa i suoi nipoti orfani «senza un servitore» (00 PeT& GxohovBov). Un giovane principe
non avrebbe potuto viaggiare in modo cosi miserabile.

13 Sugli scarti tra previsione e realizzazione, cf. R.D. Dawe, inconsistency of Plot and Character in
Aeschylus, PCPhS 189, 1963, 21-62 (trad. in tedesco in Wege zu Aischylos, Darmstadt 1974,
175-250, in part. 237-40).

- 140 -



diffidenza. Un altro scarto, piu sottile, ma che ci interessa direttamente nella discus-
sione, riguarda il ruolo di Pilade. Oreste lasciava comprendere, esponendo il suo piano,
che Pilade, destinato ad aprire le porte dal suo nome parlante (cf. I’accostamento
significativo ai vv. 561 s. wohag / [Tuvhadyy), avrebbe avuto un ruolo attivo come il
suo. «Tutti e due (Gpgw), diceva Oreste, parleremo la lingua del Parnaso imitando la
parlata focese». Ora Pilade, nel momento del suo secondo arrivo al palazzo, non si
mostrera pill loquace di prima; il suo silenzio di personaggio muto non gli dara modo
di imitare la parlata focese prima di entrare nel palazzo. E noto che Pilade solo pit1 tardi
si decidera a pronunciare tre versi, quando Oreste, improvvisamente colto dal dubbio
davanti alla madre, gli chiedera il suo parere (vv. 900-02). Anche ammettendo che le
necessita della rappresentazione determinino il silenzio di Pilade, cid che sorprende
comunque ¢€ |’atteggiamento imprevisto di Oreste che, dopo aver enunciato nella
preparazione del piano una specie di uguaglianza tra lui e I’amico (vv. 562 s. Eévog 1¢
nal dopvEevog douwv: dugw ), lascia Pilade nell’anonimato piu assoluto nel
momento in cui passa all’azione. Per convincersene, basta osservare le modalita di
comunicazione nella prima scena di esecuzione della vendetta, dove Oreste si rivolge
dapprima al portiere, poi a Clitemestra, una volta che ella & uscita dal palazzo (vv.
658-77):

Gyyedhe Toiot xvpiowot dwpatwy
npdg oboneg fjxm xai Péguw xawvoig Aoyoug:
tayvve 8 dg xal vuxtog Gop’ Eneiyeron
OXOTEVOV, doa & Eumogovg pebiéval
dyxvoav v ddpowoL mavdonowg EEvwv.
’EEeABétw 15 dwpdtwv teheopdgog
yuvi} T dragxog &vdpa & edmpentotegov
aldix yao &v AexBeioly odo’ Enagyépovg
Adyovug Ti8nov elne Bagonoag avijo
nQoOg avdpa xaonunvey Eupaveg TEXNOQ.
Khv. Zévol, Ayorr” &v el v 8¢l mageon yag
Onold nep dopoiot toiod’ Enewxdra,
®ai Bepud Aovted xai novev Belxtnpia
otpwpvr), dkaiwv T dppdrwv nagovoia
el 8 diho mpdEar 8e 1 Poviudregoy,
avdodmv 108 Eotiv Egyov, olg XOLVAOOpEV.
Oo. Zévog pév eipr Aavhiedg Ex Ponéwv
oteiyovia & aviopogtov oixeia oayi
& "Apyog donep deip” amebiiynv modag,
dyvirg mpog yvet elne ovpuBdiov dvig.

Durante tutta questa scena, Oreste si esprime risolutamente alla prima persona sin-
golare, come se fosse solo; non usa mai la prima persona plurale, mentre avrebbe po-
tuto facilmente farsi il portavoce anche di Pilade. Quando si rivolge al portiere, lui solo
¢ portatore della notizia (v. 659 fixw xai Pépw rawolg Adyovg); e quando
Clitemestra esce e si rivolge agli stranieri con la seconda plurale (v. 668 Aéyort Gv),
Oreste risponde alla prima persona singolare (v. 674 Eévog pév i), 1l duo annun-

- 141 -



ciato da Gugw (v. 563) si trasforma dunque in un a solo. Oreste continua durante
tutto il suo dialogo con Clitemestra a usare la prima persona singolare (v. 700 'Eya
uév obv), tanto che lei, che aveva cominciato con una seconda persona plurale, con-
tinua con una seconda singolare (v. 707 OUtoL xvpnoelg; cf. gia v. 691 elmag).
Pilade ¢ ridotto al livello del seguito di Oreste. E quindi naturale che Clitemestra ordini
al servitore di far rientrare Oreste (v. 712 adtdV), poi comprende Pilade nell’anoni-
mato del seguito di Oreste, giacché Oreste non ha ritenuto opportuno presentarlo!4,

Ma i sostenitori della presenza del solo Pilade per accompagnare Oreste al
momento della sua seconda apparizione, avanzano una seconda obiezione a questa
ricostruzione scenica. Quando Oreste si presenta a Clitemestra dicendo che ¢ venuto
avTogogrov oixeia oayfj (v. 675), intendono che sia venuto portando lui stesso il
suo bagaglio; il che esclude secondo loro che egli sia accompagnato da un servitore.
Cosi Garvie (p. 228) dice che adtogoQtOg equivale alla perifrasi adTog TOV
@oQTOV QéQuwv, «carico del mio proprio bagaglio», e prosegue dicendo «queste
parole implicano naturalmente che Oreste e Pilade non sono accompagnati da
servitori».

Tutto il problema & ora di determinare il senso di abTdpoQTOS. Se si considera
quello che dicono dizionari e commenti, si resta sorpresi dalle contraddizioni: il Bailly
reca per il nostro passo il senso «che porta egli stesso (cio€ senza servitori) il proprio
carico», senso che & accolto da Garvie, mentre il LSJ lo presenta come dubbio. Ma il
Revised Supplement del 1996, probabilmente sulle orme del DGE, fasc. 1II, 1991
(«cargado con su proprio bagaje»), propone una nuova voce per aUTOQ0QTOG che si
oppone a quello che era scritto sul LSJ, giacché il senso ritenuto dubbio («bearing
one’s own baggage» diventa il senso proposto «transporting one’s own baggage», ri-
proponendo in definitiva il senso da tempo indicato nel Bailly. Cio che stupisce inoltre
¢ la varieta di sensi proposti a partire dalla stessa analisi letterale del composto «colui
che porta da se stesso»: mentre Bailly e Garvie intendono che non ci sono servitori per
trasportare, Italie nel suo Index Aeschyleus, a partire dallo stesso senso letterale, «suas
sarcinas ferens», prosegue dicendo «i.e. propria negotia ferens». Secondo ltalie,
’aggettivo significa che Oreste viaggia per proprio conto e che riferisce la notizia della
morte di Oreste solo per una cortesia a chi gli ha affidato questo incarico, in modo as-
solutamente disinteressato.

Ma ¢ corretta questa analisi letterale del composto? Corrisponde agli altri usi di
at0@oQTOS nella letteratura greca? Mi pare che questa domanda non sia stata posta
¢ che potrebbe permettere di riesaminare la questione su nuove basi. Lasciamo dunque
da parte le discussioni sul passo delle Coefore ed esaminiamo senza pregiudizi gli usi
di adTO6QOoQTOS al di fuori di questa tragedia eschilea.

14 [ 'agg. dnioB6movg che indica il seguito di un personaggio (v. 713) ricompare nell'Ippolito di
Euripide per designare il corteo dei servitori che seguono il loro padrone (vv. 54 ¢ 1197).

-142-



C’¢& una prima serie di usi attestati da Esichio s.v. avtégogrol. Si tratta di due usi
antichi in Sofocle e Cratino. La voce (A 8483 L.) suona cosi:

avIoPopToLr avrodiaxovor xupiwg O ol &v toig idlowg mhoiowc.
Zogoniiis Ouéotn Zinuwvie (Soph. fr. 251 R.), 6 8¢ Keativog &év Xeipwal
(Crat. fr. 266 K.-A.) 1oU¢ 1 ®owva goguilouévoug Egn, «avtogogtoL: quelli
che si servono da sé, propriamente quelli che stanno nelle proprie navi. Sofocle nel
Tieste Sicionio, Cratino negli Inferiori indica ‘quelli che imbarcano un carico comu-
ne’»).

Il lessico di Esichio ricorda dunque due usi di questo aggettivo composto nella tra-
gedia e nella commedia; ma poiché il contesto € perduto, sia per Sofocle sia per
Cratino, ¢ impossibile pronunciarsi'sul senso esatto del termine nei due passi. I signi-
ficati indicati da Esichio lasciano piuttosto incerti, giacché egli attribuisce per i due
luoghi due significati molto diversi e quasi opposti, per il fatto che esiste antitesi tra
particolare (idiow) e comune (xowvd): per Sofocle, il senso sarebbe «quello che sta
sulla sua propria nave», mentre per Cratino «colui che porta un carico comune». In
particolare non si vede come si puo giungere al significato proposto per Cratino a par-
tire da quello dei due elementi del composto!S. La questione ¢ ulteriormente compli-
cata dai dizionari che non rendono esattamente conto dei significati dati da Esichio,
dato che il LSJ colloca Cratino sotto il significato «che porta il suo bagaglio», il che
non corrisponde assolutamente al senso indicato da Esichio. E la nuova redazione del
Revised Supplement del 1996, che, seguendo il DGE, riunisce 1 tre esempi antichi di
av1ogogtog (Eschilo, Sofocle, Cratino) sotto questo significato di «che porta il
proprio bagaglio o il proprio carico», non rende conto dei diversi significati proposti
da Esichio e si orienta imprudentemente su due passi sui quali non si pud dire se non
quello che ne ha detto Esichio. Termineremo questo esame di a010@0Q10g in
Esichio con due osservazioni: la prima che Esichio mette in relazione il termine con la
sfera del mare in quello che considera il valore proprio della parola; la seconda che il
senso proposto da Esichio per adtoduarovog sembra confermare la tesi di coloro
che interpretano il passo di Eschilo come se significasse che Oreste arriva portando il
proprio bagaglio. La causa sembra dunque definitivamente giudicata.

Ma le cose si rovesciano completamente quando si esaminano i due usi 1a dove la
parola ricorre in un contesto conservato, al di fuori di Eschilo. Si tratta di due passi di
Plutarco che, per quello che so, non sono mai stati considerati nel quadro della di-
scussione sul senso di adtdgoQTog in Eschilo, probabilmente perché sono due usi
tardivi; ma hanno il vantaggio di essere conservati in un contesto assolutamente chiaro.
Esaminiamo dunque questi passi: uno si trova nella Vita di Paolo Emilio 9.3 (259 d).
Perseo, re di Macedonia, nella sua resistenza ai Romani, mise in fuga P. Licinio in uno

15 Una possibilita di interpretazione ¢ comunque segnalata da Kassel-Austin (PCG IV 257, Crat. fr.
266): «‘qui publica civitatis bona diripiunt et in suos ipsorum usus convertunt’ Meineke, tam-
quam idia vavotoAtovieg (Pind. Nem. 6, 32) avehunty,

143 -



scontro di fanteria, poi, attaccando la sua flotta che era ormeggiata ad Oreo nell’Eubea
gixooL ueEv adtogoprovg OAxddag &yxswwoato, 1ag & dhhag oitov
yepovoag xatédvvev. Flaceliére-Chambry traducono correttamente «catturd venti
navi da trasporto con il loro carico, affondo le altre che erano cariche di grano». Il
secondo passo si trova nei Moralia, in particolare nel Peri euthymias 467 d, dove si
riferisce 1’aneddoto che mostra la serenita di Zenone di Cizio: Znvwvy 1) Kutiet pio
vadg RmeQLijv QoINYos muBouevos 8¢ tavtny adrégogrov GdmolwAiéval
ovyxAvoBeioav: ‘EVY, einev, & 10y, mowels, eig 1oV 1oifwva xai v otoav
OUVELAUVOUO’ TIUaS’. «A Zenone di Cizio non restava se non una nave da trasporto.
Quando venne a sapere che era andata perduta in un naufragio con tutto il suo carico,
dichiard: ‘Fai bene, fortuna, a restituirmi al mantello e al portico’». Nei due passi,
I’aggettivo ¢ riferito ad una nave nel senso di «con il suo stesso carico», «con tutto il
suo carico». Il primo termine non designa, come avviene spesso con i composti in
0010-, I’idea di «da se stesso», ma indica, come nel caso di atavdpog!é, e di molti
altri aggettivi, ’idea di «accompagnamento»!”. 1l parallelismo di uso con aitavdgog
¢ assolutamente illuminante, giacché anche questo composto si usa in riferimento ad
una nave. Nelle Argonautiche di Apollonio Rodio, Aete pretende di incendiare la nave
degli Argonauti e di «bruciare la carena della nave con i suo equipaggio» (3. 579 ¢
582 o1elt0... avtavdpov QrtEerv dGpu vrov). Nello stesso modo in Polibio,
nella battaglia di Mylai (260 a. C.), durante la prima guerra punica, i Cartaginesi
«perdettero le prime trenta navi che si erano scontrate con i loro equipaggi» (1.23.7
Tolanovia pEv TAg mEewtag ovpParovoag valc avravdpovg
anéBarov)!8. In questo modo, come avTavSQOG riferito a una nave da guerra
significa «con tutto il suo equipaggio» ed equivale ad un dativo di accompagnamento
rinforzato da atdg (= avtoig GvdeaoL)!?, cosi avTOQOQETOG, detto di una nave
da carico, significa «con tutto il carico» ed equivale alla perifrasi avT® @OQTw. Dal
punto di vista della formazione dei composti, I’aggettivo ato@ogtog deve essere
analizzato come un composto ipostatico equivalente al sintagma a0t® @ogtw. Il
secondo elemento del composto &€ nominale (-pogtog deriva da 6 @ogTos, «il
carico»), mentre il primo € aggettivale (a0t6-). Sembra dunque, secondo i due esempi
plutarchei, che il senso di abtTé@oQT0os debba essere inteso a partire dal senso

16 1’accostamento tra afitavdpog e abToPOQToS & gia nel ThGL dello Stephanus, s.v. avtd-
PoQT0G6.

17 Cf. P. Chantraine, DELG s.v. adtég, il significato n. 4 proposto per i composti in abto-: «4)
Enfin avec la notion d’accompagnement, issue de 1'identité avec autrui, de la coincidence afitav-
dgog, ‘avec I'équipage’ (cf. adrolg Gvdpdo), de méme adTomgeuvos, adtoxelic, adto-
otLog». Tuttavia non ¢& certo che la nozione di accompagnamento derivi dall’identita con altri,
dato che alito- non comporta Iidea di identit ma di ipseita.

18 Analogo uso dell’avverbio adtavdol, cf. Polyb. 3.81.11 «se si toglie il timoniere di una nave,
tutta la nave cade in mano del nemico con tutto il suo equipaggio (adtavdgi)».

19 Pper questo dativo si veda Kiihner-Gerth, Griechische Grammatik, 11 1,433 s.

- 144 -



comitativo del suo primo elemento (ait6-) e che la sfera d’impiego del composto sia
quella del trasporto per mare.

Se si ritorna, dopo questa analisi del composto, al suo uso nelle Coefore, sembrera
logico partire dalla stessa analisi e di parafrasare adT6Q0OQTOG non gia con adtdg
TOV QOQTOV PEQWYV, con Garvie, bensi con il sintagma abT® @oQTw. L espres-
sione otelxovta adtdgogTov significa dunque «mentre avanzavo con tutto il mio
carico». D’altronde, I’espressione € metaforica, a giudicare dall’uso che ne fa
Plutarco: Oreste paragona il suo viaggio per terra a un viaggio per mare; non viaggia
con una nave vuota, ma con tutto il carico, cf. v. 560 avieij sayi|v Exwv.

Quest’uso metaforico dell’aggettivo, dedotto dal semplice esame del dossier lin-
guistico di adtogogTog, trova conferma, secondo me indubbia, quando lo si ricolloca
nel contesto delle Coefore. Nella stessa scena, alcuni versi prima, quando Oreste si
rivolge al portiere e lo invita a trasmettere il suo messaggio, gli chiede di sbrigarsi,
perché la notte sta giungendo; «& I’ora», dice, «in cui i viaggiatori gettano !’ancora
nelle case accoglienti verso gli stranieri» (vv. 661 s. Hpa & Eunogovg pebiévan /
Gyrvoav &v dopowo mavdorowg Eévwv). La metafora del navigante applicata al
viaggiatore per terra & qui evidente: il viaggiatore per terra, quando sopravviene la notte,
cerca una casa per fermarsi, come il navigante cerca un porto per gettare 1’ancora.
L’uso di adtogootog mi sembra che continui questa metafora. 11 viandante &
paragonato a un viaggiatore che non viaggia su una nave vuota, ma con tutto il suo
carico e che sta per gettare I’ancora quando la notte sopraggiunge. Si aggiunga che
I’aggettivo adtdpogTog ¢ precisato dal dativo comitativo-strumentale oixeiq Gayfj.
Questo complemento precisa che il viaggiatore non ¢ un mercante che commercia tra-
sportando un carico di proprieta altrui, ma che viaggia per conto proprio, con un carico
proprio. La notizia che porta non ¢ il motivo del suo viaggio, ma la porta in aggiunta.
La metafora della nave & congiunta ad un’altra metafora, quella del cavallo atteccato al
carro, che si presenta immediatamente dopo, al v. 676: danep e dmeLVYMV
nodag. Questa volta & la metafora dell’animale che si distacca quando si fa tappa. Ma
I’accusativo di relazione indica che il viaggio non & stato fatto con un carro ma che
Oreste ¢ venuto a piedi.

Che conclusioni si debbono trarre per la messa in scena e per il problema testuale?
Se si intende in questo modo il composto avToPoQTog, dovremo concludere che il

significato de) termine, pur non escludendo certamente 1a possibilita che Oreste stesso
porti il suo bagaglio, non la impone, e che pertanto non ¢ il caso di modificare il testo
del ms., indicando la presenza di vari personaggi che accompagnano Oreste nel mo-
mento della sua seconda entrata in scena. Oltre a Pilade, ¢’é almeno un servitore che
porta il bagaglio. Questa messa in scena non & una reinterpretazione del testo originale

- 145 -



fatta da un regista in occasione di una ripresa delle Coefore: ¢ la messa in scena origi-
nale20,

In conseguenza, la presenza di un servitore seduto su un bagaglio nell’iconografia
della scena dell’incontro tra Oreste ed Elettra su due vasi del quarto secolo, dovuti al
pittore detto «il maestro delle Coefore» (Napoli 2858, Monaco 3266) potrebbe proprio
essere stata ispirata dal testo delle Coefore?!, anche se il pittore confonde, se le cose
stanno cosi, la messa in scena delle due scene dove Oreste e Pilade ritornano.

Che conclusione si deve trarre in generale per la lessicografia? I tre usi di
aUTOQoQTOog noti nel loro contesto sono assolutamente coerenti: tutti e tre, una volta
in Eschilo e due in Plutarco, significano «con tutto il caricon. La sola differenza é che
Plutarco usa il termine in senso proprio e Eschilo in senso metaforico. Quanto alle due
occorrenze di Sofocle e di Cratino segnalate da Esichio, non siamo in grado di deter-
miname il senso per 1’assenza del contesto. Dunque, considerando i tre usi in cui
adtoépogTog compare contestualizzato, questo aggettivo deve essere collocato nella
lista degli aggettivi composti ipostatici che iniziano con ato- € presentano 1’equiva-
lente di un dativo di accompagnamento precisato da adt6g22. In questo senso si do-
vrebbe riscrivere la voce attogogrog dei dizionari.

Paris . Jacques Jouanna

Osservazioni:

I agree that 561 and 713 need not agree mathematically, and it is a great pleasure to
find your acceptance that plan and execution need not correspond precisely with each
other: what you say is in harmony with PCPhS 189, 1963, 21-62. But the adjective
adtoQogtos here, and in Soph. frg. 251, seems to me to point to travelling light, and
as for Cratinus I assume that he is making a joke. If we consider a related idea,
avto0ToAOG, at Soph. Phil. 496, the underlying sense is plainly ‘drop everything and
come under your own steam” (the English idiom must excuse the anachronism), and
we find the same sense in AP 7. 585. It is not impossible that doxevov at Soph., El.

20 Ricorderemo che nell’Eletrra di Euripide, Oreste ¢ Pilade vengono accompagnati da servi che
portano dei bagagli (cf. v. 360 dnadoi) e che questi servi entrano nella casa di Elettra (cf. v. 364
dudeg).

Per la riproduzione di questi vasi, cf. ex. gr. L. Séchan, Etudes sur la tragédie grecque, Paris
1967 88 s. (fig. 27 e 28); per il vaso di Monaco, si veda altresi la riproduzione in A. D. Trendall
e T. B. L. Webster, lllustrations of Greek Drama, 43 (IIL1 4). L’accostamento di questo
personaggio seduto su un bagaglio con Cho. 675 ¢é stato fatto da J. H. Huddilston, Greek Tra-
gedy in the Light of Vase Paintings, London 1898, 50 s.; H. Goldmann, The Oresteia of
Aeschylus as illustrated by Greek Vase-Painting, HSPh 21, 1910, 131; A. D. Trendall, Studies
D. M. Robinson, 11, St. Louis 1953, 122.

22 1p Eschilo, si trova un altro aggettivo appartenente a questa categoria: adTOnQepvog in Eum.

401.

2

- 146 -



36-37 may allude to the same idea: more numbers would be a potential danger and
Clytaimestra might be suspicious. The word Evvéunogot, ‘fellow-travellers’ would
be a flattering choice for «un ou plusieurs serviteurs portant la cargaison» and it is also
unlikely that the queen would invite in any number of servants to receive hospitality on
the same level as Orestes. .

Lastly we have the purely technical difficulty of the formation of mc86moug as
an accusative plural. LS/ offer only Aristotle frg. 189 and Dioscorides. Perhaps
‘octopus’ was so familiar that it was thought of without too strict an eye on its
etymology. ‘Oedipus’ similarly can be declined in two different ways. But can we
extend the same licence to dmuo8dmoug?

Roger D. Dawe

Page 138 It is not clear to me why the servant to whom Clytacmestra addresses her
order should not be a slave. How would the audience distinguish a slave from a free
servant?

I agree with Taplin, Stagecraft 343, that Orestes and Pylades depart, not at 715, but
at 718, «since Clytemnestra evidently says 716-18 for their benefit and not to herself’.
On the question of the number of her attendants, she is certainly accompanied by more
than one at Ag. 855 (cf. 908), so that in this ‘mirror-scene’ we might expect the same
arrangement here. But at Ag. 1372 I should prefer to think that she is unaccompanied,
standing in glorious isolation over the corpses.

Page 139 (last sentence of first paragraph) It is true that the emendations under
discussion affect every word in the line (except xai), but if Taplin is right to suggest
that the alterations were deliberately made by a later producer to provide spectacle, this
is hardly significant. They all amount to a single corruption. What is the dramatic
point of the proposed contrast between the two entrances of Orestes, unaccompanied at
the beginning of the play, but accompanied in the present scene? Are we to suppose
that on the first occasion the retinue was for some reason left offstage? Is it necessary
to suppose (p. 139) that on their second entrance Orestes and Pylades hide their
swords?

Page 140: Verrall (p. 185) also laid stress on the social status of the supposed
travellers. I am not sure that I see the dramatic point of this particuiar «décalage»
between «prevision» and «réalisation». The planning of a difficult entrance to the
palace, which turns out after all to be easy, does have a point, in that it keeps the
audience in suspense, and shows us that Orestes is entirely preoccupied with how to
deal with Aegisthus.

Page 142: At least at 700 a plural would seem less natural than the singular &yo.

No mention is made of another gloss of Hesychius (s.v. adtolM»vBog), which
gives support to the interpretation «burdened myself with my own baggage»: ...f) 80
savtdv Paotatovres v AMnvbov, ob B oixetdv.

-147 -



Pages 143-44: the two passages of Plutarch are helpful. Although I should be
happier if there were some fifth-century occurrences of aravdgog, I am prepared to
accept that adtOQogtog here conld mean «with all my cargo». But I still do not
understand why Orestes should want to emphasise this fact.

Page 145 n. 20: Eur. £/. 360 is deleted by Dlggle but I do not know why. I cannot
find any dpdeg at 364.

Page 146: But see also the Melian terracotta relief of ¢ 450-40 (cited in my
Commentary on 675), in which, in contrast to pre-Aeschylean Melian reliefs, there is
no servant at the tomb.

Alex F. Garvie

It is admitted that Orestes and Pylades were not accompanied by anyone else when
they visited Agamemnon’s tomb. If they have a servant (or more than one) when they
reappear in the guise of travellers, the question must arise, how have they acquired
him? Could a stranger arriving at a Greek city simply hire a porter on the street?
Would this have seemed natural to the audience?

Martih L. West

Replica:
AR.D..Dawe

Vous apportez dans la discussion un paralléle intéressant, 'emploi de adrooTrorog
dans I'dnthologie Palatine 7.585. Cet emploi paralléle confirme bien la métaphore de
la mer chez Eschyle. Mygdon a atteint le terme de sa vie «avec son navire»
(attoaTo)og) et non en empruntant le bateau des morts. Mais pour autant, il n'y a
pas référence & un «travelling light». L'épigramme évoque un navire, qui de son vivant,
était souvent chargé (BouBopévnv) d'un butin tiré de la mer. De maniére comparable
dans le Philoctéte 496 Philoctéte envoie des messages a son pére pour qu'il vienne le
chercher «avec son navire» (avtdarodrov); I'idée implicite est qu'il ne doit pas
envoyer un autre navire pour venir le chercher.

Quant au pluriel Evvépmogor, il me parait difficile d'en faire un pluriel de majesté &
cause du déictique qui correspond a un geste montrant dans 'espace visible ce dont on
parle. Est-ce qu'un déictique au pluriel peut désigner une seule personne? Existe-t-il
d'autres exemples dans le théatre grec?

La derniére remarque sur 6mo86move pose une question de méthode importante. Si
le LSJ avait enregistré l'exemple d'Eschyle en respectant le texte du manuscrit, les

- 148 -



philologues modemes accepteraient la forme et ne la considéreraient pas comme une
licence. Le LS/, malgré son excellence, n'est pas la norme de l'usage. Les faits de la
langue grecque sont dans les manuscrits, et non dans les dictionnaires. ‘Omo6dmoug
est, du fait de sa rareté, une lectio difficilior qu'il faut accepter comme telle et en tirer les
conséquences qui s'imposent pour 'histoire de la langue.

A A.F. Garvie

-P. 138: votre remarque résulte d'une erreur d'interprétation de mon texte. La
distinction ne porte pas sur serviteur et esclave (qui sont synonymes), mais sur le fait
de savoir s'il s'agit d'une femme esclave ou d'un somme serviteur.

-P. 139: votre argumentation prend pour base une hypothése («si I'hypothése de
Taplin est vraie») pour justifier une correction. Je préfére partir des faits, c'est-a-dire
du texte transmis, ce qui me permet de faire I'économie d'une hypothése.

- P. 140: le «décalage» entre «prévision» et «réalisation» existe. Et c'est déja I'essentiel.
On peut 'expliquer, sans aucun doute, de plusieurs maniéres qui ne s'excluent pas. On
peut aussi penser que cette facilité imprévue de la réalisation est un signe de l'aide des
dieux ou du mort.

- P. 145, n. 20 : vous avez raison. Le mot dpdeg ne se lit pas au v. 364; c'est au vers
394. Je devrais rétablir dans le texte la bonne référence.

A Martin L. West

Si Oreste et Pylade arrivent au début sans bagage et s'ils arrivent ensuite avec des
bagages, les ont-ils achetés dans un magasin? Le spectateur n'est pas plus étonné de
voir arriver la seconde fois Oreste et Pylade avec un ou plusieurs esclaves qu'avec des
bagages. Les serviteurs venus avec les bagages sont restés d'abord a 1'écart. Oreste et
Pylade sont venus en éclaireurs. Il fallait bien expliquer aux spectateurs le plan de ruse
avant de l'exécuter. De méme dans 1'Electre de Sophocle, Oreste arrive d'abord sans
rien pour expliquer le plan de ruse et revient la seconde fois avec une urne. L'a-t-il
achetée dans un magasin? Il est vrai que Sophocle prend soin de faire dire 4 Oreste
qu'il a caché l'ume dans un taillis (v. 55). Mais c'est 12 le signe d'une plus grande
exigence de vraisemblance au fur et 3 mesure que la tragédie a évolué. Les
contemporains étaient déja sensibles a 'évolution de I'exigence de vraisemblance des
spectateurs (voir les Grenouilles d'Aristophane).

- 149 -



NESTORE E L’AMORE PER 1 FIGLI
(UNA NOTA SULLO SCOLIO HMQR A y 400 s.)

In un recente contributo uscito su “Athenaeum” del 1997!, J. Lundon analizza con
la consueta competenza e bravura il seguente scolio al libro III dell’ Odissea:

ol GAhoL yuvaixag Exovat. duomeg ob ovvidav & Znvodorog 1o prdtexvoV (v. 1.
@LAOTERVOV) ToD Toutod tovg dvo otixous mepLéypapey.

Il passo commentato dallo scolio & quello relativo alla xoiunocis di Telemaco in
casa di Nestore (y 395-403). E sera: tutti i figli del vecchio eroe tornano a casa, e
Pisistrato, il solo rimasto, viene messo a letto con Telemaco:

abdrdp &nel oneiodv v v 6’ doov 1iBehe Bupog, 395
ol pév xaxxeiovieg Efav oindvde Exaotog,

tov & avrtob xoiunce Tegriviog inndra Néotwp

Tniépayov, ilov viov ‘Odvaoiiog Beiowo,

to1tolg Ev Agyéeaav U alBoviop EQudouny,

nap & &g ¢vpperinv Mewoiorpartov, Soyapov &vdodv, 400
8 ol £v fjiBcog naidwv fiv &v peydpowov

abrog & adre xabedde puyd dopov Symhoio:

@ &' dhoyxog déomolva Aéxog OQOUVE Kal edviy.

Lo scolio non ha lemma, ma & come se lo avesse, perché le parole ol d&A\\ot
yuvaixag Exovat vogliono chiaramente contrapporre la condizione degli altri figli di
Nestore, tutti coniugati, a quella di Pisistrato, che & ancora scapolo (v. 401 &%’ 4]iBeog),
e che resta a dormire a casa del padre perché non ha una famiglia sua a cui tomare?.
Insomma non c¢’¢ dubbio che i 00 otiyoL a cui lo scolio fa riferimento, e che

Zenodoto voleva eliminare, siano il 400 e il 4013.
Dei quattro testimoni di questo scolio, il solo H riporta gulotexvov, mentre MQR
hanno @u\oteyvov, che gli studiosi per lo piu preferiscono?. La scelta fra le due

V). Lundon, “Abilita artistica” o “amore paterno” nello scolio HMQR a y 400-401?,
Athepaeum 85, 1997, 611-24. La mia nota vuol essere un piccolo contributo a conferma della
tesi di fondo di questo articolo. Poiché sono personalmente digiuno dei problemi inerenti alla
scoliastica omerica, intendo offrire all’amico Lundon una segnalazione ¢ nulla piu. La stessa
bibliografia non va al di 1a di quella utilizzata da Lundon, ed ¢ inutile dire che la lettura diretta
dell’articolo di Lundon & presupposta in ogni mia riga.

2 Si noti comunque che ol pév xaxxeiovteg comprende anche i Yaupeoi di Nestore (cf. v.
387).

3 Cosi fin da Scholia Graeca in Homeri Odysseam ex codicibus aucta et emendata, ed. G.
Dindorf, 1, Oxford 1855, 159. Del resto non esistono, in questo brano, altri due versi.consecutivi
che si possano immaginare espunti senza grave danno per il senso ¢ anche per la sintassi. Per
d10(teQ) = ergo in contesto dottrinale cf. F. Montanari, Termini e concetti della Poetica di
Aristotele nello sch. MQ Odyss. 4.69, SCO 29, 1979, 171-74.

4 H & I'Harleianus Mus. Brit. 5674; gli altri tre codici sono il Venetus Bibl. Marc. 613 = M, il
Mediolanensis Bibl. Ambr. (partis superioris Q 88) = Q, e il Florentinus Bibl. Laur, 57.32 =R.

LEXS V119D -1%) -



lezioni € cruciale non solo — ovviamente — per la comprensione dello scolio come tale,
ma anche per la comprensione delle ragioni che indussero Zenodoto all’atetesi.
Rimandando alla lettura diretta dell’articolo del Lundon, mi risparmio ulteriori
precisazioni e riassumo la questione nel seguente modo. Puo darsi che Zenodoto
condannasse questi versi perché ci vedeva un’allusione all’omosessualita’, oppure
perché questa pratica di far dormire in un solo letto due persone del medesimo sesso
non trovava paralleli nell’epos omericoS. Nell’un caso come nell’altro, la risposta dello
scolio appare fuori tono?, e non ¢ in base a un’aleatoria ¢ probabilmente impossibile
ricostruzione del pensiero di Zenodoto che si pud assegnare la preferenza a questao a
quella delle due lezioni8. La risposta al quesito potrebbe risiedere anche nei successivi
vv. 412-16, in cui sembra di capire che i figli di Nestore, nuovamente riuniti%, portano
Telemaco davanti al loro padre. Fra i soggetti di még & ... eloav e dyovteg c’é

Cf. Lundon, 613 n. 6. Lo stesso Lundon (pp. 619 s. e n. 33) precisa che una scelta ‘meccanica’
fra le due lezioni non ¢ possibile, visti i rapporti genealogici ancora piuttosto oscuri fra i
testimoni, e visto anche — aggiungo io — il carattere decisamente poligenetico dell’errore (quale

che esso sia). Per le scelte testuali degli editori ¢ degli studiosi si veda ancora Lundon, 613 s.,

con note.

Lundon, 617 s. .

Lundon, 616 e n. 23. Il "GQ (sc. xoiunoe, v. 397) indica appunto che il letto era lo stesso, ¢

non che ¢’erano due letti vicini. N

7 Se Zenodoto dubitava dei versi per il foro fumus di omosessualita, [a confutazione non dovrebbe
basarsi, o basarsi solo, sul @uAGtexvov, ma dovrebbe anche rispondere che questo fumus non
esisteva, e che era nient’altro che una fantasia di Zenodoto. A meno che, naturalmente, il
@AOTEXVOV non consista in uno scrupolo di realismo, in forza del quale il poeta avrebbe scritto
i vv. 400 s. per esplicitare la condizione di scapolo di Pisistrato. Come giustamente osserva
Lundon, 621, I’effetto piu vistoso dell’eliminazione dei due versi & che Pisistrato non dormirebbe
piu in casa del padre, non ci sarebbe questo momento di affetto, ed ha senso che lo scolio obietti
a Zenodoto che, con la sua atetesi, egli elimina dalla scena il qpthoteExvov. Ma I'intenzione di
Zenodoto non puod essere stata quella di cassare il puldTexvov, bensi, necessariamente, un’altra.
In poche parole, noi non possiamo dedurre dallo scolio ¢ dalla sua confutazione quale fosse il
vero movente dellatetesi zenodotea.

8 Qual ¢ infatti il PLAOTEXVOV che verrebbe meno con I'atetesi di Zenodoto? K. Nickau,
Untersuchungen zur textkritischen Methode des Zenodotos von Ephesos, Berlin 1977, 227 s.,
suggeri che esso potrebbe risiedere nella tecnica omerica (che gli scoliasti sopravvalutano) di
comunicare con il lettore attraverso flebili ed impalpabili allusioni; in questo caso, la
sistemazione di Telemaco e Pisistrato nello stesso letto servirebbe ad isolare quest’ultimo dai
suoi fratelli e a far capire che sara lui, tra i figli di Nestore, a fare da accompagnatore a Telemaco.
Lundon, 619, obietta che questa ipotesi di Nickau pud non essere altro che un’elucubrazione
priva di riscontro nella mentalita antica. Lo scolio si sarebbe espresso in maniera decisamente
oscura (una cosa che del resto il Nickau metteva in conto, dal momento che secondo lui lo scolio
non era integro). Vero & che Pisistrato, per poter accompagnare Telemaco, deve potersi
immaginare scapolo, cosa che si deduce dai versi incriminati da Zenodoto. L’ fjifeog non aveva
responsabilita verso terzi, e per questo poteva intraprendere missioni che comportavano assenza
dall’ oixia e/o pericolo di vita. Si ricordi per esempio che, nelle Fenicie euripidee, il figlio che
Creonte dovrebbe sacrificare per la salvezza di Tebe ¢é il giovinetto Meneceo, non il promesso
sposo Emone: Alpovog pév odv ydpol / opayag aneipyovo™ od yao 2ouv fi8eog (vv.
944 s.).

9 Una cosa notevole & che essi se ne vanno olx6vde Exaorog (v. 396), ma al mattino dopo
ritornano &x Boidpwv (v. 413). )

o v

- 152 -



anche Pisistrato, giunto come sesto (v. 415), e cid pud apparire incongruo col fatto che
Pisistrato e Telemaco hanno passato la notte insieme, e che quindi presumibilmente
non si sono mai separati. [ motivi della diagnosi zenodotea, insomma, possono essere i
piu impensati.

La superiorita di guhdtexvov si pud invece sostenere attribuendo il dovuto valore
alla differenza di status — e quindi di trattamento — che oppone Pisistrato ai suoi
fratelli. Mentre infatti questi ultimi tornano a casa, 1’ §ji@eog Pisistrato continua a
godere dell’ospitalita dal padre. Ed ¢ proprio in questa ospitalita che lo scoliasta avra
ravvisato la pu.otexnvia di Nestore!0.

1l problema perd & che, se si accetta il testo di H, il @LAOTEXVOV non risulta
attribuito a Nestore, bensi al Poeta stesso (mentre con @thoteyvov tale difficolta
scompare). Il Lundon non nasconde né minimizza questo dato di fatto, ma osserva che
«il problema potrebbe risolversi se si tiene presente che, nel linguaggio degli scoliasti,
la parola ;ouT1g pud essere impiegata in senso metonimico. Qui, infatti, il ‘poeta’
non stara a significare in senso letterale il poeta, bensi il mondo da lui creato e
rappresentato nella sua poesia. L’amore paterno di Nestore come quello di Priamo [...]}
saranno, per i commentatori antichi (e Aristarco), casi particolari di un rapporto che
esiste, o dovrebbe esistere, fra padri e figli in questo mondo. Se ¢ effettivamente cosi,
’accostamento problematico di 0 uAOTeExvOV e ToD mouToD si spiega e non
oppone pil un ostacolo insormontabile alla scelta della lezionen!!.

Credo che queste intelligenti osservazioni bastino per dar ragione al Lundon, ma io
vorrei segnalare un parallelo che pud fornire un ulteriore e concreto sostegno alle sue
conclusioni. Nell’incipit dell’orazione LXV di Imerio, la Contra eos qui segniter
orationes audiebant, si legge:

ovvayer moré xai "Apdiéeng amovrog fxxAnoiav “Oungog, GAda pxpav
tavmv xai oxvbguwnalovoay, doneg ojpar £ 0 érwv tvdeikaocBal
8ty Gxowv xai pf Boviduevog todrov dyeiger toOV
oV AAoyo v éxeivo tO Oéatoov xai THv £ adId yvounv tod mountol
rnatavonoov, . orvyvalel pev 6 Paclhevg Eni tolg magotol mEayuact xai
®arnyoQel Tijg Tiyng xTA. 12

L’uso dei verbi che noi chiamiamo causativi, e che ‘confondono’ 1’autore che
descrive e il personaggio che compie I'azione, & noto fin dagli incunaboli della critica

10 per I'attenzione degli antichi sulla puhotexvia omerica si vedano gli esempi censiti € commen-
tati da Lundon, 62] s. ’

11 Lundon, 623 5.

12 651, p. 232.1-7 Colonna = Himerii declamationes et orationes cum deperditarum fragmentis,
ed. A. Colonna, Romae 1951. Traduco la parte che ci interessa, cioé fino a oUAAoyov: «Omero
una volta convoca 1'assemblea anche in assenza di Achille, ma si tratta di un'assemblea ristretta e
accigliata, con cid volendo indicare, credo, che riunisce questo concilio di malavoglia,
neghittosamente». La scena omerica & quella di T 43-53. Per évdei£aoBau, Lundon mi fa notare
che & corrente nei commentatori omerici.

- 153 -



letterarial3. Il ouvdyeL che da inizio all’orazione di Imerio, e che ha come soggetto
“Ounoeoc, rientra appunto in questo modulo espressivo, perché colui che ouvvayet
non & ovviamente Omero, bensi Agamennone!4. Pill avanti, nella pericope che ho
stampato con la spaziatura, lo schema si ripete (dyeipeL = dyeipelv moEl TOV
*Ayapépvova), ma con |’aggravante che, in questo secondo caso, anche le parole
axwv xol p) Bovropevog sono riferite a Omero invece che ad Agamennone. Qui
non & piu solo una questione di verbo causativo, ma di effettiva metonimia
autore/personaggio, una metonimia in cui il secondo eredita tutte le funzioni del primo:
“Ounpog = Ayopuéuvewv. Non si tratta naturalmente di sviste, ma di usi brachilogici,
fra i quali il lettore antico si orientava benissimo!3. Percid a fianco di to® momto® =
i “Ounoriic nomoews esiste anche la possibilita, piu diretta, di toD mouytod =
100 N£otogog, equivalenza che, beninteso, va interpretata in senso relativo, e solo
come funzione circoscritta allo specifico contesto.

Firenze Walter Lapini

13 Cf Thuc. 1.5.2 xai of nolatol T@V WOMTIOV TGS AVOTELS TV KOTOTAESVIQV
noviaxod opoiwg tgwrdvies el Anotai elowv.

14 Cf G. M. Greco, Due note imeriane, Prometheus 24, 1998, 264-70, in partic. p. 268 n. 18:
«Soggetto sintattico ¢ Omero, ma ¢ evidente che Imerio pensi ad Agamennone, come appare
anche da quanto segue».

15 Non ci ¢ utile J. L Porter, Hermeneutic Lines and Circles: Aristarchus and Crates on the
Exegesis of Homer, in Homer's Ancient Readers, The Hermeneutics of Greek Epic’s earliest
Exegetes, edd. R. Lamberton - J. J. Keaney, Princeton 1992, 67-114, p. 79, e neanche Plut. Is.
et Os. 379a, in cui si parla dell’uso di espressioni come GveloBa MAgTwva e tmoxpiveoBay
Mévavdoov nel senso di dveioBar Bifria Midrwvog e dratifeoBar Mevavdgou
noujpata.

- 154 -



LE CONGETTURE ESCHILEE DI ADRIEN TURNEBE
PARTE PRIMA: L'ORESTEA '’

Adrian Turnébe, o forse meglio Adrian Tournebus', fu una delle figure piu insigni
dell’umanesimo francese. Nel 1547 succedette a J. Thouzat (Toussaint)
nell’insegnamento della lingua gréca presso il Collége Royal e dalla sua scuola per
vent’anni uscirono tutte le personalita che nella seconda meta del secolo si distinsero
in Francia negli studi di latino e di greco, come nelle lettere francesi: tra questi H.
Estienne, P. Ronsard, R. Belleau, J. Passerat. Nel 1551 fu nominato imprimeur royal

. per il greco, incarico che ricopri sino al 1555; a partire dal 1562 abbandono la
cattedra di greco per ricoprire quella di filosofia greca sino alla morte (1565).

Nella sua immensa opera di filologo spiccano tra I’altro le edizioni di Eschilo
(1552), di Sofocle ¢ di Aristotele (1553), insieme ad una vasta raccolta di poeti greci
da Tirteo a Callimaco che vide la luce nello stesso anno; nel 1554 pubblico la prima
edizione francese dell’lliade.

In particolare I’edizione di Eschilo si segnala come monumento di una capacita
straordinaria di costituire e intendere i testi. Mentre per il Sofocle dell’anno seguente
il Tumébe disponeva di un manoscritto di base?, per Eschilo utilizzd, come egli
stesso dichiara nella breve prefazione della sua edizione, pur senza nominarlo
esplicitamente, un ésemplare dell’ Aldina, che, come & noto, vide la luce nel 1518 ad
opera dei successori di Aldo Manuzio, soprattutto di Francesco da Asola (Asulanus),
testo di cui lamenta il gran numero di errori e cattive lezioni che egli cerco di sanare
come un buon medico, intervenendo sulle numerose ferite con la massima cautela,
come dice egli stesso nella prefazione, dedicata a Michel de I’Hospital:

Tiv Aixvdlov (sic) &xdoowv vmootnoGpevor, peilov kxai dvokordtepov
avelAngoteg épyordBnpa, tiig dvoyepeiog 16N Epyw melpdpevor, Eyvoxapey, fi
dote koBdnep mponpobueda, 10 npaypa eig v mpocfkovoav katdpbwoiv
xatavifioor duvvnBijval Mupiev yop dowv vépovia opodpdtev ebpdvieg, kol
honepel kaxonBest, kol yayypaivddeoiv £ikect Bpdovia katapwploavies,
noAdakig apaciq ovoyeBévieg ok £ixopev Omug Bnodpeda 16 napdv vofioat.
Tovyapodv 10 1dv yopviov iatpdv fuilv 1618 mepiéot, 16, undev
Gneplokéntog Kivelv pndé podwovpyeiv év puddowv obto kai mhadopole
kopxivolg, xoi Uyelav oxedov éEopvopévorg. ‘HyobpeBa vyap, €1 mg
edyvopovel, pdilov Nuiv eicecBar 1@V kortoplovpévav i pépywv EEev oV

Questo lavoro € una prima sezione di un nuovo repertorio generale delle congetture proposte al
testo di Eschilo, promosso in collaborazione dalle Universita di Trento, Cagliari ¢ Lille I1I.
' Questo & secondo J. Letrouit (Centuriae Latinae, Genéve 1997, 761-66), il vero nome
dell’'umanista francese, attestato, tra I'altro, dalla sua firma posta in calce ad un atto datato 22
setiembre 1551; il nome, un toponimo di origine normanna attestato sin dal XII sec., deriverebbe
datlo scandinavo thorn «spina» ¢ bi «dura».
Si tratta del Tricliniano 2711, cf. R. Aubreton, Démetrius Triclinius et les recensions médiévales
de Sophocle, Paris 1949, 29 - 45,

155



anotoyyavopévov. Tpelg pévior v  Tpayedidv odk  6&v  dxvoinuev
Suoyvpicacfar odx hg Etuxev Tpiv Srwpbdcdal. ‘Aviiypagov yop € pdia
rohordv nopd 100 Aapnpotdtov rpoédpov Aipdpov Poykovitov Kopcduevor,
agoppiig étdyopev gig thv axkpifwowv 1fig €kd6cewg 1OV TPdV KaAriotng &v
tolg dAAaig drookdlopev, KotegkéoBal 100 KoTopTIoRod 1oV abTOV TpbdROV
piy SovnBévieg dvriyphowv dnopig. OOk OAiya pévrolr dtroe, t00t0 pgv tdv
oyolov dronbepévev, 10dto 8¢ Omayopevovong tfig 100 pnTod davoiag, eig
10 VY18G ANOKOTECTHOAYLEV.

Fortunatamente per la triade (Prometeo, Persiani, Sette contro Tebe) ebbe
I'opportunita di utilizzare un manoscritto donatogli da Aimar de Ranconet,
identificato dall’Elmsley col Parisinus Graecus 2789, trascritto nel secolo XV e
indicato a partire dal Turyn con la sigla Pd, in cui egli ebbe un valido supporto per
queste tragedie®. Per quanto riguarda invece /'Orestea e le Supplici, non disponendo
di manoscritti, poté contare sull’aiuto di scoli e sulla sua perizia linguistica. Che
Tumeébe abbia utilizzato degli scoli appare indiscutibile da una serie di lezioni che
non possono avere altro che questa origine®. Wilamowitz’>, Hermann® e Pfeiffer’
hanno ritenuto che si trattasse degli scoli pubblicati dal Robortello nel 1552. Piu
convincente & I'ipotesi della Mund-Dopchie® e di Gruys®, secondo i quali Turnébe
avrebbe utilizzato il Parisinus Graecus 2070', un manoscritto contenente gli scolf
medicei a Eschilo trascritti da Arsenio di Monembasia e conservato a Fontainebleau
almeno a. partire dal 1542" quindi a lui facilmente accessibile. E altrettanto
probabile che Turnébe non conoscesse neppure I’edizione del testo di Eschilo del
Robortello dello stesso 1552% in quanto egli ignora la distinzione di Agamennone e
Coefore operata dal collega. La totale dipendenza dell’edizione del Turnébe
dall’esemplare aldino & evidente sin dal frontespizio, che propone come unica
tragedia Agamennone e Coefore, perché il codice Mediceo (M), da cui I’Aldina
dipende, contiene solo i vv. 1 — 310 e 1067 - 1159 della prima tragedia e omette
Iinizio dell’altra, in modo che chi non aveva altri elementi di riscontro le poteva
considerare una sola: cosi il frontespizio dell’ Aldina recita AIZXYAOY TPAT'QAIAI

3 Inrealtd il Paris. Gr. 2789 non dovette essere I'unica fonte alla quale il Turnébe attinse per la
triade, ma ¢ possibile che egli si sia servito di altri manoscritti e delle testimonianze di autori
antichi, come Cicerone ed Esichio, cf. M. Mund—Dopchle La survie d'Eschyle a la Renaissance,
Louvain 1984, 46 — 52.

4 ¢f Mund-Dopchie, 52 ss.

3 Cf. U. von Wilamowitz—Mocllendorf¥, Aeschyli tragoediae, Berlin 1914, V-VI

¢ Cf. G. Hermann, Aeschyli Tragoediae, Berlin 1859%, XV — XVII.

' Cf. R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship from 1300 to 1850, Oxford 1976, 136.

8 Cf. Mund - Dopchie, 53.

° Cf. J.A. Gruys, The Early Printed Editions (1518-1664) of Aeschylus, La Haye 1981, 43 ss.

19 Sul Paris. Gr. 2070 cf. O.L. Smith, Arsenios and Parisinus Graecus 2070, GRBS 12, 1971, 101-

106, in particolare 101 e n. 3.

Questo appare un dato sicuro, come ha mostrato Smith, 104 e n. 12, secondo il quale, inoltre, la

fonte principale dell’edizione degli scoli di Robortello fu un apografo del Paris. Gr. 2070.

Non ci sono elementi sicuri per stabilire i rapporti tra i due studiosi, ma & assai difficile che

abbiano conosciuto I'uno il lavoro dell’altro, cf. Gruys, 32 - 33.

156



EZ. TIPOMHOEYX AEXMQTHE. EIITA EIll GHBAIZ. [TEPZAL. ATAMEMNQN.
EYMENIAEYX. IKETIAEXE. e quello di Turnebe AIZXYAOY IIPOMHOEYX
AEIMQTHX, EIITA EIIl ©HBAIX, IIEPXAI, ATAMEMNQN, EYMENIAEZ,
IKETIAEZ.

L’edizione di Turnébe si segnala pertanto per lo straordinario numero di luoghi
in cut il filologo francese si ¢ sforzato, riuscendovi assai spesso, di correggere il testo
dell’Aldina, che aveva riprodotto per lo piu gli errori recepiti nell’antigrafo,
aggiungendovi un certo numero di erron tipografici e congetture erronee dovute a
cattiva comprensione del testo. Molte delle congetture del Turnebe sono state
confermate dalla scoperta di altri testimoni della tradizione medievale (e quindi non
sono piu registrate come tali nei nostri apparati), molte sono state accolte nella
tradizione a stampa e sono divenute parte del testo eschileo comunemente recepito;
di esse, peraltro, alcune gli sono giustamente attribuite, altre sono state spesso
dimenticate e magari sono state riproposte da altri, e oggi corrono negli apparati
critici e nei repertori sotto il nome- di questi ultimi®®. Altre ancora, non pit riprese e
dimenticate, pur se non meritano forse di essere ridiscusse oggi, devono essere
considerate per una retta valutazione della sua figura di filologo.

Una raccolta sistematica delle congetture del Turnébe pué essere utile in questo-
momento in cui ci si sta rendendo conto dell’opportunita di una verifica sistematica
della tradizione a stampa, in cui talvolta I'emendatio ¢ stata praticata con una certa
generosita. A questo punto una collazione dell’edizione del Turnébe con I’antigrafo
aldino puo avere importanza, sia per una valutazione dell’opera del filologo umanista
sul testo di Eschilo, nella sua estensione e non meno sulla sua qualita, sia come un
primo passo per la costituzione di un repertorio completo delle congetture avanzate
sul testo di Eschilo, che integri quelli di cui attualmente si dispone.

Nella prima parte di questa indagine, in cui si € presa in esame 1’Orestea, sono
state rilevate diverse centinaia di differenze rispetto al testo dell’ Aldina; per rendere
pill chiara la trattazione, sono state proposte in due colonne parallele le lezioni
presentate dall’Aldina e quelle presentate dal Turnébe. A loro volta queste ultime
sono state suddivise in quattro classi (A, £, B e T). La classe A comprende tutte le
correzioni operate dal Turnébe rispetto all’antigrafo aldino, che trovano riscontro
nella tradizione manoscritta, pill precisamente nel gruppo AM sono racchiuse le
correzioni di errori tipografici o di errori veri e propri dell’ Aldina rispetto a M, e
rappresentano, quindi, la restituzione della lezione dell’archetipo, che, come osserva
la Mund-Dopchie', «si elles rendent hommage aux connaissances paléographiques
de leur auteur, ne méritent pas de surcharger les apparats critiques», mentre nel
gruppo At sono racchiuse quelle correzioni che, confermate da altri testimoni al
Turnébe non accessibili, non devono comunque figurare come congetture nei nostri

> E il caso, per esempio, di raxvpodyevog in Cho. 275, gia congetturato da Turnébe ma riproposta
da Nardoni nel 1974 (BPEC 18, 1970, 33 ss.) ¢ a lui di conseguenza attribuito da Garvie nel suo
commento alle Coefone (cf. A F. Garvie, Aeschylus, Choephoroi, Oxfard 1986, 113).

'* Mund-Dopchie, 53.

157



apparati. Nella classe £ trovano posto quelle correzioni che il Turnébe ha operato
sulla base degli scoli di cui disponeva'’. La classe B ¢ costituita dalle congetture del
Turnébe, come tali registrate nei repertori moderni e nell’apparato critico
dell’edizione di West'®; sono state indicate con Bwk quelle riportate da Wecklein'”,
con Bdw quelle riportate da Dawe'® e con Bws quelle riportate da West'®. Della
classe T fanno parte le congetture di Turnébe che non sono segnalate dagli studiosi
sopra citati. Al momento non si vuole proporre alcuna valutazione sulla validita delle
singole congetture; tuttavia é opportuno segnalare che fra esse non mancano i casi in
cui il Turnébe si é lasciato trascinare nell’errore dal suo antigrafo proponendo una
lezione peggiore®, o addiritura ha compiuto rispetto ad esso modificazioni
inopponune“‘ Infine, nel gruppo Th sono indicati alcuni casi in cui la lezione che
presenta il Turnébe é manifestamente errata e dipende da un errore tipografico, come
¢ il caso, per esempio, di Cho. 331, 749, Eu. 59, 113, o da una svista, come in Eu.
979%.

AGAMENNONE®”
Classe Vv. Aldina Turnébe
T 2 piixog & fiv piixog fiv
AM 3 Eyxabev ' dyxabev
AM 4 VEKTEPOV VOKTEPOV
AM 7=16 0Ot &v Stav
AM 19 Sila movovpévov Sianovovpévov
AM 17 brvov Ymvov
AM 23 L0pdV LopidV
AM 27 govy gbViig
AM 28 Ohoyvpdv ed@pMuodVIE  OLOALYROV £dENpODVTIO

"3

Cf. supra, 2. In un unico caso, Cho. 282, la correzione che Tumébe puéd aver ricavato dall’

Etymologicum Magnum, edito da Musurus presso Aldo nel 1499, si trovera indicata con “E”.

1 M. West, Aeschyli Tragoediae, Stuttgart und Leipzig 1998°.

"7 N. Wecklein, deschyli fabulae cum lectionibus et scholiis codicis Medicei et in Agamemnonem

codicis florentini ab H. Vitelli denuo collatis ed. N. W., Berlin 1893.

R. D. Dawe, Repertory of conjectures on Aeschylus, Leiden 1965.

' Qualora una congettura sia riportata da tutti ¢ tre gli studiosi, per comodita grafica verra indicata
solo la lettera B (lo stesso dicasi per le altre classi, giundi AM + At = A).

2 P es., cf Aesch. Ag. 187, 1121, 1150, Cho. 553, 1042, Eu. 506.

3 P es,cf Ag. 133, Cho. 184.

2 In questo confronto tra Ie due edizioni sono stati deliberatamente tralasciati quasi tutti i luoghi in
cui 1o iota mutum, omesso dall’ Aldina, & stato introdotto dal Turnébe, e cosi molti casi di minuzie
ortografiche, come separazioni di lettere non accentate (p. es. t@v 8¢ per t&v5¢e) in cui non si pud
parlare propriamente di congetture. Sono stati trascurati ancora i segnali di interlocuzione.

# Riproduco ovviamente il testo dell’ Aldina ¢ di Tumébe nella forma in cui stanno, per cui, talvolta,

¢ possibile trovare un accento acuto laddove ci si aspetterebbe quello grave e viceversa, talaltra,

specialmente nell’ Aldina, sigma iniziale ¢ interno di parola al posto di sigma finale (p. es.: Ag.

115, 268; Cho. 151, 189; Eu. 337, 653).

158



AM 29 &N opBpraLerv énopOalerv
™ 30 &yyérav &yyEr AoV
AM 46 CTPATIOTHV CTPOLTIHTLY
AM 50 diyem aAyeoL

AM 51 Yrodtol Ynator

AM 52 ¢peotopEvoL ¢pecobpevol
AM 53 SepviotfipL Sepviotipn
AM 55 Saiwv 8 &lwv

AM fittg fitig

AM 59 nopd Baowy napapaorv

T 60 ‘Atpéag ‘Atpéog

Th 63 yoroPapi yoroPapf

AM 67 Em?® Eot

AM 68 &mi nrelelton ot tedelton
AMBwk 69 Umoxiiwv OROKAEI®WV
AM 70 Saxkedov Soxeov

AM 73 &porfig &paryiig

Th 80 1o 1661

AM 80 PUAGSOg - @uALadog

AM 81 Gpeiotav apeimv

A 82 TiHepOPaTOV fLepOPavIOV
Bws 87 Bvookiveig 6vooKel]

At 91 ddporg 3dpoiot

At 94 XPOHOTOG ypiopatog
Bwk 97 kol dvvatdv xal 6ol duvatov
AM 100  viv o®’ G1e vOv to1 pév
AM 101 ayav apoivelg ayave QoAvVELg
AM 102 &niewotov aninotov

At X Bwk 103 Bopo@Bopov @vpofdpov
Bwk Bws 104  AOnng gpéva @pévo AOTNG
AM 106 Xotanveiet KOTORVEEL
Atz 110 Tav yav Tayav

AM 111 nAdxTopt nPAKTOPL

AM 115 ot EEbmv dpyeiac 6, v eEomv dpyiog
AM 119 ¢p’ikdpoto ¢pixdpata
AM 121 = 138 168 edvikdt® 168’ &b vikdtm
AM 125 eine elne

AX 131 ato ata

# I'mss. M, V ed F hanno &yyéhov; dyyéhiov & gid congettura di Triclinio ¢ del ms. G (Ven.
Marc. 616,0ra 663, cf. E. Fraenkel, Aeschylus, Agamemnon, Oxford 1950, 30 s.). )

B Un errore ricorrente dell’ Aldina ¢ la confusione di ot con = per lo pitl in forme di eipi (cf. Ag.
68, 259, 272, 310; Eu. 191, 252, 648), al punto che, in un caso (Eu. 393), Tumébe ¢ tratto in
errore da questa consuetudine del suo antigrafo e corregge la forma giusta.

159



AM 132
Bwk 133
At 134
At 137
Bws 140
AM 143
AM 144
AM 145
AM 151
AM 153
T 154
AM 156
AM

T 158
AM 160
AM 162
T 165
AM 166
AM 169
AM 171
AM 176
T 179
Bwk 182
Th

T 187
AM 188
AM

AM 191
T 202
AM 205
Bws 206
z 211
Bwk 220
T 225
Bwk 226
T 231
AM 232
AM T% 233
AM 234
AM 240

Kvepaon

oTpUTHOEV

olkm yap Em, @86vog
nThwv KedvouévorloLy
tbocmv

oxpixaiowot

xpavan

KO TAHOHPXE

adaitov

o0’ eichivopa
ROALVOPTOG

péyarorg
anéxiaiev
ondepovov

€l 16 8’ ad 1@
100TOV VIV

Sux

£TuThpeg

Bpoudv

Tpla ktfipog

@povel

fipd kapdiag

praiog

5¢ nod

T0xECL

anloiw

Keva 'ysiﬂapi)vov T
16mog

Rpopépwv, dptejy &g e

PpOVRV

ne8écdon

nélOg

168ev tOnaV 16T0ApOV
YUVALKONOLVOV OAEHOV
apwyiv

gphoev

XEWHaipac

MEPLRETEL
xoAMnpdpov

av

% Wecklein a Heimsoeth.

160

KVEQAOT]
CTpOTEVBEY

oik® yap £nigBovog
nTIOKA Hvopévoror
16000V
OPprxddroron
Kkpavon

Ko Tapolga
adartov

ov dewafvopa
raAivopoog
peyaAolg
anéxioyEev
oud@pov dvV

&l 168’ av1d
70010 Vv

Ala

. &mmrbpoeg

Bpoav

tpraktiipog
@poveiv

Rpdg kopdiag
Biorog

dénov

1eiyeoct

anhoiq

xevayel BapOvovt’
téno1g

npoépv "AptEpLyY,
[ e

POV

meéadon

néhag

0’ 80ev 10 mavtoipov
YUVOLKOROLV® TOALUQ
Gpayov

pphoe

Xpaipog

nepLRETT
xaAAnphpov

EBaAd’



T 244
T 245
AM 249

Bwk T2 251-2

AM 253
AM 259
AM 262
AM 268
AM 269
AM 271
T 272
Bwk 276
T2 280
AM 286
AM 289
Bwk Bws

T 290
At 293
T

AM 294
AM 296
Bwk 297
AM 298
AM 301
AM 306
AT? 307
AM 308
AM 309
T 310
AM 1067
At 1069
AM 1070
AM 1071
AM 1078
AM 1079

27

EnerBev

avdQ

dypaviot

g€myévolt’ avniidolg

e
EMOWTOG
gvayyeliotorv
¢Eamoteiao

fitop dg

Spupocov

Emv1 &

&ntepog

€€ ikort’ . .. Gyyéhov
néviwv

nopayyeilac apaxictov

oKomndg

APPACHOVGG

petaniov

poAdv

old’ avt’ élapyav
Aopnd

noudiov dnod

Padpag

ppovpd

KOO APOVIKOD

k@to mtpovod nepParielv
. &l
aoctuyeitova
éndye

¢€ appilecBar
EMKTOLp®
éppwoac
Koi vioov
od1e
ebyvybolg

eitr ..

Enerdrev

odda

aypoviot

gnel yévour’ &v 1
[Aborg

figel

£0T1 QW10g

gbayyélololy

¢E amotiag

fi Topidg

Supa ood

ot 148’

gbmtepog

gEikort’ . . . dyyéAdov

noévIoV
nopayyeilooo
[Moaxictov

oxonaig

Appaop®v @g

Mecaniov

LoAGv

ol 8 avtérapyav

Aapmnag

nediov ‘Qponod

poudpdig

Ppovpa

kal Tapwvikod

kG&tonTpov ovy
[OnepPaidrery

elr ... eiv

dotuyeitovog

£g 107e

¢EappileaBon

£NOKTELPOD

épMpodCac’

Koivioov

odte

£v yoo1g

La lezione di M ¢& riprodotta nell’ Aldina, West stampa &rei yévoir’ &v xAdotg, senza avvertire

che énei yévorr” &v era congettura di Turnébe, gia segnalata da Wecklein.
% Wecklein a Stanley.

¥ Si intenda: xéromntpov & At in quanto lezione di Q, ody & T. congettura di Tumébe e

OnepBdAdey ¢ AM in quanto recupera la lezione di M.

161



At
AM
Bwk
Bws

Al v. 1161 si interrompe nel Mediceus 1’Agamennone; il testo prosegue, senza

1081 =1086 dynart’
1082  &morenao
1083  ypaewv

adTiig
1084  doviia
1091  xoptavon
1092 oedyrov
1094  pavieder

av

av eipfion
1095  meneiBopot
1100 pndedon

1113 érapyépoior
1118  Obparte
1119 épwav

Sdopaoy kGAn -

1120  énopBralerv
1121 énel
Edpaye
Kxpokofagic
1127  peraykoipown
1128  &v Hdpw
1129 xéPnrog
1130 ok oundoo
p’ &vle ogpatov
1131 3¢
1132 anodébeg patwv
1140  &p ¢id” adtiig
1143 é&xopetog

1144 iy

1148  aydva
KpATOV

1149  dapeixn

1150 3o

1153 évvépoig
1154  Beonetioo
1156 yauov

ayvied
anaiecog
xiaev

aLTfig

doviig
x@ptdvan
opdyelov
potebeLy

v

av dvevprioel
meifopon
phdeton

£n’ Gpyépolot
gbpatt
£pLvvov
Sdopoot kakel
énopOrélov
éni

Edpapon
xpokoPagng
HEALYKEPWOV
£vOdpw
A£pnrog

0¥ xopndoay’
av Becpatov
5¢ 10

and 8¢ BecpatV
apel 8 adtag
axbpecTOg
"Itov

aidvo
KAavpatov
apgfket

& of

£v vopolg
8eoneotiog
Yapor

soluzione di continuita, dal v. 10 delle Coefore.

COEFORE



£E7EE

o
£

TTEEREE

-

V'

™M W
%

Bws

z"EfzzE BTk

£F

Bw:
Bw

wv u

10

11
12
13
16 s.
20
21
22

66
67

69
73
77
79

83
85
87

AeVOOW
opnyvpug

. QapETL

Eopgopi

nopa

Sokd / adeAPTV
CTOODUEV
NPOSTPONT
{aAtog

n

obv xOnTE

nopni OPoOivVicod YOYHOLG

Siorypoig
npbaTedvoL
goifog
apopbVOKTOV
Ehaye
Bapomtviy
EAoyov
HLAAET
@oPo® pond’ Enog 168’
éx Baiiewv
Bpotactuyeig
opévete
Sixav

101G

pet’ aiypio
1ebYN
axpavioo
aipat’

T 108G
RERMYPEVOL
MAVAAKETOG
A OLPOHLOT

ég ayov
apx oG
Kpathon

oY VOVPEVTV
népete

5¢ yEovoa
KatevEopa

163

P¥T ()
opfyvprg
Bapeot
Eopgopd
nidpa
Sokd / opav aderomnv
otobdpuev
RPOCTPORN
ioA10g
Y
CVYKOTTG
nopnig goivicoa
[y’ dypoig
&’ aypolor
npOCTEPVOL
94Pog
ampdvokTov
Ehoke
Bopb mLTVGV
ELokov
HOAAET
poPodpan 8’ Enog
exBairev
Bpotootuyeig
PpeEVDV 1€
dixag
ToUG
HeToypie
T eoxfi
Gkpovrog
aipé v
Ti10G
RERTIYEV OV
TOVOPKETOG
XELpOpLoR
godyov
apyal
KpaTovon
o VOVPEVT
népecte
xéovoa
KatevEmpon



AM 94
AM 97
AM 98
AM
AM 106
T 109
Th 111
T 112
AM 116
AM
AM 122
Bwk 126
AM 127
AM 129
Bws 130
™ 136
Bws 137
AM 140
AM 145
AM 151
AM 152
AM 153
Bws 157
AM 160
Bwk 162
Bws
Bws 164
Bws 167
AM 169
AM 170
Bws 172
AM 174
Bwk 176
AM 177
Bws 180
AM 181
Bws 182
AM 183
Th 184
AM 185
-Bwk 186

avt dodvan
Abov

8¢ mig

éx népyang
Paptivag  ?
ebegpoorv

X’ do

T ap

x’ Gopévocao . ..
... fiKL ot@pe
eboeofi

&’ oppdrov natphdaev
i

xepviboo

natep’. . . Ené
pedyewv

HéTo
COPPOVETEPAV
pénw
£Eovdopévac '
K&vaxts . . . dkonota
dAvpévy déomnota
oepéom

S6pv obewiig

&v Epye
mraAiov
anodTov
Gvopyeiton

Ba@d Ldvou

&mi

KEipeT6 v
kaptidelv
avtolow fpiv
xpOoda

notpdg

fiooov

yadon

npdoem

trnaionv

nintoovi
Gopaxto

3 West a Robortello.

avnidodvar
xoow

¢ TG
EKMERYOG
Bapodv dg
ebppoat

X dg

Y &p’
KAQPEVOOOS . . .
... fixioté pe
eboefif
naTpOOV dpPpdTev
f

xEpvibog
natép’ ... éué
oedyov

péyo
cwppoveotépay
péow
EEavdmpévog
kovayeg deondta
bdhopéve deondrg
otfag &
Sopuabeviig
Evepya
‘mRdAiov
yanotovg

v opyetron
Badvldvov
éoti

xeipartd viv
kapt’ 13elv
avtaiowv udv
xpLBda

notpl

ficoov

yaboer
npdoeon
éndodnv
nintovot
appaotol



AM 187 il éAntow

AM 189 xatavodo xtovodo’
AM 191 nelnopéviy nenapuévy
AM 192 aivécho aivéon

AM . 195 ebppov gvppov’

Bws 196 KNVoeobunv KLVOGOOUTV
AM 197 anréntvoa anontdoa
AM 198 an’ ebyBpod an’ €xBpod
AM 203 atpofod ped’ o1poPoidyed’
Bws 206 noddv &’ noddV

AM 207 mépL ypogl TEPLYPaPR
AM 214 Tolvov T VOV

Bws 215 £Enukov £EnOyov
AM 216 xaiovpévn KaAovpévn
AM 217 oOvor &’ cOvord’

Z Bws o’ éxnaylovpévng G’ éxmayhovpévnv
Bwk 221 Tappa ‘ Y &pa

Bws 223 éuoiowv . .. Eveye . .. gpoig ... Evye. ..
AM ... 10ig Tooig ... T0ig Oolg
Bwk 224 14 8 &éyo ' @8’ éya
AM RPOVVER®D RPOVVVEN®
At 225 viv odv

AM ‘pd dpdoo.

AM 226 xndtov kndeiov
Bws 230 OKEYALTO PN oxéyal Topfi
Bws 232 eig o2 nde

Bwk Bdw Onpiov onpiov

T 233 pevod pfyv odv
Bws HAKRAQYLR ' KN ‘kmAoyiic
AM 234 oidwviv oida viv

T 235 dopaoiv Sopoot

AM 236 Saxputog Saxpotog
Bwk 240 ROTEPO, TE RoTEPOG TE
AM £00Ep0L £g of pov
Bws 244 pévog pévov

Bws 246 RONYHATOV TPAYRATOV

Bws /AM®! 247 yévva vivaie 100 notpdg  yévvav edviv

[odeT0b matpog
AM 249 anoppavicpévoug AnOpPOVIGPEVOLG
AM 251 RpoQEpELY RPOCPEPELY

3 Tévvav edviv & congettura di Turnébe registrata da West, aietod motpdg, invece, ¢ lezione di
M.

165



z

AM 254
AM 261
ZBws 262
Bws 269
Bws 271
Th 2175
T

Bwk Bdw 279
E 282
AM 285
™ 289
Bws 291
Bws 292
T 295
Bwk 298
AM 299
AM 308
AM 311
AM 316
AM 317
Bwk Bdw 319
AM 321
AM 322
AM 327
Th 331
T 337
AM 340
Bws 341
AM 343
AM 344
Bws

AM 346
AM 349
T

AM 350
AM

Bws 352
AM 366
AM 367

ofipa natpda
Eyovieg
£yfpooLy
Savapiag
obTL
K&E0BprLaLmv
anoypnpatoion
TOVPOHEVOV
g devdv
gnaviéiier
vaudv v’
SubkecBan
KpoTepodG
Aiog
K&@prLiov
¢pyoaotéov
GUURIRTOVOL

»

n

Sixng

peLog

oo p’
icotiporpov
kékAnTon
7pdg Bodji0G
68viokmV
auerropig

i 8 &t &v Kaxdv
&v Extdv 8¢ Bedg

o
£upacirieiog
VEOKATQ
xopiler
noépTLIVOG
ebxerav
Sopowory

TEKvoV T EkedehBog

£NL OTPATOV
1 movtiovtog
1€ Bayon
olktavovieg

32 Weckiein a Robortello.

» Questo verso nell’Aldina manca di una siliaba (2£).

enpav notpdav
Eyovie

&v fjpoot

&’ av dperog
obtot
xaEopbralmv
anoxpfipa toion
TavpodpEVOG
Taghe vadv
EnaviEAAeLy
voudvt’
Sibketar
xpatfipog

MBog

K@piiov
&Eepyaotéov
GUUTLTVOVOLY
i

dikn

peLag

Tooyn’
iobpoyov
KéKAnvial
npocBodbL01G

6 oviickev
appriagic

11 &’ adte ko
av éx 1dvde Bedg
Oein

&v Baoiigiog
VEOKp T

Y€ xopifor
TpOG TLVOG
edxrerav
S6poton

TéKvov 1€ KeheBog

éniotpenTOV
Swamovtiov yag
8aya

ol KTovévIEg



- o
= £
w

FETTEEFEEIEEEETE
8538

2

o
=

W

'—]E'—]M

WS

w
&

= - W

B7UEERIET57E

374
375
371
381
384

386

388
389
391

396

40

410
413
416

418

421
423

424
425
426

433
438
439
440
442
443
447
448
450
451
452

@ovel

Hapdyung
KpOoTodvIev

g ... dnep te
TAavoLpY®

NEVKAEY T
8svopevov
OAvpéEvac

Spuyid dnron kopdiog
gixotov
xopodavoifog

&AL Gvopog

Poai

arav

éndyovoov
@Beyévv

Exovion

RERGAOLTOL
Kehovéiton

6papéa neictaoev &xog

navieg

1} tanep

@ T dpoéepov
Exoya

Kiooiawo

vépowor Agpotpiog
Sv

énacovtépm TP
opeiypata

£10’° fjovoipoxktov
€hoipav

8¢ twotooTElSOV
anepViv

dpepktov

xAher

GPEPKTOG
£toudtepo
@peciv

& iotdv

o680V

¥ West a Robortello.

167

@oveig

Hopoivrg

Kpatodviov

@G . .. Gte nep

RAVOVPYR

nevKnevt’

OeLvopévov

OAAvpévog .

Spiyieiog te xapdiog

gyxotov

xbpava daiog

aALrd vopog

Pod

&tnv

éndyovo’

PO pévov

Eyovio

nénaltan

kehovodron

6pacé dnéctooEV
' [&xog

gindvieg

& natep

®ot’ opdepov

€xoye

Kloolag

vépolol moAeptoTpiog

i \Y

¢naocvtepotpiPi

dphypata

£tAn, &voipoxtov

oroipav

8¢ ' &g 167’ Edv

Gnep viv

&pepTOV

xAbeLg

GpepxTog

étodtepa

ppeci

U dtdv

podov



Z Bws Pppovidv

AM 455 & axapntopevov
T Bws 461 dixa dika

AM 466 ayyevig

Bwk 474 aiopavenpelv

T aipatpav

Bws 480 aitobpevég

Bws 481 tola 8¢

BwkBws 482  oiyic6w™®

AM 490 dnep cépacoa 8o
AM 503 g areiyng

AM 506 pelol

AM 509 énypunoog

AM 512 xotépbwoon
AMZI 517 & dppovodvt

Z Bws 519 pétw

AM 522 oig &’

T 526 nebode

Bws 530 VEOpPEVEG

AMTY 532 atpatov o yaprLv
AM 537 Aopmiipeg

Th 542 SvokoAhmg

Bwk T 544 obpeioe nica onapyavn
Bwk 547 apgrrapPite 8’
AM 549 €x Spaxovrobeig
Bwk Bdw 550  xtewvd wiv

AM @g 1’ odverpov
AM 552 vévor 1 ... T GAda
AM 554 pe

Bws 556 KTeivaviag

AM 560 nav 1eAf

AM Exov

Bws 561 £pepxiong

Bws 563 oloopev

AM 565 pordpd

Bws 566 MEo T

AM Saipovo

:: Wecklein a Robortello.

QPEVRV

& axaunte péver

Sika dikg

Eyyeviig

ai®dV’ avorpelv

aipatnpdv

aitoupéve

T01aVvde

AlyicBp <poépov>

& MNepoépaooa 50g

1n "Eadeiyng

@errol

npicag

xaTidpBoco

8’ ob gpovodviL

peiw

olo®’

RrEMVO AL

VEOYEVEG

&tpwrov odk &p’fiv

Aapntijpeg

Svoxbdrag

opi1g 1E mdoLY
[orapyavolg

aporrapPic @8

€xdpaxovtobeig

KTEV® VIV

g tobvelpov

Yévorto . . . TGAAQ

HEV

KTELVOLVTEG

nAVIEAR)

Exwv

€9’ &pxeiovg

fioopev

pardpd

SéEant

Saypov@

Anche in questo verso I’ Aldina manca di due sillabe (j16pov).
11 verso va cosi inteso: &tpatov = AM, oV &p’fiv=T.
West solo per onapy&vorg.

168



AM
T 567
AM 569
AM 571
T
T 574
AM 580
Z Bwk 585
AM 587
Bws 589
AM 591
T 599
AM 600
Z Bwk 602
AM 604
X Bwk 606
AM 608
AM 609
T 611
Bws 612
Bwk Bws 613
T 614-15
AM 618
T 621
AM 623
AM 624
AM 628
Bwk 629
T 632
AM 632 -33
AM 633
T 642
AM 647
T 648
Bwk 649
-Bws 651
Bwk 656
Bwk
AM 661
Bws 664
AM 673
AM 675

i86pog

ag &v éneikalerv
Tid7

£i80 obv

Barav

Balelv

ovpPaivn

yép

ayxéiora voddiov
nodaiyuton

ax’ &vepoéviov
5

an’ Epwtog
ondénTEpOG
anondo Adpag
nopdaii
kaiBovoa

VK’ EMyloddv
Eoppetpdv 12
porpdxpaviotd’ &g
51 v’

Ona . . . andreoev
HELVD
axovoppov

Ener

30g puAtg

Emi k610

tiov &

51 moBel

KOT& ATVCTOVTOG
KooevdETg

S

npog LoAKeDEL
pacyavodpyog
Sipooe

teiver

ooEeV’

Ston

dpon

v

BoAudtepov
avT6QUpTOL

169

dopog

ag énewkalelv
T 39

£l &’ odv
BnAov

Baiel
ovpfaivy

Y anp
aykaior Kvoddionv
Hetaiypion
KEVEHOEVIMV

1
anépotog
omontéporg

& nadorOpag
nopdaiig

X’ aibovoa
fAka, énel pordv
GUHUETPOV TE
porpdkpatov &g
Set v’

Vnor . . . Grdrece
Mive
ayavogpovt
énei

dvopitg
Emx6t0
101BW’
dfmovlev
KQTAnTUeTOV
eikaoe 8¢ Tig
Sk
RPOOYAAKEDEL
pacyavodpyog
Sdpaot

Tiver

PLAEEVOG

Bla

dpa

5

BovAdhtepov
avtégopTOV



Bws

AM 676
T39

AM

682
Bwk 691
T 693
AM
T
AM
AM 694
z 697
Bws 698
AM 700
Z Bws 715
Bws 718
AM 719

729
Bws 727
AM 737
T 740
Bws
AM 741
AM 745
Th 749
Bwk Bdw 751
AM 732
T 753
AM 757
At 760
AM 761
AM 765
AM 767
Bws 768
AM ™
AM 7712
T 773
AM 774
Bws 783
Bwk 785
AM 788
T 789

oixiaug dyn
aneloyov

gine

1t Sopddg

¢v ndo’ og

g

nor’

énonaig
eVKELEVA
1aforg
vopilwv
Baxyiao

®

¢n’ e0BOVO
BovAievdpedo
&l év
Ewpodnpriitowy
tppfia

eikétog

xeivy d6potg
Exev
fiyyethav
dvool otatoie &’
¢ilov
voktimAdyxTov
av ogérvt’
ppovely
abTdpxn
OTPOPEVOE
Sunhag
ReVOETE
pébwoca péotepov
i

KAbEL

Téo1’ dyoBovon
opBoon

Al el
napontodp’ Ev pot
Toxelv 8¢ pov
QuAdcoelg
rpode S Bpdv

¥ West a Robortello.

oixeia odyn
aneldynv

ging

Kndopdc
£VO4S’ ag

@

noAL’

&€n’ dnalg

€Y xeipeva
16€014

xopifov
Boucyeiog

odv

Onevdhve
Bovievdpecda
elev
Evpodnpiitoroy
‘Eppitv

oixétog

xeivng dbpog
ExeL

fiyyerdav
dvooicta toig &’
Aigov
voxtinloyxtov
avoeéint’
Ppovidv
avTdprng
TPOQEDG TE
SumAdg
nebdoeTOL

pébo cogéotepov
&l

Ao

tépiota yabodon
opBaaT

arr’ i
TOPOLTOVHEV] HHOL
Toxelv 8¢ por
Qoiiocoolg

npo S Bpdv



EFEE

]
=

Wi

CEEUTEEikEETER?

[=+]
<@

W

kxeef "7 TkE

v
]

W

35

[=+]
P

W

'—]E'—]

[=+]
P

W

3

790
791
793
795
799
801
805
810
811

812
822
826
827

829
830

835
837
838

841
842
850
852
853
856

864
867
872
878

882
883

885

péya aipac
TPLTAL
apueiyer
Loyedv v
pBrnpdtov
niovt’ &yodi
npog pdtorg
AoyLnpdic 13elv
Bvopepdg
koA Ompag
EvpidPor
KPEKTOHV

fixel
Enovooo
6podoa
abddv
énipoppav
(0% 220 AY

0pyag Avmpig
popov

on’ &yyelog

‘poAdvrog

¢gipepov

-GugepeLy

POV

adtog adrov

fiev Bviickovtog
apavpd okivdévog
&pEajon
kambodlwoa
TOAVGGOVOpOUG
Beioig
AnooTadd ptv
Yyovarkiovg
Sianenpaypévov
KAVTOU VRO TPOC
éni Eupov

&pynv
TERATYHEVOG
fon
tev0vikoTa
Atyo

171

péyay Gpog
TpLTAG

Gyeiyn

Loyevy
INUATOV
nAovtoyadii
NPOTPATOLG
Aopunpddg v’ 18elv
Svogepdig

koA brTpog
EvAArdfor
KPEKTOV

fixn

énaboag
8poton

avddv
énipopgpov
atov

opya Avmplig
H6pov
Ondyyelog
poAdviag
Eéphpepov

av géperv
@ovov

ad10g avTdv
fiv 8viiokoviog
apovpds kKAndovog
apEopo
xamboalovo’
MOAVOTOVOHOVG
Belog
anootabduev
Yovaukeiovg
Slonenpoyéve
KAvtopviotpo
éni Evpod
&pxn
RETANYPEVTG
£oti
1eBvnkotag
AbYe



T

Bws 890
AM 892
Bws 896
T 897
AM 898
Bwk 900
AM

AM 903
Bws 905
T 911
At 913
AM

T 916
AM

AM 925
AM 926
AM 929
AM 931
AM 932
Th 936
T 939
AM

T 941
AM 948
T 949
AM . 952
Bwk Bws 961
Th 964
AM 977
AM 979
Bwk 982
T Bdw 989
Bws 992
Bws 995
Bdw Bws 996
AM 999
AM 1000
Bws 1001
Bws 1003
AM 1004
Bws 1006

887 = 893 =928 ol éy®

fi vikGpev
gxot

Shoeton

npdg dxdnoila
obALoworv

5¢ 12

Aokia
TOPALVETOHOV
xpéoo’ dviyion
g¢ndpovvev
texoboo
&nd

dripog
avreldetbpunv
ROPELOTEDE
tOpPov

pév g

t6v 3¢
énfikplogv
xaphdikog

8’ &16 név
@ppOpEVOG
tppadoiowy
£1itopog

xépa
6AebBpLOV
nopdte @i
YOHORETEL OF
dpxog

Sprenc

YEPpOLV

yéyo

AvEX
fiyovoav dilov
x&vbikov
KaTd oKAiVOHO
nodutijpac
towobto P’ &v
vopile
Oeppaivel

npdco’

172

of éyo

el vikdpev
gxel

8 aidecon
npodG O xai moAL:
obrowowv
St

Aokiov
ROPOLVELG HLOL
KPELOOOV’ TYRoW
£énbpovve
texodoa <yhp> p’
&g 16

aTog
avrtedeapunv
napeig Tade
Topfov
Hévg

1@vée
E€MNKPLOE
Kapidixog

8¢ 10 név
@ppTLEVOg

8¢ ppadaiowv
£tfiTopOg
xobvpa
O6A£6pLOV
napd 16 @ig
YOHONETH OF
Spxog
gvoéprag
XEPOLV

AtY®

fiveyx’
Oyobs’ &v arilov
xadikov
KOLTO.CKN VL0
noditiipog
tor001tOV dv
vopilev
feppaivol
npdoOev



AM 1008
AM 1010
AM 1012
T 1017
AM 1019
Bws 1020
T 1021
AM 1025
Bws 1026
AM 1030
Bwk Bws 1032
‘AM 1033
AM 1034
AM
AM 1036
T AM®
T 1038
Bws
AM 1040
T 1042
Bwk 1049
At 1050
AM 1052
T 1053
Bws 1057
Bwk 1059
AM
AM 1064
Bwk
AM 1066
AM 1076
EUMENIDI
AM 1
Bws 11
AM 13
AM 14
Bws 18

Bavataye mpdydng
Edpaocev

KiKig

£yo pbopata
Stamayt’

68 etkon

&Adog Gv

On’ bpydobar
v

xp1d’ avt’ Epol
TapOHVIQ

165wV

bptita
TAPOCKEVACHUEVOG
petdpupadrov

@’ 3pv parokiov
QeEVYOLVIO
¢péoTiov
&pyeiovg -
jrevédeng
ooLoyitmVvEg

&1 aueivorp’
otpofdorv

&1

nAn@vovoaL

elo’

oxaBappédg
@urdooet

xai plolot ovpgopaig

AEUDV
dv

Tfi 1€

navnoodg
xeAgvBomiol
Gviyepbv T Bevieg

xpovorg

Bavite Sienmpdyng

&dpaoce

Kknkig

&y pdopata

i mavt’

6 & et

Gidog v’ av

OnopyeloBot

1

xpfoavt’ pot

napévit

08w

bpdte

TIOPECKEVACHEVOG

HeoOUPaLOV

6idpuya Aokiov

eevYeLY 168’

£¢’ totiav

&pyetovg

Aedg

powwyitoveg

&7 Gv petvoy’

ctpoflodorv

elo

nAnB8lovoL

eiocw

xa8oppoG

@vAdooot

xaupiorg &v
[cvpgopaig

XEUDV

atmng

fide

Napvnoood
xelgvlonolol
avhpepov 18EvTeg
8pdvorg

© gispupa & congettura di Turndbe, Aokiov & lezione di M.

173



2

==}
-

Wi

EEeFFzrezp 7k

o w
g8

Wi

3333

w
&

==}
-

W
W,

==}
-

3

==}
@

W
h

w =
£
o

==}
-

W
W

==}
@

"EEzzE

g3 ¥

22
27
36.

41
46
47

R IR 4

68
76

S &83

98

102
105
107
108
109
111
112
113

115
131
135
136
137
138
142

147
155
157
167
168

KOPLKELG
Mieiotovg 1€
PNt époxTaivery
Beoptofy
£yovn

A£xog

&der

dia

@brov

obd’ einig
avatel
npodbcw
£x8poig
XaT6RTVOTOL
&v aieitnv
néVIoL

ilov

xdpra
oifertor
SAopan
XEWPAV

polpa mpbdoxkonog
ig&Ara

VOKTL CEpVE
gbBvov

Sikewv
apxiopdrmv
@dpovoev
Exxaniidyog
gpovica T

& danep
oveideowv
avtixev tpayiveran
&€n’ ovpicaca
KOTLOY 0L VOUo oL
£idhped’
@poIoD
xpotn@eica
poidv ?
pHetoAaPel
npoGg Spakelv
aipodpiov

KOPUKIG
MigicTov €
pfte P’ axtoively
@eopoel
gxovia

Abxog

gbdeL

Blav

@OLov

oV dnqm

avoret
npoddow
&xBpoiot
xoTdnTLoTOL
Avotel TV
noéviov

&lov

xdpta

oéfer 1ol
aAdpon

XEPAV

poip’ anpoéckonog
vnedira
vukTicEpva.
£6vov

Sixnv
GPKVGTATOV
@dovpoev
gyxanArdyog
@poviicot

& &nep
oveideot
AvTiKeVTpa Yiveton
£novproaca
KatLoy vaivovoa
i8kped’
@porpiov
xpotnleic’
poAdv
pecoAafel
MPOOSPOKELY
aipoOpevog



Bws 170 pokov poxov

AM Expavat’ Expavog
T 17 Bpotea Bpétea
AM 174 KOUOLTELL TPOG Kol 1e Avmpog
[. . . edxAboETON [.. . é&xAh0oetan
AM 176 €v Kapg év xopg
AM 179 KEVEL® KeAeLO
AM 185 YPipnTETON XPIHTTECB O
Bws 186 oUK dpavitiipeg oD Kapovnotipeg
Bwk AM* 188 xaxod 1eAdodvig xakoD 1€ xrodvig
AM 190 ap’ ap’
AM 191 ¢n’ anbémootol £01’ ANONTLOTOL
AM 192 otépyn®’ otépynep’
AM 195 ninciow nAnoiolot
AM pioog pooog
AM 201 1000070 1000010
AMZI 204 & Extap Séxtap
AM 215 anéporntal anép’pLuton
Bwk 217 poporot popoiun
Bwk 218 Gpxovg Tl Spxov 1€
Bws 221 Y c’
T 224 £MONTEVTEL £nontedoelg
AM 225 oVne . ob 1
AM 230 dyewv dyer
Bwk 231 KOKKOUVIYETNG Kol Kovnyéng
AM 233 kb&vBeoion x¢v Beolg
AM 236 Sovyov Séxov
- AM 252 géninov £01i mov
Bwk KOUTANTAVOV KATONTAK®DG
AMZ 256 antog atitog
AM 257 ade ade
AM 259 nepfpérer nepi Ppéter
At 263 KEYVHioV KEY VHEVOV
At 265 REAAVOV rEAAVOV
Bws 267 Lov 160’ ixyvavao’ Ldvia ¢’ ioyvavas’
T 268 teiverg Tiverg
AM 273 &dvg &dng
T 279 QPWVETV PPOVELV
AM 281 ExnAntov gxnmAviov
AM 282 10TaiVIOV notTaiviov

' KaxoD te & congettura di Tumnébe registrata da Wecklein, yAodwvig & lezione di M da lui
recuperata per congettura.

175



Bwk 285
AM 300
AM 304
AMZI 309
AM 310
AM 311
Bwk

AM 315
Bwk 324
AM

™ 325
Bwk

AM 335
Bws 336
Bws 337
AM 342
Bws 351
AM 352
Bws 35
AM

Bwk Bws 357
AM 359
T 360
AM 361
AM 366
AM 367
AM 369
Th 370
AM 375
AM 377
T

AMZX 378
T 386
T

AM

Bws 389
AX 392
T 393
AM 404
AM 416

66 1015

pboar T’ @v povg 1€
X0 Tpopévog
Sedoxnpev

Adynta

£ni vopd

£VBVdika 6 oi doiped’

& aidv adroryvel
KADO' Edatodg
atipov

nidKa

330 = 343 gpevodarig

exnédog. Exev
adTovpyiang
Eopnoc dorv
MOPUKOTE
ovvdaTwp
novAe kv
opihog
nifacog

éni 10V @
veod
onevddpion
£pé crltadg
'S

avdpd

T axopeEvoL
peiavoipooy
v DOpdpoLg
nintov

oldev

picog
diyoctatod
Abdpmon
dvodde nairaia
ovy &leton
popikpaviov
éni 8¢
pododoa
£OpEV

“? ¥ e M hanno 8e86xnxev.
“ West a Sophianus.

176

8¢ 115

pooart’ &v dote
xafepwpévog
SedoxnKe”

Aéxn ta
Entvopd
£000S1kal ' N8OpED’
& aidvo droiyvel
kA 001 Aatodg
arpov

nidxa
epevodadic
EUREDOG EYELV
adTovpYion
Evpnécmory
TOPOKOT
ovvdaitwp
noAredK@V
pihov

T18aG0g
£mtévag

véou

oneddopon
€naiol Atoig

»

ag
avbpdv

TaKOHE VL
peraveipmolv
Tavudpdpolg
TRV

olde

pdoog
Siyoatatodv
Adpyon
dvoodonairaio
ovy aleton
wopdxpavrov
gom 8¢
popdovoca
€opeV



At oi ewvij aiaviig
AM 417 £¢véicorg év oikoig
T AM* Onakexinpeda Oha kexhipedo
AM 418 KAOSovag xAfdovog
AM 423 i Sapod HnSopuod
AM 429 Spxov o0 déEa 1’ Spxov ob 3éEant’
AtY 435 énoiov én’ &Elov
AM 445 podoog pooog
AM 446 1000V 10 obv
T 449 én’ av éndv
Bws 450 xoBapaEovol vodniov  kaBapaEmot
~ [veoBfikov
AM 452 t6potg nbéporg
AM 456 ayapepv’ "Ayapépvov’
Bwk 458 E@o0’ obtwg obtog Eport’
AM 465 xowviy , Xovij
AM 466 avrikev tpoxapdia avtikevipa xapdio
At 467 EpEo putovg EpEar Todg
AM 475 Sviac ovia o
Bwk 478 x@®por petr’ adoig xwpolev adorg
Bwk Bws 489  pndév pundev’
Bws 494 evxepia evepeiq
T 498 tokeDoLV tokedol
T 505 Afgv OrdSocLv AfE1g Onédooig
T 506 axet’ ovk &1’
AM  515-16 émei 8% £nedn
T pétow pev 51w
AM 521 Onootével Onod otéver
T 539 aidectan aidsioBon
AM Séxag pn devv Sixog pndé viv
AM 547 Sopat’ avemoTpopds Sopatov Emotpopds
AM 552 novOAEBpOg T vidAEBpOg
Bwk 553 nepofadov napoufatav
Bws 559 dvonaieiton divo dvonalel 1€ divy
Bwk 560 yeArd. 5 YeAQ & 6
T 562 ovd’ ovde
AM OnépBeoy T UnepBéovt’
AM 570 RANNOVPEVOV RAEPOVHEVOV

4 "Yau & congettura di Tumnébe, kexA#yea & lezione di M.
“ Wecklein considera éx’aiov congettura di Robortello; in realtd non dovrebbe trattarsi né di

congettura di Robortello né di Turnébe, piuttosto, essendo la lezione attestata in G T E, di una
correzione del tipo At.
“ Dawe a Blaydes (cibeto8ar)

177



LAt 573
T 579
Bws 580
AM 585
AM 587
T 592
AM 594
Bws 596
Bwk Bdw 599
AM 607
AM 608
Bwk T* 615
I At 620
At 632
z 633
z 634
AM 638
T 647
AM 648
T 650
AM 652
AM 653
AM 654
AM 656
T

AM 662
AM

AM 672
T 673
AM 678
AM 679
T 682
Bwk 683
AM 686
T 691
T 692
AM

At 700
AM

AM 709

47 West a Canter.

10V On0g
aitiav & Exe
1008e @évou
HEV OVVIOUMG
eixatoéxTOVOG
Sovpnv
Séopor

aet

nénEci

T E6peyev
aipa 10 gidtatov
péavag 8 dv
BovAn
ajelvov
Spoitn
TOPECKTVOCEV
a6

gnerd’ &v

&n’ avaotaolg
Kol KATO

Spw

¢xy o600

1 EvépyeL
xepvig
PpaTEPOV
TEKUNPLOG
SertwAoyou
aidvog

T amota
apoppog &

fikovow®’ . . . fixovoart’

npdtag
ailyéw
oKNVAG

10 U1 &dIkelv
%8

Spag

1010V déTOL
&v dikw
Swayvevor

o«

1BVd’ Omwg

oitiav Exe

100 @ovov

5¢ cuvION®g

el Kutéxto\zag

Setpnv

8¢ pot

aiel

néENOBE

o’ £Bpeyev

aipa gidtatov:

pavrig dv

BovAfi

apeivov’

Spoitn

NOPECKNAVIOEV

Smyofi

gnerdav

£01 avaotaoig

1€ kol KA1

Spa

ExyEog

£v "Apyer

xépviy

PpOTOPOV

TEKUTPLOV

Sellw Adyov

aiovidg

0 MO

poppog &

fxoboad’ . ..
[fxoboart’

npdtov

oiyeie

oxnvag v

10 PNdIkely

168’

Opddg

1016 V8¢ 1oL

£vdikag

Sy vidvan



AM 717 TLIopaAieTon
AM 718 TPOCTPOTAG
AM 724 8 elvau

Th 726 X &g 1e

At 733 apoeifolrog

AM 747 gpLv
AM 748 yijgoov

AM 751 dpbagav

AM 733 T apifunpo
AM 761 owlel pe punpog
T 763 AP

AM xpove

AM 767 DUETG

AM 771 petapévn

At 772 opBovpévav
AM 774 £VUEVETEPOL

Bws 783 = 814y86via popov
Th 786 £€nréoouog
Bws 787 Borelv

Bws 794 neiBeoBe

AM Baputdvoog

AM 797 paptupia

Bws 798 0’ W9noag

T 799 BrGPooc

Bwk 800 8¢ 1€ 11j 3¢ 7ij

AM 803 Bpdtnpag

AM 804 navdLKog

AM 806 én’ aioyGpaig

AM 809 eV elhe 1€ pov
T* 812 avinadi

T xopdiag otahaypov
AM 816 néduv

T £€necobpog

AM 817 xnAtdac

AM Bakrelv

AM 818 donowota

AM 822 dvotuyalg

AM 824 ayav
AM 829 £ne1biyg

L CeAAAeTOL
npocTponaiG
Betvan

X e
apeifovirog
Epperv
yTigav
dpBaoev
Tépiounua
owler e, pn1pog
nAe8npn
xpbvov

peig
peTapéL
dpBovpévorg
£0OpEVECTEPOL
x8owvi &gopov
£€necovpévog
Borel
ni0eoBe
Bapvotovag
popTopLa

0’ 6 xpfioag
BroBag

8¢ 1f) vii tfide
Bpoipog
navdikwg

in’ Eoybpong
XEPDV €iAeaOe oV
AvTLRe VO
xapdlav oTalaypuov
nédov

| éMECOUEVOG

KNASog
Boret
dvoowota
dvoTuyelg
&yav
eVTEOTG

® La lezione di M ¢& avu*radf mentre avrunadf € di <, come riporta in apparato West, che nel
testo stampa avuunev8f, anche qui proponendo una congettura senza poter sapere che era gia di

Turnébe.



AMZI 832

AM 833
Th 834
AM 843
AM 845
T

AM 846
A

Bwk 849
AM 852
AM 857
AM 859
T 862
T 863
A 880
Bwk 883
AM 834
AM 888
Bwk 889
T 890
AM 892
AM 893
AM 895
AM 897
Th 902
AM 906
AM 908
AM 910
T 913
AM 914
AM 921
Th 924
AM 928
AM 937
At 940
AM 946
T

AM 947
At

AM 950

1.’ Aldina conserva la lezione di M: &poic & congettura di Turnébe non segnalata da West.

KOLLOLTOG

dg

Tiic det’ dxpobivia
nAgvpag

TIPAV

Sopaiov

Sdvondaialot

d6hot

ToL pEV ob yap T €nod

TPOVVER®
oyxééng
aipatiipag
Toig &poioly
£AAAvovg
Snor
rnoliggodyov
gpelv
E¢mppénerg
xOTOVTE
apoipov
aBeivo
delyov

pit iv’
céfov 1

1§ & edgnuijoon
nvéov T
£0BevODVIOG
£KQOpOTEPQ
toladtac odtot
ayovav

Kot ebyopon
¢maehToug
Svooapétouvg
T &xBpaig
@rotypdg
TETOYHi®
y6vog
nAovTOYBw
veppoiav. . . TIol
ola

180

Kolpa
g
1fiode TakpodivVIQ
RAEVPAG
TIHaY
Sapiov
Svoraiapol
S56hw
T0L o0 pév xapt el y
(£pod
RPOVVVER®W
oyébolg
aipatnpig
101G &poig
E€AAnvag
S56Aw
nOALOO0DY0G
Eppelv
gmppénolg
x610V 16T’
gVpOLpOY
ABdva

3

Séxov

pATy’

oéfovu

1fide gnufioor
nvEovVT
£08evodvia
£xgopwtép
Toladto o'ob oL
aAyavev
KOTEVYOH O
£m1e0KTOVG
dvoapéotovg
£xOpaig
QroYHOG
TETAYREVD
yovov
nAovtoyBwv
gppoiay . . . tiol
ot’



AM 956 avdpopfjtac avdpokLijTog
Bws 964 peybxotvol HETAKOLVOL
AM 965 £mPp1Baig £mPprBelg
At Bwk 967 névia TAVIOV
AM 970 Lavupo yavopoit
AM 976 16v & anlelotov ™Mvd’ aninotov
Th*® 979 Bpéperv ROALTOV
AM 980 un 8 £mi Buoakovig punde modoa kbévig
At 985 KOLVOQEAET KOLVO@QEAET
Bws 992 10g 8¢ . . . ebgpavac 160de ebppovag
AM ael aiel
Bws 996 yoipet’ yolpete, yaipet
AM 998 ikt ap {ktap
Bws 999 TapBEvoug TopOE VoL
T 1006 SOppE VoL ddpevon
At 1010 Nuelg e
Bws 1011 HéTorKoL peToiKoLg
Bws 1019  gdoePolvreg £d oéPovreg
AM 1021 KOTEYLATOV KOTEVYRLATOV
Bwk 1022 oEyyeL QEyyn
T 1028 powvikoPantovg povikopantog
AM 1029 Tpdton Tpate
AM éppiocdm oppéode
AM 1031  mpénmer npénn

1032 év 8bpw £x dopav
™ 1037  mepi centd neploEnTA
T T0Ya0TE TO oG TE
Bws*? 1039  mavdopi navdopet

Riassumendo in breve i dati che risultano da questo confronto:

- in 526 casi (A) Tumébe ha corretto lezioni manifestamente inaccettabili
dell’Aldina; di queste, 489 (AM) restituiscono la lezione di M 3 37(At) hanno
trovato conferma in altri testimoni non noti al Turnébe **:

- in 37 casi (¥} questa correzione ¢ stata consentita dal confronto con gli scoli, forniti
molto probabilmente dal Parisinus Graecus 2070%;

- in 360 casi (B + T ) Turnébe ha proposto sue congetture. Di queste alcune sono
note dai repertori (Bwk 82°°, Bwd 10°’, Bws 136°%), mentre 148 T non sono piil

50
51

Si tratta evidentemente di una svista di Turmnébe, causata dal roAvté@v del verso successivo.
West a Musgrave.

2 Wecklein a Robortello.

53100 nell *Agamennone, 216 nelle C oefore. 173 nelle Eumenids.

5413 nell’Agamennone, 4 nelle Coefore, 21 nelle Eumenidi.

54 nell’Agamennone, 21 nelle C oefore, 12 nelle Eumenidi.

181



note™. A parte devono essere considerati i 26 casi (Th) di woces nihili che, come sie
detto, possono dipendere da un errore tipografico o da una svista.

Bologna

56
57
58
59

Anna Maria Galistu

15 nell’Agamennone, 42 nelle Coefore, 25 nelle Eumenidi.

1 nell’Agamennone, 8 nelle C oefore, 1 nelle Eumenidi.

8 nell’Agamennone, 90 nelle Coefore, 38 nelle Eumenidi.

29 nell’Agamennone, 71 nelle Coefore e 48 nelle Eumenidi (di alcune avevano notizia alcuni
vecchi esegeti, come Bamberger per Cho.275 tavpobuevog - cf. infra n. 14 ~ poi se ne & persa la
traccia). Fra queste ho compreso 12 congetture che nei repertoni-risultano attribuite ad altri (2
nell’Agamennone, 5 nelle Coefore ¢ 5 nelle Eumenidi).

182



LA NORMALIZZAZIONE METRICA DI PINDARO NEGLI
STRUMENTI LESSICOGRAFICI (POSTILLE A PITICA 12)

A differenza del testo tragico, gli Epinici pindarici hanno potuto fruire, dalle cure dei
filologi alessandrini sino al medioevo bizantino, di una tradizione manoscritta
metricamente sana, nel senso che mai vi &€ venuta meno l'evidenza anche
grafica della struttura responsiva, antistrofica o triadica.

Cio ha ovviamente delle conseguenze: chi é intervenuto sul testo pindarico con
competenza di filologo metrico non poteva ignorare che ogni ritocco o congettura in
esso introdotti si intendevano /ato sensu a quella struttura coerenti. Naturalmente se é
vero, com'é¢ vero,che nessuna trattatistica antica hamaiindicato sino
a che punto di precisione dovesse giungere la responsione, in tale pill 0 meno lata
coerenza si valutera piuttosto un fatto di (seriore) sensibilita individuale a norme
sovente autoschediastiche, che I'adeguamento rispettoso ad una legge formale
rigidamente iscritta nell'opera poetica!.

Gli esempi che qui si presentano alla discussione si lasciano tuttavia inquadrare
entro una problematica collaterale, su cui recentemente si ¢, a buon diritto, richiamata
I'attenzione?: quali riflessi un tentativo di sistemazione complessiva del testo pindarico
in ossequio al ‘dogma’ della responsione assoluta («figments of modem metrolatry»,
come s'¢ pur detto)’ ha lasciato dietro di sé nei moderni strumenti grammaticali e
lessicografici, teoricamente votati all'obiettiva ricezione del dato linguistico? Una breve
verifica preliminare sul testo della Pitica 12 sembrerebbe evidenziare effetti ‘residuali’
dell'a priori metrico tali da incoraggiare la prosecuzione dell'indagine che qui intanto si
esemplifica.

Germria

Deve credere il lettore (v. 31) ad una cospicua eccezione nella classe, piuttosto
compatta, degli astratti greci in {a%? Tanto egli apprende, infatti, del raro &eAmtia

I Resta, infatti, comunque inattingibile alla filologia il rapporto tra le apparenti libertd metriche e
la performance (v. G. Comotti, [ problemi dei valori ritmici nell’interpretazione dei testi
musicali della Grecia antica, in AA.VV., La musica in Grecia, a c. di B. Gentili - R.
Pretagostini, Roma-Bari 1988, 17-25). Il sospetto poi che il ‘sistema della metrica’ non sia che
una griglia arbitrariamente (e spesso casualmente) calata su una realta ad essa nella sostanza
estranea € stato recentemente, € proprio a proposito di quest'ode, riproposto da W, Zaminer,
Rhythmus und Form in Pindars 12. Pythischer Ode, in AA.VV., Liedstudien. Wolfgang Osthoff
zum 60. Geburtstag, Hrsg. M. Just - R. Wiesend, Tutzing 1989, 5-30.

2 B, Gentili, Nota lessicografica (a proposito di un nuovo vocabolario), BollClass, 17, 1996,
129-32. ’

3 R. C. Jebb, Sophocles, The Plays and Fragments, Part I, The Oedipus Coloneus, Cambridge
1899, LVI n. Is. (icastica formulazione & di C. E. Palmer).

4 p Chantraine, La formation des noms en Grec ancien, Paris 1933, 78ss.; E. Schwyzer, Grie-
chische Grammatik, 1, Miinchen 1939, 48 s.

LEXIS 17/1999 - 183 -



dall'ultimo Greek-English Lexicon di Liddell e Scott (LSJ, 19409): «an unlooked for
event, 8E Gelmting unexpectedly, Archil. 54; unexpected stroke Pind.P. 12.55
[where i]» .

La voce, con marginali modifiche, ¢ la stessa che gia figurava nella prima edizione
dell'opera (LS, 1843, based on the German work of Francis Passow, p. 23), dove
tuttavia un velo d'incertezza almeno appannava la nota prosodica, giudicandosi cola
«whereT prob.J». Non si ¢ qui di fronte, come pure si potrebbe credere, ad imprestito
di una fonte dichiarata del nostro dizionario: infatti il Lexicon manuale di Passow, cui
LS si ispira, non si pronuncia sulla prosodia della vocale.

Per dirla con P. Maas, «diese Messung hat ihre Geschichte»: la ‘grave’ difficolta
nel testo pindarico (che ha prodotto, si oserebbe dire, ben pill gravi conseguenze nella
normativa prosodica del nostro lessico di riferimento) ¢ evidentemente quella di
ammettere un'anceps ‘sintagmatica’ nel verso settimo dell'ode, composto da hemiepes
maschile ed epitrito giambico (ossia D=e), proprio all'esordio di quest'ultimo: infatti,
contro il giambo ‘puro’ di v. 31, le tre precedenti ricorrenze vi presentano la lunga
alogos (si ha insomma un epitrito ‘terzo’).

Non risulta agevole ricostruire come i redattori del Lexicon si siano avveduti del
problema. Curiosamente, infatti, delle edizioni pindariche precedenti la redazione di LS,
Boeckh (Berolini 1811) segna senza scandalo tale anceps (egli per la verita preferisce,
per la difficile gnome, la lezione GeAntiav), e cosi fanno, in rapida successione,
Dissen (Gotha-Erfurdt 1830) e Bergk (Lipsiae 1842).

Anzi il Boeckh, oltre a giustificare esplicitamente la licenza nel De metris Pindari annesso
all'edizione berlineseS, vi ritorna in uno scritto degli anni immediatamente successivi, Uber die
kritische Bekandlung der Pindarischen Gedichte’. Qui la difesa di &eAntiav compare in una
polemica rassegna di vane interpolazioni di Grammatici «um die entsprechenden Sylben der Strophen
einander gleich zu machen», e l'anceps breve rappresentata da uno iota rassicurerebbe assumendo
«eine gewisse Mittelzeitigkeit».

Vi ¢ infine la lunga storia delle edizioni ‘a responsione restituita’, su cui si pud
essere ragionevolmente brevi: ad esempio la maior di O. Schroeder (Berlin 1900) trae
lo spunto dalla variante GeAnio - GeAniq (BPQU), che ci presenta un astratto non
altrimenti attestato, per accogliere la congettura dehneia di Tycho Mommsen: cosi
fara vent'anni pil tardi Puech. Va aggiunto che il M. medesimo (Berlin 1864), che
pensa evidentemente ad un doublet del tipo dxadnpera - dxadnpic, ha pudore di
stampare questa sua trouvaille, preferendo relegarla («conicio G.») all'ipertrofico
apparato.

5 Nell'unica (credo) altra ricorrenza del termine, Archil. 105.3 W. = 91 T. ofjua yewpdvog,
wxaver & 8 delwring pofog, & evidentemente impossibile precisare il valore prosodico dello
iota.

6 De metris Pindari libri tres, in Pindari opera quae supersunt, 1, Berolini 1811, 283: «Pindarus
autem ... admisit brevem pro longa ... quod media quodammodo inter perfectam brevem et
productam erat, brevi tamen propior quam longae».

7  ADAW 1822-23, 261-400 = Gesammelte kleine Schriften V, 248-396.

- 184 -




Pur se generato dallo stesso pseudo-concetto di responsione, risultera meno
dannoso qui, contro le certezze di LS, il dubbio delle Teubneriane di Snell, poi Snell-
Maehler, che mantengono in testo delrtiq e segnano punto di domanda sull'anceps.

avvooev

Nel testo pindarico (v. 11) questa forma dell'aoristo di &viw non c'é8, eppure LSJ
la attesta confortata dalla tradizione manoscritta: «aviw ... poet. fivugoa (Dor. av-)
Pi. Pyth. 12.11, AR.4.413..».

Si tratta, in realta, di una congettura di Boeckh nell'edizione berlinese (I, 1811, 509:
«sed scribendum dvvooev ob metrumy), che sana una liberta di responsione identica
e speculare a quella che si & appena esaminata a v. 55, e tuttavia ammessa dal B.: ¢
questa la seconda ricorrenza di s. 3, composto da ‘prosodiaco’ e doppio ‘epitrito
giambico’ (~D=E), e l'esordio del secondo colon, rappresentato nelle tre altre
ricorrenze da longum, cade qui nella seconda vocale del verbo (ovviamente &vigey).

Qui, per la verita, sino alla recensio di Snell-Maehler compresa, i mss. pindarici,
compatti, non offrivano che Guoev, potendosi addurre per Gvvoev la sola
testimonianza dello scolio (19b, 11, 266, 7-9 Dr.): dix@g &vvoev, avuoBijvat
¢noinoev' | Gvoev, avti Tod Exgavyaoey.

La prima lezione tuttavia (a fronte del Jongum che restituisce la sospirata responsione precisa)
sembra obbligare a un senso decisamente peggiore: si dovrebbe intendere infatti non che Perseo
«elimind la terza parte (I'unica mortale) delle figlie di Forcon, bensi che Medusa, mentre era deca-
pitata, «alzd un gridow, o che lo stesso Perseo (allora, o piu tardi, recando agli abitanti di Serifo la
loro moira) «grid il suo trionfon, 0 ancora (in modo pill tortuoso, € sottintendendo un attrjv) che
«chiamd in aiuto Atena per la terza volta», rendendo xaoLyvntav pégog predicativo dell'oggetto del
successivo poigav &ywv®. In ogni caso I’argomento di Wilamowitz a favore di &uvoev, il
Woritspiel tra pégog e poiga riflesso nell’urlo di vittoria di Perseo («jetzt bekommen die Seriphier
in einem Dirittel der Gorgonen ihre potoa»)!0, come si & efficacemente sottolineato, «mantiene la
sua forza» anche se si accetti Gvvoev! !

Ora tuttavia l'apparato dell’edizione Vallal2 pud restituire ad Gvugev lo statuto di
vera e propria variante della tradizione diretta, rinvenendola in ® (Ath.Ib.161)!3. Ma

8 E dunque ivuooev «non ha né I"autorita della trasmissione né quella di un greco accettabile per
Pindaron (C. O. Pavese, Pindarica II, Note critiche al testo delle ‘Olimpiche’ e delle 'Pitiche’,
Eikasmos 1, 1990, 71, n. ad u. ).

9 C. 0. Pavese, Abw 3°16 Enoaivw: un nuovo verbo nella Pitica XII di Pindaro, in Simonide e
in Alcmane, Lexis 7/8, 1991, 73-97, riconducendo &iioev ad un obliterato ati® vivo solo nei
lessicografi, intende «Perseus seccd o fece secca Medusan.

10 Pindaros, Berlin 1922, 146.

I Pindaro. Le Pitiche, a c. di B. Gentili, P. Angeli Bemardini, E. Cingano, P. Giannini, Milano
1995, 674s.,n. a vv. 11-12.

12 1¢ Pitiche, 318, app. v. 11.

13" A giudizio di Pavese (Pindarica, 71), nella «nota breve e compressa» dello scoliasta, dvuaev
avrebbe rappresentato non una variante YQAa@etaL, ma piuttosto una glossa di &ioev. Il ms.

- 185-



ovviamente, che in L8/ venga indicata la paternita scoliastica (tanto constava allora) di
avvoev sarebbe eccessiva minuzia: il lettore avrebbe forse potuto almeno pretendervi
la segnalazione che Gvvooev & congetturale.

gEvvalriq

Questo caso (v. 12) é strutturalmente diverso dai due precedenti: non si ha infatti a
che fare qui con un lemma di LSJ tralatizio da precedenti tentativi di regolarizzazione
metrica del testo pindarico, bensi con un intervento necessario, che ha prodotto una
parola a buon diritto ignota a quel lessico ed ai suoi supplementi, ma inspiegabilmente
fortunata nelle edizioni critiche del nostro secolo.

L'hemiepes iniziale di s. 4 (D-D; ‘angelico’, ossia hem. + prosod. per Gentili),
che nella seconda ricorrenza (v. 12) é unanimemente tradito évaiiq ZeQigw,
presenta dunque un breue al primo tempo forte: gia gli editori bizantini pre-tricliniani
avevano proposto la facile regolarizzazione ‘epicizzante’ eivahiq, che 1'Ottocento ha
accolto benevolmente. Tuttavia Schroeder, sin dall'editio maior del 1900, ha coniato,
qui e in altri luoghi analogamente problematici (Pyth. 2.79; 4.27 e 204; 11.40), la voce
ad “Aeolic tinge’ £vvdhiog, che ha incontrato il favore di Snell-Machler e Gentili (ma
non di Puech, che vi mantiene ovunque la scrittura évahog dei ueteres, né di Turyn,
che ancora preferisce elvdog).

L'apparato di Schroeder non si dilunga sull'intervento (che egli lapidariamente
definisce atto a sanare quanto «uulgo editur»), ma una nota nei Prolegomena
linguistici a quell'edizione (la postilla 65) afferma: «non casui videtur deberi quod
nunquam apud Pindarum ... aut apud atticos poetas in bonis libris scriptum invenitur
eivalog; fuerunt opinor in antiquiore poesi formae eolicae &vvahog (*&vodhiog)
et £valog», la seconda delle quali si dovrebbe alla «consonarum duplicium
exprimendarum ... in libris manu scriptis inconstantia».

Si ravvisera in questa congettura dello Sch. un’eco dell’ipotesi genetica (per
elvaliog) dello Schulze delle Quaestiones epicae (1892). 11 mutare delle mode
storico-linguistiche ha posto in ombra quella ricostruzione: non si saprebbe oggi
dubitare che nella voce epica si celi un allungamento metrico!4, al quale si pone come
sicuro parallelo nella lingua poetica eolica I’integrazione alcaica in P.Oxy. 1233 (44,7

Atonita serve ora, retrospettivamente, anche a chiarire lo scolio: esso attestava infatti una
variante, e dL®g ne & la marca. Il riesame di & compiuto da Gentili ha infatti consentito di
rinvenirvi «almeno in quattro casi la lezione genuina rispetto a tutti gli altri testimoni»
(Pindaro, Le Pitiche, LXXXVI).

14 p, Chantraine, Grammaire homérique, 1, Paris 1958, 99.

- 186 -



L.-P.) vOpg[av évv]ahiav, proposta dal Lobel nel 1927 (vi si escludera ogni
influenza da parte della precedente congettura Schroederiana?)!5.

In questo caso il pur lodevole commento dell'edizione Valla, che crede ad
£vvahiog, costringe il lettore ad un percorso circolare: i rimandi convergono infatti
sulla prima istanza testualmente problematica (§vaAtov o givalov movov Pyth.
2.79), dove si ha, a chiudere la questione, il rinvio al poderoso commento a Piftica 4 di
Braswell.16 Ma in quest'ultima opera si trovera solo l'affermazione che la con-gettura
di Schroeder «is surely wrong», non essendovi a favore della scrittura évv— alcuna
evidenza manoscritta, al di fuori dell’alcaico vOpg[av évv]ariav, a giudizio del B.
«doubtless rightly supplied»17.

eURAéQ - eORAEd - cUnmheéa

Tre diverse risposte, due ‘normative’ (rispettivamente Kiihner-Blass!8 e LS/, s.u.)
una spiccatamente congetturale (Maas), a una (forse solo apparente) difficolta metrica;
infatti 'epitrito trocaico iniziale di s. 8 (altrove sempre 3 epitrtr = ‘stesicoreo’, ossia
E—e-) nella terza strofetta (v. 24) si presenta in tutti i mss. come coriambo (eDxAéd
Aa:0000wv), ma la forma ‘ad alfa breve’ (con la responsione anaclastica che essa
comportava) non ha imbarazzato gli interpreti ¢ gli editori,!? sino ad Erasmus Schmid
(1616), che I'ha corretta in edxAed («metro jubente», avrebbe approvato Heyne).

15 E.-M. Hamm, Grammatik zu Sappho und Alkaios, Berlin 19582, 37 § 77 la chiosa infatti
(ambiguamente) «auch hom.», mentre A. M. Bowie, The Poetic Dialect of Sappho and Alcaeus,
New York 1981, la lista tra i «true metrical lenghtening ... which have parallels in Homem. Cf.
1. Kazik-Zawadzka, De Sapphicae Alcaicaeque elocutionis colore epico, Wroclaw 1958, 25 e
80.

16 Le Pitiche, 398: «Evvahiov: su questa forma, corretta in elvakiov dai Bizantini, ved. nota a
Pyth. 12,12; Braswell, 4 Commentary, p. 103». Si potra piuttosto sospettare che i Bizantini
abbiano trovato ametrica la forma non geminata (ed enigmaticamente propagatasi) dei veteres.

17 Bruce K. Braswell, 4 Commentary on the Fourth Pythian Ode of Pindar, Berlin - New York
1988, 103s.; anche chi dubiti di £vvdAiov non pué tuttavia ignorare un raro esempio saffico di
questo allungamento, P.Oxy. 1787 (fr. 65 V.), 10 &vv *Axép[ovt. Tanto tortuosa risultando la
mera storia testuale della parola non sorprendera che un approccio affrettato conduca il lettore a
inciampi fuorvianti: in un lavoro recente (H.-Ch. Giinther, Ein neuer metrischer Traktat und das
Studium der Pindarischen Metrik in der Philologie der Palaiologenzeit, Leiden 1998, 145 n.
137) I'A. si pronuncia (ragionevolmente) contro 1’adozione da parte di Schroeder di £vvdhov a
0l. 9.99, argomentando: «es gibt keinen Grund, ... die sonst nicht bezeugte Form évvahia aus
N&¢ aufzunehmen; das ist gewifl bloB ein Versehen und nicht eine alternative Schreibung der
metrischen Dehnung». Si tratta in effetti dell’'unica ‘comparsa’ (puntualmente corretta dallo
scriba, «a mere slip» per Braswell) della parola nel medioevo bizantino, ma la sua adozione da
parte dello Sch. (che qui pure deve evidentemente citare il ms. in apparato) nonha nulla a
che fare col tardo Ambrosianus E 103 sup.: tanto avrebbero reso evidente all’A. I'uso di un
lessico pindarico, ¢ I’allargamento della sua indagine alle Pitiche.

18 1,432-34 (§ 123 Anm. 6-8) e 434-35 (§ 124.2).

19 A dire il vero, sia lo scoliasta antico (21, 21 Tessier) che Triclinio (177, 18-20 Irigoin)
individuano un semplice “Stesicoreo’, ci¢ che darebbe per appianata la difficolta da una scansione

-187-



Chi avvicini il testo pindarico con l'ausilio del Lexicon oxoniense trova quest'ultimo
intervento incorporato come necessario s. v. EDXAENG: «acc.sg. *evxrheta contr.
eOnhed Pi. P. 12.24 (£a codd.)»20, ricorrendo invece alla Ausfiikrliche Grammatik,
vi rinverra una prosodia eccezionale presentata come dato di fatto («evxAéa N. 5, 15;
abermita P. 12, 15»).

Ora l'edizione di Gentili, riallacciandosi alla maior di Schroeder?!, reintroduce la
licenza, giudicando la correzione «non ... linguisticamente plausibile»22. Infatti
T'accusativo -8 dei composti di xA£0c, metricamente indispensabile in trisillabi (o nel
trisillabo finale di polisillabi) a prima lunga in epica, dove tuttavia ricorre in correptio
(tipo duoxhéd “Agyog)?3, & tutt'altro che ignoto alla lirica, anche in contesti non
strettamente dattilici?4. In Pindaro si ha regolarmente edxAEQ, ad es., a Ol 6.76; Pyth.
8.62; 9.56; Nem. 5.15 (segnalato da K.-B.), mentre proprio Nem. 6.29, trionfalmente
offerto da LSJ come esempio di «shortened edxAéd», ¢ in realtd [uogo cosi
tormentato da privarci della controprova prosodica?’,

eDuAET (salvo, come altrove, un controllo metrico limitato alla prima strofa): ma, come ¢
ovvio, importa qui la metrica ‘di Pindaro’.

20 Desta dunque perplessita che il Wilamowitz, a proposito di Nem. 6.29, affermi: «euuksa oly.
ist das natiirtiche, und €0uhed ist auch P. 12,24 iberliefert (nostro cors.) und metrisch
gesichert» (Griechische Verskunst, Berlin 1921, 487).

21 A fr. 1044, 50 (= Parth. 2) lo Schroeder (Pindari Carmina, Lipsiae et Berolini 19232, 552 ad I.)
giudica il congetturale ’Ayaounhéer introdotio dagli editores principes di P. Oxy. 659 Grenfell
¢ Hunt (v. infra) «formam ap. Iones Atticosque non inauditam, a Pind (utique ~xA€og, -uAé(,
-xAE@ exhibente) alienam». Risulterd al proposito sorprendente che la tradizione bizantina piu
antica di Pindaro conosca, per il dativo, solo la forma e0#Agel, che in ognuna delle tre ricorrenze
(Ol. 10.85; Nem. 2.24; 3.68) si direbbe metricamente impossibile, € non ¢ infatti sopravvissuta
al vaglio della generazione di Moscopulo, che vi ha reintrodotto -#Aéu (salvo che nel secondo
luogo, dove I'onore & infine toccato a Zaccaria Calliergi). A dire di Wilamowitz, tuttavia
(Verskunst, 59 n. 1) I'antica grafia ednAéeL (sic) sarebbe introdotta «um die Trennung des
Vokales in eb%AéL deutlich zu machen».

22 Pindaro, Le Pitiche, 317, nella nota metrica all'ode. La difesa di edxAéd a parte del G.,
all’interno della difesa della liberta responsiva, ¢ tuttavia gia in La metrica dei Greci, Messina-
Firenze 1951, 112 n. 1.

23 si sono spiegate queste grafie (Chantraine, Grammaire homérique, 74) o postulando un’iferesi o
piuttosto considerandole «graphies contractes substituées 4 de vieilles formes du type ®Aée’»
Secondo tale ricostruzione «il faudrait partir de KAEANAPON ot les lettres répétées n’étaient
pas notées et interpréter correctement ®Aé€” avdp@v» (ibid., 7).

24 Ad esempio, e per limitarci alla nostra forma, e0xAéd ritornera anche nei dattili lirici della
parodo dell'Edipo Re (v. 161: le lezioni alternative ebnhed (diversi mss.) e ebxAfj (Eustazio),
metricamente fuori gioco, segnalano evidentemente la difficolta della prosodia. Desta qualche
dubbio I'affermazione di K.-G. 1, 433 Anm. 6, che isolerebbero “Hoaxhéa «in der Mitte (des
Senars)» a Soph. Tr. 232 didatov, el {@VO’ ‘HoaxAéa npoodétopar. Qui molti editori
(Pearson, Dawe, Lloyd-Jones/Wilson, non Dain) accolgono la (inutile) congettura normalizzatrice
‘HoaxAfj di Dindorf, che esplicita graficamente la sinizesi, ma un tribrachi (quindi ‘HpaxAéa!),
conforme una scansione altrimenti nota (es. Pind. O, 10.16), non sembrerebbe creare difficolta.

25 Un supplemento di indagine pare richiedere I'altra citazione di LSJ, Bacch. 5, 196, dove etxAéa
si vuole bisillabico: il contesto metrico (ep. 5) ¢ D—E-e, ¢ le due vocali finali stanno al primo
longum del cretico che apre E: in realta la sinizesi & indimostrabile.

- 188 -

Radilemeudecosac e T4




E tuttavia, pit importante qui dell'analisi diacronica sulla prosodia della parola si
direbbe la ricerca sintagmatica della responsione coriambica con anaclasi, un vero e
proprio refoulé dai nostri testi lirici?6: bastera pensare alla compatta sezione delle
Responsionsfreiheiten maasiane dedicata ai rimedi per la sua eliminazione, dove infatti
il nostro passo non poteva mancare. Maas avrebbe preferito la soluzione (solo
vagheggiata da Schroeder nei prolegomeni linguistici alla Teubneriana del 1900)
eOnheéa?’, una Flexionsanomalie, si noti, che lo Sch. poi ben si guardava dal mettere
in pratica, giacché il suo testo ha edxhéa e lo schema metrico da il coriambo in
responsione all'epitrito, conforme una licenza da lui ammessa in linea teorica28.

Va anche precisato che, purtroppo, I'esempio pindarico addotto dal Maas a conforto
di evxdeéa, fr. 94b.38 *Ayacixréel, é anch'esso (cid che egli tace) congetturale.
Infatti P.Oxy. 659, che conserva il testo colizzato del Partenio secondo, reca motd &’
Ayaoixhél paotug HAvBov &g x0opov: che non vi sia dopo "AyaouxAél fine di
verso mostra la sinafia che altrove unisce i cola terzo e quarto delle responsioni, per
uno schema complessivo (cosi Maehler nella Teubneriana del 1989) (3) - -~~-~- @-
"""" (.11 punto delicato & naturalmente nella transizione tra le due sequenze eolo-
coriambiche (~glyc glyc), che i criteri di A. Boeckh impongono di considerare
unitariamente: se si assume infatti che la prima debba terminare in ogni caso con
un fongum, o il testo va corretto, e la soluzione & appunto "Ayaowxhéel (gli editores
principes Grenfell e Hunt, 1904), o si deve ipotizzare 1’allungamento "Ayaouxiéx
paeTug2s.

Ma forse una filologia meno ansiosa di calare sui testi i propri a priori metrici e pit
incline all'observatio3® non disdegnera qui il tradito *AyacixAél, e nella Pitica 12
eOrAEd.

Trieste Andrea Tessier

26 A titolo d'esempio vengono citate da Gentiti Pyth. 3.6 ¢ 8.20, ma l'elenco potrebbe essere lungo
(vd. Liana Lomiento, Bacchilide: una nuova traduzione e ancora un contributo agli studi
sull'epinicio, QUCC 35, 1990, 121-32: 125 n. 11; B. Gentili, Pindarica II, Note testuali alle
Pitiche, QUCC 39, 1991, 71-84: 83).

27 Die neuen Responsionsfreiheiten bei Bakchylides und Pindar, JPhV 39, 1913, 297 n. 43,

28 i veda infatti, nella Appendix de metro dactyloepitritico posta a conclusione della Teubneriana
del 1900, I'ampio spazio dedicato alle responsioni anaclastiche (506-07). Inoltre, come s'¢ visto
(v. n. 15) lo Sch. non era incline ad accettare linguisticamente questa forma.

29 Schroeder, a partire dalla Teubneriana minor del 1907, adducendo quale parallelo Pyth. 5.42
xaBéooavio povodgosmov guidy ¥ T v T YTV T (cosi anche Gentili ad /). La scelta
«dem anlautenden p verlingemnde Kraft zu geben» dispiacera tuttavia, in entrambi i luoghi, a
Wilamowitz (Pindaros, 380 n. 3), che respinge il parallelo scrivendo nel primo pouvvodgonov
e ammettendo una responsione libera cretico~baccheo (Griechische Verskunst, 307), e
argomentando a proposito del secondo: «als ob es da nicht wieder bei uns "AyaouxAgel stiinde zu
sprechen, wie es auch die Sprache fordert». Quest'argomento pare tuttavia tendenzioso assai.

30 n miglior viatico contro /a tentazione (diffusa invero) di predeterminare {a forma astratta di una
sequenza, forzosamente costringendovi le sue occorrenze nei testi offre sempre R. Pretagostini, //
colon nella teoria metrica, RFIC 102, 1974, 273-82.

- 189 -



SOPH. PHIL. 830: avtéyows, PROBAT SCHOLIVM VETVS

Soph. Phil. 829-30 ~ 845-46:
evaiov, Ovak, Sppact 8 &viicxols ~ Paidv, & téxvov, méume Aéywv giuav

Cosi stampano H. Lloyd-Jones e N. Wilson nella recente Oxoniense; una sintetica

rassegna della tradizione a stampa moderna pué essere di qualche utilita per ricostruire
il percorso che ha portato a questa sistemazione del testo:

ante 1780 Musgrave!: Supaot & dvréyows Tavd’ alylav (comm.: videndum an ob metrum
legi debeat dvtioyoig)
1786 Brunck?: &vrioxols (comm.: versus est tetrameter dactylicus: proinde scriptum

oportuit &vtioxois, non, ut in libris est, &véxolg)

1805 Hermann’: Vulgata lectio quomodo defendi possit, non video. Nam si, quod omnium

facillimum est, Sppact & avrioxow alyhq tdd reponatur, aliquid
tamen obstare videntur numeri versus antistrophici. Neque elegans haec
esset verborum collocatio. Itaque vide an hoc praestet: edaiwv, ebainv,

> .

Qvak, | Sppaow: &v & loxows tavd alyrav, | & tératar taviv.

1811 Seidler*: fortasse etiam totus locus a v. 828 in dochmiacos redigendus est hoc mo-

do: edang Nuiv EABoi;, edaiwv, | edaiwv dvak, Spjpam & dvréxo
[cosi nella mia copia: ovviamente dobbiamo leggere &vtéxoig] ~ ant.
843: &v & av bueifp W adbs Barav ol | Pawav, & téxvov,
népune Aoyov @dpav, [...]. Qua ratione non opus est audacioribus
correctionibus, quales adhibuerunt Brunckius et Erf{urdtius).

1816 Hermann®: Sppaoct 8 dviéxows [...] ~ néune Moyov gnpav [...]. Dochmiaci

~N b

sunt versus [...}7.

Samuel M. (1 1780) comunica le sue congetture a Brunck (cf. n. 2) nell’aprile 1780; I’edizione
Sophoclis tragoediae septem cum animadversionibus S. M. [...], Oxonii 1800, «ex schedis
Musgravianis... conflata» (t. I, III), accoppia il testo curato da Th. Johnson, uno standard del
XVIII secolo, € le note filologiche di M., rendendole di pubblico dominio nella loro integrita.
Sophoclis quae extant omnia, cum veterum grammaticorum scholiis [...} rec. [...]R. F, Ph. B,
Argentorati (il passo citato: 11.2, 187; scholia: 82 s.). Nella prefazione B. chiarisce il debito
verso Musgrave: «conjectorem omnium quos nossem felicissimum (cioé M.) per epistolam
rogavi, ut, si quid in Sophocle, ut in Euripide, periclitatus fuisset, emendationes suas mecum
benigne communicaret. Quod cupiebam ab humanissimo viro facile impetravi: mense Aprili anni
MDCCLXXX avulsas ex adversariis suis schedas aliquot mihi misit efc.».

In Sophoclis tragoediae septem [...} emend. C. G. A. Erfurdt, III: Philoctetes, Lipsiae, 256:
«Hermannus autem in notis manuscriptis haec monuit».

A. S., De versibus dochmiacis tragicorum graecorum, Pars prior, Lipsiae, 33 s.

Con «Erf.» probabilmente ¢ da intendere la congettura di Hermann riportata da Erfurdt, cf. n. 3.
Elementa doctrinae metricae, Lipsiae, 271 s.

Si uniformano T. Fr. Benedict, Observationes in Sophoclis septem tragoedias, Lipsiae 1820,
260: «Quia porro Hermannus versum dppact & &viéxolg inter dochmiacos refert, etiam
lectionem codicum: &vtéyolg retinuit...» e J. Fr. Martin, Sylloge variarum in Sophoclis
tragoediis lectionum, Halae 1822, 762 «8ppaot & &viéxow... tuentur Seidlerus De verss.
dochm. [...] atque Hermannus Elementa».

LEXIS 17/1999 - 191 -



1824 Hermann8: &vtioyolg (comm.: libri veteres &viéxolg [...) Brunckius [...] autem
&vtioyolg metri caussa posuit. Explicatio torsit Scholiastam, cujus haec
verba sunt: Sppaot & dviéxows. EvaviiwBeing toig Supact Tod
dLhoxritov, xai un ddong abtov Préyar vov. i xatexe [...]
tolavTyv 8¢ alyrav, fjtig viv tévatal, aveéxols toig Sppaot |...]
@@gd. [...] Ceterum &vrioyolg ex Brunckii conjectura recepi, etsi, ut in
dochmiaco, etiam vulgata ferri potest. Sed praestat, tantilla mutatione
exaequari syllabas.)

Nelle Retractationes (1841) Hermann discutera solo la controversa interpretazione
connessa ad alyAav, accettando Gvtioyous senza soffermarvisil0. Per valutare la pe-
netrazione della vulgata hermanniana conviene ricordare che il Sofocle di (Erfurdt-)
Hermann ¢ riedito dal 1826 (a Londra), ¢ il Filottete a Lipsia nel 1839 e nel 1866.
Nonostante la sua autorevolezza, la scelta fra dvtioyows e dviéyols resta controversa:

1826 Bothell: &vtioyoug (camm.: &vrioyowg Brunck aliique pro &viéxou, quod mi-
nus respondet versui &vTioTolyQ, etsi per se magis convenit dochmio.)
1867 Seyffert!: &viéxolg (comm.: &vtioyow de Brunckii coniectura etiam Gu. Dindorf,

id quod eo mirabilius est, quod diversas dochmiacorum formas nihil apud
Sophoclem offensionis habere ipse sacpius monuit.)
1872 Ellendt-Genthe: &vréyols. Brunckius contra libros dviioyolg, ignarus legum numeri
dochmiaci.
1875 Cavallin!3: avréyouc.
Frattanto si giunge alla prima edizione critica degli scholia vetera:
1888 Papageorgios: Supact & &vioyows: ndtexe 10 dpatndv, Sneg viv finhotar
xai duaxetrar, 1ff o0 Bmvov dxAvr towavtny 8¢ alyAny, fiug

viv térarat, &viéyxolg <elg> ta Sppaza, [...]). || Evavuwbeing
toig Sppaot [...]

e gli editori si orientano per la scelta hermanniana; la tendenza perdura nelle edizioni
contemporanee:

1881 Campbell: dvrioyows (app.: dviéyowg MSS. : Brunck corr.)

1898 l.‘ltebb(].!ed.): dvtioyolg (app.: dvrioyolg Musgrave and Brunck : Gviéxoug

MSS.'%) i

1928 Pearson (Il ed.): dvrioyowg (app.: &vrioyolg in lemmate scholiorum : &viéyolg L A
rec) :

1974 Dain (Il ed.): &vtioxows (app.: dvtioyows Musgrave : aviéxols codd. et lemma sch.)

1985 Dawe (Il ed.): &vrioyows (app.: &viéxols codd.: corr. Musgrave)

8 Sophoclis Tragoediae [...] rec. [...] C. G. A. Erfurdt, Editio I, Vol. VI: Philoctetes [...] rec.
[...] G. H,, Lipsiae, (213 5.).

9 Cosi la vulgata degli scoli dall'editio princeps.

10 Retractationes adnotatorum ad Sophoclis Philoctetam, 13 = Opuscula, V111, 185-202: 195.

1 Sophoclis Philoctetes rec. [...] Fr. H. B., Lipsiae.

12 Sophoclis Philoctetes [...} rec. [...] M. S., Berolini.

13 Sophoclis Philocteta rec. Chr. C., Lundae.

14 3. non include &vtioyolc fra le lezioni genuine date o corroborate dagli scoli (XLIV).

-192 -



Da tanta uniformita si staccano (Schneidewin-Nauck-)Radermacher (1911, X1 ed.),
Masqueray (1934) e Webster (1970); la classica edizione scolastica weidmanniana
opta per AvtéxoLs e nel commento attribuisce dvtioyols a Musgrave!3; allo stesso
modo Masqueray; invece Webster uniforma testo e apparato all’edizione Pearson (cf.
173), ma nel commento afferma «there is no need to emend the MSS &vtéyowg as
cretic can correspond to molossus (846)»: la dipendenza dall’apparato oxoniense
prova che Webster, diversamente da Dawe, non attribuisce dvteyows alla totalita delle
fonti e la scelta percid non discende da un riesame dei manoscritti, ma esclusivamente
da considerazioni metriche. Le posizioni sono riassunte da Colonna (1983), che
accoglie &vtioyows e annota: «dvtioyolg Musgrave, edd. plerique (propter metrum) :
aviéxog L LE F A V, Thom. Tricl. (prob. Webster [...])». Lloyd-Jones e Wilson,
curatori della recente oxoniense (1992, II ed.), accolgono anch’essi Avtioyois € in
apparato informano: «&vtioyow; Musgrave e sch. : Gvtéxolg codd.»16.

I testi, le note, gli apparati e le analisi metriche riportate qui sopra, la verifica sulle
edizioni a stampa degli scoli anteriori a quella del Papageorgios, ¢ il riesame di L (in
facsimile e microfilm), permettono di descrivere i singolari incidenti occorsi
all’apparato critico e, cid che piu importa, di restituire una corretta informazione.

L. (a) Come stampati prima di Papageorgios, dall’editio princeps (1518) a Elmsley
(1826), gli scholia vetera hanno &vtéyolg sia nel lemma, sia nel corpo dello scolio;
Musgrave, Brunck ¢ Hermann, come gli altri, non potevano che leggere dvtéxoLs;

(b) sollecitato da Musgrave, Brunck suggeri &vtioyoLg metri causa;
incidentalmente: preoccupato del senso (il problema di atyha) piutosto che del metro,
Burges aveva proposto autioyouc, oggi considerato con poco o nessun favore!7;

(¢) é&vrioyoig divenne la vulgata con I'edizione di (Erfurdt-)Hermann; nel 1805 H.
aveva suggerito a E. la correzione &v & o015 sulle orme di Brunck; invece negli
Elementa doctrinae metricae fa propria ’analisi metrica di Seidler accogliendo la
paradosi; ma gia nel 1826 recupera I’emendazione Brunck, pur nutrendo qualche
dubbio sulla necessita di emendare; infine nelle Retractationes (1841) ogni dubbio
sara tacitamente dissipato. Si potrebbe affermare che le Retractationes rispecchiano, a
questo riguardo, una fase di minore criticita rispetto al vertice di consapevolezza
metodologica raggiunto negli Elementa. Fino alle decisive Retractationes, il Hermann
degli Elementa & addotto come autorita, accanto a Seidler, per la conservazione della
paradosi (cosi Benedict e Martin). La vulgata a stampa pud dirsi stabilita con W.
Dindorf (1849, II ed.), nonostante le residue resistenze di Ellendt, Seyffert e Cavallin,

VS V. anche V'Epimetrum ! di Rad. (156) e U. v. Wilamowitz Moellendorff, Griechische
Verskunst, Berlin 1921, 347 n. 1 (sui docmi e la genuinita di &vtéyoig: 348 n. 0).

16 Ma nel suo Sophocles per la Loeb (1994) LL-J. stampa semplicemente «&vtioyoiwg Musgrave :
avréxoug codd.».

T The Philoctetes of Sophocles [...} by G. B., London 1833.

- 193 -



Continueranno a preferire la paradosi Schneidewin - Nauck - Radermacher,!8
Wilamowitz (cf. n. 15), Masqueray, e ora H.-Ch. Giinther!? ;

(d) dviéxous & la lezione dello scholium vetus, sia in lemmate (in forma abbreviata:
ANTEX con soprascritta ’abbreviatura per OIZ), sia nella parafrasi (per esteso);
come pubblica correttamente Papageorgios, il lemma apre lo scolio nateye sul
margine destro, altro dallo scolio évavtuwOeing, che invece sta immediatamente a
fianco di v. 830; pero Papageorgios attribuisce erroneamente la lezione della vulgata
post-hermanniana al lemma, pur conservando dvtéxoug nel corpo dello scolio?0;

(e) nel redigere ’apparato della sua edizione, Pearson segui pedissequamente
Papageorgios; «uomo di manoscritti» (E. Fraenkel), Dain si senti tenuto a precisare la
vera lezione del lemma, seguito in questo anche da Colonna. Lloyd-Jones e Wilson,
che «apparently set their text from a corrected copy of Pearson»,2! si discostano dal
modello solo per aggiungere che Musgrave era stato ispirato «e sch(olio)» - e cio,
come abbiamo visto, era doppiamente impossibile.

II. Quale che sia la nostra opinione su &vtéyols / dvrtioyoig, a favore di
évtioyois non ¢ possibile allegare 1’autorita dello scolio (ovviamente inutile anche per
apnioyois). Inoltre le analisi di Seidler e di Hermann (1816), insieme all’annotazione
incidentale di Hermann (1826) conservano intatto il loro peso e fanno di &vtéyoig,
non contraddetto da alcun testimone manoscritto, la lezione preferibile: per la
responsione libera tra docmi v. almeno M. L. West22; per la responsione tra docmi dei
profili nn. 10 e 18 Conomis23, cioé -~ - -~~~ , v. A. Tessier?4, e L. Andreatta?; di
Sofocle si considerino El. 853 ~ 864, OC 1558 ~ 1570, Tr. 1005b ~ 1025. Pur
considerando il nostro passo, E. Medda26 accetta &vtioyoi5 e non pone il problema
della responsione.

Verona Guido Avezzi

I8 Ma Nauck preferira normalizzare la responsione con paug al v. 845.

19 Exercitationes Sophocleae, Gottingen 1996, 130 s.

20 1 ’autentica lezione di L non figura nemmeno tra quelle restituite da M. Papathomopoulos, De
quelques manuscrits de Sophocle revisités, in AA.VV., Sophocle, Le texte, les personnages,
études rassemblées par A. Machin et L. Pernée (Actes du Coll. int. d’Aix-en-Provence, 10-12.1.
1992), Aix-en-Provence 1993, 75-94.

2] M. L. West, CR 41, 1991, 300s. Sul ridotto contributo di nuova informazione autoptica nella
recente edizione oxoniense v. West, 299; R. Renehan, CPh 87, 1992, 337s.; E. Chr. Koppf,
AJPh 114, 1993, 156.

22 Greek Metre, Oxford 1982, 109.

23 Hermes 92, 1964, 23-50: 23

24 14 responsione tra sequenze docmiache, in AA.VV,, Tradizione e innovazione nella cultura
greca da Omero all’eta ellenistica, Studi in onore di B. Gentili, a c. di R. Pretagostini, Roma
1993, 667-74: 670. )

25 Normalizzazione del docmio 'fungo’ strofico nel testo sofocleo, in AIAAXKAAIKA, Tradi-
zione e interpretazione del dramma attico, a c. di G. Avezzi, Padova 1999, 113-62. Cf. anche
Giinther, 131 n. 444,

26 gCO 43, 1993, 101-234: 149 5,

- 194 -




EURIPIDE, ANDROMEDA, FR. 118 KLIMEK-WINTER

1. Le fonti del testo.

Ve O,

1 ngoocawdovooar tag t &v dvigows
&dronavoov, fa-

oov, "Axol pe ovv pikaig yoou néov hafeiv

Sul margine destro del codice Ravennate 137, 4 A di Aristofane, a fianco del v.
1018 delle Tesmoforiazuse (xAlewg O), si legge 1’annotazione makv 2E *Avdgo-
ued, che ha indotto diversi filologi! a ritenere tale verso esplicita ripresa dall’ 4ndro-
meda di Euripide, anche in considerazione della frequenza con cui ’espressione viene
impiegata come apostrofe nei testi tragici2.

Sul margine sinistro dello stesso codice, all’altezza del v. 1019, compare pero lo
scolio Qog v "Hyd *Avdoouéda Aéyer mpocadovooar tag v dvrgotg,
dnonacov, Eacov *Axotl pe ovv @ilag yoov méBov AaPeiv, sul quale altri
editori3 si basano per espungere xAVelg ®. Probabilmente tali parole non sono da in-
serire nel frammento perché, se ne avessero fatto parte, lo scoliasta del v. 1019 non le
avrebbe certamente tralasciate. Scrivendo infatti Qog tiv 'Hym *Avdoouéda Aéyer,
sembra voler riportare I’intera battuta rivolta dalla principessa a Eco, oggetto della
parodia aristofanea?. Lo scolio posto accanto al v. 1018 potrebbe allora essere stato
erroneamente collocato in tale punto, pur riferendosi al verso successivo, oppure, se
riguardasse effettivamente il v. 1018, potrebbe voler segnalare la ripresa da parte di
Aristofane di un’espressione di cui Euripide si era avvalso non nell’apostrofe di
Andromeda alla ninfa, bensi in altro passo tragico.

2. Il lavoro della critica.
11 frammento, in molti punti corrotto, ha suscitato vivo interesse tra i filologi, ai quali
si devono numerose proposte di restauro. I versi euripidei citati dallo scolio, scritti in

! Fritzsche 1838, 420; Wagner 1844, 647, Wilamowitz 1891, 191 (che esclude perd I'o);
Rutherford 1896, II 500; Mitsdorffer 1954, 69; Rau 1967, 71 s.; Klimek-Winter 1993, 154;
Jouan ¢ Van Looy 1998, 170.

2 Cf. Eur. Hipp. 362 (dueg &, ExAvec &...), Phoen. 298 (xAVElg, @ texoDoa TOVOE PaTeQ),
1536 ss. (xAVelg O natr avAav / &haivov yegadv / mod § deuviowg §i- / eravog
iadwv); Soph. OC 165 (xAvewg & moAOpOYXS &AG- / 1) e inoltre Eur. Suppl, 1143 (mateg
@V o®v xhveg téxvav yooug), EL 1166 (xAvewg Vndgopov Bodv), Phoen. 611 (&
maree xhVeg & ndoyw), J4 896 (O ténvov Nmofiboc... xhbewg tade), Antiop. 48, 56
Kambitsis (xAvews; 604c;)

3 Matthiae 1829, 45; Nauck 1889, 394; Mette 1967, 49 = 1981-82, 51 e Bubel 1991, 102.

4 In generale sulla parodia tragica ci si orienta a partire dalla bibliografia raccolta in A. M.
Komornicka, Quelques remargues sur la parodie dans les comédies d’Aristophane, QUCC 3,
1967 51-74 e C. Franco, La competenza del destinatario nella parodia tragica aristofanea, in
AAVV., La polis e il suo teatro II, Padova 1988, 213-32.

LEXIS 17/1999 -195 -



maiuscola, iniziano con npogaldovooar TG, mentre il testo aristofaneo, stilato in
minuscola e coincidente per il v.1019 con quello tragico, presenta la lezione
npocaidobooat tag (I’accento circonflesso é perd di seconda mano), identica a
quella del codice Monacense 492. Ci si trova cosi di fronte a una vox nihili per
emendare la quale sono state formulate varie congetture che si possono suddividere in
tre gruppi, a seconda che mirino a ottenere un’esclamazione3, un participio® o una
forma verbale di modo finito?. Le correzioni appartenenti al primo gruppo sono defi-
nite «inquinamenti filologici» da Tessier 1974, 129 n. 4. Gia criticate da Ribbeck 1864,
290 n. 27, secondo cui né Andromeda né Euripide avrebbero potuto chiedere il silenzio
o I’aiuto di Eco in nome del pudore o del timore, esse sono confutate anche da
Klimek-Winter 1993, 156, in quanto né mpdg Aldolic né mpodg “Aldov rientrano tra
le forme di esclamazione impiegate dai tragediografi. Gli interventi collocati nel
secondo gruppo hanno il vantaggio di essere paleograficamente piu vicini al testo
tradito e di poter essere uniti nei versi di Aristofane con xAveig & meglio di quelli che
comportano la sostituzione con un verbo di modo finito8. Essi sembrano perd richie-
dere 1'introduzione, dopo il participio, di un sostantivo da esso retto®. Quelli finora
proposti — per la maggior parte in accusativo, ma anche in casi obliqui — non sono del
tutto soddisfacenti!0, A parere di Klimek-Winter 1993, 156 gli emendamenti inseriti

5 Tledg Aldotig ot tav Seidler (apud Matthiae 1829, 45); Matthiae 1829, 45; Hartung 1844, I
348; Wagner 1844, 647; Enger 1844, 169; Kalousek 1887, 221; Tucker 1904, 194; ngdg
Aldolg ot tdg Fritzsche 1838, 420 s.; Wilamowitz 1891,191; mpdg Aidolg o€, tdg
Welcker 1839, II 653; Bothe 1844, 48; no0g Aldoilc ol 1dv Velsen 1883,73; mpdg “Aidou
¢ airfig Rutherford 1896, 11 500.

6 Tlposadovoa tag Dobree 1831, I 241 = 1874, IV 244; mposddovoa yag Headlam 1899,
4; mgoa@dovoa tav Mette 1967, 49 = 1981-82, 51; mpooadovoa taic Rogers 1924, III
222; npooddovoa téy [ Willems 1919, II 572] Coulon 1928, TV 61; npoogdovs® avdrag [
Burges (apud Fritzsche 1838, 422)] Mitsdérffer 1954, 69; Bubel 1991, 73; ngoogdovoav tav
Thiersch 1832; npooidovoa tdg Scaliger 1625; Kuster 1710, ngooifovoa 10108’ Tyrwhitt
(apud Blaydes 1880, 100); npocavddoo Brunck 1781, 11l 124; ngooavd®e’ altdg Burges
(apud Fritzsche 1838, 422).

7 Mgooavdd ot tav Bothe 1830, IV 70; Hermann 1838; Fedde 1860, 26; Ribbeck 1864, 290;
Bakhuyzen 1877, 127; Blaydes 1880, 100; 1894, 96; Johne 1883, 8; Wecklein 1888, 88; Nauck
1889, 394; Coulon 1957, 187; Rau 1967, 71; Seeck 1981, 53; npooad® ot vav Pucci 1961,
370.

8 Cf. Eur, Phoen. 1536ss. (wAvewg & %atv’ adhav / dhaivav yepawdv / mod fi Sepviowg 6v-
/ otavog ladwv).

9 Un caso particolare é rappresentato dalla proposta di Headlam npoaddovoa Yig &v avrools.

10 [ plurali w&g dello Scaligera e di Dobree e Talc di Rogers sembrano poco persuasivi perché ¢
difficile immaginare quali personaggi possano trovarsi negli antri oltre a Eco (Welcker 1839, 11
653 pensa alle Ninfe). A sfavore di avtdg di Burges, paleograficamente accettabile, sta I'assenza
di attestazioni dell'uso del plurale di adtr} da parte dei tragediografi. Una testimonianza molto
incerta potrebbe forse trovarsi in un papiro che conserva [’inizio di un trimetro giambico
dell’Eretteo di Euripide, in cui si legge olxtpdag avjt (fr. 65, 166 Austin), dove un dittongo,
per il fatto che il metro richiede una sillaba breve, & impossibile (cf. Bubel 1991, 103). La
congettura téy’ di Willems ¢ assai distante dalla lezione dei codici. L.’emendamento tav di
Mette non si pud facilmente accettare perché, se si conviene che i versi siano da Andromeda
diretti a Eco, come afferma Tessier 1974, 134, npoogdovoa deve necessariamente riferirsi alla

- 196 -



nel terzo gruppo sono quelli che meglio permettono di instaurare un collegamento
sintattico con &v GvtQow. Se perd si accetta uno di essi & necessario anche eliminare
xMoewg @, o, come afferma Tessier 1974, 130, si deve almeno scrivere - xAvewg, & -,
lasciando in inciso I’esclamazione. Klimek-Winter 1993, 69, Jouan e Van Looy 1998,
170 preferiscono stampare tra cruces nQOCALOOVGOAL TAG.

La scelta piti opportuna sembra quella di introdurre un participio perché, anche se
probabilmente non si deve accogliere nel frammento xAvelg & , € necessario optare
per una soluzione compatibile anche col testo di Aristofane. Il participio piu plausibile
¢ verosimilmente il npooddovoa di Dobree 1831, 11 241 = 1874, IV 244, molto
simile dal punto di vista paleografico a quanto offerto dai manoscritti e particolarmente
confacente per significato al carattere di Eco. Il verbo mpoc@dw, non attestato in
Euripide, compare perd in Soph. Phil. 405 (xai poL mpocaded’). Paralleli euripidei
si riscontrano in Phoen. 1498 (tiva npoowdov / §) tiva povsondiov otovayav

.. Gynaréompan;)!!, fon 359 (xpoo@dOG 1) TUYN TOPD NAOe) e fr. 631, 2 N2
(Kvmpwdog mgoomdov ayel / uéhog). Il suo complemento oggetto potrebbe essere
Mtag (preghiere), perché Eco ripete le parole di Andromeda che all’inizio del prologo
invocava la notte, alla quale probabilmente rivolgeva una preghiera non conservata. Il
sostantivo, paleograficamente assai vicino alla lezione dei codici (presuppone infatti
uno scambio tra A e A, lettere molto simili in maiuscola), & attestato in dodici passi
euripidei!2. Vale la pena di segnalare che la proposta tgos@dovoa Mtag conserva
lo stesso numero di lettere del testo tradito. Con le suddette modifiche dal punto di
vista metrico nel primo verso tragico sarebbe da ricostruire un ipponatteo.

La prima parola del secondo verso offerta dai manoscritti ¢ un’altra vox nihili,
amnono.oov, corretta da Seidler (apud Matthiae 1829,45) in Gnonavoov!3. A parere
di Mitsdorffer 1954, 70 n. 4, perd, il verbo &momat® non pud essere usato in forma
attiva senza complemento oggetto espresso; egli preferisce percio, come Pucci 1961,

ninfa, ma allora da questo participio non si pud far dipendere Tdv che deve essere retto da un
verbo di modo finito avente come soggetto la principessa. La proposta toiod’ di Tyrwhitt,
infine, oltre a dimostrare parecchio distante dalla lezione dei codici, ¢ poco convincente a causa
delle difficolta che sorgono quando si tenta di identificare i personaggi presso i quali starebbe
Eco.

11 Gli scholia vetera al verso spiegano 1oowd6v con npocddovoay.

12 Eur. Suppl. 262 (g ovdEv fuiv fjoneoav Mol Bedv), Hec. 148 (o€ Mtai éu.axu)kuoouo
/ dopavov elvor mawdog pehéag), Med. 326 ((Eehdc pe xoddev aldéoyn Atag), Or. 290
(olpat... morhdg yeveiov 1008 Gv Extelvar Mtdg), 383 (dpivrhov otdpatos SEdntwv
Mtdg), 1233 (O ovyyévela matog Euod xapdg Mtdg / ... elodrovoov), EL 594 (let
Mrag elg Beovg), Andr. 538 (ti pe mpoomitvelg, Ghiov nétpav / f) xbpa Mtaig Og
ixetevwv), Phoen. 1749 (ov & aupi Poplovs Atdg... ), 680 (¢xdieoa ... / ..
BapPagoig Mitaig), Suppl 24 (W tEotpuver mald® Euov meioar Atailg), Phaeth. 282
Diggle (ngdoneoe yovu Mtais opayds / oixtods doxéoar odg dewpdg).

13 La congettura é accolta da Matthiae 1829, 45; Fritzsche 1838, 420; Welcker 1839, 11 653;
Hartung 1844, II 348; Wagner 1844, 647; Bothe 1844, 48; Schmidt 1856, 549; Fedde 1860,
26; Bakhuyzen 1877, 127; Johne 1883, 8; Nauck 1889, 394; Mette 1967, 49 = 1981-82, 51;
Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan e Van Looy 1998, 170.

-197-



370, la congettura di Rutherford 1896, II 500 &rta waioov che restaura |’accusativo
ed é considerata anche da Tessier 1974, 131 la pit convincente. Klimek-Winter 1993,
157, che concorda con Mitsdorffer, sostiene che gli esempi relativi a un imperativo
attivo di mavw usato assolutamente, riportati in KG 1, 94, dimostrino il suo impiego
solo al presente ¢ soltanto nella prosa (cf. Plat. Phaedr. 228 e 3: maie) e nella
commedia antica (cf. Ar. Ran. 269: ( nove nave nopaParod 1® xwniw, Eccl.
160: nade Toivuv), aggiungendo che tale imperativo compare una sola volta nella
produzione tragica, in Soph. PAil. 1275 (nabe, ut) AéEng néoa;)!4. Egli perd, pur
ammettendo la validita dell’emendamento di Rutherford, non lo accoglie, sospettando
che sotto il corrotto tpocardotooar tag (da lui stampato tra cruces) si celi un
complemento oggetto adeguato. Da Mitsdérffer dissente Bubel 1991, 103 il quale cita
a sostegno della congettura di Seidler Soph. Aiax 1205 s. (Bowtwv &’ / épdTwV
anénavoev), dove il verbo non € accompagnato da alcun accusativo, e si dichiara
convinto che 1poo@dovoa dipenda da dndmavoov. Rau 1967, 71, per cercare di
ovviare all’inconveniente rappresentato da un ATORAVOOV usato intransitivamente,
avanza la proposta dnonavoa, criticata da Tessier 1974, 131 e da Klimek-Winter
1993, 155, in quanto crea iato con Eagov o obbliga a una molto dura correptio epica.
Tucker 1904, 194 suggerisce oLbmaoov, mentre Blaydes 1894, 96 preferisce ®
nadoov. , '

La soluzione migliore sembra quella di accettare la correzione di Rutherford che,
oltre a conferire all’espressione significato plausibile, anche dal punto di vista paleo-
grafico si discosta pochissimo dal tradito &ndnavoov (presuppone infatti 1’omis-
sione di v e I’inversione di o con a). A sostegno dell’emendamento si possono citare:
Eur. Or. 1314 (navowpev Bonv), Bacch. 240 (navow xrtvnoivia B8vgoov),
Phoen. 1309 (maow TOVG TAQECTHTAG YOOVE).

Altra lezione che ha suscitato I’interesse di alcuni filologi & piloug. Bothe 1844, 48,
probabilmente per ragioni metriche, la cambia in gikaioi, Nauck 1889, 394, per
ottenere un itifallico, come nel verso corrispondente della parodia aristofanea, la
trasforma in gidoowv!3, mentre Schmidt 1856, 549 la modifica in pihq cou!$. Altri
studiosi conservano invece il testo tradito!?. Tessier 1974, 132 giudica filologicamente
inaccettabile la congettura @iAawoiv di Nauck (come pure le analoghe proposte di
Bothe ¢ di Schmidt), nonostante questa forma di dativo sia frequentissima nella
tragedia, in quanto non dettata dalla necessita di correggere un testo corrotto, ma dal
desiderio di trovare «un facile accomodamento». Klimek-Winter 1993, 157, ritiene gli

14 In realta esso ¢ presente anche in Eur. Jon 552 (mabe pf yavoog ta tob Oeol otéppata
eMENS xeQl).

'S Fedde 1860, 26; Ribbeck 1864, 290; Wecklein 1888, 88; Wilamowitz 1891, 191; Seeck 1981,
53 concordano con lui.

16 La sua proposta viene accettata da Mette 1967, 49 = 1981-82, 51.

17 Cf Welcker 1839, 11 653; Hartung 1844, 11 348; Herwerden 1862, 5; Arnim 1882, 98; Johne
.1883, 8; Blaydes 1894, 309; Rutherford 1896, II 500; Mitsdorffer 1954, 69; Pucci 1961, 370;
Rau 1967, 71; Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan e Van Looy 1998, 170.

- 198 -




emendamenti @idowotv e pihowot inutili, perché anche senza di essi si ottiene un metro
non meno plausibile, e critica la congettura @ila ool considerandola non corretta.

L’ultimo punto sul quale si & concentrato il lavorio filologico ¢ il tradito yoou
né8ov Aafeiv, che appare corrotto. Seidler (apud Matthiae 1829, 45) propone di
scrivere TdBov in luogo di k6O0v!8, Tale soluzione a giudizio di Tessier 1974, 131 &
la migliore, oltre a essere la piti semplice dal punto di vista paleografico (la confusione
tra v e v ¢ frequentissima in minuscola), in quanto da vita a un elegante genitivo
epesegetico («quel desiderio che ¢ il pianto», ossia il pianto che tanto intensamente
desidero). Klimek-Winter 1993, 157 invece, pur riconoscendone la plausibilita
paleografica, osserva che dal punto di vista lessicale il nesso n660v Aafelv non é
attestato!9. Bothe 1844, 48 suggerisce di sostituire t660ov con novov. Herwerden
1862, 5 preferisce yoou x6Q0v, espressione in grado di offrire significato piu
appropriato20. La sua congettura & criticata da Tessier 1974, 131, in considerazione
della distanza paleografica tra x0Qov e n00ov, dell’assenza in Euripide di esempi
del nesso x6pov Aaeiv e del fatto che x0QoV sia facilior. Bubel 1991, 103, invece,
pur asserendo che lamenti e lacrime possano essere oggetto di 680G, come dimostra
Eur., fr. 834.2 N2 (n06¢l / nég T daxpvely tovg npoonroviag pilovg), cita a
sostegno dell’emendamento x6Qov di & 103 (x6Q0g %QUEQOIO YOO0L0), oltre ai gia
ricordati da Rau 1967, 71 Eur. 4lc. 185 (nei noA@dv daxpiwv eiyev x0Qov) e
Phoen. 1750 (n0gov Exovd’ Endv xaxd@v). Tali riscontri vengono perd giudicati da
Tessier 1974, 131 n. 9 inutili per la constitutio textus del frammento, siccome attestano
non 1’uso di #0Qov Aafelv, ma di xégov Exewv. Mette 1967, 49 = 1981-82, 51, dal
canto suo, stampa tra cruces il tradito t6B0ov, facendo seguire tra parentesi la proposta
di Herwerden.

Probabilmente & necessario correggere 1660v in x600v, ma, in considerazione
delle difficolta che sorgono se si accetta il nesso 100ov hafelv, assente nei testi tra-
gici, si potrebbe in alternativa pensare di cambiare Aafeiv in Aaxeiv, verbo che
conferisce alla frase significato accettabile («lascia che io gridi il desiderio di pianto
con le amiche»): Andromeda chiederebbe cosi a Eco di permetterle di esprimere il suo

18 Accolgono la sua congettura Welcker 1839, II 653; Hartung 1844, II 348 (che cambia anche
AaPeiv in haPéoOar), Wagner 1844, 647; Fedde 1860, 26; Johne 1883, 8; Wilamowitz 1891,
191; Tucker 1904, 194; Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan ¢ Van Looy 1998,
170.

19 In realta esso compare in Phil. Jud. De vita Mosis 2.31.1 (Lfjhov xal n680ov haBdv); Dionys.
Halic. Ant. Rom. 8.69.3.8 (povapywils Eovoiag thaufave ndBov); Liban. Or. 11.47.5
(tva ndBov 1Eog TV yijv AaBovieg); Greg. Nazianz. Fun. in laud. Caes. fratr. or. 9.2.5
(t0v n6Bov AaPav tijg $doT nowvovov); Joann. Chrys. In epist. ad Hebr. 63.202.45
(MBwpév tva n60ov éxeivov tdv dyabdv); Phot. Bibl 223.218 b 10 (006¢ puginv
&Awv towttwv noBov Aafeiv); Athan., Epist. ad Marc. de interpret. Psalm. 27.21.56 (&v
... TOBov moté AaPyn 10 wgeitTovog), 27.41.27 (nhéov abtiv hapPdvewv nobov tdv
peAkoviav &yabdv).

20 Mitsdorffer 1954, 69; Pucci 1961, 370; Rau 1967, 71; Nauck 1889, 394 e Seeck 1981, 53
accettano tale emendamento.

-199 -



dolore dinanzi alle fanciulle del coro, senza essere disturbata da continue ripetizioni.
L’intervento dal punto di vista paleografico riguarda un’unica lettera, la B (in
minuscola rappresentata da un segno grafico molto simile a quello della %) e dal punto
di vista metrico lascia inalterata la quantita delle sillabe. Il verbo Aaoxw rientra
perfettamente nell’usus scribendi di Euripide che lo impiega diciotto volte2!.

3. Possibili analisi metriche e nuova proposta.

11 testo tradito non consente di ricostruire la fine del periodo, quindi non si hanno
indicazioni utili per determinare la colometria e la metrica. La divisione in versi del
frammento varia a seconda degli editori.

Nauck 1889, 394 stampa quattro versi, il primo costituito da docmio + baccheo, il
secondo da prosodiaco, il terzo da itifallico e il quarto da tripodia giambica o docmio
kaibeliano. Due particolari meritano di essere notati: innanzitutto la suddivisione in
sinafia della parola *Ayof, per far si che essa copra lo spazio occupato nelle
Tesmoforiazuse da %ol e Tv, collocati rispettivamente alla fine del v. 1020 e all’ini-
zio del v. 1021; in secondo luogo la correzione di pilaug in @ilawauy, avente lo scopo
di aggiungere la sillaba che mancherebbe per assicurare parallelismo completo tra testo
tragico e testo comico. Gli ultimi due cola, come osserva Tessier 1974, 133, destano
perd perplessita, non tanto per la mancanza di funzione clausolare dellitifallico, quanto
perché, siccome quest’ultimo precederebbe immediatamente un verso esasillabico, si
creerebbe una successione per cui non sono attestati esempi. Le modifiche
sopraccitate e le difficolta che ne derivano sono conseguenza dell’intenzione di Nauck
di costruire un testo avente per i primi tre versi la stessa struttura metrica del
successivo fr. 119 N2, Le sue scelte sono percio criticate da Mitsdérffer 1954, 72 n. 3,
Tessier 1974, 132 e Klimek-Winter 1993, 158.

Mette 1967, 49 = 1981-82, 51 stampa tre versi. Il primo, al cui inizio integra due
sillabe (x -), costituito da giambo + cretico + baccheo, il secondo da gliconeo + cre-
tico + baccheo, il terzo da tripodia giambica. Egli divide inoltre il fr. 119 N2 in due
versi, all’inizio del primo dei quali aggiunge le stesse due sillabe gia integrate qui,
creando cosi una perfetta corrispondenza tra i primi due versi del fr. 118 N2 e il fr. 119
N2, A parere di Klimek-Winter 1993, 158 I’interpretazione metrica del primo verso dei
due frammenti data da Mette deriva dal fatto che la combinazione docmio + baccheo
compare in genere solo come verso clausola. Tessier 1974, 134 critica le scelte di

21 Cf. Eur. Andr. 671 (towaDto Aoxew Tove dvayxaiovg @ilovg), Rhes. 724 (i Adonwv),
El 1214 (Boav & Ehaoxe tavde), fon 776 (168’ Eni t®de naxdv angov Fhaxec), 789
(tov & dudv drexvov dtexvov Ehaxev doa / Biotov), Tro. 269 (ti 108’ Elaxeg), Hel.
186 (dn mov’ ENaxev aldypa- / ou otévovoa), I T 461 (o0& dyyehiag Yevdeig Eloxev),
976 (abdnv 1oinodog #x xQuooD Aax@v), Or. 162 (&8uwog Gdwwa tév &Q° EAanev
Ehaxev), 329 (pduv, Gv & PoiBog Ehaxe), Alc. 346 (mOE Alfuv haxeiv / adrdv), Hee.
678 (Ehoav Aéhanag), 1110 (Mhaxev &va otoardv / Hyw), Hipp. 55 (xGpog Aéhaxev),
Antiop. 9.5 Kambitsis (007" eixdg &v xai mOavov ovdév &v Aaxowg, fr. 150.4 Austin (el
g Aaxovoa t[).

=200 -



Mette, ritenendo I’aggiunta di un piede giambico all’inizio dei due frammenti inutile, in
quanto i primi due versi si equivarrebbero ugualmente anche senza di essa, e
ingiustificata, perché, se vi fosse qualcosa da aggiungere in capo al fr. 118 N2, a suo
parere, questo dovrebbe avere 1’ampiezza di un baccheo (xAvelg @), mentre nulla
consente di ipotizzare un’analoga integrazione nel primo verso del fr. 119 N2, sul cui
testo non c'é sospetto di corruzione. Per di piu, a suo avviso, I’aggiunta rappresenta un
errore metrico, oltre che filologico, perché altera la struttura docmio + baccheo, dando
luogo a una soluzione facilior.

Bubel 1991, 73 divide il frammento in tre versi, il primo dei quali consta di tre bac-
chei, il secondo di gliconeo + ipodocmio e il terzo di tripodia giambica.

Klimek-Winter 1993, 69 e Jouan e Van Looy, infine, distinguono il testo accettato
anche dagli altri editori in tre versi, il primo costituito da docmio + baccheo, il secondo
da un docmio, il terzo da docmio + tetrapodia giambica. A proposito del primo
Klimek-Winter ritiene che ’unita docmio + baccheo, generalmente usata in funzione
di verso-clausola, possa qui invece essere interpretata come colon fisso, anche in
considerazione delle caratteristiche della cosiddetta “musica nuova”. Prima di questi
versi i suddetti editori ne stampano perd un altro, xAveig & (baccheo), cosicché il loro
testo ne comprende quattro. Klimek-Winter giustifica tale struttura metrica in base al
frequente ricorrere della combinazione docmio + giambo.

Tra le quattro possibili partizioni sopraccitate quella di Bubel sembra pit convin-
cente. Tenendo conto delle analisi qui passate in rassegna e di quanto via via proposto,
il testo del frammento potrebbe essere diviso in tre versi, il primo costituito da
ipponatteo, il secondo da gliconeo + ipodocmio e il terzo da tripodia giambica:
(npoo@dovoa Mrdag év avigolg / dna naboov, Eacov *Axol pe ouv pilatg /
yoov moBov Aaxeiv)?2.

Torino Raffaella Falcetto

Nota bibliografica.

J. L. Allen - G. ltalie, A Concordance to Euripides, Berkeley - Los Angeles - London 1954.

Amim 1882 = H. v. Amim, De prologorum Euripideorum arte et interpolatione, Diss. Greifswald
1882.

Bakhuyzen 1877 = W. H. van de Sande Bakhuyzen, De Parodia in comoediis Aristophanis, Traiecti
ad Rhenum 1877.

Blaydes 1880 = Aristophanis comoediae, adnotatione critica, commentario exegetico et scholiis
‘Graecis instruxit F. H. M. Blaydes. Pars I: Thesmophoriazusae, Halis Saxonum 1880.

22 per un ipponatteo combinato con un gliconeo cf. Eur. Bacch. 906 s, 915 5., IT 1123 5., 1137
s., I4 760 s., 771 s., Hipp. 68s., Herc. 676 s..

-201 -



Blaydes 1894 = F. H. M. Blaydes, Adversaria in Tragicorum Graecorum Fragmenta, Halis
Saxonum ]894.

Bothe 1830 = Aristophanis comoediae, recensuit et adnotatione siglisque metricis in margine scriptis
instruxit F. H. Bothe, 1-1V, Leipzig 1828-30.

Bothe 1844 = Euripidis fabularum fragmenta, recensuit et adnotatione instruxit F. H. Bothe, I-1I.,
Lipsiae 1844.

Brunck 1783 = Aristophanis comoediae, ex optimis exemplaribus emendatae studio R. F. Ph.
Brunck, I-III, Argentorati 1781-83.

Bubel 1991 = F. Bubel, Euripides, Andromeda, Stuttgart 1991.

C. Collard, Supplement to the Allen-Italie Concordance to Euripides, Groningen 1971.

Coulon 1928 = Aristophanes, Oeuvres, texte établi par V. Coulon et traduit par H. Van Daele, I-V,
Paris 1923-1930.

Coulon 1957 = V. Coulon, Aristoph. , Thesmophoriazusen 1015-1055, RhM 100, 1957, 186-
98.

Dobree 1874 = P. P. Dobree, Adversaria, Editio in Germania prima, I-V, Berolini 1874 (primum
edit. a Schofield Cantabrigiac 1831).

Enger 1844 = Aristophanis comoediae cum scholiis, ex recensione R. Enger. T. I, pars II:
Thesmophoriazusae, Bonnae 1844.

Fedde 1860 = F. v. Fedde, De Perseo et Andromeda, Diss. Berlin 1860.

Fritzsche 1838 = Aristophanis Thesmophoriazusae, emendavit et interpretatus est F.V. Fritzsche,
Lipsiae 1838.

Hartung 1844 = J. A. Hartung, Euripides restitutus sive scriptorum Euripidis ingeniique censura, I-
I, Hamburg 1843-44.

Headlam 1899 = W. Headlam, Critical Notes, CR 13, 1899, 3-8.

Hermann 1838 = G. Hermann, Rec. Aristophanis Thesmophoriazusae, emendavit et interpretatus
est F. V. Frizsche, ZA 5, 1838, 670-94.

Herwerden 1862 = H. v. Herwerden, Exercitationes criticae in poeticis et prosaicis quibusdam
atticorum monumentis, Hagae Comitum 1862.

Johne 1883 = E. Johne, Die Andromeda des Euripides, Eilfter Jahresbericht des k. k. Staats-
Obergymnasiums zu Landskron in Boehmen, Landskron 1883.

Jouan e Van Looy 1998 = Euripide, Fragments premiére partie (Aigeus-Autolykos), texte établi et
traduit par F. Jouan et H. Van Looy, Paris 1998.

Kalousek 1887 = V. Kalousek, K Zlomkum Euripidovy Andromedy, LF 14, 1887, 215-23.

KG = R. Kiihner - B. Gerth, Ausfihrliche Grammatik der griechischen Sprache, Zweiter Teil:
Satzlehre, I-11, Hannover-Leipzig 1898.

Klimek-Winter 1993 = R. Klimek-Winter, Andromedatragédien, Stuttgart 1993.

Kuster 1710 = Aristophanis comoediae undecim, Graece et Latine ex codd. mss. emendatae. Collegit
et recensuit L. Kuster, Amsterdam 1710.

Van Leeuwen 1904 = Aristophanis Thesmophoriazusae, cam prolegomenis et commentariis edidit J.
Van Leeuwen, Lugduni Batavorum 1904.

LS8J = A Greek-English Lexicon, compiled by H. G. Liddell and R. Scott, revised by H. St. Jones.
with a Supplement, Oxford 1996.

M. C. Martinelli, Gli strumenti del poeta, Elementi di metrica greca, Bologna 1995.

Matthiae 1829 = Euripidis tragoediae et fragmenta, Recensuit A. Matthiae, T. IX: Fragmenta,
Lipsiae 1829.

Mette 1967 = H. J. Mette, Euripides, Erster Hauptteil: Die Bruchstiicke, Lustrum 12, 1967 47-57.

Mette 1981-82 = H. J. Mette, Euripides, Bruchstiicke (insbes. f. d. J. 1968-1981), Lustrum 23-24,
1981-82, 49-60.

Mitsdorffer 1954 = W. Mitsdérfer, Das Mnesilochoslied in Aristophanes’ Thesmophoriazusen,
Philologus 98, 1954, 59-93.

Nauck 1889 = Tragicorum Graecorum Fragmenta, recensuit A. Nauck. Editio secunda, Lipsiae
1889, Supplementum adiecit B. Snell, Hildesheim 1964.

Pucci 1961 = P. Pucci, Aristofane ed Euripide: ricerche metriche e stilistiche, MAL 8,10,5,
1961, 279-423.

-202 -



Rau 1967 = P. Rau, Paratragodia, Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes,
Miinchen 1967.

Ribbeck 1864 = Die Acharner des Aristophanes, Griechisch und Deutsch mit kritischen und
erkldrenden Anmerkungen und einem Anhang iiber die dramatischen Parodien bei den attischen
Komikern, von W. Ribbeck, Leipzig 1864.

Rogers 1924 = The Works of Aristophanes, with English Translation of B. B. Rogers, I-111, London-
New York 1924.

Rutherford 1896 = Scholia Aristophanica, being such comments adscript to the text of Aristophanes
as has been preserved in the Codex Ravennas, Arranged, emended and transiated by W. G.
Rutherford, I-III, London - New-York 1896.

Scaliger 1625 = Aristophanis comoediae undecim, graece et latine cum indice prooemiorum
selectorum et emendationibus virorum doctorum praecipue I. Scaligeri, Lugduni Batavorum 1625.

Schmidt 1856 = F. W. Schmidt, Rec. Tragicorum Graecorum Fragmenta recensuit A. Nauck, ZA
14, 1856, 549. .

Seeck 1981 = Euripides, Simtliche Tragédien und Fragmente, Griechisch-Deutsch, Band VI:
Fragmente, Kyklop, Rhesos, Fragmente iibersetzt von G. A. Seeck. Hg. Von G. A. Seeck,
Miinchen 1981,

B. Snell, Griechische Metrik, Géttingen 1962 (tr. it. Metrica greca, Firenze 1977).

Tessier 1974 = A, Tessier, Euripide, Andromeda Fr. 118 N, BIFG 1, 1974, 128-35.

Thiersch 1832 = Aristophanis Tesmophoriazusae, cum scholiis Ravennatis et Fragm. Thesmoph.
posterior recens. B. Thiersch, Halberstadt 1832,

ThGL = Thesaurus Graecae Linguae, ab H. Stephano constructus post editionem anglicam novis
additamentis ordineque alphabetico digestum tertio ediderunt C. B, Hase, G. R. L. de Sinnes Ph.
Dr. Th. Fix, Akademische Druck u. Verlagsanstalt, Graz 1954.

Tucker 1904 = T. G. Tucker, Further Adversaria upon the Fragments of Euripides, CR 18, 1904,
194-98.

Velsen 1883 = Aristophanis Thesmophoriazusae, Recensuit A. v. Velsen, Lipsiac 1883,

Wagner 1844 = Fragmenta Euripidis, iteram edidit, perditorum tragicorum omnium nunc primum
collegit F. G. Wagner, Parisiis 1844.

Wecklein 1888 = N. Wecklein, Uber fragmentarisch erhaltene Tragédien des Euripides, SAWDDR,
Miinchen 1888, 87-98.

Welcker 1839 =F. G. Welcker, Die griechischen Tragidien nach dem epischen Cyclus geordnet, I-
111, Bonn 1839-41.

Wilamowitz 1891= Euripides, Hippolytos, Griechisch und Deutsch von U. v. Wilamowitz-
Mollendorff, Berlin 1891.

Willems 1919 = Aristophanes, trad. avec notes et comm. crit. par A. Willerns, I-III, Paris 1919.

-203 -



AGATONE E LA MIMHXIX POETICA NELLE
TESMOFORIAZUSE DI ARISTOFANE

Ben prima di essere assunta come concetto centrale della riflessione estetica dai
filosofi del IV secolo a.C., I’idea di piunoig appartenne all’autocoscienza dei poeti
antichi, che concepivano 1’atto della composizione poetica non come una forma di
creazione ex nihilo, ma come una consapevole ¢ libera imitazione del mondo
circostante!.

Se dunque il concetto di pipnoLg artistica pud essere ricondotto assai indietro nel
tempo, almeno fino all’epoca di Alcmane, il sostantivo che lo definisce, per quanto
mostrano le fonti in nostro possesso, viene assunto nel lessico della poetica molto pit
tardi, ricevendo solo con Platone prima e con Aristotele poi la definitiva consacrazione
a termine tecnico fondamentale dell’estetica antica. La prima attestazione di pipmoig
nel contesto di una discussione sulla poesia € pero precedente alla riflessione platonica
ed ¢ costituita da un passo, anche per questo motivo notissimo, delle Tesmoforiazuse
di Aristofane, in cui il termine viene impiegato dal tragediografo Agatone in un
discorso sulle modalita del suo comporre poetico.

La testimonianza aristofanea, benché caratterizzata da evidenti intenzioni parodiche,
che richiedono una certa cautela nell’analisi del passo, assume pertanto una notevole
importanza a motivo della sua antichitd. Pur con i limiti imposti dal genere letterario e
dalle finalita specifiche con cui Aristofane scrisse questa scena, il passo delle
Tesmoforiazuse sembra infatti offrire preziosi indizi sull’iter che la famiglia lessicale
del pueloBau e il termine pipmoug in particolare dovettero seguire nel processo che li
portd ad assumere il loro significato tecnico, specifico del lessico della poetica.

Prima di giungere ad analizzare 1’evoluzione semantica del termine pipnoig € pero
necessario soffermarsi sul meccanismo parodico che govemna ia presentazione di
Agatone e delle sue teorie poetiche nel prologo delle Tesmoforiazuse. Gli elementi che
da questa analisi emergeranno consentono infatti una pit chiara comprensione del
reale significato del termine qui utilizzato e del valore che questa testimonianza assume
per la sua evoluzione storica.

La scena che vede come protagonista Agatone? si colloca all’inizio della commedia
aristofanea, quando Euripide, preoccupato per la condanna a morte decretata contro di

! Cf. B. Gentili, I frr. 39 e 40 P. di Alcmane e la poetica della mimesi nella cultura greca
arcaica, in AAVV., Sudi filologici e storici in onore di Vittorio De Falco, Napoli 1971, 57-
67 e id., Poesia e pubblico nella Grecia antica, (Poetica della mimesi), Bari 19892, 67-82.

2 |’intera scena ¢ stata analizzata da M.L. Chirico, Per una poetica di Aristofane, PP 45, 1990,
95-115, che ha individuato in essa «le linee di una rassegna, giocosa, delle ‘poetiche’ antiche e
nuove che si intrecciano e si sovrappongono nell’Atene degli ultimi decenni del V secolo», come
I’idea dell'ispirazione delle Muse, della poesia intesa quale téxvn e della piunotg, cui sono
dedicate le pagine 112-15; & mia intenzione invece soffermarmi solo su quest'ultimo aspetto.
Interamente dedicato alla pipnowg & I'articolo di P. Mureddu, /I poeta drammatico da didaskalos

LEXIS 17/1999 -205 -



lui dalle donne riunite nelle feste femminili delle Tesmoforie, si reca in compagnia di
un Parente a casa del collega per convincere quest’ultimo a difenderlo e a scagionarlo
dalle accuse di misoginia a lui rivolte. La scelta di Agatone come avvocato di Euripide
gia sottende allusioni maliziose, poiché € motivata non tanto dalla comunanza di gusti e
tendenze poetiche, riconosciuta dallo stesso Euripide3, quanto dalla sua nota
effeminatezza, che potrebbe facilitargli ’accesso alla festa riservata alle donne e
garantirgli una certa credibilita nella difesa.

Giunti a casa di Agatone, Euripide e il Parente incontrano il servo del tragediografo,
il quale annuncia loro, in termini solenni e con un linguaggio intessuto di metafore, che
il padrone ¢ intento a comporre un nuovo dramma®. Le battute del servo sono
continuamente interrotte da interventi del Parente, che insiste sull’effeminatezza e
sull’omosessualita di Agatone, gia menzionate in precedenza’ ed ora confermate dal
tono lascivo ed effeminato che caratterizza il canto con cui il tragediografo fa il suo
ingresso sulla scena in abiti femminili6. I commenti espliciti del Parente sintetizzano
eloquentemente le caratteristiche del canto, definito 10V, OnAludor®ddeg,
rateylwtTiopévov e pavdahwtdv (dolce, femmineo, come un bacio lascivo e
voluttuoso, vv. 130-32). Una simile dolcezza languida ed effeminata doveva essere
sentita come caratteristica delle melodie di Agatone, dal momento che Aristofane nel
Geritade attribuisce all’aggettivo Gya0mdveLog il senso di avAnois paraxiy’. In
effetti Agatone era, al pari di Euripide, un sostenitore delle nuove tendenze musicali
introdotte inizialmente da Timoteo e da Filosseno nel ditirambo ¢ nel nomo citarodico,

a mimetes: su alcuni aspetti della critica letteraria in Aristofane, AION (filol.) 4-5,
1982-1983, 75-98, la quale tuttavia intende il termine nel senso auerbachiano di ‘realismo’, che
non solo non trova una conferma nel passo delle Tesmoforiazuse, ma non corrisponde neppure
ai significati che esso assume in Platone e in Aristotele. Per gli antichi Euripide poteva
certamente apparire pit realistico di Eschilo, ma non pili mimetico, dato che il modello su cui si
configura la mimesi pud anche essere idealizzato, come lascia intendere Aristotele affermando che
i pittori e i poeti rappresentano personaggi inferiori, uguali o superiori rispetto agli uomini reali
(Poet. 2.1448 a 1-6 € 15.1454 b 9-12).

3 Cfiw. 173-74 (in proposito si veda oltre p. 221).

4 La descrizione dell’atto compositivo di Agatone & interamente affidata a metafore tratte
dall’ambito delle tecniche artigianali; in proposito cf. J. Taillardat, Les images d'Aristophane,
Etudes de langue et de style, Paris 1965°, 442 s., R. Hariott, Poetry and Criticism Before
Plato, London 1969, 96 s. e F. Muecke, A Portrait of the Artist as a Young Woman, CQ 32,
1982, 44-46.

5 Sulla pungente ironia con cui Aristofane colpisce le abitudini sessuali di Agatone cf. da ultimo
R. Pretagostini, L 'omosessualita di Agatone nelle ‘Tesmoforiazuse’ di Aristofane e la figura
del xedntifew (v. 153), in AAVV., MOYZA, Scritti in onore di Giuseppe Morelli,
Bologna 1997, 117-22.

6 1l canto di Agatone & un inno in onore di Apollo, Artemide e Latona, destinato al coro della
tragedia ancora in corso di composizione, ma cantato dal solo Agatone come se fosse una
monodia. Cosi spiega lo scolio a Th. 101, mentre E. Fraenkel, Beobachtungen :zu
Aristophanes, Roma 1962, 112 n.1, avanza |'ipotesi che I'inno sia cantato da un coro al di fuori
dell’orchestra, come forse avviene per il canto delle rane nell’omonima commedia aristofanea.

7 Si tratta del fr. 178 K.A.: "AyaBavews, e abhnoig tig paraxi) nag’ *Agiotopdver &v
I'noutddy. "Aydbwv yap 6 tpayxog émi pakaxia dexwpwdeivo.

- 206 -



e di qui impostesi anche nella tragedia8. Le possibilita espressive della nuova musica,
che destarono I'interesse dei giovani poeti tragici, provocarono peré numerose critiche
da parte dei sostenitori dell’antica maniera e ricorrente ¢, ad esempio, 1’accusa di
inutile tortuosita, che trova espressione nelle Tesmoforiazuse attraverso I’'immagine dei
sentieri di formica, con cui il Parente definisce gli accordi iniziali del canto di
Agatone?. Ripresa pilt di una volta & anche 1’accusa di lascivia e di mollezza, presente
non soltanto nelle Tesmoforiazuse, ma anche nel Geritade e in un passo delle Rane, in
cui I’andamento sinuoso della nuova musica € metaforicamente associato alle posizioni
erotiche della cortigiana Cirene!©.

Esiste quindi una corrispondenza precisa tra le accuse di effeminatezza rivolte ad
Agatone fin dall’inizio della commedia, e ribadite pit volte dal Parente, e le
caratteristiche del canto che il tragediografo ¢ intento a comporre, corrispondenza che
trova una concretizzazione visiva ed immediata nel travestimento femminile con cui il
poeta fa la sua comparsa in scena. E tuttavia da sottolineare che Agatone cerca di
respingere ogni illazione sulla sua arte e sulle sue abitudini sessuali!! offrendo al
Parente una giustificazione esaustiva delle ragioni del travestimento, la quale costituisce
nello stesso tempo una teorizzazione delle modalita della sua creazione poetica!2.

8  Secondo la testimonianza di Plutarco (quaest. conv. 3.1.645 E), si deve proprio ad Agatone
I'impiego, nelle parti musicali della tragedia, del genere cromatico, che grazie alla ricchezza di
toni ¢ di modulazioni si prestava meglio alla resa emotiva del dramma rispetto al piu austero
genere diatonico, usato da Eschilo e dagli altri tragediografi precedenti ad Euripide (riguardo alla
musica nelle tragedie di Agatone cf. P. Lévéque, Agathon, Paris 1955, 145-51).

9 Aristoph. Th. 100; la metafora ricorre anche nel celebre fr. 155.23 K.A. del Chirone di
Ferecrate, interamente incentrato sulla critica alle nuove tendenze musicali. E da notare che la
Suda (s.v. DLLOEevog 393) attesta per Filosseno il soprannome pigung.

10 Aristoph. Ran. 1325-328; la cortigiana Cirene &€ menzionata dal Parente anche nelle Tesmo-
foriazuse a commento della prima apparizione in scena di Agatone in abiti femminili, ma in
questo caso il paragone non si riferisce tanto alle caratteristiche musicali del canto del
tragediografo (cui invece allude la metafora dei sentieri di formica prima e il commento a
conclusione dell’inno poi), quanto al suo aspetto ¢ all’abbigliamento.

' Syl mancato riconoscimento della propria omosessualita da parte di Agatone cf. anche Muecke,
51. Diversa invece la posizione di R. Cantarella, Agatone e il prologo delle ‘Tesmoforiazuse’,
in Scritti minori sul teatro greco, Brescia 1970, 332 (originariamente in AA.VV,,
KQMQIAOTPATHMATA, Studia Aristophanea viri Aristophanei W. J. Koster in
honorem, Amsterdam 1967, 7-15; I’articolo € stato da ultimo ripubblicato con qualche
precisazione e modifica in traduzione tedesca in Aristophanes und die alte Komddie, hrsg. von
H.J. Newiger, Darmstadt 1975, 324-38), di E.C. Keuls, Plato and Greek Painting, Leiden 1978,
15, e di M. de F. Sousa e Silva, Critica do teatro na comédia antiga, Coimbra 1987, 394, i
quali ritengono che Agatone affermi di dover ricorrere alla pipnowg per comporre drammi
incentrati su figure maschili, non avendone invece bisogno, a causa della sua naturale
effeminatezza, per le tragedie riguardanti personaggi femminili. Nulla perd nel passo aristofaneo
conferma questa interpretazione ed & anzi evidente dal contesto che con la teoria della pipnoig
Agatone intende giustificare il suo sorprendente travestimento e respingere le accuse rivoltegli dal
Parente. E vero che Aristofane gioca sull’ambiguita sessuale del tragediografo (cf. pp. 209 s.),
ma il gioco riesce tanto pil pungente in quanto Agatone fa mostra di non riconoscere la propria
omosessualita.

12 Cfin particolare i vv. 146-70:

-207 -



L’abito femminile da lui indossato & infatti motivato, come afferma egli stesso, da
un’esigenza di identificazione con il dramma da comporre: «Porto 1’abito coerente con
I’intendimento. Bisogna infatti che un poeta abbia i costumi conformi al dramma che
deve comporre. Percid se un poeta compone il dramma di una donna, anche la sua
persona deve partecipare dei costumi femminili» (vv. 148-52)!3. Qualora perd un
poeta non possieda gia per natura cio che lo rende conforme al soggetto prescelto, pud
rimediare a questa carenza attraverso la pipnois: @ &’ od xextnueda, pipnows 14oM

AT. "Q npéopu, npéoPu, 100 @BOVOV ptv OV Yoyov
fixovoa, v & Ghynow od mageoXOUNV:

tyo 8¢ v £0010° dpa <1fj> YvOUD Poe®.

Xon yag monmyv dvdoa meodg ta dpdpata

& 8¢l moelv, mEOG tadta Toug TeoToUG EXELV. 150
Altixa yovawel fiv mofj g dpdpata,

perovoiav del 1dv 1ponwY 1O ooy’ Exewv.

KH. Obtxotv xehnriteis, dtav Paidoav mofic;

AT. Avdoeia & fiv nof) tg, &v 1@ odpatt
£veod’ Umaoyov 1oUf”. "A & ol xextipeba, 155
pipmolg 716 tatta ouvBnoeletar.

KH. “Ovav oatigoug toivuv mofic, rahelv £ué,
tva ovpunowd oobmobev Eotuxdg £yd.

AT, "Allwg T Guovodv tort mouriy idelv

aygeiov Ovra xai daolv. Tuéya & du 160
*IBuxog éxeivog xdvaxgéwv 6 Trog

néhnalog, oineg dopoviav Exvuoay,

Hurgopogouy te xdxhidwv Tovirig.

Kai ®givixog, - Toltov yag olv dxiroas, -

abtog e xahog v kol ROADG NURICYETO" 165
d1a 1oUT G’ altol xai kX v ta dpdpata.

“Opoia yaQ TOElv avayxn Tfj puoeL.

KH. Tadv dg’ 6 dloxkéng aloyeos dv aloypds moel,

6 O¢ Zevoxhéng Ov xaxdg raxdg moel,

6 & ab Gfoyvig Yuyedg bv Yuyedg moel. 170

I3 Per quanto concerne il significato di yviun e 1oémou cf. G. Stohn, Spuren voraristotelischer

Poetik in der alten attischen Komdédie, Diss. Berlin 1955, 84-86, che interpretando il termine
yvoun alla luce delle testimonianze offerte dagli scritti medici e storici contemporanei ad
Aristofane lo riconduce al complesso della vita interiore di un individuo (Gemiit, Geistund,
Seele) o, nel senso pil ristretto attestato da Tucidide, al consapevole orientamento della sua
volonta. Combinando le testimonianze per individuare il concetto comune ad entrambe, Stohn
traduce dunque yvopn nel passo aristofaneo con ‘Wesen’, ma a mio parere piu adeguata al
contesto della commedia ¢ I’accezione tucididea, che ben si concilia con I'atto intenzionale con
cui il poeta sceglie I’argomento del suo dramma. Le medesime fonti mediche e storiografiche
consentono a Stohn di precisare il senso del termine tQomog, da intendendersi come
comportamento che nasce dall’indole, ma che non condivide il carattere di immutabilita della
@UoLg. Sul significato di pUOLG e TQOROS nelle Tesmoforiazuse cf. inoltre O. Thimme,
P, Tedmos, 0og, Diss. Gottingen 1935, 96-99.

- 208 -




tadto ovvBneevetal (vv. 155-56)14. Questa osservazione sembra ribaltare la
convinzione pit abituale nell’antichita secondo cui il processo di condizionamento tra
poeta e poesia si esercita in direzione opposta, nel senso che ¢ la personalita del poeta a
determinare il carattere della poesial’ e non il contrario, come invece afferma qui
Agatone. Nel corso del dialogo con il Parente Agatone recupera perd con grande
naturalezza anche quest’altra prospettiva quando, poco oltre, riconosce una relazione
consequenziale tra la bellezza del tragediografo Frinico € la bellezza della sua poesia,
per dimostrare che Gpota ydg Toelv dvayx tfj @uoet (v. 167). Dalle parole di
Agatone si evince quindi I’esistenza di una stretta relazione tra il poeta e la sua poesia,
in virtu della quale il prodotto poetico & visto come una emanazione della @O0 del
suo autore. Qualora perd una tale analogia venga a mancare, si impone la necessita
assoluta di recuperarla attraverso 1’imitazione, che plasma artificialmente la natura (o
meglio, i tpdmot) del poeta, adeguandola all’oggetto prescelto per la creazione
artistica. Per Agatone, quindi, I’influenza tra il carattere del poeta e il soggetto o il
genere dei suoi componimenti pud esercitarsi in entrambe le direzioni: o ¢ la persona
del outris a determinare le caratteristiche della poesia, 0 & quest’ultima che influisce
sulla natura del poeta, costringendolo ad un atto di piynog.

La perfetta coerenza del discorso di Agatone ¢ tuttavia incrinata dalla presentazione
aristofanea del personaggio, quale emerge dalle maligne allusioni di Euripide prima e
del Parente poi riguardo ai costumi sessuali del tragediografo. Non va infatti
dimenticato che il travestimento femminile di Agatone, e dunque anche il discorso che
lo giustifica, prima ancora di presentarsi come un manifesto di poetica, rispondono a

14 Un rilievo particolare sembra conferito al termine pipnog dalla sua posizione incipitaria nel
trimetro ¢ dall’occorrenza al nominativo, che sposta 1’attenzione dal «noi drammaturghi»,
soggetto della relativa precedente, all’azione dell’imitare.

15 Una chiara affermazione di questo concetto & contenuta nella Poetica aristotelica, dove si afferma
che fu il carattere dei poeti a determinare la suddivisione della poesia in due generi: quello serio,
che imita le azioni dei ogpvoi o anovdaio, e quello comico, che imita le azioni dei pabioL
(Poet. 4 1448 b23-27). Una corrispondenza tra la personalita del poeta e il carattere della sua
produzione artistica viene istituita anche dall’autore del ITegi Uyoug, per il quale il sublime &
in primo luogo espressione di una natura magnanima (nel trattato si trova peraltro traccia anche
di un’inversa assimilazione del poeta ai suoi personaggi, laddove I'agire di questi ultimi &
impiegato per illustrare il modo di poetare del primo; cf. S. Mariotti, Paragoni fra autore e
personaggio nel ‘Sublime’ (a proposito di Subl. 15, 5), in AA.VV., Studi in onore di Aristide
Colonna, Perugia 1982, 203-6). Precedentemente ad Aristofane, il concetto sembra gia affiorare
nella descrizione omerica di Tersite, la cui parola (benché in questo caso non si tratti della parola
poetica) condivide gli stessi caratteri di negativita della sua persona fisica e spirituale.
Nell’ambito pit specifico della poesia questa idea si ritrova per la prima volta in Esiodo, in cui &
appunto la persona del poeta (cioé la sua vicenda biografica, culminante nell’incontro con le
Muse dell'Elicona) ad offrire 1a garanzia pid sicura della veridicita del suo messaggio poetico.
L’eccellenza della guiows del poeta costituisce il fondamento della superiorita della propria poesia
rispetto a quella altrui anche in Pindaro, che pone una stretta relazione tra la propria produzione
poetica e la propria go@ia: in proposito cf. G. Arrighetti, Poeti, eruditi e biografi: momenti
della riflessione dei Greci sulla letteratura, Pisa 1987, 157 (= id., Cameleonte, la mimesis e
la critica letteraria della grecita, in AA.VV., Ricerche di filologia classica I, Filologia e
critica letteraria della grecita, Pisa 1984, 29).

-209 -



una volonta derisoria della celebre effeminatezza del poeta. In realta quindi Aristofane
intende insinuare, attraverso la deformazione comica del personaggio, che la vera
natura di Agatone & proprio quella femminea, della quale il travestimento con cui si
presenta al pubblico ¢ solo la manifestazione pil esterna e tangibile. I1 significato reale
dell’abbigliamento femminile di Agatone, che in ultima analisi si rivela non essere una
uipnog, ma la visualizzazione della guoig del poeta, finisce quindi per ribaltare
parodicamente il senso delle parole di Agatone.

Occorre quindi una certa cautela nel considerare la prima parte del suo discorso
teorico come la genuina espressione delle idee di Aristofane sul comporre poetico
inteso quale atto di mimesi. Piu rispondente alle reali convizioni del commediografo mi
pare invece la seconda parte del discorso in cui viene affermata 1’influenza del carattere
del poeta sulla sua poesia. Anche in questo caso il concetto espresso da Agatone ¢
subito sfruttato per le possibilita di applicazioni comiche cui facilmente si presta!é, ma
senza giungere a contraddire, come nel caso precedente, 1’enunciato teorico. L’idea di
una coerenza tra la personalita del poeta e il genere di poesia da lui praticato, come si €
detto, era comune presso gli antichi, e che anche Aristofane fosse di tale avviso
parrebbe confermato dal fatto che il concetto viene ribadito anche altrove. La piu
esplicita affermazione di tale idea si legge nel fr. 694 K.A., a proposito di Euripide, il
quale, afferma il commediografo, o[fJa pév n[o]el Aéye[i]v Toidg dotiv!7, ma il
medesimo concetto affiora chiaramente al di sotto dello scherzo anche nei versi 410-13
degli Acarnesi, dove Diceopoli vede nella posizione a gambe sollevate, in cui Euripide
compone, la causa della frequente zoppia dei suoi personaggi e negli abiti laceri che
indossa la ragione del cospicuo numero di pezzenti che popolano le sue tragedie.
Sempre in chiave scherzeosa il concetto ricompare anche nelle Rane, dove I’orgoglio di
Eschilo di non aver mai portato in scena donne sconvolte dalla passione amorosa,
come invece ha fatto Euripide, provoca subito la replica caustica di quest’ultimo, che
attribuisce 1’assenza di Eros dai drammi eschilei all’estraneita del poeta da Afrodite,
qui da intendersi non solo come dea dell’amore, ma anche come dispensatrice di quella
grazia che, secondo Euripide, mancherebbe all’austera poesia di Eschilo!8.

Nonostante la prevalenza, nel discorso di Agatone, degli intenti comici e parodici su
quelli piu seriamente teorici, &€ comunque degno di nota ’accenno alla mimesi nel

16 [ 'estensione comica del concetto & dovuta al Parente che riprende il principio affermato da
Agatone elencando una serie di esempi, questa volta tutti negativi: 6 dhoxhéng aioxgds dv
aloypdg moet, / 6 ¢ Egvorkéng Ov naxdg naxdg noel, / 6 & ad Ofoyvig Yuxeds
®v Yuxpdg noel. (vv. 168 - 70).

17 11 frammento, citato da Satiro nella Vita di Euripide, si presta a due possibili intepretazioni: «&
tale quali le cose che fa dire (ai suoi personaggi)» oppure «& tale quali erano i personaggi che
faceva parlare» (con ola riferito a un TESoWNQ sottinteso o perduto). L ipotesi piu probabile &
che questa osservazione implicasse per Aristofane una nota di biasimo piuttosto che di lode nei
confronti di Euripide, come ritiene anche G. Arrighetti, Sariro, Vita di Euripide, SCO 13, Pisa
1964, 125.

8 Aristoph. Ran. 1044-045: AL.. o0& ol olbdeig fiviv’ Epdoav nenor £moinoa
yuvaixa. / EY. Ma AP, ob yag énfjv tiic "Apgoditng oddév ool

-210-




contesto di una dichiarazione di poetica, poiché si tratta, come si € gia detto, deila pit
antica attestazione del termine pipnoLs in riferimento alla poesia. L’eccezionalita della
testimonianza aristofanea ha dunque comprensibilmente sollecitato la ricerca degli
eventuali punti di contatto tra la teoria esposta da Agatone ¢ la pits matura riflessione
filosofica sulla pipnoug poetica'?, nonostante la distanza che separa il tono e le finalita
del passo aristofaneo da quelle proprie di un’opera filosofica.

Come si ¢ visto, nelle Tesmoforiazuse I’atto mimetico richiesto al poeta consiste
sostanzialmente nel tentativo di conformare i propri tgosot a quelli del personaggio
che si vuole rappresentare; questa forma di immedesimazione, nel passo aristofaneo,
assume un’evidenza visiva attraverso il ricorso al travestimento, conformemente alla
tendenza manifestata dalla commedia a dare concretezza ai principi astratti, E evidente
che una simile concezione della pipnoig, anche quando venga privata delle
deformazioni comiche presenti nel passo, conduce di fatto ad una sovrapposizione tra
la figura del poeta e quella dell’attore.

Un’idea assai simile di pipnowg quale immedesimazione, che porta
conseguentemente ad assimilare il poeta all’attore, compare, come ¢ noto, anche nel
terzo libro della Repubblica platonica, dove I’atto del pipeioBan € esplicitamente
definito come un 6polodiv Eavtov GAA 1} xatd Qv 1| ®atd oxfjpal, cioé
un assimilarsi a un altro nella voce e nell’aspetto, analogamente a quanto mostra di fare
Agatone nelle Tesmoforiazuse?!. E vero che nel passo platonico il discorso si

19 Le possibili analogie tra la discussione aristofanea e quella platonica della piunoig sono state
indagate in modo esauriente da Stohn, 82-110, e id., Zur Agathonszene in den
‘Thesmophoriazusen' des Aristophanes, Hermes 121, 1993, 196-205; cf. inoltre J. Dalfen,
Polis und Poiesis, Die Auseinandersetzung mit der Dichtung bei Platon und seinen
Zeitgenossen, Miinchen 1974, 181-84. Anche Arrighetti, 1987, 148-59, individua alcune
analogie tra il passo aristofaneo e la speculazione platonica, ma riferisce il termine pipnotg,
impiegato da Agatone, al principio di coerenza tra la U0LS del poeta e la sua opera (della stessa
opinione & Chirico, 115). Occorre pero sottolineare che se ¢ vero che questo concetto nel passo
aristofaneo ¢ strettamente collegato a quello della pipnoig, non coincide tuttavia con esso (cf.
oltre).

20 piat. R. 3.393 c.

2i Agatone nella commedia aristofanea non accenna esplicitamente all’imitazione della voce, ma
all’ambito vocale rimanda Ia monodia da lui cantata, di cui il Parente sottolinea immediatamente
il carattere effeminato attraverso 1'aggettivo OnAvdouddeg (v. 131). Benché i tratti lascivi e
femminei del canto di Agatone vadano in primo luogo ricondotti all’adesione del tragediografo ai
dettami della nuova musica, & evidente nel passo un collegamento tra la melodia e il
travestimento femminile del poeta, su cui il Parente sofferma I’attenzione subito dopo aver
espresso i suoi offensivi apprezzamenti sul canto appena udito. Anzi, I'incalzare delle domande
del Parente riguardo le vesti femminili del tragediografo si conclude con I'istituzione di un nesso
esplicito tra il canto e il travestimento: Ti @Yg; Tt ovy@g; GAAa dfT &x tod pérovs / Tntd
@, &newdny ¥ adtog ob Bovker podoa; (vv. 144 s.). Le esigenze di deformazione comica,
come si € visto, inducono poi Aristofane a trattare il concetto dell’immedesimazione del poeta
nel suo personaggio innanzitutto in termini di travestimento esteriore, elemento che invece ¢
ovviamente assente nella trattazione platonica, ma & evidente che I’assunzione di tgomoL
conformi al dramma da comporre, concretizzata per mezzo del travestimento, corrisponde
all’dpowodv Eavtov GAw i nata poviy 1j xatd oxfjka del passo platonico.

-211-



complica per il continuo slittamento tra piani diversi, che comprendono nello stesso
contesto la discussione sulle diverse modalita della A£Ewg del poeta, Iallusione
all’attivita mimetica propria dell’attore2? e il problema dell’influenza della pipnoig
sull’educazione dei guardiani23. Tuttavia la definizione sopra riportata si riferisce
propriamente alla AéEwg poetica, che viene distinta da Platone in tre tipi, dLG
ppnoems, OV anayyehiag e O dppotépwv24, a seconda che I'esposizione sia
condotta rispettivamente in prima, in terza persona o in entrambe i modi, cioé in base
alla presenza o meno di immedesimazione da parte del poeta nei suoi personaggi. E
vero che la distinzione platonica non si propone quale discussione fine a se stessa sulle
modalita dell’esposizione poetica, ma rivela esplicite preoccupazioni moralistiche,
assenti invece nel discorso di Agatone. La distinzione dei tre modi della AéEwg serve
infatti a Platone come criterio per valutare ’ammissibilita della poesia drammatica
nello stato ideale e gli fornisce un appiglio per passare alla discussione dell’influenza
sull’educazione dei guardiani esercitata dalla piunoug, intesa sia come spettacolo cui i
giovani possono eventualmente assistere, sia come attivita praticata anche al di fuori
dell’ambito poetico2’. Che in entrambi i casi si tratti comunque di una pipnoug vista
come immedesimazione ¢ tuttavia dimostrato dal fatto che ritorna esplicitamente anche
qui, alla fine dell’elenco di imitazioni interdette ai giovani, la concezione dell’imitare
come un assimilarsi a un altro nelle parole e nei gesti26, coerentemente con quanto
Platone aveva sopra affermato a proposito della AéEwg mimetica.

Come noto, il termine pipunolg viene impiegato da Platone nel X libro della
Repubblica in un’accezione differente rispetto a quella assegnatagli nel I libro,
poiché si estende fino a comprendere al suo interno le diverse esperienze artistiche,
tanto poetiche quanto figurative, perdendo in tal modo il significato di
immedesimazione, appropriato soltanto alla piunouws del poeta?’. Quest’ultima

22 plat., R. 3.395 a-b.

23 Plat, R. 3.395 c-396 e.

24 Plat., R. 3.394 b-c: i tre tipi di esposizione sono ricondotti, nell’ordine, al genere drammatico, al
ditirambo e alla poesia epica.

25 Alla pratica dellattivita mimetica Platone attribuisce il rischio di influenzare in maniera duratura
il carattere dei giovani, che trasformerebbero in abitudini radicate e in disposizioni naturali xatd
oOpa xai PuVag Xoi xoTd TV dudvolov gli atteggiamenti appresi attraverso la pipnoig
(cf. R. 3.395 c-d).

. 26 Secondo le prescrizioni di Platone, i futuri guardiani dovranno evitare la pipnoig di schiavi,
persone vili, uomini malvagi, ubriachi e, conclude il filosofo, o%d¢ patvopévolg EBiotéov
dgoporoliv avtovg &v Adyorg ovdé &v Egyoius (R. 3.396 a; per una significativa
coincidenza con il passo delle Tesmoforiazuse, tra gli oggetti di imitazione preclusi ai giovani
per bene sono indicate anche le donne). Questa concezione dell’imitare come un assimilarsi a
un'altra persona nella voce ¢ nei gesti ¢ ripresa anche poco piu avanti attraverso la metafora
dell’adtov éxparttew te xai gvigtavau elg Tolg tnovg Twvoc, sulla quale cf. oltre pp.
223 8.

27 Riguardo alla vexata quaestio del rapporto tra i due libri in merito alla concezione della
pipnows, cf. Plato on Poetry, lon; Republic 376e-398b9; Republic 595-608b10, ed. by P.
Murray, Cambridge 1996, 3-6, 186-87, e la bibliografia ivi indicata; il problema é tuttavia
marginale rispetto all’argomento di cui intendo occuparmi.

-212-



accezione onnicomprensiva delle differenti esperienze artistiche costituisce il punto di
partenza dell’indagine aristotelica sulla poesia, ma 1’idea che il poeta, nell’esercizio
della sua attivita creativa, possa assimilarsi a un’altra persona ritorna tuttavia anche
nella Poetica, sia per quanto concerne le differenti modalita della A£Elg28, sia come
mezzo suggerito da Aristotele per conseguire una maggiore credibilita ai fini della resa
emotiva del dramma?®. In quest’ultimo caso Aristotele non impiega piu il termine
pipnols, ma nondimeno ¢ evidente che I’idea qui esposta corrisponde alla concezione
che sovrappone la figura e i ruoli propri del poeta e dell’attore. Aristotele riprende
dunque un’idea a lui preesistente, conferendole in aggiunta un’utilita pratica immediata
nel conseguimento della mBavotng delle passioni rappresentate.

La presenza di significativi punti di contatto nelle concezioni esposte in ambito
filosofico da Platone e Aristotele con quelle emerse nel passo aristofaneo ha condotto
alla conclusione che I’idea di piunolg come assimilazione del poeta a suoi personaggi
fosse gia stata elaborata precedentemente a Platone nell’ Atene della fine del V secolo e
che Aristofane nella scena di Agatone riecheggiasse in maniera comicamente -
deformata una concezione allora corrente, almeno negli ambienti culturalmente piu
vivaci. Dal momento che il dibattito culturale dell’epoca era dominato dalla riflessione
dei Sofisti, interessati, pur con finalita proprie, anche alla poesia, ¢ parso naturale
ricondurre la nascente teorizzazione sulla piunowg all’ambito della Sofistica30.

Purtroppo I’ipotesi, per quanto ragionevole, manca di sicure conferme, poiché il
termine pipnols in riferimento alla poesia non ricorre in nessuno degli scritti sofistici
anoi giunti. Eppure I’idea di una componente imitativa all’interno dell’attivita poetica

28 Arist., Poet. 3.1448a 20-23: xoi yap v toig abroic xai @ adtd wyueloBai tonv dte
pev drayyélhovra, fij E1eQlv TL yiyvopevov @oneQ “Oungog moiel fj wg tov adtdv
xai pf perafarloviar fi maviag dg mEdttoviag Aai évepyodvrag vodg
pipovuévoug. Benché la tripartizione del modo deli’esposizione poetica corrisponda nella
sostanza a quella gia vista nel terzo libro della Repubblica platonica, Aristotele, diversamente da
Platone, intende come mimetici tutti ¢ tre 1 modi indicati, attenendosi in tal modo all’accezione
onnicomprensiva del termine ulunos.

29 Arist., Poet. 17.1455 a 29-32: 80a 8¢ Suvartdv, xai tolg oYfipacty svvanegyafopevov.
mbavaratol yape anod 1iig avriic puoews ol &v toig mabeoiv elowv, xai xewpaiver 6
xewpatouevog xai yaremaiver O dpyLopevog ainBuvatata. Per le testimonianze
posteriori di questo concetto in ambito retorico cf. Muecke, 52 s.

30 Cf in particolare Ziegler, RE VI A.2, 2018-019, che, convinto dell’esistenza di una teoria
sofistica della mimesi (comprovata anche dal passo delle Tesmoforiazuse), ipotizzo che il
termine pipnow fosse stato introdotto da un sofista, non identificabile con precisione, come
correzione alla teoria gorgiana di dndrn. Gli elementi a nostra disposizione mi paiono perd
troppo esigui per poter ricostruire con tale precisione le circostanze che portarono all’impiego del
termine WiunoLg in contesti legati all’arte. L'ipotesi che il passo aristofaneo lasci intravvedere
I’esistenza di una teoria sofistica della mimesi poetica & accolta, in termini piu generali, anche da
Dalfen, 181-84, mentre R. Kassel, Kritische und exegetische Kleinigkeiten II, RhM 109, 1966,
8, ancor pill genericamente, riconduce le idee esposte.da Agatone alle riflessioni di poetica
dell’eta dei Sofisti. In generale, riguardo ai rapporti tra il commediografo e la Sofistica, si veda
E. De Carli, Aristofane e la Sofistica, Firenze 1971, che tuttavia non prende in esame il passo
delle Tesmoforiazuse.

-213-



apparteneva gia da tempo al pensiero greco e nella seconda meta del V secolo a.C.
qualche debole traccia sembra rivelare, nel dibattito culturale del tempo, una
progressiva acquisizione di consapevolezza della natura mimetica della poesia.

In particolare in riferimento all’ambito musicale?!, & noto che le teorie di Damone,
appartenente forse ad un ambiente pitagorico, si fondavano sull’idea che vi fosse una
relazione di somiglianza tra la musica e ’anima2. Benché non sia chiaro se Damone
si fosse effettivamente servito del termine pipnoig, come sostiene Koller?3, o si fosse
espresso piuttosto in termini di opolwots, come afferma Else34, il concetto di mimesi
trova qui, almeno per 1’ambito musicale, una prima formulazione. E forse possibile,
benché non dimostrabile, che questo concetto (se non anche il termine), insieme ad
altri, quali ad esempio 1'idea del potere magico della parola e del valore del xa1pdg,
fosse passato per questo tramite ai Sofisti, i quali ereditarono dalla scuola pitagorica
terminologia e problematiche, che costituirono spesso il punto di partenza polemico
delle loro indagini?s.

Una traccia piu significativa e riguardante propriamente 1’ambito poetico sembra
offerta da un passo dei ALogoi AoyoL, in cui si dichiara che all’origine dell’inganno
prodotto dall’arte sarebbe la capacita di creare immagini simili alle cose reali3S.
Benché I’anonima operetta sia di datazione incerta e senza dubbio posteriore alla fine
della guerra del Peloponneso (e dunque anche alle T. esmoforiazuse)’’, la
testimonianza da essa offerta assume una certa rilevanza per I’evidente allusione alla
teoria gorgiana dell’dmaty) tragica conservata da Plutarco, dove tuttavia I’esistenza di
una componente illusionistico-imitativa nell’inganno poetico non ¢ chiaramente

31 Dato il profondo legame che legava musica e poesia nell’antichita, la testimonianza di Damone
sembra avere una certa attinenza con il problema in esame, benché ovviamente non riguardi lo
stesso tipo di uiunoLg intesa come immedesimazione di cui si ¢ parlato sopra.

32 Le sue teorie musicali sono ricordate da Platone nel terzo libro della Repubblica (400 a-c) di
seguito alla discussione sulla piunoig.

33 K Koller, Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Dissertationes
Bernenses I 5, Bern 1954, 21-25.

34 GUF. Else, "Imitation” in the Fifth Century, CPh 53, 1958, 85.

35 La prima osservazione dei punti di contatto esistenti tra le teorie pitagoriche e sofistiche si deve a
A. Rostagni, Aristotele e | 'aristotelismo nella storia dell'estetica antica, SIFC 2, 1922, 1-147
e id., Un nuovo capitolo nella storia della retorica e della sofistica, ivi, 148-201 (i due articoli
sono stati in seguito ripubblicati in A. Rostagni, Scritti minori, I, Aesthetica, Torino 1955,
rispettivamente alle pp. 76-237 e 1-59); gli studi successivi sull'argomento hanno mostrato perd
una chiara componente polemica nell’atteggiamento con cui i Sofisti riutilizzarono la
terminologia pitagorica e rielaborarono i concetti ereditati (sulla questione cf. G. Lanata, Poetica
pre-platonica, Testimonianze e frammenti, Firenze 1963, 190-2 e la bibliografia ivi citata).

36 "Ev vyag taywdomoiq xai fwygapiq dong <ra> mhelova tEamat) duoia Toig
ainbwoi¢ nowv, olrog dolotog (Atoool Adyor, 3. 10 = 90 DK).

37 Solo S. Mazzarino, I pensiero storico classico, 1, Bari 1966, 286-92, propone una datazione
molto alta (450 o 440 a. C.); in genere pero si preferisce collocare la composizione dell’opera
attorno al 400 a.C., benché non manchi anche chi la considera composta nella prima meta del IV
secolo a.C. (per una discussione del problema e delle varie ipotesi sulla cronologia ¢ la natura
dell’opera cf. M. Untersteiner, [ Sofisti, con presentazione di F. Decleva Caizzi, Milano 1996,
469-72).

-214-



esplicitata38, Che la poesia e la tragedia in particolare implichino un processo mimetico
mi sembra pero desumibile da quanto Gorgia afferma a proposito delle arti figurative
nelld sezione dedicata all’dig nell’Encomio di Elena3®, dove si riscontrano chiare
analogie, anche verbali, con Ia trattazione del A0yog. La vista, come il discorso, esercita
infatti una potente influenza sull’anima e pud suscitare emozioni piacevoli o
dolorose4?, riguardo alle quali poesia e pittura assumono nell’operetta gorgiana

38

39

40

In due passi distinti Plutarco rifcrisce che per Gorgia la tragedia sarebbe una forma di dmdrr, in
cui § T dnarjoag Suxaudtegog tod pi] dratioaviog xat O Gratnbeis copwrtegos
to¥ pfy dratnBéviog (de glor. Ath. 348 C e de aud. poer. 15 D; si tratta del fr. 82 B 23
D.K.). Per una rassegna delle differenti interpretazioni di questa celebre e paradossale definizione
cf. A. Garzya, Gorgia e I'AJIATH della tragedia, in AA.VGV., Filologia e forme letterarie,
Studi offerti a Francesco Della Corte, 1, Urbino 1987, 247 s. La difficolta maggiore insita
nell’affermazione gorgiana risiede nel significato da assegnare ai due aggettivi dLxaL0TEQOG €
0OQPWTEQOS, che a mio parere intendono pil correttamente coloro che propongono
un’interpretazione estetica piuttosto che morale (il problema non riveste tuttavia un’'importanza
determinante ai fini della questione che intendo affrontare). Va inoltre osservato che non tutti
concordano nel vedere un legame tra il passo dei Awoooi Adyou € la teoria gorgiana dell’&nGtn
tragica: contrari a questa ipotesi sono, ad esempio, T.G. Rosenmeyer, Gorgias, Aeschylus, and
Apate, AIPh 76, 1955, 234, e Garzya, 258; ritengo tuttavia, come spero di dimostrare, che vi
siano validi argomenti per sostenere una relazione tra i concetti espressi dai due passi.

Che sia I'0415 e non I'Epwg la quarta possibile causa analizzata da Gorgia a giustificazione
della fuga di Elena & ben spiegato da F. Donadi, Considerazioni in margine all’ 'Encomio di
Elena’, in AA.VV., Gorgia e la Sofistica, Atti del convegno internazionale Lentini-Catania
12-15 dic. 1983 a c. di L. Montoneri - F. Romano, SicGymn 38, 1985, 479-90, il quale
dimostra come P’integrazione umanistica di Costantino Lascaris fj pwt &hoBoa nel capitolo 6
confonda in realta I’ effetto (amore) con la causa (la vista di Paride che scatena in Elena 1'amore).
In questo modo, a mio parere, si restituisce anche un pil corretto parallelismo tra le quattro cause
indicate: da un lato la costrizione esercitata da un volere trascendente o dalla violenza de)l’'uomo,
dall*altro la persuasione che agisce attraverso il canale uditivo ¢ 1'incontrollabile impressione che
si riceve attraverso il senso della vista. Donadi riconosce «una distribuzione in crescendo di logos
¢ opsis, in quanto la dynamis di quest’ultima ¢ di gran lunga la pii potente» (482); in effetti
Gorgia attribuisce una forza ineluttabile alle percezioni visive, le quali, a differenza del A0yog,
possiedono una @uoLg loro peculiare e non controllabile dall’'uomo (Hel. 15).

In maniera del tutto analoga viene descritta la possibilitd che Adyog e 6yug possiedono di
influenzare 1'anima: 1| n&OGh mEoowoBoa TP AdYw xrai TV Yuxy érundoato Srwg
¢Bovketo (cap. 13); 14 8¢ tijg Byewg 1\ Yuxh xdv tolg TEdNOIG TUNODTAL (cap. 15);
oltwg sixdvag tdv dpwpévwv ngaypdrwy 1 Syig Evéyoapev év T peovipatt (cap.
17); anche il piacere pud essere suscitato tanto dall’arte della parola (cap. 10), quanto dai pittori
dtav &x molhdv yowpartwv xai cwpatwv £v odpa xai oxijpa  teAeiwg
amegydowvrou (cap. 18). Delle coincidenze si osservano inoltre anche nelle emozioni dolorose,
poiché come alla poesia ¢ riconosciuta la capacita di infondere poix1 nepipofog xai Eheog
moAUdaxQug xai ndBog prhonevBig (cap. 9), cosi anche la raffigurazione di una battaglia
puo atterrire lo spettatore (cap. 16). La volonta gorgiana di creare un parallelo tra pittura e poesia
¢ riconosciuta, tra gli altri, da M. Untersteiner, Sofisti, Testimonianze e frammenti, 11, Firenze
1949, 104 e 108-09, e da W. Leszl, I/ potere della parola in Gorgia e in Platone, SicGymn 38,
1985,73 s. Il rinvio alla pittura del capitolo 18 ¢ invece interpretato diversamente da T.
Buchheim, Gorgias von Leontinoi, Reden, Fragmente und Testimonien, Hamburg 1989, XXl e
172 n. 37 (cf. anche id., Maler, Sprachbildner: zur Verwandischaft des Gorgias mit
Empedokles, Hermes 113, 1985, 4]7-29), che vede in esso un richiamo al paragone empedocleo
della pittura per spiegare la nascita delle cose dai quattro elementi; con lo stesso esempio Gorgia,
a suo parere, illustrerebbe 1'arte del comporre verbale, ma ¢ da notare che I’altro esempio attinto

-215-



un’identica funzione esemplificativa nell’ambito rispettivamente del Adyog e
dell’dyucs. In particolare nel capitolo 16 viene descritta la reazione di paura provocata
dalla raffigurazione di una scena di battaglia che incute terrore e fa istintivamente
fuggire chi I’osserva, nonostante 1’assenza di un reale pericolo. E evidente che in
questo caso la reazione emotiva che accomuna la pittura alla poesia, anch’essa
suscitatrice, tra le altre reazioni possibili, di una ggixn mepigofog, poggia sul
carattere mimetico e illusionistico della rappresentazione. Sarebbe certamente riduttivo
limitare all’inganno prodotto dall’illusione il concetto gorgiano di amaty, che
interferisce da un lato con la sfera della magia e dall’altro con il problema
gnoseologico della conoscibilita dell’essere*!, ma I’evidente parallelo istituito con le
arti figurative e con il processo emotivo da queste innescato mi sembra presupporre in
esso anche la presenza di una componente illusionistico-mimetica?2. A questo
proposito € interessante notare che il concetto dell’imitazione & gia chiaramente
associato a quello dell’inganno nell’Inno ad Apollo delio e ricorre in modo pil
implicito anche in un frammento di Eschilo43. Non intendo con questo affermare che
I’idea gorgiana di dnd1n poetica discenda direttamente da queste concezioni pit
antiche, ma risulta difficile ignorare I’eredita lasciata a Gorgia dalla cultura dell’eta
precedente e supportata, mi pare, dal passo dei Awooi Aéyol.

alle arti figurative, quello della rappresentazione di una battaglia, non si presta ugualmente alla
stessa spiegazione.

41 per quanto concerne i rapporti con la magia cf. in particolare J. De Romilly, Gorgias et le
pouvoir de la poésie, JHS 93, 1973, 155-62; riguardo all’attinenza del problema gnoseologico,
si osservi che anche nell’ Encomio di Elena I'affermazione del carattere ingannevole della poesia,
con cui si chiude il paragrafo 10, & immediatamente seguita dalla spiegazione del processo
gnoseologico grazie al quale I'dnatn esercitata dalla poesia e dalla prosa d’arte riesce a
persuadere gli ascoltatori.

42 Riguardo il legame tra I’dndtn e una mimesi illusionistica W.J. Verdenius, Gorgia's Doctrine
of Deception, in AA.VV., The Sophists and Their Legacy, Proceedings of the Fourth
International Colloquium on Ancient Philosophy (29th August-1st September), ed. by G.B.
Kerferd, Wiesbaden 1981, 116-28, afferma che «it seems ...obvious that the @natn which
Gorgias had in mind was intended to evoke a world of ‘seeming’..., i.e. to produce illusionism in
the audience» (126 n. 60). Cf. anche M. Migliori, La filosofia di Gorgia, Milano 1973, 140,
che accetta I'ipotesi di una estetica gorgiana fondata sull’illusione, prossima alle teorie
dell’imitazione, ¢ K. Tuszynska-Maciejewska, Gorgias' Apate as an Inevitable and Justified
Error of Man'’s Aesthetic Activity, ACD 25, 1989, 19-22, che conclude la sua riflessione
sull’dwdrn affermando «l have a feeling that Gorgias’ apate silently assumes mimesis» (22). In
senso mimetico intende 1’affermazione sull’dndty tragica anche Mureddu, 93 s., la quale
ipotizza inoltre una possibile ascendenza gorgiana delle teorie esposte da Agatone nelle
Tesmoforiazuse.

43 Hymn. Ap. vv. 162-64: méviwv & &vBonwv Quvag xai PopPalactiv / pueloBol
loaowv: @ain 3¢ xev abtog €xaotog / @OEyyecd™ olitw oy xaky ouvapnoev Gowdn
(il soggetto di peioBar loaowv sono le fanciulle di Delo, ancelle del dio, che dopo aver
celebrato Apollo, Artemide e Latona, intonano un inno). I secondo esempio, ricordato anche da
Else, 75-76, ¢ un frammento degli Edonoi (fr. 57.8-11 TrGF), che, secondo lo studioso,
costituirebbe la prima attestazione di inganno volutamente ricercato attraverso I'imitazione:
Tavgopboyyol & Umopvxdviai molev ¢E dpavolg pofegoi pipol, tuvpundvov &
elxdv, ©08 Uroyaiov Poovrils, pégetal PaguragpPiis (cf. inoltre Aesch. Cho. 564).

- 216 -



Un aspetto importante da sottolineare ¢ inoltre che per Gorgia la sollecitazione
emotiva provocata dalla poesia e fondata sulla natura illusionistica dell’arte si
configura come un processo di immedesimazione psicologica%4. Anche in Gorgia,
dunque, alla poesia ¢& strettamente collegato il meccanismo deli’identificazione in
un’altra persona, benché in questo caso, a differenza di quanto si & rilevato a proposito
di Aristofane e di Platone, non sia il poeta o I’attore, ma lo spettatore ad
immedesimarsi nei personaggi della vicenda. Non bisogna comunque dimenticare che,
come si € visto, per Aristotele esiste un legame molto stretto tra ’immedesimazione
emotiva ricercata dal poeta o dal retore e il conseguente coinvolgimento passionale
dello spettatore5. Certo non vi sono elementi sufficienti per attribuire a Gorgia una
teoria della pipnoig quale immedesimazione del poeta nelle sue creazioni artistiche,
come si trova in Platone e, in una veste comicamente deformata, anche in Aristofane,
ma bisogna se non altro riconoscere al sofista un interesse particolare per la tragedia,
un genere cui egli sembra assegnare un maggior potere di coinvolgimento e di
immedesimazione#® e che senza dubbio sollecito la riflessione sulla pipnoig?’.

Le testimonianze offerte dai Avoooi Adyot e da Gorgia, se da un lato appaiono di
un certo interesse poiché sembrano implicare la concezione di poesia come attivita

44 Nella poesia infatti £&n° &Aotpiwv Te mEaypdiwv xal cwpdtov edtvyiog xai
dvompayiaig WOV T nadnpa did tdv Aoywv Enadev § Yuxn (Gorg. Hel. 9). Questa
concezione, piuttosto che richiamare la teoria aristotelica della catarsi, come ¢é stato sostenuto da
W. Siiss, Ethos, Studien zur dlteren griechischen Rhetorik, Leipzig-Berlin 1910, 80, sembra
avvicinarsi al meccanismo del oupndoyewv indicato da Platone in R. 10.605 d come uno degli
effetti piu negativi e pericolosi provocati dalla pipnoig poetica, che in tal modo sollecita la
parte irrazionale dell’anima; € chiaro che Platone aggiunge una sfumatura di condanna che manca
totalmente in Gorgia.

45 Oltre al passo della Poetica citato alla nota 29, cf. anche Rher. 3.7.1408 a 23 s.: ouvoponadel
6 drovwv del 1@ rmabnundg Aéyoviy; & inoltre da notare che in entrambi i casi, nonostante
la rilevanza dell’argomento, il concetto viene solo fuggevolmente accennato, come se si trattasse
di una nozione ormai da tempo acquisita. In effetti 1'idea che lo stato d’animo del poeta influisca
sulla sua poesia ¢ si trasmetta di conseguenza anche al pubblico & gia presente in un passo delle
Supplici di Euripide, dove si dice che Tov 6 Upvomolov adrog v tixty pékn / yaigovia
Tintew' fiv 8¢ i) maoyxn 10de, / obtoL dhvarr’ &v oixobév ¥ drdpevog / téenew &v
arhoug o0dE yap dinnv Exer (vv. 180-83); riguardo a questi versi si vedano Lanata, 170-73 ¢
C. Collard, Euripides, Supplices, 11, Groningen 1975, 156. Sulla stessa linea si pone anche lo
lone platonico, che tuttavia attribuisce a questo processo una connotazione entusiastica di origine
divina, totalmente assente sia dal pensiero di Gorgia, sia da quello di Aristotele (un’analogia
riguardo all'immedesimazione richiesta al poeta da Aristofane, Platone e Aristotele & suggerita
anche da G. Lieberg, Poeta creator, Studien zu einer Figur der antiken Dichtung, Amsterdam
1982, 79-81).

46 F. Donadi, Gorgia, Elena 16 (quel quattrocentocingue), BIFG 4, 1977-78, 69-70, osserva che
nella tragedia al potere psicagogico del A6yog si unisce I'efficacia dell’&yig, in modo che lo
spettacolo tragico risulta piu coinvolgente sul piano emotivo delle altre forme di poesia. Un
interesse particolare in Gorgia per la tragedia ¢ testimoniato sia dalla definizione dell’dxdtn
tragica conservata da Plutarco, sia dal capitolo nono dell'Encomio di Elena, che, nonostantc il
riferimento alla poesia in generale, sembra pero riguardare in primo luogo la tragedia, alla quale
meglio si addicono le emozioni di pieta e paura ivi menzionate.

47 Cf. oltre pp. 223 5.

-217-



mimetica, dall’altro perd non portano alcun contributo alla dimostrazione dell’impiego
del termine uiynowg in un’accezione tecnico-poetica da parte dei Sofisti48. Un vago
indizio in tal senso pud tuttavia essere desunto da un elemento, interno al passo
aristofaneo, che finora non mi pare sia stato posto in giusto risalto49. Estremamente
significativo mi pare infatti 1’utilizzo da parte di Agatone di un termine astratto in -0,
quale & pipnog, che rispetto agli altri termini appartenenti a questa famiglia lessicale &
ancora scarsamente attestato nel V secolo a.C.50. E infatti interessante notare che
un’indagine della frequenza degli astratti in -0tg nelle commedie aristofanee ha rivelato
un uso in genere piuttosto raro di questi termini, che non dovevano appartenere al
linguaggio quotidiano, mentre erano caratteristici delle lingue tecniche. Solo in tre
commedie, cio€ nelle Nuvole, nelle Tesmoforiazuse e nelle Rane, si rileva un numero
relativamente alto delle occorrenze di questi nomi astratti, fenomeno certamente
riconducibile al carattere e alle tematiche peculiari di queste commedie3!. Nelle Nuvole
infatti la parodia delle dottrine dei Sofisti si accompagna a quella del linguaggio
tecnico da loro utilizzato32, mentre nelle altre due commedie 1’impiego frequente degli
astratti in -o1g «may reflect the impact of sophistic learning on advanced poets like
Euripides and Agathon»33,

Nonostante la mancanza di prove decisive a favore dell’esistenza di un dibattito
sulla piunows poetica negli ambienti culturali contemporanei ad Aristofane, mi sembra
tuttavia che gli elementi considerati, dai punti di contatto riscontrati con la riflessione
filosofica posteriore, alle altre testimonianze qui sopra analizzate, inducano a ritenere
probabile che Aristofane in questo passo delle Tesmoforiazuse stia alludendo a delle
teorie allora correnti®4, '

Non bisogna pero dimenticare che il commediografo, nell’atto stesso di menzionare
per bocca di Agatone una rudimentale teoria della mimesi poetica, la sottopone, come si

48  Naturalmente non si possono trarre delle conclusioni sicure dall'argumentum ex silentio: il fatto
che i termine nell’accezione tecnico-poetica non compaia in nessuno degli scritti sofistici a noi
giunti non esclude necessariamente che fosse impiegato altrove.

49 Per quel che ho potuto vedere, nessuna analisi del passo aristofaneo si sofferma attentamente su
questo aspetto; solo Muecke, 54, accenna alla questione, ma per negare qualunque rilevanza
all’impiego del termine astratto pipmoig. L’argomento é invece accuratamente indagato da E.W.
Handley, -sis Nouns in Aristophanes, Eranos 51, 1953, 129-42, benché in una prospettiva piu
ampia, che non si propone come fine I'analisi del passo delle Tesmoforiazuse.

50 per le attestazioni del termine nel V secolo a.C. cf. Else.

51 Per un calcolo statistico delle occorrenze cf. Handley, 141.

52 1a parodia verbale si esercita qui non solo sui nomi astratti in -gLg, ma anche sulle formazioni
aggettivali in -1xdg, come uvnuovOg (v. 483) e AnOOTEQNTLXOG (v. 728), usate da Socrate
¢ caratterizzate da un evidente intento parodico in quanto contrapposte a sinonimi quali pvijpav
(v. 484) e dootegnTig (v. 730), impiegati non a caso da Strepsiade (al di fuori delle Nuvole
la ripetizione parodica di aggettivi in -uxOg ritorna con particolare insistenza ai vv. 1378-381 dei
Cavalieri).

53 Handley, 141-42 (sulle Tesmoforiazuse in particolare cf. 133).

54 Anche S. Halliwell, Aristotle’s Poetics, London 1986, 114, afferma che «there can be no
serious question that Aristophanes is also picking up and parodying fragments of contemporary
dramatic theory, the key element in which is the idea of mimesis».

~218 -



€ visto, ad un processo di deformazione che merita ulteriori precisazioni. Rispetto alla
pit matura riflessione sulla pipnowg quale & testimoniata dai passi platonici sopra
menzionati, accanto ad interessanti coincidenze, si osservano infatti significative
divergenze riguardo ad un punto di sostanziale importanza. Agatone, come si € detto, si
presenta al pubblico nella veste di sostenitore di una teoria poetica che fa dell’affinita
tra la persona del poeta e i suoi componimenti la condizione necessaria per la creazione
artistica. Ne consegue che il poeta, qualora voglia rappresentare oggetti diversi dalla
sua natura fisica e psicologica, deve ricorrere ad espedienti volti a restaurare
artificiosamente tale affinita. Questo espediente & appunto la mimesi, che si configura
quindi come 1’assimilazione, il piti possibile fedele, alla figura e ai comportamenti del
personaggio prescelto come protagonista del dramma da comporresS. E evidente
dunque che pipnoig, nel prologo delle Tesmoforiazuse, non definisce ancora tout
court I’azione creativa del poeta, almeno di quello drammatico, come avviene nel terzo
libro della Repubbiica platonica, ma costituisce soltanto la condizione preliminare che
consente 1’attuarsi della composizione poetica, qualora manchi in natura la richiesta
somiglianza tra poeta e oggetto prescelto. Dal ragionamento di Agatone emerge infatti
con evidenza che la mimesi si rende necessaria solo nei casi in cui il poeta debba
rappresentare qualcosa di estraneo alla propria persona, mentre risulta del tutto inutile
quando esiste gia naturalmente una corrispondenza tra poeta e oggetto prescelto%. E
chiaro quindi che Aristofane, se da un lato sembra voler alludere, attraverso 1’utilizzo
del termine piunous, a teorie allora in voga, che costituiscono probabilmente 1’ humus
su cui si sviluppo la successiva riflessione filosofica sulla creazione poetica, dall’altro
mostra perd di impiegare il termine senza sostanziali differenze rispetto al valore
consueto da lui attribuito a questa famiglia lessicale. Nonostante la novita, per altro non
trascurabile, del contesto di discussione poetica in cui é utilizzato il sostantivo pipnoic,
il termine conserva infatti il significato di diretta rappresentazione dell’aspetto e delle
azioni altrui attraverso la parola e i gesti, proprio della maggior parte degli usi
aristofanei in passi che non hanno alcuna attinenza con discussioni di poeticas?.

55 11 travestimento femminile, per Agatone, si rende necessario nei casi in cut il poeta voglia
rappresentare yuvauxeio dpapata, ma non € chiaro se sotto questa denominazione debbano
intendersi i drammi in cui il protagonista € una figura femminile o quelli in cui il coro &
costituito da donne; del resto la questione non sembra qui rivestire una particolare importanza.

56 Occorre inoltre sottolineare che I'atto mimetico richiesto al poeta consiste in una momentanea
assimilazione dei propri 1@OmoL a quelli dell’oggetto prescelto e non sembra esercitare
un’influenza durevole sul carattere di chi attua la piunow, come invece afferma Platone nel terzo
libro della Repubblica. Ma sull’asgomento cf. Stohn, 1993.

57 Per Ielenco delle occorrenze in Aristofane dei termini appartenti a questa famiglia lessicale cf.
Else, 79-81, il quale sottolinea la sostanziale prossimita degli usi aristofanei alla sfera del mimo.
Contrari all’ipotesi che il termine pijinow in Thesm. 156 sia da intendere in senso tecnico sono
anche G. Sorbom, Mimesis and Art, Studies in the Origin and Early Development of an
Aesthetic Vocabulary, Stockholm 1966, 75-77 e 204-05, e Muecke, 54 s.

-219 -



Dagli elementi emersi nell’analisi della scena di Agatone nelle Tesmoforiazuse é
ora possibile, operando in due direzioni distinte, trarre alcune conclusioni riguardanti,
da un lato, il senso e le finalita della presentazione aristofanea di questo tragediografo,
dall’altro, I’evoluzione storica dell’accezione tecnica propria del termine piunoig.

Per quanto concerne il primo punto, ¢ evidente che se esiste davvero, come in ultima
analisi mi sembra possibile, una relazione tra I’accenno alla piunoig in Thesm. 156 €
il dibattito culturale del tempo, la presentazione aristofanea di Agatone acquisterebbe
allora il valore di un ritratto a tutto tondo del personaggio, non limitato soltanto ai suoi
aspetti piu appariscenti e di maggiore presa comica. Accanto alla derisione della
celebre effeminatezza del tragediografo, affidata alla facile comicita del travestimento
fernminile e dei commenti espliciti del Parente, Aristofane sembra infatti intenzionato a
colpire anche altri aspetti meno vistosi della personalita e dell’arte di Agatone33. Tra
questi, ancora accessibile ad un vasto pubblico, ma a un livello piu tecnico e dunque
piu difficile da cogliere, ¢ la parodia delle scelte metriche di Agatone nel canto con cui
il tragediografo fa il suo ingresso in scena. La mollezza della musica, sottolineata dai
commenti del Parente, trova infatti una corrispondenza nella struttura metrica del brano,
che rivela una grande liberta sia per le frequenti risoluzioni e le sostituzioni ardite negli
ionici @ minore, sia per il rifiuto della composizione stroficas. L’accenno alla mimesi
in questo contesto potrebbe essere letto come il riferimento ad un altro aspetto
fondamentale della personalita di Agatone, e cio¢ ai suoi legami con gli ambienti
intellettuali del tempo. L’educazione sofistica ricevuta in gioventu doveva infatti
apparire un tratto peculiare della sua personalita poetica, se Platone nel Simposio
parodia il suo stile riconducendolo esplicitamente ai dettami della retorica gorgiana0.

58 Una pluralita di aspetti nella parodia di Agatone ¢ individuata anche da P. Rau, Paratragodia,
Untersuchungen einer komischen Form des Aristophanes, Miinchen 1967, 98-114 e da Sousa e
Silva, 384-412, che tuttavia si limitano ad analizzare la presa in giro dell’effeminatezza ¢ dellarte
del tragediografo, trascurando invece 1’altra componente che mi pare fondamentale per completare
il ritratto del personaggio, e cioé I'allusione alla formazione culturale di Agatone e ai suoi
legami con gli ambienti intellettuali del tempo.

59 L’impiego degli ionici @ minore e I'abbandono della composizione strofica a favore di un metro
libero accomunano 1’arte di Agatone a quella di Euripide, che nei suoi componimenti fece un uso
considerevole degli ionici a minore e di frequente nelle sue monodie evitd la regolarita dello
schema strofico. Per un’analisi della parodia aristofanea del canto di Agatone cf. Lévéque,
142-45, Rau, 104-08 e Sousa e Silva, 401-04.

60 Cf. in particolare il giudizio espresso da Socrate in Symp., 198 C: xai yao pe Togyiov 6
AOYog Gvepipvnoxev, Hote drexvidg tO tod ‘Opljgov EmendvOn épofovunv i pou
tehevt@v 6 "Ayabwv Togyiov xepakilv dewold Aéyew €v 1@ AOyw &mi TOv EpdV
Adyov mépyoag avtév pe AiBov tf} dpwviq moujoeev. Per gli evidenti legami che
uniscono lo stile di Agatone a quello di Gorgia cf. anche Philostr., Vitae soph. 493: nai
’Ayabov... moihayod t@v lapPwv yopyudler. La ricca presenza di figure gorgiane nello
stile di Agatone ¢ confermata anche da un’analisi puntuale dei suoi frammenti; in proposito si
vedano §. Machina, Le tragedie di Agatone, Dioniso 18, 1955, 30-32, ¢ |. Waern, Zum Tragiker
Agathon, Eranos 54, 1956, 87-100. Sull’educazione sofistica ricevuta da Agatone e sui suoi
legami con gli ambienti intellettuali di Atene, in cui spiccano le figure di Protagora, Ippia,
Antifonte ed Euripide, cf. Lévéque, 32-34 e 40-48.

-220 -



Non sembra dunque casuale che in Aristofane ricorrano le stesse esagerazioni
parodiche presenti nel passo platonico per caratterizzare lo stile della replica di
Agatone al Parente, nella quale viene appunto esposta la teoria della piunowo!.

Poco importa, ai fini della presa in giro del tragediografo, se Aristofane,
recuperando il termine chiave del dibattito sull’imitazione e concentrando su di esso
ogni potere allusivo, gli attribuisce pero il senso, per lui abituale, di imitazione
dell’aspetto fisico e dei gesti di una persona, che si avvicina, ma non coincide ancora
con il concetto di mimesi artistica. Una certa approssimazione nel riferire teorie
filosofiche allora in voga ¢é evidente infatti anche nelle Nuvole, dove a Socrate, troppo
sbrigativamente assimilato ai Sofisti, sono attribuite idee € interessi propri di altri
pensatori.

Completato dall’allusione ai legami con gli ambienti intellettuali pit avanzati, il
ritratto comico di Agatone assume in tal modo tratti analoghi a quelli attribuiti ad
Euripide. I due poeti condividerebbero infatti non solo I’idea di un’arte elegante e
raffinata (cf. Th. 53-57 e Ran. 826 ss.) e I’interesse per le possibilita espressionistiche
della nuova musica, da loro introdotta nella tragedia, ma anche la tendenza verso
I’intellettualismo. Questa analogia nella presentazione dei due tragediografi &
sottolineata ulteriormente dalla somiglianza delle situazioni in cui essi vengono
introdotti sulla scena negli Acarnesi (Euripide) e nelle Tesmoforiazuse (Agatone) ed &
inoltre riconosciuta esplicitamente dallo-stesso Euripide, che in quest’ultima commedia
tacita le insinuazioni del Parente contro Agatone affermando la propria somiglianza
con il piu giovane collega: xai YCLQ gyd Towodtog fv dv tmhxoltog, fvin’
NOYOUNV TOLETVO2,

Ovviamente 1’allusione celata abilmente nel termine pijnow non doveva risultare di
facile decodificazione per tutto il disomogeneo pubblico del teatro ateniese ed &
verosimile che solo una parte degli spettatori fosse in grado di coglierla. Ma in realta
questa pluralita di livelli, destinata a soddisfare le diverse esigenze del pubblico, € tipica
del testo aristofaneo e appartiene dichiaratamente alla poetica del commediografo, che
alla fine delle Ecclesiazuse riconosce all’interno della sua opera due differenti
componenti, riconducibili a due forme di ispirazione diverse per impegno e finalita, e
per questo fruibili da due differenti categorie di pubblico3.

61 n questi versi infatti evidenti intenzioni parodiche ha il frequente ricorso alle pil tipiche figure
gorgiane come 1’antitesi, la parisosi e I'omoteleuto; in proposito cf. Iattenta analisi di Rau,
HI1-12.

62 vy, 173-74, cf. Sousa e Silva, 390.

63 Cf. Aristoph. Ec. 1155 s.: 10l 00QOIg HEV TGV COPMV UEUVIUEVOLS HDIVELY EUé, TOIG
veh@ou & MdEwg dud 1OV yédwv xpivery Eué. Sull’argomento cf. G. Cortassa, I/ poeta, la
tradizione e il pubblico, Per una poetica di Aristofane, in AA.VV., La polis e il suo teatro, 1, a
¢. di E. Corsini, Padova (986, 185-204, e ]. M. Bremer, Aristophanes on His Own Poetry, in
AA.VV. Aristophane, Genéve 1993, 134-43.

-221-



Le necessarie precisazioni sul meccanismo parodico che governa la scena di
Agatone consentono ora di impiegare con maggiore sicurezza il passo deile
Tesmoforiazuse come testimonianza significativa per la ricostruzione del processo che
condusse il sostantivo piunowg a diventare una parola chiave del lessico
tecnico-poetico. L’impiego aristofaneo di questo termine sembra infatti testimoniare
una fase intermedia nell’evoluzione semantica, posta a cavallo tra un significato piu
generico, non tecnico, e quello specifico del lessico poetico, che iniziava allora a
costituirsi. Il passo delle Tesmoforiazuse sembrerebbe infatti suggerire che
’accezione tecnica del termine si sviluppo a partire dal valore di riproduzione della
voce € dei gesti propri di esseri animati, significato che € ampiamente documentato per
i termini appartenenti alla famiglia lessicale di ppetoBal gia nelle attestazioni pil
antiche. E significativo che nel terzo libro della Repubblica, nello stesso contesto in
cui viene utilizzato per la prima volta il termine piunolg come espressione tecnica per
indicare una delle possibili modalita di A€ELg poetica, la parola venga anche riferita a
un’attivita imitativa che si esplica ad opera di non professionisti in ambiti estranei a
quelli artistici, ma che conserva della piunoug piu propriamente poetica le stesse
caratteristiche di assimilazione ad un’altra persona fj ®aTd QoViv fj ®atd
oxfipads. Il termine pipnows nella prima attestazione della sua accezione tecnica
riflette dunque una concezione dinamica del poetare, che risente fortemente

64 Cf in particolare Pind. fr. 107 a 3 M. e gi altri esempi citati da Else, 79 (vicino all’esempio
pindarico ¢ un passo del Reso di dubbia paternita euripidea, v. 211, in cui I'imitazione vista
come rappresentazione dell’aspetto e delle azioni di un essere animato si arricchisce di elementi).
Per un esame delle testimonianze precedenti a Platone rimangono fondamentali gli studi gia pit
volte menzionati di Koller, Else, ¢ Srbom, che giungono a conclusioni differenti riguardo al
significato fondamentale e originario dei termini collegati a piueloBar. Molte obiezioni ha
sollevato I'interpretazione di Koller, che rifiuta il senso di «copia, imitazione», a favore di quello
di «espressione, rappresentazione», soprattutto attraverso i mezzi della danza e della musica (per
le riserve mosse alle conclusioni di Koller cf. Else, 73 s. e S6rbom, 15-18). Piu vicine sono
invece le posizioni di Else e Sérbom, che condividono I'idea di una derivazione siciliana di questi
termini € di un’evoluzione progressiva del significato e che, pur in modo differente, riconducono
il valore originario di questa famiglia lessicale alla sfera del mimo. Else identifica infatti tre
sfumature di senso: dalla prima, «miming» intesa come diretta rappresentazione dell’aspetto,
delle azioni e delle voci di esseri animati, sarebbero derivate le altre due, cioé il valore di
imitazione ‘etica’ del comportamento di una persona da parte di un’altra, senza alcuna
componente mimica, e il significato di imitazione, effigie di una persona o di una cosa attraverso
un mezzo inanimato. Secondo S6rbom invece pyieloBau e gli altri termini appartenenti a questa
famiglia lessicale sarebbero stati coniati originariamente come metafora derivata dal mimo, con il
valore di «comportarsi come un attore mimico», e solo con il passare del tempo il senso
metaforico sarebbe andato indebolendosi fino a scomparire. In realta questa accezione metaforica
non sembra rendere adeguatamente tutti gli usi dei termini legati a pyieloBal, come ad esempio
in Hdt 3.32.4 (per le obiezioni suscitate dall’interpretazione di Sérbom cf. la recensione di D.W.
Lucas in CR, 18, 1968, 190-92). Pii convincente mi sembra invece la ricostruzione di Else,
qualora non si assuma in modo troppo rigido la tripartizione proposta, come del resto invita a
fare lo studioso stesso. I tre significati individuati mi paiono rispondere effettivamente ai diversi
ambiti di applicazione testimoniati dalle occorrenze del V secolo a.C..

65 Cf supra21]s.

-222-



dell’esperienza teatrale, nella quale 1’imitazione si configura appunto come
immedesimazione attraverso la riproduzione della voce e dei comportamenti altrui.

E probabile che da questo significato tecnico, legato al contesto drammatico, il
termine pijnoig abbia esteso poi il suo ambito di applicazione giungendo a definire la
natura intrinseca del fenomeno artistico, comprendente non solo la poesia, ma anche le
arti figurative, accezione che si ritrova nel decimo libro della Repubblica platonica e che
riceve la sua pit chiara definizione all’inizio della Poetica aristotelica.

Le premesse di una simile estensione del significato assunto da piunot sono perd
certamente piu antiche di Platone, poiché fin dai tempi di Erodoto il termine era stato
applicato alla statuaria con I’evidente intenzione di definire il rapporto di somiglianza
tra il soggetto prescelto e la sua rappresentazione plasticat6,

Gia Simonide, come noto, aveva -almeno implicitamente posto le basi per
I'unificazione dell’esperienza poetica e di quella figurativa sotto il comune
denominatore della pipunoig nella celebre affermazione a lui attribuita in cui viene
istituito un parallelo tra poesia e pittura, distinte solo dalla presenza o dall’assenza
della parola$?. L’accostamento tra 1’arte del AGyog e quella figurativa torna anche nel
gia esaminato passo dei Alocol Adyou e, come si ¢ visto, una somiglianza tra i due
ambiti sembra riconosciuta anche da Gorgia nell’Encomio di Elena®®.

E inoltre degno di nota il fatto che persino 1’esperienza mimetica che possiamo
definire drammatica, fondata cioé sull’immedesimazione, sia illustrata attraverso
paragoni tratti dalle arti figurative, che dimostrano come anche in contesti in cui il
termine pipnows ha chiaramente il significato di riproduzione della voce e dei gesti di
una persona, non rimanga totalmente in ombra il carattere mimetico proprio delle arti
figurative. E quanto avviene nel terzo libro della Repubblica platonica, dove il processo
dell’assimilarsi ad un altro viene illustrato attraverso espressioni o metafore desunte
dalle arti figurative e plastiche. In R. 3. 396 d-e il pyieloBat € infatti prima descritto
come un Gnewxalewy Eaqvtév ad un’altra persona, utilizzando un verbo spesso
impiegato in riferimento alla pittura®?, e poco oltre viene definito come un @UTOV

66 Cf Hdt. 3.37.2, in cui la statuetta di Efesto, che si trova nel tempio del dio a Menfi, &
paragonata alle immagini dei Pateci, divinitd che i Fenici portano sulle prore delle triremi e che
sono muypaiov GvdEOc pipnots. Anche se il termine ha qui il significato di ‘rappre-
sentazione’, come sostiene D. Asheni, Erodoto, Le storie, 111, Milano 1990, 254, ¢ chiaro che il
sostantivo implica una relazione di somiglianza tra le immagini dei Pateci e il muypaiog avije.
Naturalmente anche altri termini di questo gruppo lessicale vengono impiegati in relazione alle
arti figurative o plastiche, come il verbo yeioBat, che nel participio perfetto medio-passivo
viene usato con un significato analogo ad esempio in Hdt 2.78, e soprattutto il sostantivo
pipnpa, impiegato gia a partire da Eschilo (fr. 364 TrGF e fr. 78 a.1-7 TrGF = P.Oxy. 2162)
per indicare la copia di un oggetto attraverso mezzi inanimati (cf. in proposito le altre
attestazioni raccolte da Else).

67 | affermazione di Simonide ¢ ricordata da Plutarco (de glor. Ath. 3.346 F).

68 Cf supra 214-16.

69 g1 significato proprio del verbo ¢ indicato da LSJ s.v. come «form from a model, represent,
express, copy, of painters» ¢ in questa accezione il verbo & piuttosto comune sia in Platone (cf.

-223 -



ExpdTIely 1e %0l Eviotdval £ig tolg TUmovg Tvdg, tramite una metafora
probabilmente tratta dalla tecnica di produzione di figure in terracotta attraverso uno
stampo, TOn0g, diffusa a partire dal V secolo a.C.70.

Se quindi & probabile che ’accezione tecnico-poetica del termine pipnoig derivi dal
significato pit generico di imitazione dei gesti e della voce altrui e abbia risentito nella
sua formazione dell’influenza determinante esercitata dal teatro, sembra tuttavia che il
confronto con le arti figurative, alle quali era pure riconosciuto uno statuto mimetico,
abbia interferito fin dall’inizio nell’elaborazione del significato tecnico di pignoig. Si
spiegano cosi le ambiguita nell’uso del termine riscontrate in Platone, che, attingendo a
una gamma ancora fluida di possibilitd semantiche insite nella famiglia lessicale del
pueioBay, sceglie di volta in volta I’accezione che meglio risponde alle esigenze del
suo pensiero’!. Per tale via Platone giunge alla definizione pitt matura del concetto di
piunos artistica quale si ritrova nel X libro della Repubblica, dove le differenze tra le
modalita mimetiche proprie dei diversi generi poetici e delle arti figurative sono
superate in una visione che coglie il principio comune sotteso ad ogni fenomeno
imitativo.

Milano Elena Mazzacchera

ad esempio Crat. 432 b e Criti. 107 d-e), sia in altri autori del V-IV sec. a.C. (Xen. Mem.
3.10.1, Isocr. 1.11 e Arist. Poet. 1. 1447 a 20).

70 Cf. Stohn, 1993, 201-03 e la bibliografia citata in 201 n. 20. Stohn individua questa metafora
anche in un passo delle Rane di Aristofane in cui Eschilo utilizza il verbo dmopdttw per
indicare I'impronta da lui ricevuta ad opera dei nobili caratteri degli eroi omerici, grazie alla quale
sarebbe in grado di creare a sua-volta personaggi eroici nelle sue tragedie: §8¢v fjuf peNv
dropatapévyy noddag doetdag énonoev, INargdxiwv, Tevxrpwv Buporedviwv (vv.
1040s.). L’accezione metaforica del verbo Tundw si ritrova inoltre anche nell’Encomio di Elena
di Gorgia (capp. 13 ¢ 15: i passi sono citati sopra a n. 40), dove perd, come si & detto, non serve
a precisare il meccanismo con cui si realizza il pupueioBat inteso come immedesimazione in
qualcun altro, ma a definire I'effetto del A6yog su chi ascolta.

71 Per una schematica visione d'insieme delle differenti accezioni ¢ ambiti di utilizzo del termine
pipnog in Platone cf. Halliwell, 116-21.

-224-



SOCRATE INTERPRETA SIMONIDE
LA RILETTURA PLATONICA DEL ‘CARME A SCOPAS’

La citazione platonica dell’Encomio a Scopas di Simonide all’interno del
Protagora, unica fonte per la ricostruzione e 1’interpretazione del carme, & stata
oggetto da parte degli studiosi di numerose analisi, per lo pit di carattere strettamente
filologico: effettivamente, come afferma Gentili, «non sono molti i testi che abbiano
subito tanti laceramenti e torture, tante diverse e contrastanti interpretazioni quante ha
dovuto tollerame questo celebre testo che deve la sua fama a Platonex!.

Proprio Platone sarebbe stato «il primo responsabile dei fraintendimenti, degli
equivoci d’interpretazione dei quali ¢ stato oggetto il carme nella storia della critica
soprattutto recente»?, tuttavia 1'interpretazione del carme proposta dal personaggio di
Socrate parallelamente alla sua citazione non ha suscitato il dovuto interesse. Essa &
stata quasi universalmente riconosciuta come arbitraria3: la maggioranza degli studiosi,
chi definendola una situazione in cui Socrate agisce ‘capricciosamente’, chi un
giocoS, chi «il tipico esempio di una discussione dialettica mal condotta»®, chi, infine, il
paradigma di «come non si deve leggere un poema»’, afferma pit o meno
esplicitamente che Socrate distorce il testo simonideo, sia collegando in modo errato le
parole che lo compongono, sia travisandone i contenuti. Tale distorsione ¢ stata per lo
pil motivata come una parodia delle interpretazioni poetiche? volta a dimostrare la

B. Gentili, Studi su Simonide, I1. Simonide e Platone, Maia 16, 1964, 278 s.

Ibid. )

3 Si discosta in parte da questa lettura R. Pfeiffer, Storia della filologia classica. Dalle origini alla
Jine dell’eta ellenistica, tr. it., Napoli 1973, 85 s., secondo cui, anche se I’analisi socratica
dell’Encomio costituisce «una brillante parodia del metodo sofisticon, «Platone, che senti un
rispetto autentico per Protagora», nel delineare I'interpretazione del testo condotta dal sofista
«traccia un quadro fondamentalmente adeguato del suo procedimento». Analogo il giudizio di Ch.
Segal, Protagoras’ Orthoepeia in Aristophanes’“Battle of the Prologues” (Frogs 1119-97),
RhM 113, 1970, 162: «Protagoras'interpretation of Simonides in Plato's dialogue may
correspond rather closely to actual fact. One may even wonder whether Protagoras 338e-339d
reflects the same work as that which, according to Aristotle, criticized the poem of the [liadh.

4 C.C.W. Taylor, Plato, Protagoras, Oxford 1991, 146; egli definisce linterpretazione socratica
«generally perversen. Anche G. W. Most, Simonide’s Ode to Scopas in Contexts, 131, in
Modern Critical Theory & Classical Literature, edd. 1. J. F. De Jong - J.P Sullivan, Leiden
1994, riconosce che Socrate,.con la propria interpretazione, fa violenza «upon the meaning and
position of Simonides’ words».

S ). Dalfen, Literarische Techniken Platons. Beispiele aus dem Protagoras, BIFG 5, 1979-80,
51.

6 Gentili, 280. Cf, A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bem-Miinchen 19712, 582,
che giudica Iinterpretazione del carme condotta molto arbitrariamente da entrambe le parti.

7 Cosi A. Carson, How not to read a poem. Unmixing Simonides from Protagoras, CPh 87.2,
1992, 110-30, e F. De Martino, Socrate, Simonide, e il prototipo dei commenti, Kleos 1998,
21-41.

8 1 rifiuto di Platone nei confronti dei pocti & esplicito: essi sono, nel suo giudizio, corruttori dei

giovani ¢ imitatori di una imitazione, doppiamente lontani dal mondo delle Idee (cf. Resp. 378d,

Hipp. min. 365¢c-d, Phaedr. 275d). Le motivazioni di tale rifiuto, come ha evidenziato E. A.

Havelock, Cultura orale e civilta della scrittura, Da Omero a Platone, tr. it., Roma-Bari 19832,

~ -

LEXIS 17/1999 -225-



debolezza del testo poetico e, pil1 in generale, scritto?, per loro stessa natura passibili di
qualunque manipolazione.

La conclusione alla quale si & giunti, anche in studi molto recenti, si puo riassumere
con le parole di Bowra!0: I’interpretazione socratica del carme «non deve essere presa
sul serio».

A ben vedere, promotore di questo tipo di lettura ¢ lo stesso Socrate platonico, che,
terminata con successo la propria performance, invita a lasciar cadere il discorso
riguardo a carmi e poemi (347c 1), con la motivazione che «discutere di poesia ¢ del
tutto simile ai banchetti di uomini inetti e volgari» (347e 4-5). Si ricorre ai poeti, infatti,
per colmare le proprie insufficienze argomentative, cosi come nei banchetti le
suonatrici di flauto hanno la funzione di colmare, con la musica, I'incapacita di
conversare dei commensali (347d-e). Gli uomini di valore, invece, «lasciati da parte i
poeti» (348a), ricercano la verita unicamente con i propri mezzi, mettendosi
reciprocamente alla prova per mezzo dei discorsi. ‘

Ridotta cosi ad un semplice seppure riuscito divertissement, un godibilissimo gioco,
un interludio nel quale a Socrate & lecito agire capricciosamente, 1’interpretazione
dell’Encomio & stata isolata come una sezione «giocosa» all’interno di un dialogo che,
in opposizione ad essa, si presenta come «serio». Tale dicotomia investe, oltre che le
finalita delle due sezioni, le tecniche argomentative che Socrate adopera all’interno di
ciascuna di esse: mentre si riconosce che in una sezione isolata, «giocosay, il filosofo
possa fare uso della manipolazione linguistica e di fallacies - argomentazioni la cui
conclusione non € conseguente rispetto alle premesse, € che quindi sono valide solo in
apparenza - si nega recisamente che questo avvenga nelle sezioni argomentative del
dialogo. L’utilizzo di simili procedimenti, per riprendere le parole di uno dei piu
autorevoli ‘difensori’ di Socrate, Gr. Vlastos, non sarebbe coerente con I’immagine
del Socrate platonico, né relativamente alla sua filosofia, né relativamente alle sue
vicende personalil!.

sono legate aila comunicazione e trasmissione orale della poesia, che implicavano una sorta di
trance dell’uditorio, ¢ alla sua natura enciclopedica, in virti deila quale essa costituiva la fonte
primaria di cultura per Iintero popolo. Per poter affermare un nuovo sistema di pensiero, basato
sulla dialettica, era necessario, per Platone, negare la validita del sistema culturale precedente, le
cui basi erano insite proprio nella cultura orale, e quindi, in primo luogo, nella poesia. Per
un’analisi specifica dei singoli passi platonici riguardanti la poesia si rimanda a Vicaire, Platon
critique litiéraire, Paris 1960.

9 La complessita dell’atteggiamento platonico nei confronti della modalita di comunicazione scritta
viene ben evidenziata da G. Cerri, Platone sociologo della comunicazione, Lecce 19972,

1o ¢, Bowra, La lirica greca, Da Alcmane a Simonide, tr. it. Firenze 1973, 480.

U Gr. Vlastos, The Unity of the Virtues in the Protagoras, in Platonic Studies, ed. by Gr. Vlastos,
Princeton 1981, 223 n. 5: « It is widely assumed that, for good purposes (pedagogical or
polemical) of his own, the Platonic Socrates does not scruple to profess to believe propositions
he thinks false and to defend them by sophistical arguments. [ reject this assumption, holding it
to be inconsistent with what we learn in the Platonic corpus about Socrates’ conception of the
philosophic life and about his personal character». Al fine di negare che nel Protagora Socrate
faccia uso di fullacies per dimostrare 1 unita dell’dpetr, lo studioso propone un’interpretazione
delle tesi platoniche che ne modifica la sostanza, andando per di pili contro 1'evidenza testuale.

-226-



Nel presente lavoro, I'interpretazione socratica del carme simonideo ¢ utilizzata
come ‘pietra di paragone’ per analizzare le argomentazioni sviluppate nelle sezioni
filosofiche del Protagora: questo confronto consente di verificare che le cosiddette
sezioni «seria» € «giocosa» non solo non presentano modelli argomentativi opposti,
ma, al contrario, mostrano un’omogeneita di fondo. Si ha cosi un’importante conferma
che Platone non solo possedeva quelle competenze linguistiche e logiche che sono
state successivamente oggetto della teorizzazione aristotelica, ma le padroneggiava cosi
pienamente da metterle in atto sia in modo palese, come avviene nell’interpretazione
dell’ Encomio, sia in modo sotterraneo, ma forse ancora piu efficace, nel resto del
dialogo.

Dal momento che il carme, nel corso dell’analisi socratica, & presentato al lettore
come una successione di brani avulsi dal contesto, a volte proposti in parafrasi poco
precise, per cogliere nel dettaglio le modalita interpretative messe in atto dal filosofo
sard qui necessario un continuo raffronto col testo simonideo, considerato nella sua
unita e completezza. Ritengo quindi opportuno proporre il testo del carme cosi come &
stato ricostruito da Gentili!2, del quale si riporta di seguito la traduzione.

*AvdQ’ dyaBov piv dhabéwg yevéaBar (ot0. 0)
YOAEROV XEQOLV T€ Aol 7001 Hal VOW
TETQaYWVOVY, dvev PYOYOU TETUYpEVOV.

o0d¢ pou dppedéwg to Mirtdxeov (ote. B)
vépetal, xaito. co@od naQd Pwtog &i-
onuévov: yohexov @av ¢oBhOv Eppeval.
5 80¢ &v povog 100t Exo yéoas, dvdoa & ol
Eon pi) o xanodv Eppevar
Sv v dudyavos Gupupopd naBéin
npdkog yae eb nag dvio dyadds,
xanog &, el nande, T &ni nhelorov 8¢ xai dolotol T
ToUg x€ BeOl PLALWOLY.
tolvexev olnot’ &yd o pf) yevéoBau (avr. B)
10 duvatov dilipevog neveav &g 4
noaxtov &Anida poigav aidvog Boriw
novapopov dvBgwmov, evQuedtos Sool
*xapnov aivipedo xBovoc
Enel Opiv edgov dmayyehéw
navrag & droivu xai pUio,
tnav Sotig Egdn undév aloyedv: avayna &
004t Beol payovroL.

15 Euoly’ EEaguel 8g &v pi) xaxog 4} (¢n. B)
und dyav dadrapvog, eldmg vy dvacinolv dinav,
dyg Gviier ob wv Eyd popdoopar
ot yao el guidpwpos

: 1@V yap dMBiwv dnelpwv yevébra.

20 AGVIo TOL AOAG, Toloi T aloyed pn pépewwtal.

12 Gentili, 297 ss.

-227-



E difficile essere davvero valente,
quadrato di mani, di piedi ¢ di mente,
fatto senza pecca.

Non ancora giusto mi sembra il detto di Pittaco
benché pronunziato da un uomo sagace:

difficile, diceva, essere valente.

Solo un dio puo avere questo dono,

I’'uomo non pud non essere invalido

quando un fatto irrimediabile lo colga.

Nel successo ogni uomo ¢ valente,
nell’insuccesso un invalido, e di norma i migliori
quelli cari agli dei.

Dungue non voglio cercando I'impossibile,
I'uomo senza difetto tra tutti noi

che ci nutriamo del frutto dell’ampia terra,
gettare la mia parte di esistenza

in una vana ¢ inerte speranza;

ve lo dird quando I’avré trovato.

Ma tutti io lodo ¢ amo

chiunque non faccia volontariamente il male;
con la necessita non combattono neppure gli dei.

Mi basta che un uomo non sia malvagio

né troppo impacciato e sprovveduto

¢ conosca almeno la giustizia che giova alla citta,
un uomo sano; costui, non lo biasimero,

io non sono amante del biasimo,

infinita ¢ la razza degli stolti.

Bello tutto cio cui non si mescola il turpe.

L’interpretazione del primo verso dell’Encomio da parte di Socrate (*Avéo’ &yabov
uév &AabBéwg yevéobar xarendv) costituisce il momento iniziale ed esemplare di una
manipoiazione che investe tanto la forma quanto i contenuti del carme, ¢ riesce tanto
pill complessa ed efficace in quanto adopera contemporaneamente elementi diversi;
prenderemo in esame, innanzitutto, gli elementi riguardanti il campo semantico.

«Nowhere, in the extant corpus of Greek literature before Simonides, had the term
anér agathos been modified by the adverb alatheds»'3: I’osservazione di Donlan
evidenzia bene la novita della formulazione simonidea. «Proprio per la sua novitay,
nota Svenbro, «I’avverbio non poteva passare inosservato, tanto piu che esso ¢
ostentatamente posto nel primo verson!4. Il verso ha dunque per Simonide valore
programmatico: proprio nel primo verso, infatti, egli si contrappone alla definizione
canonica dell’avng Gyadg. ' '

In Omero, come mostra Snell, questa definizione riguarda un insieme di qualita che
si esprimono nel comportamento esteriore: «Quando Omero dice che un uomo ¢
dyaBdg (buono), non intende dire che ¢ moralmente irreprensibile oppure di buon

13 W. Donlan, Simonides, Fr. 4D and P.Oxy. 2432, TAPhA, 100, 1969, 79.
14 3. Svenbro, La parola e il marmo, tr. it. Torino 1984, 127.

-228 -



cuore, bensi utile, valido, capace, ci6 che noi diciamo di un buon guerriero o di un buon
arnese. Cosi la parola Gpetn [...] non si riferisce alla vita morale, ma indica nobilta,
capacita, successo € imponenza'S». Della stessa natura, anche se adattata ad un
contesto agricolo e non piu guerriero, & la virth dell’aviip &yaBdg in Esiodo!6.

Nel corpus teognideo e nella lirica di Pindaro Gya00g e xandg fanno parte di una
terminologia inscindibilmente etica e politica, legata alla societa aristocratica della
Grecia arcaica: dyaBd6g ¢ colui che agisce e afferma la propria personalitd in un
sistema di norme etiche, in una stoudeia, che € solo aristocratica e che si puo acquisire
esclusivamente con la frequentazione degli altri dyaBoi, cioé degli aristocratici! 7. Solo
un’élite di privilegiati poteva impersonare questo ideale, diventato, con il mutare della
struttura sociale e I’emergere di nuovi ceti, del futto inattuabile.

E questo il quadro in cui plausibilmente Simonide si inserisce, riproponendo i
termini storicamente usati per esptimere 1’ideale dell’dvno &ya®dg, non perché
costretto dalla mancanza di termini alternativi'8, ma per mostrare in modo piu efficace
come fossero ormai privi di corrispondenza con la realtd. Da qui la sva critica alla frase
proverbiale di Pittaco, 10 ITittaxewov, il simbolo di una concezione dell’uomo di cui
Simonide propone con forza il superamento: 1’uso a distanza di termini dei quali
vengono presupposti la storia e le implicite associazioni ed opposizioni di significato,
evidenzia il profondo contrasto tra due ideali umani, specchio di due momenti storici
differenti.

L’analisi di Socrate appiattisce la prospettiva, considerando &ya80¢ da un punto di
vista puramente etico: il filosofo attribuisce cosi al termine il significato corrente nel
proprio periodo storico € basilare nel proprio sistema di pensiero.

Un interessante parallelo, nel quale lo sfruttamento dello slittamento semantico
viene portato all’estremo, ¢ costituito da un passo del Gorgia nel quale il sofista
Callicle cita a sostegno della propria tesi sul diritto del piu forte (483e-484c), da lui

15 B. Snell, La cultura greca e le origini del pensiero europeo, tr. it. Torino 19714, 232,

16 Donlan, 72 s.: «In Hesiod, on the other hand, people are judged as good or bad in terms of what
the basic reference, useful-profitable or useless-harmful, meant to a farmer not interested in
warlike activities. Thus, in the Work and Days (346-348), he speaks of the esthlos geiton, the
good neighbor, who is useful, beneficial, and the kakos geiton who is a “woe”».

17 G. Cerri, La terminologia sociopolitica di Teognide: I, L'opposizione semantica tra dya®dc-
£G0LGg e nandg-de1hdg, QUCC 6, 1968, 16, rist. in Poeti giambici ed elegiaci. Letture
critiche, a c. E. Degani, Milano 1977, 160: «In sostanza, nel linguaggio aristocratico del Vi e
del V secolo a.C., dya846¢-20010¢ & colui che ha assimilato la yverun, la naideia
aristocratica {...] perché un uomo possa essere considerato «valente», «di pregio», «degno di
ammirazione», non basta che sia capace di superare gli altri nel maneggio delle ammi o nell'uso
dell’astuzia e dell’eloquenza, ma ¢ in primo luogo necessario che subordini il proprio agire,
I'affermazione della sua personalita ad un vero e proprio sistema di norme, sulla cui osservanza
riposa la pace sociale.». Tra i presupposti necessari per poter essere &ya00g, la ricchezza & una
conditio sine qua non, in quanto permette lo sviluppo integrale della persona (31= 165). La
povertd, nella concezione di Teognide, prostra 1'uomo, che non & piu capace di far nulla e ha la
lingua legata: «agli dya@ol si addice la ricchezza (xAo¥t0g) € la povertd (nevin) sta bene al
naAROG».

18 Come crede Donlan, 74.

-229-



definita poco prima con I’espressione vopov Tov Tijc pUGeEwE, un brano di Pindaro
(fr. 169 Snell®):

vopog 6 naviwv Pacihevg
Ovardv te xai dbavarwv

&yer duvaudv 10 Puadrarov.

Nel discorso del sofista il termine vopog, che in Pindaro indica «la legge divina»,
viene adoperato nel significato di «legge degli uomini», significato che esso aveva
acquisito nell’ambito della controversia filosofica che contrapponeva nel corso del V
secolo gvoLg e vopog!?: il brano citato, completamente distorto, pud cosi fornire un
supporto alla tesi del suo arbitrario interprete.

I due personaggi platonici azzerano gli inevitabili mutamenti del campo semantico
di termini utilizzati nel corso di secoli: se & vero che le associazioni e le opposizioni
che costituiscono un campo semantico sono in costante modificazione20, simili
anacronismi2! non possono che essere intenzionali.

Un preciso riscontro dell’intenzionalita di tale procedimento si trova nello
sfruttamento consapevole dell’ambiguitd semantica all’interno delle sezioni
argomentative del dialogo?2. L’esempio pil evidente ¢ costituito dall’argomentazione
utilizzata da Socrate per dimostrare I’identita di cw@EocVY € copia (332a 6-¢ 9),
basandosi sullo sfruttamento dell’ampiezza del campo semantico del termine chiave
oo@ia. L’identita tra le due virtu viene provata da Socrate attraverso la constatazione
che entrambe costituiscono il contrario della medesima qualita negativa, dgpooivn, e
che cid contraddirebbe 1’affermazione (socratica, ma che aveva ottenuto 1’approvazione
di Protagora) che ogni cosa pud avere un solo contrario. Ma &@pgoovv, nel suo
valore di ‘stoltezza’, ‘imprudenza’, pué costituire il ‘contrario’ di cogia solo nel
caso in cui quest’ultimo termine venga inteso non nel suo principale significato di

19 11 passo & analizzato nelle sue diverse implicazioni in E. R. Dodds, Plato, Gorgias, Oxford 1959,
270.

20 M. Detienne, I maestri di verita nella Grecia antica, tr. it., Bari 1977, VII.

21 Lo stesso non si pud dire riguardo al termine GAaféwg, contrariamente a quanto sostiene
Svenbro, 127. Lo studioso fonda la propria interpretazione del carme, visto come il manifesto
programmatico del ruolo sociale del poeta, sul senso etimologico del termine, «nella memoria
degli uomini» (gia individuato da Detienne). Tuttavia sia in Pindaro che in Simonide il termine
rientra in un campo semantico che implica la «verita» come «conformita al reale», lo stesso
significato che diventera corrente al tempo di Platone. Per una discussione completa del testo di
Svenbro rimando ad AA.VV., La parola e il marmo: una discussione, Dialoghi di Archeologia
3.2, 1981, 1-108.

22 Questo procedimento, o ‘fallacy of equivocation’, si trova comunemente nei dialoghi platonici,
come nota R. K. Sprague, Plato’s Use of Fallacy, London 1962, 52. La consapevolezza che
Platone ebbe dell’ambiguita semantica ¢ conseguentemente delle possibilita insite nell’uso
dell’omonimia € stata recentemente evidenziata da P. Mureddu, L ‘arte del conversare: gioco
verbale e pratica eristica nella rappresentazione platonica, in P. Mureddu - G.F. Nieddu,
Furfanterie sofisticke: omonimia e falsi ragionamenti tra Aristofane e Platone, di prossima
pubblicazione.

-230-



‘eccellenza intellettuale’23 - significato predominante nel resto del Protagora?4 - bensi
in uno dei suoi significati secondari, quello di ‘prudenza’. Il termine goia & perd
ripreso, ancora una volta nel significato pii: comune di ‘eccellenza intellettuale’, nella
fase conclusiva della stessa argomentazione (332e 5-9), quando dev’essere
riconosciuto il rapporto di identita tra le due virt, la copoovvy e la copias.

La distorsione di natura semantica operata su un’espressione cruciale nel testo
simonideo non & isolata, cosa che la renderebbe facilmente individuabile e
neutralizzabile dall’avversario, ma ¢ accompagnata e rafforzata da una forzatura
sintattica: dhaBéwe viene portato a qualificare yalendv e non pit dya®o¢. Lo
spostamento avviene in modo quasi impercettibile, in parafrasi, prima per bocca di
Protagora: O7EBETO ... YAAEMOV ... AvOQ dyadov yevéoBou dhabeia (339d 2-3)
e poi di Socrate: o1 Gvdpa dyaBOv dinBeiq yevéoBau yohemov gin (340c 1), e
viene completato attraverso I’elogio della sapienza spartana (342a-343c).

Questo elogio, paradossale, come € stato ampiamente e unanimemente riconosciuto
dagli studiosi, divide la citazione dell’inizio dell’Encomio simonideo, fatta da
Protagora, dall’interpretazione che ne offre Socrate. Inoltre, fornisce un’importante
chiave di lettura delle intenzioni con cui Simonide avrebbe composto il carme: ab-
battere il detto famoso di uno dei Sette Sapienti, al fine di acquisire fama. Se questa &
la finalita, non ha importanza se si sostiene qualcosa in cui si crede oppure no:
importante ¢ I’affermazione personale, ottenuta contrapponendosi all’altro. Per questo
Socrate evidenzia la presenza di uév, attribuendo alla particella un valore oppositivo
che, nella sua parafrasi, diviene funzionale al contrasto tra yevéoBou ed Eupevar: non
sarebbe difficile tanto «diventare» per qualche tempo un uomo buono, quanto
«esserlo» costantemente (344a 1-2)26. La distinzione operata da Socrate non trova

23 Cosi Taylor, 122: «The sense of the Greek aphrosune is close to that of its English rendering,
viz. failure, often a gross kind, to take proper account of the considerations which should guide
one's actions. It is the opposite of wisdom when the latter is understood as prudence, which is
one of several senses of the Greek sophia. The latter term was used to designate cither intellectual
excellence in general or particular aspects thereof, and hence may in context require to be rendered
‘wisdom’, ‘knowledge’, ‘learning’, ‘cleverness’, or ‘intelligence’, as well as ‘prudence’. Socrates’
ignoring of the wider aspects of sophia represents a major flaw in the argument, since it is clear
that Protagoras intends the term, not in the narrower sense of ‘prudence’, but in the wider sense
of ‘intellectual distinction’».

24 Questo ¢ infatti il significato in cui lo usa Prodico quando contrappone il sophoteros
all’amarhesteros (337a), significato che svolge un ruolo centrale nel corso dell’ultimo
ragionamento di Socrate, per il quale & essenziale che alla sophia sia contrapposta la amathia
(349d; 360d).

25 Cosi Sprague, 28 giudica questo passo: «Socrates then proceeds to equate two others, temperance
and wisdom. This he does by a clearly fallacious argument: the term ‘folly’ is used in one sense
as opposite to temperance and in another sense as opposite to wisdom- the term is employed
equivocally, in other words.».

26 Cosi Gentili, 282: «Il pév dell’inizio (v. 1), afferma Socrate, non avrebbe senso se non si am-
mettesse come opposta all’affermazione del v. 1 I'intera sentenza di Pittaco contenuta nel v. 4».

-231-



effettivo riscontro nel testo simonideo, nonostante I’opinione di alcuni studiosi2”:
come nota Gentili, se davvero Simonide «avesse voluto distinguere tra divenire e
essere, avrebbe detto al v.5 [...] genésthai, non émmenai, e al v.7 ginetai in luogo
dell’ellittico esti28».
La strumentale segnalazione di questa opposizione ha invece la funzione di distogliere
Pattenzione dall’altra, non meno pesante, forzatura del testo, alla quale prima
accennavamo: la separazione di dya00¢ ed dhaBéwg, che, dopo il gia citato
spostamento di posizione nella parafrasi, viene resa definitiva da Socrate nel corso di
un immaginario confronto diretto tra Simonide e Pittaco. La lettura socratica, che
prevede una posizione fortemente dislocata di dhaBéwg, viene poi sostenuta con
un’affermazione che nega all’accostamento tra i due termini nell’incipit simonideo
qualsiasi valida motivazione: mai il poeta avrebbe potuto riferire I’avverbio all’dvnp
GyaB0g perché la distinzione tra uomini «veramente buoni» € uomini «buoni si, ma
non veramentey, sarebbe stata sciocca e indegna di lui, 0¥ Zovidou?s:
...Aéyovtog tod ITittaxod &t yahemdv €00hov Eppeval, duguopnrodvia
eineiv 8L Odn, GAAG yevéoOaL pév yakendv avdpa dyadov Eotv, @ IMu-
Taxé, g GANBa¢ - ovx GAnBeig Gyabdv, ovx éni tovTw Aéyer TV GAY-
Oeav, Og doa dviwv WOV TOV pEv @ dANBag dyaddv, Tov 8¢ dyabav
uév, ob pévror anbag - etindeg yap Totto ye pavein v xai ob Syovidou
- GAX VmegPatov Set Beivar &v 1 dopam 10 drhabiws. (343d 4-7)30

A ben vedere, si tratta di un vero e proprio paradosso: mentre il suo reale pensiero ¢
giudicato indegno, 1’unica tesi degna di Simonide € proprio quella che non ha mai
sostenuto. Il poeta ¢ vittima dello stesso procedimento in Resp. 331e, in cui Socrate,
dopo averne stravolto sino a ridicolizzarla una definizione di giustizia allora
proverbiale, «rendere a ciascuno cié che gli ¢ dovuton, dichiara in tono solenne che
lottera contro chiunque osi attribuirla a Simonide, che lui considera alla stessa stregua
dei Sette Sapienti. Come nota Vicaire3!, ¢ una ben strana promozione, per la quale il

27 Tra questi L. Woodbury, Simonides on 'Ageryj, TAPhA 84, 1953, 150; per una panoramica delle
posizioni vedi Donlan, 76-78. Recentemente D. Frede, The Impossibility of Perfection:
Socrates' Criticism of Simonides’ Poem in the 'Protagoras’, RMeta 39, 1986, 729-53, ha
riconsiderato la tesi dell’operativitd di questa distinzione alla luce dei dialoghi platonici della
maturita.

28 Cosi B. Gentili in AA.VV., La parola, 102.

29 Woodbury, 143 considera il rifiuto delle tesi altrui sulla base di una presunta indegnita rispetto al
loro sostenitore una vera e propria tecnica, tuttora attuale: «Here (34.1€) and a little later (343 and
345d) Socrates shows his mastery of a method of interpretation that had been used by Protagoras
(340¢) and is not unknown today. It consists in dismissing a rival interpretation as unworty of
the author in question».

30 «[Infatti questo “bensi” risulterebbe un’aggiunta senza motivo se non si ammettesse che...e che,}
mentre Pittaco dice che ¢ difficile essere buono, Simonide si opponga, e dica che no, non essere
buono, “bensi” diventare buono ¢ difficile, o Pittaco, veramente. E si badi, non “buono
veramente™, ché non a proposito di questo parla di verita, quasi ci fossero alcuni buoni veramente
¢ altri buoni si, ;na non veramente: questa sarebbe una sciocchezza indegna di Simonide. Invece,
nel carme si deve trasporre il “veramente”...» (Tr. it. di G. Reale, Platone, Tutti gli scritti, a c. di
G. Reale, Milano 1991).

31 Vicaire, 138.

-232-




poeta viene elevato al rango di uno dei Sette Sapienti a patto di non aver detto proprio
cid che ha detto.

If mutamento di posizione dei due termini cruciali dell’analisi é accompagnato
dall’uso apparentemente indifferenziato di tre forme linguistiche diverse: &haBéw,
Grabeia / dGAnbeiq, ig GAnbo2.

*ALaf€wg viene utilizzato solo per la citazione testuale (Prot. 339b 1; 343e 3;
344a 5)33. La sua funzione & attributiva, come dimostra ’uso pit immediato del nesso,
confermato anche da altri passi platonici, ad es. Phaedr. 109e: 6 GAnOdg ovpavog
xal 10 dAnBds i, e Pol. 490d: v TV GANBDS PLLOCOPWV QUOLY.

A)aOeiq & una variante, decisamente meno frequente, di tfj dAnBeig34, che
concorre con le forme mpog dAndeiav, per’ dhnbeiag, &x° GAndeiag, xat
aMiBewav, Evv GAnBeiq e Talg GAnBeiaig. L'uso prevalente in Platone & quello
avverbiale, «in realta», «di fatton, presente spesso in espressioni nelle quali la verita
viene opposta all’apparenza: cosi in Euthyd. 305d elvaw pév yag i) &AnBeiq ogels
co@atatol xai ToitoL dvies 1) dAndeiq mpdtoL doxelv elvay, e in Pol. 899
aAnBeiq pév ovx evdaipoveg, dOEag 8¢ evdoupovifopevor opodoa Gl
ot Eupehds. '

Altri passi platonici sembrano dimostrare un uso di tf) dAnOeiq in funzione
attributiva, come mostrano in modo abbastanza univoco le traduzioni proposte: oi &
i) GAnBeiq dpopunoi (Pol. 613c), «les vrais coureurs» (Chambry35); T6 1)
dAnBeiq copov ... avdoa eivar (Hipp. mai. 281b), «vraiment supérieur»
(Croiset3). Si ha dunque 1’impressione che per mettere in atto un’interpretazione del
testo simonideo rispondente al proprio intento, Platone sfrutti proprio questa
ambiguita. Cid avviene a partire dalla parafrasi di Protagora, che permette entrambe le
interpretazioni di GAaOeiq, in senso attributivo e non. Solo nella spiegazione finale
Socrate neghera la possibilita che 1’uso sia quello attributivo, come avverrebbe
riferendo &AnBeiq ad &ya06v, e le motivazioni che egli fornisce a sostegno di questa
interpretazione non sono né linguistiche né grammaticali, ma ideologiche.

‘Qg @\nBig, infine, enfatizza il significato avverbiale gia sottolineato per ti]
aAnBeiq: significa infatti «per davveron, e viene impiegato per indicare una verita pii
profonda, svelata in contrasto all’apparenza prima vincente. Un esempio significativo
di quest’uso & costituito da Pol. 423a: ..moOMg ... peyiorn £otan, OV TP
evdoRETY AEyw, GAN (bg &ANB®G peyiotn, e lo stesso tipo di interpretazione &

32 La compresenza delle forme dha/ &An0 riflette I’alternanza, nel ragionamento di Socrate, tra la
citazione del testo, per la quale il filosofo utilizza il vocalismo dorico a, e Ia sua discussione,
nella quale, conformemente a quanto accade nel resto del dialogo, utilizza la forma ionico-attica 7).

33 E nell'unico caso in cui Socrate lo utilizza diversamente serve per confutare Simonide per assurdo
(343¢ 2).

34 11 caso del Protagora ¢& usato dai lessici per esemplificare il raro uso di &An6eiq rispetto alla
forma con preposizione tfj &ndeiq: cf. LSS e DGE s.v.

35 £, Chambry, Platon, Oeuvres complétes, Tome VII: La Républigue, livres VIII-X, Paris 1982,
112.

36 A, Croiset, Platon, Qeuvres complétes, Tome II: Hippias Majeur..., Paris 1972, 8.

-233-



confermata da Protr. 343d 5-6: o¥x, ARG yevéoBar pév yaremdv dvdpa
&ya86v Eonv, @ IMrtaxé, dg GAnbag, dove Mg GANO@G serve a rendere ancora
pili veemente la risposta di Simonide che contraddice Pittaco. Un'’ulteriore conferma é
fornita poi dal passo immediatamente successivo, nel quale vengono contrapposti per
assurdo coloro che sono g &An0dg Gyaboi e coloro che sono dyadoi, ma o
uévroL aAnda@g. '

Socrate sostituisce in un primo momento GAa8éwg con &AnOeiq; la somiglianza
morfologica fra le due espressioni e ’ambiguita del dativo &AnO¢iq, che puo essere
inteso anche come forma avverbiale, non rende subito visibile il nuovo significato
assunto dal testo. Successivamente usa (g GAnBGG per esplicitare proprio il nuovo
contenuto assunto dal testo, e completa il percorso ritomando ad dAaféwg, che
almeno formalmente rispetta I’espressione simonidea. In realta, alla fine di questo
processo, GhaBéwg, inteso come avente funzione avverbiale, viene riferito a
xaAemav: il testo, quindi, appare sostanzialmente snaturato.

Anche solo questa prima e parziale analisi dell’interpretazione socratica
dell’Encomio mostra come la strategia argomentativa di Socrate, basata sul
contemporaneo operare di forzature di natura semantica e sintattica, sia spesso
supportata da variazioni impercettibili della forma linguistica3”. Un importante
riscontro ¢ offerto, ancora una volta, dalle sezioni argomentative, in particolare dalla gia
ricordata argomentazione sviluppata da Socrate per dimostrare I’identitd di
owEEoavVY) e cogia. Nella fase iniziale dell’argomentazione (332a 8-¢ 5), Socrate
prima definisce la stoltezza - &@QEOOUVY} - € la saggezza - CWPQOGVVY} - come
qualita contrarie, poi ne considera la realizzazione pratica: si pud dire che coloro che
agiscono rettamente e con vantaggio siano saggi, e che lo siano «per/con saggezza»
(cwppootvy cwgpovobowy) inoltre, poiché saggezza e stoltezza sono contrarie, le
azioni stolte verranno compiute «per/con stoltezza» (G@goovvny). Con esempi
successivi Socrate estende il ragionamento a qualita fisiche tra loro contrarie, come
forza e debolezza, velocita e lentezza; dapprima egli si esprime senza alcun mutamento
di forma, ma, in un secondo momento, introduce una nuova forma linguistica, peta +
genitivo: cosi, se un’azione compiuta «per/con forza», & compiuta ioyVE®G, una
compiuta «velocemente» (Taxéwg), viene compiuta uetd tdyous. Il motivo di
questo impercettibile mutamento della forma linguistica si palesa solo in seguito,
quando Socrate, operando un notevole scarto logico rispetto alle affermazioni

37 In 349e 2 - 350e 5 Socrate utilizza una forma implicita linguisticamente ambigua, ndteQOV
tovg Gvdpeiovg Bopoakéovs Aéyewg i &AAo Ti;, intesa da Protagora come I'indicazione di
una semplice predicazione, per istituire un rapporto di identitd, come ¢é visibile successivamente
tramite la forma esplicita ndg obv ... Aéyeig 10Ug &vdgeiovg; odxi tovg Bapparéovg
glvay;. L'uso dellarticolo evidenzia, solo nella seconda forma, che Socrate intende i due termini
della questione, i coraggiosi e gli audaci, come appartenenti a due classi coestensive e quindi
intercambiabili; Protagora, invece, ha risposto affermativamente al quesito avendolo inteso in
modo differente, e non coglie neppure le implicazioni dell’uso della forma esplicita che, pur
discostandosi poco dalla precedente, comporta un grande mutamento concettuale. Per questo
motivo egli da nuovamente il suo assenso senza esitazione: - xoi vOv Y’, Epn.

-234-



precedenti, conclude il proprio ragionamento sostenendo che un’azione compiuta
«nello stesso modo» (®OavTwWE), &€ compiuta «per la stessa causa» (V7O TOD
avtoD), e una compiuta «in modo contrario» (8vavtiwg), € compiuta «per una causa
contraria» (V70 ol &vavtiov). Questa conclusione non pud essere respinta da
Protagora, in quanto egli ha dato il proprio assenso alle affermazioni precedenti, che
valevano di fatto come sue premesse, € risulta dunque vittoriosa.

Lo schema che segue evidenzia sia il graduale passaggio da una forma linguistica
all’altra che il contemporaneo scarto logico che lo accompagna:

Forma al dativo Forma avverbiale Forma con preposizione

agooouvy

OWPEOOVVY

oyt =i ioyuodg

aofeveig =| G&oBevig
TOYEWG = UETO TAYOVS
Boadéwg = uetd Booadurjrwg
DoavTOg «— 7t 100 avTol
Evaviing — OO tod Evaviiov

Le prime due forme adoperate da Socrate, avverbio ¢ dativo semplice del sostantivo,
esprimono entrambe la_' modalita di un’azione, ma, come si & cercato di rendere
attraverso la doppia traduzione, la forma del dativo pud esprimere anche una sfumatura
causale. La forma peta + genitivo, che esprime lo stesso concetto, serve a rompere la
precedente sinonimia, preparando cosi all’introduzione della forma successiva U6 +
genitivo, che indica un rappono di causalita. Come si pud vedere, cid che porta Socrate
a concludere vittoriosamente la propria argomentazione, € un sostanziale scarto logico,
frutto di mutamenti impercettibili della forma linguistica, che va ad affiancarsi allo
sfruttamento dell’ambiguita semantica del termine coia.

Con le parole xai Ta Enidvia navia TOUTEY PoQTUQREL, T ovtwg ElpnTaL
(344a 6-7) Socrate porta a testimonianza della validita della propria interpretazione il
seguito del carme38, In realtd & I’interpretazione data da Socrate dei primi versi
dell’Encomio a costituire la chiave di lettura del testo successivo. La tecnica & ancora
essi implicite: ora perd Socrate li propone nell’intento di illustrare il carattere
complessivo e le finalita del carme, null’altro ormai che un €ieyyog del detto di Pit-

38 Cosi Most, 130: «Throughout the rest of his own extended interpretation, Socrates will cite each
verse as internal context to cast light on what preceds it and to introduce what follows it».

-235-



taco39. La possibilita che ci sia un’altra, diversa lettura, diviene impossibile, il testo é
ingabbiato in uno schema interpretativo tale che non pud che confermare la tesi
socratica.

La prima delle distorsioni che Socrate opera sul testo riguarda la presentazione dei
versi da analizzare, proposti come se costituissero una coppia autonoma:

&vboa & olx Eouw p ob xandv Eupeval,
&v &v duayavog oup@opa xabéin

Nell’Encomio invece il pensiero ¢& distribuito su tre versi, e quello che Socrate
presenta come il primo, & a sua volta preceduto da un verso che ne costituisce la

premessa:

0s0¢ dv povog 1obr’ Exor yépag, dvdoa &’otn
Eotu uf) ob nandv Epupeval,
&v @v Guayavog ouppopa xadéiy

Tale verso € tagliato nettamente da Socrate in due meta: la prima meta (8g0¢g-
yépag) ¢ da lui gia stata citata (34le 2) per dimostrare I’insostenibilita
dell’interpretazione di Prodico, secondo cui Simonide avrebbe inteso yahemov nel
senso di xaxov. La seconda meta € presentata solo ora (344¢ 4), come se costituisse
un segmento a sé stante. Nel testo di Simonide le due parti sono invece inscindibili, in
quanto oppongono due entita, il dio e I’uomo: lo si pud vedere dalla posizione iniziale,
enfatica, che i due termini che li indicano hanno nelle rispettive frasi. L’ideale etico
della Grecia arcaica, riassunto nel detto di Pittaco, viene rifiutato da Simonide in quanto
sovraumano, privilegio esclusivamente divino al quale 1’uomo, in balia
dell’dpayavog oupgoed, non pud accedere. Socrate, prendendo in considerazione
separatamente le due parti costitutive di quest’unico concetto, ignora deliberatamente
questa contrapposizione.

1l significato che egli intende ora attribuire al passo, che, ciog, solo ’'uomo buono
puo diventare malvagio, viene raggiunto mediante una serie di opposizioni parallele.
Dapprima, infatti, Socrate attribuisce a xa0aQéw, usato da Simonide nel significato
figurato di ‘cogliere’, ‘colpire’, il valore del tutto fisico di ‘buttare per terra’: cosi solo
I’€0Tm¢ («chi & in piedi»), puod giacere e diventare xeipevog. Nell’esempio
successivo, poi, ’edpijyavog & opposto all’dei dunyavog, e il timoniere, il
contadino, il medico (quelli, cioé, che possono essere definiti teyvital), agli
apryavol (3444 1-4).

39 L’interpretazione di Socrate, come nota De Martino, 27, pur essendo in questo caso del tutto
arbitraria, trova un fondamento nell’usus simonideo: «Infatti non solo egli [scil. Simonide] era
noto come poeta per cosi dire dispersivo, ma aveva anche la fama di disattendere le legittime
aspettative dei committenti, che trovavano le odi di Simonide pubblicitarie solo al 50 %....Qui
invece Socrate sostiene paradossalmente che il carme & al 100% rivolto a Pittaco, ¢ dunque
neppure 1'1% a Scopas.».

-236-



Si noti che I’aggettivo quiyavog, nel corso del ragionamento, viene riferito sia a
OUNQOQQ, sia a chi dalla cup@oQa & abbattuto, acquistando un significato diverso
nei due casi40: I’dpurjyavog cupgogd ¢ una forza ineluttabile, «contro cui non c’é
alcuna risorsa 0 mezzo», mentre viene definito Gurjavog chi sia «privo di risorse o
mezzi».

L’opposizione successiva, £00MOg - xaxdg, che costituisce il fine uitimo della
precedente esemplificazione, determina un ulteriore spostamento, riguardante il campo
morale: solo ’206)0¢ pud diventare xaxdg, in quanto essere £60L0g comporta il
possesso di capacitd pregresse che sono ’equivalente morale della téxvy per il
comandante della nave, o per il contadino, o per il medico; ®ax0g & invece chi ha
perso queste capacita o conoscenze. Si delinea in modo sempre pit chiaro che cid che
funge da discriminante é la conoscenza: Socrate, infatti, attribuisce esplicitamente
all’'uomo dya86¢ le qualita di edunfyavog e copdg, che, nella sua analisi,
acquisteranno un ruolo centrale.

Lo sfruttamento dell’ambiguita semantica di un termine assume, anche in questo
caso, un ruolo centrale nel ragionamento socratico, in quanto costituisce la base per
una serie di opposizioni tra poli positivi e negativi, rappresentate dapprima da esempi
concernenti la sfera della realta fisica, poi la sfera delle qualitd morali.

EoTG & ueipevog
edpyavog & aunipavog
£08Mog © HAKOG

Gli opposti polari utilizzati non vengono intesi da Socrate come tali, elementi ultimi
di una scala di intermedi, ma come contraddittori, tali cioé che, non essendoci 1’uno,
debba esserci necessariamente 1’altro: cosi, colui che non é &yaf0g & necessariamente
%RAHOG, senza che vengano considerate qualitd intermedie. Si tratta di un errore di
logica che possiamo definire con 1’espressione inglese contrary-contradictory fallacy,
e che viene utilizzato spesso da Socrate all’interno delle argomentazioni filosofiche.
Cosi, in 331a 7 - b 6 1a dimostrazione dell’identita di duxawooivn e 6610Trg procede
per assurdo tramite 1’applicazione della fallacy ad una predicazione ‘incrociata’: se le
due virtd fossero tra loro diverse, si potrebbe dire che la giustizia non ¢ santa e la
santiti non & giusta

Suawooivy odx Solov
doudtng ob dixatov

e, conseguentemente, arrivare a sostenere che la giustizia & empia e la santita ingiusta.

40 Taylor, 146: «The greek amechanos may mean either «lacking in resource or means» of «such as
not to be dealt with by any resource or means». It is used in the latter sense in this line (344c¢ 5)
and the next and in d 1, and in the former in d 1-4.». Cf. LSS s.v.: «without means or resources,
helpless», «allowing of no means».

-237-



duaoovvn obx dowov —  avoolov
S600tNg ob dinaov - &duov

Il ragionamento riesce ad essere efficace in quanto 1’errore logico sfrutta le
possibilita offerte dalla lingua d’uso: nel linguaggio tecnico (ad esempio in quello
giuridico, € in parte nel linguaggio poetico) da una parte, € in quello comune dall’altra,
¢ normale trattare termini come G6owov / Gvooiov, dinawov / ddirnov, dyabog /
#nandg come contraddittori4!. In un contesto cosi marcatamente filosofico come il
dialogo platonico, invece, la riproposizione dell’'uso comune di questa opposizione
tradisce un intento strategico, le cui finalitd sono facilmente individuabili: nella prima
argomentazione filosofica le due fallacies sono necessarie a Socrate per portare
Protagora a contraddirsi e conseguire cosi la vittoria, nell’analisi dell’ Encomio lo
stesso tipo di fallacy permette a Socrate di continuare a distorcere il testo.

Quest’opera di distorsione, continua e complessa, si basa, come abbiamo in parte
gia accennato, su una programmatica ‘parcellizzazione’ del testo: i versi, singoli o in
piccoli gruppi, vengono analizzati senza tener presente in alcun modo il loro contesto
originario, diventando cosi 1’oggetto di interpretazioni arbitrarie che attribuiscono
nuovi significati, prima ai singoli termini, poi ai versi, e infine al testo nel suo
insieme42, Un procedimento simile si ritrova nelle argomentazioni filosofiche
sviluppate da Socrate nel corso del dialogo, articolate in una sequenza di passaggi
logici contenenti al loro interno singole affermazioni, che rivelano solo
successivamente di essere tra loro interconnesse e di costituire le premesse per il
successivo ragionamento socratico. Di fronte a questi passaggi logici, attuati attraverso
domande chiuse caratterizzate da opposizioni nette?3, I'interlocutore di Socrate si trova
a rispondere ‘alla cieca’, senza poter calcolare la portata delle proprie affermazioni, in
quanto non ¢ al corrente del contesto nel quale esse verranno inserite?4.

41 i esprimono in questi termini D. Gallop, The Socratic Paradox in the Protagoras, Phronesis 9,
1964, 91, e Taylor, 114. M. Stokes, Plato’s Socratic Conversation, London 1986, 281-89
analizza 1'uso di questi termini come contraddittori nella letteratura e soprattutto, all’interno del
Protagora, nel mito di Prometeo e nel discorso immediatamente seguente, traendone perd la
conclusione che I'uso di Socrate, coerente con questi esempi, non ¢é ingannevole.

42 si discosta in parte da questo giudizio Most, 129, che distingue nettamente 1’operato di Protagora
da quello di Socrate: a differenza del primo, che cita i versi di Simonide «like monads, pure cita-
tions quite free of any determinate attachments, il secondo «directs his counter-strategy precisely
to the goal of supplying both kind of contexts, external and intemal.

43 Chiarificatore a questo proposito il commento di R. Robinson, Plato’s Consciousness of
Fallacy, Mind 1942, 98 (= Essays on Greek philosophy, Oxford 1969, 17): «Fallacious
question is common in Plato’s early dialogues in the form of offering an inexbaustive set of
alternatives: ‘Is A X or Y?", where the truth is that it is neither. Such a question can be made
especially plausible by a fallacious use of the law of excluded middle. If Socrates asks us whether
A is X or not-X we feel that it must be one or the other. -

44 1. Rossetti, Rhétorique des sophistes - Rhétorique de Socrate,in H APXAIA TO®IZTI-
KH, Atene 1982, 143 descrive cosi la strategia socratica: «Il se préoccupe surtout de destructurer
le discours, de le fragmenter en petits mourceaux, de le banaliser, en bourrant son argumentation
d’une quantité de remarques de détail. Le résultat est la presque impossibilité, pour son
interlocuteur, de se souvenir des étapes préalables, de ce qu’on avait concédé ou contesté. Chaque

-238-



In entrambe le sezioni del dialogo, quindi, Socrate adopera a proprio vantaggio una
complessa tecnica di decostruzione del testo in singole parti, e successiva ricostruzione
di un testo differente attraverso queste parti, identiche o modificate in modo quasi
impercettibile. Tale procedimento pud essere cosi schematizzato:

Interpretazione del carme di Simonide da parte di Socrate

T contest. (Simonide) - parti decontest. | = versi / gruppi di versi
+ nuovi significati
nuovo T (Socrate) — parti ricontest.

Argomentazione filosofica: dialogo tra Socrate e Protagora

T invisibile - parti decontest. | = domande / risposte
(argomentazione complessa
costruita da Socrate)

= emergere dei significati
T vittorioso « parti ricontest.
(argomentazione complessa
costruita da Socrate)

La maglia interpretativa intessuta da Socrate diventa, in seguito all’opposizione tra
I’208Ad¢ (edprixavog in quanto copog) € il nandg, sempre pil stretta, finalizzata
in modo evidente a dimostrare 1’identita tra Bene ¢ Conoscenza. Lo mostra ancor
meglio la Jettura che Socrate propone del passo seguente:

npdkag pév yae eb mdg dvip dyadoc,
xande & el naxdg,

Il legame logico con I’@pdyavos cupgopa dei versi precedenti, che nel pensiero
di Simonide aveva un ruolo essenziale, non viene preso in considerazione. 11 passo
viene invece piegato a dimostrare che I’el) mEATTEW € il xandg TEATTEW, il
successo € I’insuccesso, sono il frutto della presenza o della mancanza di conoscenza.

La dimostrazione parte da due esempi pratici che tentano di definire 1’adya81]
npdEws. Cid che rende 1'uomo GyaBog €ig yodppata ¢ il loro apprendimento
(nadnowg), cosi come la Bepaneiag padbnowg & cid che fa il buon medico (345a 1-
4). Ma, aggiunge Socrate, perché qualcuno possa diventare un xax0g latQog &
necessario che sia stato prima un Gya80g lotog: se infatti non avesse successo fin
dall’inizio - xax®¢ TEAEAS - non potrebbe diventare iatEog, € dunque neppure un

détail occupe pour le moment son attention, de sorte qu’il apprécie le discours sur le détail (par
exemple il s’applique a réfléchir sur une certaine analogie), mais sans retenir I’ensemble du
discours».

-239-




xaxdg latpog (344a 4- b 1). 11 ragionamento ¢ subito esteso all’ &vne dyadog, che
pud diventare xaxdg per motivi pratici come ’eta, la fatica, la malattia, o altre sciagure,
mentre chi & gia xaxog resta sempre tale per necessita, per una sola, profonda xax1)
nQaEws: la mancanza di Emomipn.

Come si pud notare, per la sua dimostrazione Socrate utilizza dya00¢ in due
diversi contesti ¢ con due diversi significati: nel corso degli esempi pratici
I’espressione «essere buono» vale «essere capace», mentre in rapporto a un discorso
etico assume un significato morale, assoluto.

Si attua cosi una generalizzazione, per la quale si passa «a dicto secundum quid ad
dictum simpliciter», che é riconoscibile come fallacy: Platone la utilizza anche in altri
dialoghi, per esempio nell’Eutidemo, affiancandola, come in questo caso, allo
sfruttamento dell’ambiguith semantica di un termine. E lo stesso Socrate, in Euthyd.
277d-278d, a spiegare al suo discepolo Clinia 1’uso ambiguo che i sofisti Eutidemo e
Dionisodoro fanno di pav6avewv, col passare da un uso relativo del termine,
«conoscere qualcosa» 0 «non conoscere qualcosan», ad uno assoluto, «conoscerey, e
quindi «essere sapiente», 0 «non conoscere», € quindi «essere ignorante»43. Proprio
facendo uso di questa tecnica, che pure dimostra altrove di giudicare arbitraria, nel
Protagora Socrate pud sostenere che ’dvt)o dya6dg & colui che conosce il Bene e
che xax6g ¢ colui che di questa conoscenza € privo. Una tesi, questa, gia sostenuta da
Socrate in precedenza, anche se in modo implicito, nel commento ai versi di Simonide
(344c-¢ ss.), dove I’apryavog cvpu@oQa si risolveva in xaxty TEAEL e questa in
Evdaa Emotiung.

L’interpretazione degli ultimi versi dell’Encomio & ormai prefigurata senza
possibilita di altemnative, cosicché il testo & svuotato della forza e dell’ironia che
possedeva in Simonide:

tobvenev obnor &yw 10 pi) yevéoBam (&vt. B)
duvatdov diknuevog xevedv &g &-

ngaxtov £Anida poigav aldvog Paréw,
mavapwpov dvBpwnov, edguedéos Sool

xapnrov aivipeba yBovog:
Enerd Vpiv ebpov dnayyeréa.

La contrapposizione di Simonide all'ideale arcaico dell’advig aya86g & netta: il
vecchio ideale umano esposto all’inizio dell’ Encomio ai vv.1-3 viene qui ripreso al fine
di negare la sua attuabilita*6. 11 tono & ironico: qualora Simonide verificasse
I’attuazione dell’ideale nella realta - una verifica che potrebbe avvenire solo per caso,

45 Sprague, 56: «This fallacy consists in taking absolutely what should be taken only accidentally
e.g. to go from «knowing one’s letters» to simply «knowing» (which can be taken as equivalent
to «wise» ) or from «not knowing the things one leams» to simply «not knowing» (which can
be taken as equivalent to «ignorant» or «foolish»)». )

46 Donlan, 87 :«lt will be clear to his listeners that he is speaking of the «truly good man» of the
opening lines. The 16 pij vevéaBar duvatdv [...] is the mavipopov Gvlgwmov [...], that
is, the morally blameless ideal of 1-3».

-240 -



visto che non ha alcuna intenzione di gettare la propria vita in questa vana e inerte
speranza - promette di annunciarlo pubblicamente. La collocazione di quest’uomo
ideale in un remoto, utopico passato, ¢ rimarcata dalla citazione omerica §aoL xaQmOV
aivipeda x0ovogH7: anche la terminologia usata per un ideale arcaico ¢ arcaica, in
modo immediatamente riconoscibile. Volutamente centrale € poi la posizione di &y,
enfatica%®, mirante a mostrare la passione del poeta nella denuncia di un'ideologia
onmai irrimediabilmente superata.

Socrate, invece, porta questi versi a dimostrazione del fatto che I’intero carme ¢ stato
composto contro Pittaco: cosi, non trovando motivo di analizzarli, passa subito al
seguito del carme.

raviog & Exaiviu xal QUi
tnwv dong Epdy undév aloypdv: avayxq &
ovdé Beol pdyovran.

E questo I'inizio della fase propositiva, nella quale Simonide delinea il suo nuovo
modello di uomo, identificato in colui che, libero di agire, e dunque libero dal dominio
dell’dpdyavog oupgogd, non compie nulla che sia moralmente deprecabile.
Simonide ovviamente non parla, come fa Socrate, del Bene in sé: come si puo leggere
nei versi seguenti, il suo ideale umano ¢ definito «per negazione»4S:

Euory’ 2Eapusi 8¢ &v pij xaxog §

und’ dyav dndrapvos, eldag yovasinolv dixav,
Uying avip: od uv Eyd popdoopar

ov yaQ el uidpwpog:

1@V yap &MBiwy dncigwv yevébia.

A realizzare questa nuova aspirazione, che, rispetto alla concezione precedente,
appare pi concreta e raggiungibile, non & pii I’dya84¢, ma il py) xaxog, soggetto
alle debolezze proprie dell’uomo, ma positivo per scelta libera e consapevole. Le sue
virti sono quelle del buon cittadino e la sua Gpetr] & essenzialmente ToAitixt}, come
mostra 1’accento sulla conoscenza che egli deve avere della dvaainolv dixav. Un
ideale moderno, legato all’affermazione della polis e dei suoi valori, un ideale non piu
aristocratico come quelio precedente, ma democratico?.

47 Hom. Z 142.

48 Donlan, 87:«The prominently positioned £y® of 13 emphasizes the use of the first person in
lines 16 and 18 and the first plural of 17. In 18 the poet’s audience is reveaied for the first time as
the plural «youm».

49 Cosi fa notare anche Woodbury, 160, n. 62: «Notice the repeated use of negatives. Simonides
harps upon the inevitability of imperfection, the impossibility of the old ideal, the abiuring of
blame, the sufficiency of abstention from wilful dishonour, the ineluctability of necessity».

50 Cosi Donlan, 89 :«Simonides is a man of his time, for him the ordinary citizen who has the
ability to know what is good for the commonalty is precisely the type which can achieve the new
morality, for he already understands the basis of human cooperation.[...] he is espousing a
morality for Everymann.

- 241 -



Al centro si trova [’'uomo, un uomo la cui azione non ¢ determinata da
condizionamenti esterni, ma solo dall’intima legge morale: I’dvt)g Gyafog non & piu
tale, come in Teognide e Pindaro, per nascita e censo, € quindi in qualche modo per
necessita, ma & colui che per scelta - £xmv - si astiene dal compiere qualsiasi cosa egli,
da uomo e da cittadino, consideri aioypdv. Anche in questo Simonide & perfettamente
inserito nel nuovo mondo della polis. Come ha mostrato per primo Bowra’!, infatti,
gxwv richiama la concezione della liberta di scelta, proposta e sviluppata da Eschilo
nelle sue tragedie52 e in modo particolare nel Prometeo3: Prometeo rivendica infatti la
consapevolezza delle azioni che lo hanno portato alla rovina con le parole &xv éxmv
fjuagtov, ol dgvioopal (PV 268).

Un’ulteriore conferma dell’importanza del termine €1 nell’Encomio e di quale
sia la sua corretta interpretazione si trova in un testo, il P.Oxy. 2432, la cui paternita
simonidea ¢ stata provata da Gentili54. L argomento di questo carme ¢é lo stesso
dell’Encomio a Scopas, ma in piu il poeta, per dimostrare quanto sia difficile per
I’'uomo essere valente, descrive le forze che lo trascinano con violenza:

1 Ylag &éxovid viv Biatar
%€0]dog auayntov i dokomAfoxov
uelyaofevig olotgog *Apooditfag
¢0]i0ar<i>ol te puhoviniarss.

Anche in questo carme, quindi, ’uomo ¢ rappresentato come soggetto a forze, a
oupgopai, di fronte alle quali & déxwv, privo della possibilita di scegliere, siano esse
I"avidita, 1’amore, la passione per la guerra. E chiaro, quindi, che &xwv ha in Simonide

51 C. M. Bowra, Simonides and Scopas, CPh 29, 1934, 236.

52 si pensi in particolare ad Ag. 1613 ob & Gvdoa @iig ExGV xatoxtavel ed Eum. 550-51
Enav O dvaynag dtep dixatog dv / odn Gvorflog Eotar. La stessa concezione € visibile
in Herod. I 34-45, nella narrazione della novella di Adrasto. Qui Erodoto usa Géxwv per mettere
in evidenza la non intenzionalita dell’omicidio e quindi la non colpevolezza di Adrasto: £ig 8¢ o
oV pot tofde tod xaxod aftiog, el un doov déxwv EEepydoao, dAAa Bedv xod ug (I
45). L’uomo, infatti, non avendo avuto possibilita di scelta, non ¢ responsabile di cid che ha
involontariamente provocato, colpito da guppoed. Quest’ultimo termine definisce la vicenda di
Adrasto in I 41, quando Creso gli ricorda di averlo purificato quando era ovp@og fi
neRMyuEvoc, e 1 42, dove lui stesso si definisce ouppopf] xexenuévos, e quindi non adatto
a pariecipare alla caccia insieme ai suoi coetanei. La terminologia adoperata da Erodoto rispecchia
la distinzione fra omicidio volontario e involontario nelle leggi attiche del periodo. Woodbury,
160 cita in proposito un’iscrizione ateniese (/G. I2.115) che fomisce una forma riveduta, della
fine del V secolo, della «legge di Dracone» riguardante 1'omicidio nei due secoli precedenti.

53 Non ¢ certo possibile affrontare in queste pagine la questione dell’autenticita del Prometeo: per
un’ampia panoramica delle posizioni assunte dagli studiosi sul problema e dei criteri di giudizio
da essi utilizzati, si vedano i recenti studi di S. Said, Sophyste et tyran, ou le probléme du
Prométhée enchainé, Paris 1985, in partic. pp. 27-80, e M. Pattoni, L ‘autenticita del ‘Prome-
teo Incatenato’ di Eschilo, Pisa 1987.

54 Gentili, 302-05 ne propone I’edizione critica, la traduzione e I'analisi metrica. I riferimenti al
testo fatti in questo lavoro seguono la sua edizione.

55 Gentili, 304: «non & facile essere valente; lui violentano contro il suo volere I'invincibile amore
del guadagno, I’assillo potente di Afrodite tessitrice di inganni e la brama fiorente di contese.»

-242-




il significato di «volontariamente», nel senso di «non sotto costrizione», ed in questo
senso ha un valore fondamentale nella descrizione del nuovo ideale umano.

Socrate, per confermare la validitd della propria interpretazione del testo di
Simonide, opera su questo termine una forzatura insieme semantica e sintattica, simile
a quella che in precedenza abbiamo evidenziato per GhaBéwg e adyafoc. Nel corso
del suo ragionamento, infatti, egli associa £xv con cid che lo precede, (EmaivnuL
%ol pLréw), e non con cid che lo segue, (botis Epdy undév aloypov), e lo adopera
con due diversi significati: nell’interpretazione puntuale del passo il termine, adoperato
nel significato secondario di «consapevolmente»6, descrive I’'uomo «che non compia
nulla di male», mentre, riferito poco dopo allo stesso Simonide, assume il suo
significato primario di «non sotto costrizione, volontariamente». Socrate non discute la
validita della propria interpretazione, anzi, la presenta come una veritd evidente per
tutti: Simonide non poteva essere cosi @raidevtog da dichiarare di lodare chi non
compie volontariamente il male, come se vi fossero alcuni che compiono il male
volontariamente37 (345d 7-9). Una non-motivazione attraverso la quale il filosofo
afferma facilmente la propria tesi a scapito di quella simonidea, come aveva gia fatto in
343e 2 sostenendo I'impossibilita di riferire GhaBéwe ad dyabog. Ma non solo: il
poeta affermerebbe di lodare e di amare éx@v chi non compia il male perché, spiega
maliziosamente Socrate, «spesso anche Simonide decise di lodare ed encomiare un
tiranno o qualche altra persona del genere, non spontaneamente, ma sotto costrizione -
oux &xmv, &AN dvayzalopevog» (346b). Lo stesso Simonide diventa cosi
I’oggetto di una critica sottile, ma feroce: descritto come chi loda controvoglia, perché
costretto, tiranni e altre persone non certo encomiabili, viene di fatto rappresentato
come un poeta «dipendenten, un cortigiano al soldo dei tiranni, che non solo non puo
affermare le proprie idee liberamente, ma & pronto alla piaggeria. E possibile che la
critica di Socrate alluda anche a Scopas, potente dinasta di Crannone e uomo di non
immacolata virtd, al quale & dedicato I’Encomio; di certo, togliendo credibilita alla
persona e all’attivita poetica di Simonide, si negano implicitamente gli innovativi
concetti espressi dal carme.

La discussione dell’ultimo verso dell’ Encomio

TAVTO TOL XA, TOI0L T AiOYEA [T} HERELRTOL

56 Taylor, 146: « One acts hekon if one's action is not done (a) under constraint or (b} through
ignorance of some material circumstances [...]. Since Simonides used the distinction in this
poem, it is simplest to credit him, not with the view that all wrong actions are done under
compulsion, but with the common-sense view that sometimes a man cannot help doing wrong,
either because he is subject to irresistible temptation, or because he is forced to adopt dishonest
means to keep alive[...]. In the socratic thesis that no one does wrong hekon the contrast is with
ignorance. Once again, Socrates’ assimilation of the poet’s thought to one of his own theses
involves a blatant perversion of the plain sense of the poem.».

57 Opera qui Ja stessa tecnica gia discussa per Pror. 343e.

-243 -



rimarca |’opposizione di Simonide ai vecchi ideali, assoluti e astratti, e la proposta da
parte sua di un uomo nuovo le cui qualita sono definibili soprattutto per negazione3s.
Socrate invece, coerentemente con la tecnica adoperata in precedenza, non prende
neanche in considerazione quest’aspetto, anzi, approfitta detl’occasione per rafforzare
la propria interpretazione del carme. Servendosi qui del parallelismo Aevxdg-puérag e
®rah0¢-aloye0g (che richiama implicitamente dyaf0g-raxdg, altra coppia di
contrari che a queste viene spesso associata) dichiara ancora una volta che gli elementi
di tali coppie sono tra loro contraddittori: il bianco ed il nero, i colori massimamente
distanti tra loro all’interno della gamma cromatica, descrivono in effetti nella
concezione popolare non solo i contrari per antonomasia, ma elementi contraddittori
che non possono mai coesistere. E cosi Socrate, nell’associare a questi elementi
contraddittori le due coppie di opposti polari designanti qualitd (xahd¢-aioyog;
ayaB6¢-nonde), rifiuta di prendere in considerazione un’interpretazione del passo
coerente con il pensiero simonideo, che intendeva invece valutare le azioni xald e
aioyQad come poli estremi all’interno dei quali si pud sviluppare 1’azione umana: di
fronte a quella che Gentili definisce «etica del reale»3®, che potremmo
gramscianamente dividere tra pessimismo della ragione e ottimismo della volonta, la
sua sbrigativa conclusione € che Simonide aveva deciso di apprezzare anche 1’'uomo di
media virtd, che cura i propri interessi e non compie nulla di male.

Conclusa la propria performance con il plauso dell’uditorio, Socrate per primo ne
sminuisce I’importanza, isolandola rispetto al resto del dialogo: nelle sue parole la
dialettica rappresenta ci0 che deve essere preso sul serio, di fronte al gioco palese
dell’interpretazione. 1l confronto tra 1’analisi socratica dell’Encomio e le parti
argomentative del dialogo, come si ¢ visto, nega in modo evidente I’esistenza di questa
divisione. E, tuttavia, a questo punto ¢ lecito chiedersi perché, nel Protagora, Platone
sviluppi con tale cura una sezione di grande estensione®?, che occupa la posizione
centrale del dialogo, per poi concluderla dimostrandone il non-sense.

L’analisi dell’ Encomio, in realta, permette a Platone di raggiungere obiettivi diversi
€ pill 0 meno complessi, tutti strettamente legati al resto del dialogo.

Un primo obiettivo, pienamente e facilmente raggiunto, ¢ la dimostrazione della
superiorita di Socrate su Protagora in uno degli ambiti di specializzazione dei sofisti, la
disamnina dei testi poetici. La vittoria di Socrate in questo campo si inserisce in un piu
ampio contesto agonale, costituito dal dialogo nel suo complesso, nel quale i due
avversari danno pubblica dimostrazione delle proprie capacita dialettiche, vale a dire,
della padronanza d’utilizzo di «trucchi» eristici. A sostegno di questa interpretazione si
possono richiamare numerosi passi del dialogo: 1’entusiasmo degli spettatori - i sofisti
¢ i loro discepoli - di fronte alla possibilita di assistere al confronto diretto tra due
‘maestri di sapienza’, I’esplicita affermazione di Protagora di essere gia ‘sceso in

58 vd. n. 49.
59 Gentili, 283,
60 L estensione totale dell’analisi dell’ Encomio copre circa cinque paragrafi, 342b-347a.

- 244 -



campo’ contro altri eig dy@va Aoywv (335a 4-8)6!, la proposta di designare un
arbitro incaricato di giudicare la giusta lunghezza dei discorsi (338a-b). Soprattutto, &
da intendere in questa direzione il riconoscimento finale da parte di Protagora della
cogia di Socrate, cioe della vittoria da lui conseguita nell’dydv t@v Adywv (361e 5-
6): la co@ia ¢ infatti connotata in tutto il dialogo come abilita nei contesti verbalit, e
I’attribuzione a Socrate di questa abilita indica il riconoscimento della vittoria da lui
ottenuta in uno scontro eristico%3.

Un secondo e pitt complesso obiettivo é la «neutralizzazione» di un poeta,
Simonide, che veniva considerato precursore dei sofisti® e che, proprio nell’Encomio
a Scopas, opponeva all’ideale aristocratico-agonale del perfetto dyaf0o¢ un’idea
umanistica e laica, un &vBpwnewov vicino in modo preoccupante all’uomo-misura di
Protagora e sideralmente lontano dall’ideale di Pindaro, molto apprezzato da Pla-
tone®3. Uno degli obiettivi raggiunti dalla discussione socratica dell’ Encomio € quindi
quello di «disinnescare» il potenziale eversivo di un poeta che, secondo la definizione
di Gentili, rappresentava «una personalita di rilievo che imponeva rispetto, [...] un
polemista arguto e incisivo, che nell’impostazione e nella discussione dei problemi
etici ed estetici gia chiaramente preludeva alle posizioni pill avanzate della cultura
sofistican%6. Un obiettivo raggiunto svilendone sia 1’opera, i cui contenuti sono
completamente travisati, che la persona, ridotta sarcasticamente a simbolo del poeta
prezzolato dai tiranni®7,

61 Cosi G. Klosko, Interpretation of the ‘Protagoras’, AGPh 61, 1979, 126. Cf. Taylor, 135:
«This is one of the pieces of evidence which indicate that debating contests conducted according
to agreed rules were part of the characteristic activity of sophists.».

62 Cosi 6o@dg in 335¢ 1 ¢ go@mTeQOY in Hipp. min. 369d 2. Vd. n. 24.

63 Platone non esita, almeno in alcune situazioni, a rappresentare Socrate come un sofista, tanto
abile nel manipolare il linguaggio da sconfiggere i sofisti ‘sul loro stesso terreno’, irto di
trappole verbali. Come nota P. Mureddu, 37-41, Platone non solo segnala esplicitamente una
certa contiguitd di Socrate con la sofistica, ma giunge a farne smascherare dagli interlocutori
sofisti le false argomentazioni: cosi il verbo xaxovQYeiv, «compiere scorrettezze verbali», che
in Resp. 338d e Gorg. 482 d-e é riferito esplicitamente a Socrate, deve essere inteso come il
«segno di una decisa presa di distanza dell’autore nei confronti del suo personaggio» (p. 37).
Riguardo all’uso del verbo xaxouvgyeiv e dell’aggettivo xaxoUgyov si veda in part. n. 143; cf.
anche E. M. Cope, The Rhetoric of Aristotle with a Commentary, revised by J. E. Sandys,
Cantabrigiae 1877 (1354 b 28: 17 Al § 10) e J. Adam, The Republic of Plato, Cambridge
19652, 28 ss.

64 Come tale & esplicitamente menzionato da Protagora in 316d 7.

65 Cosi Gentili, 283: «Letica del reale, che Simonide proponeva attraverso 1'analisi dell’uomo quale
esso ¢, non quale dovrebbe essere, non poteva trovare posto nel pensiero aristocratico di Platone;
1"édvBodrneiov, 1’«umano» dell’'uomo, che il carme a Scopas ben delineava in tutti i suoi limiti
e in tutta la sua fragilitd, non poteva non apparire agli occhi del filosofo che guardava ai pochi
eletti, non ai pill, come un elemento negativo e fallace, come la espressione di una morale
indulgente ed empirica. Questo I’atteggiamento che vizia volutamente il significato del carme ¢
pone nell’oblio quello che & 'elemento piu originale, la umanizzazione dei valori tradizionali che
dal piano estetico-agonale discendono sul piano pill ampio e piu vasto dell’impegno etico-sociale
dell’uomo di fronte all’intera comunitay.

66 Gentili, 284.

87 [bidem.

- 245 -



Se il fraintendimento programmatico del carme si attua sostituendo alle tesi di
Simonide quelle di Socrate, non € pero solo un caso o un ulteriore segno di sarcasmo:
in questo modo Platone raggiunge 1’obiettivo piti importante e complesso.
Parallelamente a una ‘pars destruens’ nei confronti di Protagora e di Simonide, infatti,
una ‘pars construens’ propone un «discorso lungo» che, privo di qualsiasi voce
contrastante, non ha certo difficolta ad affermarsi: é la ben nota tesi socratica, pemo
dell’intero dialogo, secondo la quale il Bene coincide con la Conoscenza ed € quindi
impossibile che qualcuno compia il male volontariamente, ovvero, consapevolmente.
Nel suo complesso il Protagora & dedicato, come si € detto, alla dimostrazione
dell’unita dell’@oeti}, ma il fine ultimo di questa dimostrazione & mostrare 1’identita
tra dpetr) ed motriun. Questa tesi & sostenuta in modo esplicito solo nella parte
finale del dialogo (360c-¢), nell’ambito dello scontro dialettico fra Protagora e Socrate,
ed apparentemente & solo una delle tante argomentazioni utilizzate da Socrate per la
reductio ad absurdum delle tesi di Protagora. L’esposizione per esteso di questa tesi
nel corso della discussione dell’Encomio e la sua successiva ripresa dimostrano la
presenza nel dialogo di una concezione filosoficamente rilevante, che non viene mai
realmente sottoposta ad esame da Socrate e dai suoi antagonisti®$, né, tantomeno,
dichiarata non valida. Il Protagora si dimostra quindi solo apparentemente aporetico,
in quanto al proprio interno, come Cohen®? ha rilevato per il Carmide ed il Liside,
sotto ambiguita strategiche e fallacies formali, nasconde una dottrina 'implicita,
portatrice di posizioni complesse e filosoficamente rilevanti, che pud affermarsi con
maggiore potenza perché rimane di fatto indiscussa. E rimane tale proprio perché
veicolata dall’analisi dell’ Encomio a Scopas, che Socrate per primo ha voluto fosse
inteso come un interfudio giocoso, innocuo, privo di importanza.

Cagliari Valentina Onga

68 E questa una caratteristica della strategia socratica, come ha evidenziato Rossetti, 139: «Alors que
la thése de I'interlocuteur du philosophe vient d’étre soumise assez reguliérement au crible des
contre - exemples, la thése de Socrate est vue avec indulgence méme si c’est parfois une thése
moins vraisemblable que I'autre [...] et qu’elle ne soit pas soumise & une cross - examination
analogue»

69 M. H. Cohen, Plato's Use of Ambiguity and Deliberate Fallacy: An Interpretation of the im-
plicit Doctrines of the ‘Charmides’ and ‘Lysis’, Ann Arbor, Michigan, 1963, 1.

- 246 -



TRADIZIONE INDIRETTA DI AUTORI GRECI NELLA VERSIONE
ARMENA DEI PROGYMNASMATA DI TEONE:
MENANDRO, FRR. 129 e 255 KASSEL-AUSTIN = 152 E 294 KOERTE"

L'importanza della versione armena! dei Progymnasmata di Elio Teone? per la
restituzione critica del testo greco ¢ ben nota, soprattutto grazie alle ricerche condotte
da G. Bolognesi3. I lavori del Bolognesi hanno segnato una tappa fondamentale non

Una prima versione di questo contributo & stata presentata al Seminario su Autori greci in lingue

del Vicino e Medio Oriente, svoltosi presso I'Universita degli Studi di Bologna il 13 e 14

ottobre 1989 (Dipartimento di filologia classica ¢ medioevale e Dipartimento di Paleografia e

medievistica, sotto gli auspici del Dipartimento di studi storico-religiosi dell’Universita di Roma

“La Sapienza®). Il presente articolo costituisce la versione aggiornata del lavoro consegnato nel

1990 in vista della pubblicazione negli Atti del Seminario (a cura dell’Istituto italiano per gli

studi filosofici). Si attende tuttora la stampa degli Atti.

' La traduzione armena dei Progymnasmata, intitolata Yatags cartasanakan krt'ut'eanc’, fu
identiﬁcat‘a nel 1925 da N. Akinean nel cod. 8371 del Matenadaran di Erevan (ex cod. 870 del
Petakan T angaran di Erevan, del XVII secolo) e resa nota in un articolo del 1934: cf. N. Aki-
nean, T'éoneay Yalags Sartasanakan krt'ut'eanc'. Art'iw noragiwt hayerén
t'argmanut'ean, Handés Amsdreay 48, 1934, coll. 197-212. Essa fu pubblicata da H.
Manandian col titolo T'éovneay, Yalags Sartasanakan krt'ut'eanc’, Erevan 1938 (poi
M), sulla base del medesimo codice. Dopo il 1938, sono stati rinvenuti da G. Bolognesi due
nuovi manoscritti: cod. 3466 del Matenadaran, del XIII secolo (cf. G. Bolognesi, La tradizione
manoscritia del «Yatags Cartasanakan krt'ut'eanc's alla luce di un nuovo documento,
Hand&s Ams0 reay 90, 1976, coll. 319-38) e cod. 9826 del Matenadaran, del XVII secolo.

2 suj Progymnasmata teoniani, manuale di «esercizi preliminari» all'apprendimento dell'ars
rhetorica (forse del I secolo d. C.), e sulla retorica dell'etd imperiale, cf. G. Kennedy, The Art of
Persuasion in Greece, Princeton 1963; 1d., The Art of Rhetoric in the Roman World, Princeton
1972; 1d., Classical Rhetoric and Its Christian and Secular Tradition from Ancient to Modern
Times, London 1980; 1d., Greek Rhetoric under Christian Emperors, Princeton 1983; 1. Lana,
Quintiliano, il Sublime e gli Esercizi preparatori di Elio Teone, Torino 1951; 1. Lana, [ «Pro-
gimnasmiy di Elio Teone, 1. la storia del testo, Torino 1959 (poi Lana 1959); J. Martin,
Antike Rhetorik, Technik und Methode, Handbuch der Altertumswissenschaft, 2. Abt., 3.
Teil, Miinchen 1974; M. Patillon, introduzione all'edizione dei Progymnasmata greci (v. infra,
nota 6), VII-CXIX; A. Pertusi, L atteggiamento spirituale della piu antica storiografia bizanti-
na, Aevum 30/2, 1956, 134-66 e nota 1, 141, 318 s.; RE, zweite Reihe, V 2, coll. 2037-2054,
s. v. Theon 5 [W. Stegemann].

3 Oltre all'articolo gia citato (v. supra nota 1), cf. G. Bolognesi, La traduzione armena dei Pro-

gymnasmata di Elio Teone, RAL s. VIII, 17, 3-4, 1962, 86-125; VIII, 17, 5-6, 211-57 (poi Bo-

lognesi 1962); 1d., Nuovi contributi allo studio del testo armeno dei Progymnasmata di Elio

Teone, Athenaecum 47, 1969, 32-38; Id., Traduzioni armene di testi greci. Problemi di critica

testuale e di interpretazione linguistica, in Studia Classica et Orientalia Antonino Pagliaro

Oblata, 1, Roma 1969, 219-91; Id., ll contributo della traduzione armena all'edizione critica

dei Progymnasmata di Teone, Studi e ricerche sull'Oriente cristiano 14, 1991, 329-39; Id,, Le

note di Giacomo Leopardi ai Progymnasmata di Teone, in Studia Classica Iohanni Tarditi

Oblata, Milano 1995, 1369-386; Id., Una nuova edizione critica dei Progymnasmata di Elio

Teone Alessandrino, La diffusione dell'eredita classica nell'eta tardoantica e medievale,

Forme e modi di trasmissione, a c. A. Valvo, Alessandria 1997, 31-43 (poi Valvo 1997); G. Bo-

lognesi - M. Patillon, Remarques sur la tradition bilingue (grec-arménien) des Progymna-

smata d'Aelius Théon, in Armenian Perspectives. 10th Anniversary Conference of the Asso-

LEXIS 17/1999 -247 -



solo nello studio dei Progymnasmata, ma, pit in generale, nello studio delle antiche
traduzioni armene di testi greci. Essi hanno contribuito, infatti, a mettere a punto la
metodologia scientifica necessaria per potersi avvalere in modo proficuo della
testimonianza delle versioni armene al fine di recuperare l'originaria redazione
dell'originale greco.

Nuovi contributi si possono forse ancora ricavare dallo studio della traduzione
armena dei Progymnasmata, messa a confronto con l'originale greco?. Di particolare
interesse sono le osservazioni possibili a proposito dei numerosi brani in cui Teone
cita testualmente passi di autori classici allo scopo di esemplificare le indicazioni
teoriche date sui diversi esercizi retorici trattatis. Nel presente lavoro saranno analizzati
due passi di Menandro attestati nei Progimnasmi. Alla testimonianza di Teone, la sola
conosciuta finora, sard aggiunta quella fornita dalla versione armena, secondo
testimone indiretto.

1. Qual era il titolo esatto dell'Epikleros di Menandro?

Alla p. 92, 18 s. dell'edizione dei Progymnasmata curata dallo Spengeld, ¢ citato il
fr. 129 Kassel-Austin? (= 152 Koerte = 164 Kock) di Menandro. Teone, con l'estrema
precisione che lo contraddistingue, ci informa da quale commedia & stato tratto questo
passo con le seguenti parole: Tapd Mevdvdow &v Tij yonotfj émxinpw. I
testimoni di altri frammenti della stessa commedia (Stobeo, Ateneo, Bekk. Anecd.,
Prisciano, Arpocrazione®) e gli autori che ne hanno fatto oggetto di trattazione
(Quintiliano e Cornuto) la citano con il titolo semplice di ’EninAnpog!0.

ciation Internationale des Etudes Arméniennes (SOAS, London) ed. N. Awde, Richmond 1997,
61-68 (poi Bolognesi - Patillon 1997).

4 cfv. Calzolari, La versione armena di Theon, Progymn. IV Spengel, RIL 123, 1989, 193-
219.

5 Al proposito, cf. G. Uluhogian, La versione armena di Teone, miniera per il recupero di
testi classici, Eikasmos 9, 1998, 219-24; R. Pane, [l fr. 153 Jacoby di Teopompo alla luce
della versione armena di Teone, in Valvo 1997, 153-58.

6 CfL Spengel, Rhetores Graeci, 11, Leipzig 1854, V-VII, 57-130 (poi Sp). Due nuove edizioni
sono state pubblicate: J. R, Butts, The Progymnasmata of Theon. A New Text with Translation
and Commentary, Claremont 1986 e M. Patillon, Aelius Théon, Progymnasmata, Panis 1997.
Per la sua edizione critica del testo greco, apparsa nella "Collection des Universités de France", il
Patillon si & avvalso della collaborazione del Bolognesi; le varianti del testo armeno sono state
puntualmente citate in apparato e gli ultimi capitoli dell'opera, perduti in greco, sono stati pub-
blicati in armeno.

7 Cf R. Kassel - C. Austin, Poetae Comici Graeci, V1 2. Menander, Berlin-New York 1998.

8 Cf. Stob. ecl. 4. 53. 12 (= fr. 130 K. - A.); Stob. ecl. 4. 24. 18 (= fr. 131 K. - A.); Athen. 9.
373¢ (= fr. 132 K. - A)); Stob. ecl. 4. 53. 19 (= fr. 133 K. - A.); Bekk. anecd. 81. 12 (= fr. 134
K. - A.); Priscian. inst. 18. 266 (= fr. 135 K. - A.); Harpocrat. 139. 23 s.v. 8gov (= fr. 136 K.
-A).

9 Cf Quintil. 10. 1. 70, 7; Cornuto, ed. Graeven, 1973, 8, 23 (= Sp [, 432, 19).

10 Sul termine ¢ninAnpog «ereditieran nel linguaggio giuridico e sul suo uso nell'dspis, cf. il
commento di F. Sisti in Menandro, Aspis, Roma 1971, 82-86;, A.W. Gomme - F.H. Sand-

248 .



Sappiamo che sotto questo titolo erano tramandate due commedie di Menandro,

poiché Ateneo (9.373¢ = fr. 132 Kassel-Austin) scrive Mévavdog & év Emxin-
oW nEWTY e Arpocrazione (p. 139, 23 s. v. dpov = fr. 136 Kassel-Austin) wagd
Mevavdo év f' Emuxdrigw'!. Non siamo in grado, tuttavia, di stabilire in quale
rapporto le due opere stessero tra di loro e solamente per la prima possiamo ricostruire
alcuni elementi dell'intreccio, anche grazie alla testimonianza offerta dalla traduzione
latina redatta da Turpilio!2. Come & stato dimostrato dal Koerte!3, alcuni di questi
elementi escludono l'identificazione dell'’Epikleros con la cosiddetta Comoedia
Florentina'4 (riconosciuta ormai come parte dell' *Aoric!S, dopo il rinvenimento del
Pap. Bodmer 2619) proposta dallo Herzog!7 e accettata dal van Leeuwen'$ ¢ dallo
Jensen!®. :

E particolarmente interessante soffermarsi sul titolo di questa commedia, per il
quale la testimonianza di Teone ¢é di grande rilievo. La forma composta dall'aggettivo
xonotn e dal sostantivo émixAnoog rappresenta, infatti, una lectio singularis
rispetto al semplice énixAnpog tramandato all'unanimita dagli altri testimoni. Essa
presenta una curiosa coincidenza con il Commentarius tachygraphicus (del Il o IV
secolo dopo Cristo) restituitoci dal Papiro 2562 del British Museum?2?, In questo
Commentarius, che riporta alcuni titoli di commedie di Menandro - come argui per
primo lo Stroux?! - il termine *ExtixAngog & immediatamente seguito dall'aggettivo
Xonot1 inteso tuttavia dal Koerte come il titolo di una seconda commedia a noi
sconosciuta e indipendente dall'Epikleros22. 11 Koerte interpreta la coincidenza fra i

bach, Menander, A Commentary, Oxford 1973, 29, n. 1; A.R.W. Harrison, The Law of
Athens, Oxford 1968, 1,132 s.

11" Cf. RE, neue Bearbeitung, XV 1, col. 720, s.v."EnixAngog [A. Koerte].

12 Cf. L. Rychlewska, Turpilii Comici Fragmenta, Leipzig 1971, 17-22 (cf. O. Ribbeck, Co-
micorum Romanorum Fragmenta, Leipzig 18983, 106 ss.). Per l'intreccio dell'Epikleros, cf.
T.B.L. Webster, Studies in Menander, Manchester 1950 (19602), 97 5. (poi Webster 1950) e
1d., An Introduction to Menander, Manchester 1974, 136 s. (poi Webster 1974).

13 Cf. A. Koerte - A. Thierfelder, Menandri quae supersunt, 1, Leipzig 19573, praef., LIX s. (poi
Koerte 19573); 1I, Leipzig 19592, 63 s. (poi Koerte 19592),

14 cf psI If, 126, 27 ss. (ed. G. Vitelli, 1913). Sull'identificazione dell'Epikieros con la Comoe-
dia Florentina, cf. Webster 1950, 97, nota 1 e 146; cf. anche Koerte 19573, praef. LVI-LX.

I5 cf A. Borgogno, ‘Ao 7 ‘EnixAngog?, RFIC 98, 1970, 274-77; A. Blanchard, Essai sur la
composition des comédies de Ménandre, Paris 1983, 164, nota 85 (poi Blanchard 1983).

16 Cf. R. Kasser - C. Austin, Papyrus Bodmer XXVI, Ménandre: Le Bouclier, Cologny-Genéve
1969.

17 ¢f.R Herzog, Menanders Epikleros?, Hermes 51, 1916, 315 s.

18 Cf J. van Lecuwen, Menandri fabularum reliquiae in exemplarium vetustorum foliis laceris
servatae, Leiden 19193, 176.

19 Cf. C. Jensen, Menandri reliquiae in papyris et membranis servatae, Berlin 1929, LXI s.

20 11 pa Brit. Mus. 2562 fu pubblicato da H. J. M. Milne nel volume Greek Shorthand Manuals,
London 1934, 38, tetr. 330-34.

21 Cf. J. Stroux, Aus einem neuen KOMENTAPION griechischer Kurzschrift, Philologus 90,
1935, 78-89, in partic. 87 ss.

22 cf. Koerte 19573, 150; il termine x0T & riportato nell'elenco di titoli stabilito da F.H.
Sandbach, Menandri reliquiae selectae, Oxford 1990 (prima edizione: 1972), 340.

-249-



due testi con le seguenti parole: Casu factum esse videtur, quod Xpnoty
subsequitur Enix)noov et Theon m@oyvuv. p. 92, 18 Sp = fr. 164 Kock citat olov
®od Taed Mevavopw év tf] xonotii Emxinoew?3. Non & dello stesso avviso del
Koerte il Webster, che distingue le due Epikleros affermando che «one of them was
called «The good heiress» (fr. 152), and this was listed in P. British Museum
2562»24; per il Webster, la forma composta attestata da Teone sarebbe dunque la
citazione esatta del titolo della commedia.

Non & forse possibile stabilire con certezza quale delle due ipotesi sia preferibile. E
interessante tuttavia sapere che, in questo caso, la versione armena coincide
perfettamente con la redazione piu estesa del titolo, attestata in Teone. Al passo M 98,
21 ss. si legge, infatti, (i) k'rist epikler, che & I'esatta traslitterazione del greco (£v) Tfj
xonotf] EmxAnow (con omissione dell'articolo), con identica posizione attributiva
dell'aggettivo k'rist = gr. xyonotf] rispetto al sostantivo epikler = gr. ’'Emxinow. Va
notato che, di norma, nella versione armena dei Progymnasmata sono traslitterati solo i
nomi propri?5, In questo caso, trattandosi di un titolo citato testualmente, & probabile
che il traduttore abbia voluto conservarlo con grande scrupolo come ¢ stato tramandato
dalla tradizione greca, evitando di snaturarlo con una generica traduzione. La
traslitterazione armena dimostra pertanto che la forma composta da aggettivo +
sostantivo € stata intesa come ['attestazione completa del titolo.

Osservazioni interessanti si ottengono inoltre focalizzando 'attenzione sull'aggettivo
yonoti. Questa lezione & stata oggetto di congetture da parte di G. Hemsterhusius26,
il dotto filologo olandese encomiato dal Ruhnkenius nel suo Elogium Hemsterhusii,
apparso a Leida nel 1789. Come ci informa lo Spengel alla p. VI della Praefatio alla
sua edizione dei Progymnasmata, e cosi pure il Kassel e Austin, il Koerte, il Kock el
Meineke in calce al frammento menandreo esaminato, lo Hemsterhusius propose di
emendare la lezione yonotfi di &v tfj yonotfi 'EmxAnoe in yovofj. Tale
emendamento fu proposto nell'edizione del Mévinmog ) Nexvopavieia di
Luciano, curata ed illustrata dallo stesso Hemsterhusius e pub-blicata ad Amsterdam
nel 174327 (p. 460). L'aggettivo youof] non fu inteso come parte del titolo, ma come
un apprezzamento di Teone sulla commedia menandrea, visto che il filologo olandese
tradusse I'emendato &v tfj xovofi Emxingw con le parole in aurea fabula Epiklero.

23 Cf. Koerte 19573, ibid. Sul termine %QnoT1 inteso come titolo di una commedia indipendente
dall'Epikleros, cf. anche K. Gaiser, Menander: Der Schild oder die Erbtochter, Ziirich - Stutt-
gart 1971, 9 s. e Blanchard 1983, 164, nota 86.

24 Cf. Webster 1974, 136.

25 Sull'onomastica della versione armena dei Progymnasmata, cf. G. Uluhogian, Sur l'onomastique
des oeuvres de traduction: la version arménienne des Progymnasmata de Théon, SILTA 15/1-
3, 1986, 97-106.

26 Cf. J. E. Sandys, 4 History of classical Scholarship, 11, Cambridge 1908, 447- 53 e C. Giarra-
tano, La storia della filologia classica, in Introduzione allo studio della cultura classica, Il
Linguistica e filologia, Milano 1984, 644 s.

27 L'opera fu pubblicata col titolo AovxiavoDd Sapoodtews “Anavioa / Luciani Samo-
satensi Opera.

-250 -



Il Koerte propose a sua volta, seppure con riserva, Tty in luogo del tradito
xonot{i28. Determinante &, al riguardo, la testimonianza fornita dalla traduzione
armena, in cui l'espressione greca év tfj yonoti] EmuxAiow & stata resa, come si &
notato sopra, con i k'rist epikler, dove, in particolare, arm. k'rist, presupponendo una
lettura iotacistica di n), € I'esatta traslitterazione del gr. xonotij. Sostenendo l'ipotesi di
una trascrizione fedele del titolo originale in armeno (vedi supra), ne consegue che la
versione armena conforta la lezione tramandata dai manoscritti di Teone (xenotij) € la
rende preferibile rispetto agli emendamenti dello Hemsterhusius (xovot)) e del Koerte
(npwty). La protagonista della commedia di Menandro citata da Teone doveva
verosimilmente essere una «Buona ereditiera».

2. Menandro, fr. 129 Kassel-Austin = 152 Koerte

L'esame del testo del frammento dell'Epikleros citato da Teone rende possibili
alcune considerazioni per le quali I'apporto dell'armeno é di primaria importanza. Il
passo greco recita (Sp 92, 20 e 22 s. = fr. 129 Kassel-Austin = 152 Koerte)29:

&g’ Eoti maviov &dypunvia Aaiiotatov;
$ug yoiv dvaorioaca devpl mgodayetan
Aakelv 4 doyfic navta 1ov Epavtod Piov.

La lezione AaAeiv30, edita dallo Spengel, da Kassel e Austin, dal Koerte e dal
Patillon, ¢ un emendamento del Victorius (Pier Vettori) in luogo del tradito Aapeiv. I1
filologo fiorentino possedeva un esemplare dell'editio princeps dei Progimnasmi
(apparsa a Roma nel 1520 a cura di Angelo Barbato3!), che collaziond con il ms.
Mediceo Laurenziano Plut. 55. 10 (del secolo XIII) per la parte relativa a Teone,
ovvero con il codice che, a detta del Lana, in molti punti offre le lezioni migliori32.
L'emendamento fu segnato dal Victorius a margine dell'esemplare da lui posseduto e
pubblicato anche nei Variarum Lectionum XIII novi libri (p. 31), apparsi a Firenze nel
1568. Queste informazioni, offerte dal Lana nel suo lavoro sulla storia del testo dei

28 Cf. Koerte 19592, 63.

29 Questo passo, tratto dal prologo dell'Epikleros, rappresenta per i} Webster una «night-walking»,
ovvero una scena in cui presumibilmente un innamorato parla della propria storia d'amore: cf.
Webster 1950, 98 ¢ 100.

30 Sulle attestazioni de! verbo AaAéw in Menandro, cf. C. Prato, Nota introduttiva, in AA.VV.,
Ricerche sul trimetro di Menandro: metro e verso, Roma 1983, 83 s. (poi Prato 1983); alle
pp- 9-17 di quest'opera si rimanda anche per la bibliografia generale su Menandro.

31 Titolo: @EQNOZ TO®IZTOY, IPOTYMNAZMATA / THEONIS RHETORIS DE
MODO DECLAMANDI LIBELLUS.

32 Cf Lana 1959, 11-24 € 154.

-251-



Progimnasmi33, non sono state incomprensibilmente fornite in apparato né del Koerte
né dallo Spengel, che pure accettarono I'emendamento del Victorius nelle loro edizio-
ni. Tale congettura & senz'altro preferibile al deteriore Aaflelv tradito, in quanto coe-
rente con il precedente Aahiotatov con il quale é definita I'dygumvio di cui si parla
in questo passo: l'insonnia & AaAiotatov in quanto induce a «parlare» (AGAELV).

Anche in questo caso, la versione armena offre un importante contributo per la
restituzione del passo esaminato. In corrispondenza del tradito AaBeiv [comunemente
tradotto in armeno con il verbo af'nul ‘prendere’, cf. M 20, 28; 24, 14; etc.], emendato
in Aahely, il testo armeno ha xOsel, verbo che significa «parlare» e che conforta il
«bell'emendamento» del Vettori, come lo defini il Lana34,

E questo uno dei numerosi esempi in cui la versione armena dimostra di
presupporre un esemplare greco in molti punti migliore rispetto ai manoscritti greci
pervenutici, come il Bolognesi aveva dimostrato gia nel suo primo lavoro sulla
traduzione armena dei Progymnasmata, apparso nel 196235,

3. Menandro, fr. 255 Kassel-Austin = 294 Koerte: un figlio ben educato?

Alla p. 91, 18-21 dell'edizione dello Spengel si legge un secondo passo di
Menandro testimoniato da Teone: il fr. 255 Kassel-Austin (=294 Koerte = 354 Kock).

Nel frammento in esame, probabilmente tratto dal prologo36 dello Zevoldyog
«reclutatore di mercenari»’? (commedia di cui si conoscono solo due frammenti ), si
parla di un non ben identificato personaggio con le parole seguenti:

avdodc mévnrog vidg, ExteBoapuévog

obx £E dragyovimv, dpdv floyvvero

tov natéga uing’ Exovia: moudevdeig yap ev
1OV %apndv 0BV dnedidov xakdv.

Degno di nota ¢, in particolare, il participio éxteBoaupévog, emendato dallo
Hirschig in €0 teBoappévoc. Alla p. 23 delle Annotationes criticae in Comicos
(Med. Com. Fragm.), Aeschylum, Isocratem, Demosthenem, Aeschinem, Theo-
phrastum, Lucianum del 1849, dopo aver riportato il passo emendato, in nota lo

33 Cf Lana 1959, 72.

34 Cf. Lana 1959, ibid.

35 v, supra nota 3.

36 Questo passo rappresenta probabilmente una «narration of god or abstraction»: cf. Webster 1974,
74, nota [5.

37 Cf. Hesych., Eevokoyog Eévoug otoatLdTag oUMAEymv e Phot. Eevohdyog: Eévouc
ovhAhéywv otpatidrag.

-252-



Hirschig cita Teone secondo la pagina dell'edizione del Camerarius 38 e aggiunge:
male legebatur £x1e0papuuévos quod emendavimus.

11 valore del participio é qualificato dall'espressione del verso successivo olx €€
Vo oviwy, sulla quale si sono concentrati gli sforzi esegetici degli editori di
Menandro. 11 Meineke la commenta con le seguenti parole: sumptuosius quam res
patris ferebant®9. 11 Kock interpreta, a sua volta, sumptuosius quam pro patris
opibus?0. Infine, il Koerte scrive «non pro fortunis patris, sumtuosius quam res
patris ferebat» recte Bentl(eius)*!. L'avverbio €V, riferito al participio te0payuévog
«ben allevaton, sottolineerebbe la differenza tra la misera condizione d'origine del
protagonista, espressa con le parole dvd00¢g mévntog vidg «figlio di un uomo
povero», ¢ la condizione piu elevata nella quale egli fu cresciuto, espressa da ovx ¢E
UnaEYOvIwVY «non secondo le sostanze (paterne)», ossia tra agiatezze maggiori di
quanto potesse permettere la condizione economico-sociale del padre.

L'avverbio congetturato eV richiamerebbe, poi, il successivo €U del v. 3, riferito al
participio noudevBeig: proprio in quanto era stato ben allevato, il giovane restituiva
subito il buon frutto della sua educazione (TOv xaQnroOV £0OVg Anedidov xarov, v.
4), ossia mostrava la sua riconoscenza. E questa l'interpretazione del Kock che scrive:
Sfilium pudebat tam pauperem vivere, i. e. eum adiuvabar®2. Allo stesso modo
interpreta anche lo Allinson, che nella sua edizione dei frammenti menandrei traduce:
«A poor man's son who had been brought up above his means, on seeing that his
father had but little, was ashamed: He proved this for, being well trained, he paid back
forthwith the fair fruit of gratitude»43. Nell'introduzione al frammento, inoltre, lo
Allinson commenta con le seguenti parole: «A young man apparently seeks his fortune
among the mercenary troops to save his father from poverty»#4,

Non & dello stesso avviso del Kock il Kaibel, che propone di aggiungere &v tg
prima di e00v¢, dando evidentemente all'imperfetto anedidov il valore di un
ipotetico dell'irrealta®s. L'interpretazione che ne deriva &, dunque, la seguente: nel caso
in cui fosse stato educato bene (ma non & cosi!), il giovane avrebbe mostrato la sua
riconoscenza e reso, in tal modo, il buon frutto della sua educazione. Coerentemente
con questa interpretazione, si potrebbe sottolineare la contrapposizione semantica tra il
verbo Tpéguw, da intendersi col valore generico di «nutrire», «allevarey, «cresceren, ¢ il
verbo moudevw «educarey, appartenente alla sfera semantica del sostantivo toudeic,

38 Cf. @GEQNOZ ZOGISTOY MPOT'YMNAIMATA. THEONIS SOPHISTAE PRIMAE
APUD RHE/torem exercitationes, IV, 48. L'edizione fu pubblicata a Basilea nel 1541.

39 cfA. Meineke, Fragmenta Comicorum Graecorum, IV, Bertin 1841, 176.

40 Cf. Th. Kock, Comicorum Atticorum Fragmenia, 111, Leipzig 1888, 10 (poi Kock 1888).

41 Cf. Koerte 19592, 110.

42 Cf Kock 1888, 103.

43 Cf. F.G. Allinson, Menander, the Principal Fragmenis with an Englisk Translation, London
1951, 417 (poi Allinson 1951).

44 Cf. Allinson 1951, ibid.

45 Cf. Koene 19592, 110, nota al v. 4.

- 253 -



che rivesti tanta importanza nel pensiero greco specialmente di eta ellenistica46. 11
giovane sarebbe stato, dunque, semplicemente «cresciuto», quasi «foraggiato» e non
propriamente «educato». Tale interpretazione renderebbe poco giustificabile la
congettura dello Hirschig €0 in luogo di &% davanti a teBoaupuévog.

E rischioso decidere della validita dell'emendamento unicamente sulla base del
contesto del passo in questione, di assai difficile se non impossibile interpretazione per
la mancanza di informazioni sul contenuto generale della commedia, di cui ci sono
rimasti, va ricordato, solo due frammenti.

Ricorrendo dunque ad argomentazioni di diverso ordine, si potrebbe osservare che,
in base alle testimonianze dei lessici¢?, risulta che il nesso costituito dall'avverbio €0 e
dal verbo Tépw & piuttosto raro rispetto al verbo composto éxtQéqw. Questo
costrutto ¢ attestato, proprio al participio perfetto passivo*s, in Eur. EI. 65 (¢
te0pauuévn), Rhes. 176 (eV teOpapuéval) e fr. 11. 2 (4lope), in un passo,
tuttavia, incerto. E attestato inoltre in Diodoro comico, 3. 546. 3 Meineke (e
te0pauuévn), in Plat. Pol. 6.496 B (e0 teBoauuévov) e dlc. 1.120 E (cf. anche
Leg. 7. 813 D g¥... 1papéviwv xai toepouévav). In Omero sono testimoniati
alcuni esempi (cf. = 202 = 303; IT 191; T 354) col verbo a diatesi attiva, nei quali
l'avverbio greco avrebbe il valore di «amorevolmente», «teneramente». Non ¢ attestato,
invece, per esempio in Esiodo, Pindaro, Eschilo, Sofocle, Aristofane, Tucidide,
Senofonte. Quanto al verbo composto eltpa@éw, i lessici riportano solamente il
passo 4.10.1 del De causis plantarum di Teofrasto (forse ebtgogéw). Sono attestati,
infine, l'aggettivo elrtoogc?® e l'avverbio edtpagp@cs?. Piu frequente ¢ il nesso di
valore sinonimico costituito dall'avverbio. xaA®g e dal verbo toépw (cf. Eur. HF.
300, Hec. 600, Med. 1101; Isocr. ep. ad Phil., p. 110; Men. frr. 356, 779, 836 Kassel-
Austin = 401, 556, 613 Koerte; etc.).

Di gran lunga pit diffuso &, invece, il verbo éxtoéquw, attestato per esempio
nell'epos (cf. Hes. op. 779; HCer. 166; Batrachom. 30), nei tragici (cf. Soph. El. 13;
Aesch. Ch. 750; Eur. Med. 1029, Suppl. 891 e 1222, Rhes. 930, lon 823), nei comici
(cf. Aristoph. Nub. 519, Thesm. 522, Eq. 415, Ran. 1433; etc.), negli storiografi (cf.
Hdt. 1.1.22 e 1.193; Xex. Comm. 1.4.7), nei filosofi (cf. Plat. Conv., p. 207 B, Leg.
929a, Tim. 91d, Crir. 50e; Arist. GA 773 a 34). Sarebbe tuttavia imprudente giudicare
per questo motivo la lezione congetturale £ teBpauuévog come lectio difficilior e,
quindi, preferibile rispetto al verbo composto éx1péQw, di alta caratura in virtu delle

46 L'opposizione fra Toudevw e TOEQW, cosi come fra tawdela e ToOPN, ¢ segnalata da LSS, al
quale si rimanda.

47 1l riferimento principale & al TGL e al LS/; sono stati inoltre consultati i lessici e le concordan-
ze dei singoli autori citati.

48 sull'uso del participio medio-passivo in -pevog nelle commedie di Menandro, cf. Prato 1983,
30.

49 Cf. Hippocrat. 4ér. 12; Eur. Med. 920, IT, 304; Arist. HA, 5468, 15; Aesch. Ch. 898; etc.

50 CE. Philostr. V. Soph. 2. 552.

-254 -




sue attestazioni nell'epos e nella tragedia. E significativa, soprattutto, la presenza di
éxtoépw in Euripide, la cui influenza su Menandro ¢ ben nota.

E altrettanto noto, tuttavia, che Menandro non esitd a creare deliberati abbassamenti
di livello stilistico, da non confondersi con esempi di nagataypodia. Quest'ultima,
infatti, & riscontrabile semmai in passi in cui l'imitazione dello stile tragico & realizzata
attraverso 'adozione di un linguaggio elevato’!. Gli esempi di abbassamento stilistico
sono individuabili nel largo uso di diminutivi in -Lov, -iBLov, -axwov, etc., appartenenti
al linguaggio familiareS2; nella preferenza accordata, in molti casi, alla paratassi
piuttosto che all'ipotassis3; nell'uso di vocaboli presi dalla Umgangssprache’4,
accostati a vocaboli presi dalla tradizione letterariass; nella creazione di «soluzioni» che
spezzano la regolarita del trimetro e, in generale, nella violazione delle leggi alle quali
€sso € sottoposto, riscontrabili a fianco di una assoluta osservanza delle medesime
leggi in altri passiSé; nell'uso di verbi compostiS7; nella ripetizione di parole identiche
ad una breve distanza e nell'adozione, in genere, di costrutti tipici del linguaggio
parlato’8, cosa che non esclude, tuttavia, I'uso di espedienti retorici in altri brani®9; etc.
Le commedie di Menandro, destinate a muovere gli animi degli spettatori con la
raffigurazione di vicende umane esemplari, furono composte per essere rappresentate
sulla scena piuttosto che per essere letteS0, E questo il giudizio che gia gli antichi
davano dei componimenti menandrei: Demetrio Falereo, amico di Menandro, distinse
la AéEwg Evaywviog di quest'ultimo dalla AéEwg yoaguxr] di Filemone, piu adatta

51" Cf. Prato 1983, 34 ss. Sull'influenza de} registro tragico nelle commedie di Menandro, cf. anche
D.B. Durham, The Vocabulary of M der Considered in Its Relation to the Koine, Princeton
1913 (Amsterdam 1969); J.S. Feneron, Some Elements of Menander's Style, BICS 21, 1974,
81-95; A. Hurst, Ménandre et la tragédie, in Relire Ménandre, edd. E. Handley - A. Hurst,
Genéve 1990, 93-122; A. G. Katsouris, Tragic Patterns in Menander, Athens 1975, Id., Lin-
guistic and Stylistic Characterization: Tragedy and Menander, loannina 1975; R. Oniga, /!
canticum di Sosia: forme stilistiche e modelli culturali, MD 14, 1985, 114-48; A. Pertusi,
Menandro ed Euripide, Dionisio 16, 1953, 27-63; C.R. Post, The Dramatic Art of Menander,
HSCPh 24, 1913, 111-45; F.H. Sandbach, Menander's Manipulation of Language for Drama-
tic Purposes, in Entretiens Hardt XVI. Ménandre, Vandoeuvres-Genéve 1970, 113-36 (poi
Sandbach 1970); Webster 1974, cap. V: The Tragic Code, 56-67.

52 Cf. Prato 1983, 26 s. Nello stesso volume, cf. R. Sardiello, Le «soluzionin nel trimetro menan-
dreo, 80, nota 49, dove ¢é riportato I'elenco dei diminutivi in «soluzione» usati da Menandro.

53 Cf. Prato 1983, 29 s.

54 Cf. Prato 1983, 26.

55 Cf, Prato 1983, 24 5.

56 Cf. Prato 1983, 27 ss. e passim; sull'alto numero delle «soluzioni» in Menandro, cf. il citato
capitolo di R. Sardiello in Prato 1983, 37-161.

57 Un'analisi dei verbi composti con preposizione si trova nel cap. III di Prato 1983, 163-313, a
cura di P. Giannini e E. Pallara. Nel repertorio ¢ riportato anche il verbo composto Extpépw,
equivalente, secondo gli estensori del capitolo, al semplice Teépw. Nonostante le attestazioni
letterarie epiche e tragiche, il verbo composto é considerato come dovuto all'influenza della prosa
del IV secolo ¢ in particolare di Platone, Lisia e Senofonte.

58 Cf. Sandbach 1970, 123 5.

59 Cf. Prato 1983, 20 ¢ nota 7.

60 Cf. Prato 1983, 21.

-255-



alla letturas!. E noto I'aneddoto riportato da Plutarco, secondo il quale Menandro
rispose ad un amico che la commedia per il concorso teatrale imminente era ormai stata
scritta, in quanto l'intreccio era gia stato creato; occorreva soltanto aggiungere i
versiculi (otyidua)62. Come conseguenza della preferenza accordata al contenuto e
agli effetti teatrali rispetto alla forma, risulta che in Menandro non si riscontra quel
movog costante con il quale gli alessandrini e i retori di eta ellenistica sottoponevano
ad un continuo lavoro di cesellatura le loro opere®3. La compresenza di espedienti
stilistici diversi - ora presi dal linguaggio parlato o prosastico, ora dalla tradizione
letteraria aulica - & legata soprattutto alla volonta di creare una diversa atmosfera nei
vari momenti in cui si svolge I'azione della commedia. Tale giudizio, condiviso per
esempio dal Sandbach®4, riprende la valutazione gia espressa da autori antichi come
Plutarcob% e Quintiliano%. La frammentarieta dello ZevoAdyog rende purtroppo
impossibile stabilire quale di questi diversi procedimenti formali fosse stato adottato
nel passo in questione e nella commedia nella sua totalita.

Questo & dunque lo status quaestionisS?. Alla complessita degli elementi riportati &
possibile aggiungere un altro dato che merita di essere tenuto nella dovuta
considerazione: la testimonianza della versione armena.

3.1. La testimonianza della versione armena

In corrispondenza della lezione greca in questione, in armeno si legge k'aj abuci®8,
neologismo segnalato dal Manandian in appendice alla sua edizione di Teone
armeno®9. Nel termine composto k‘af abuci & possibile riconoscere la radice del verbo
bucanem = gr. 1péQw, unita tramite la -a- composizionale al prefisso k‘af, equivalente
al gr. el. Che l'avverbio o preverbo greco €0 [e0-] sia reso in armeno con k'af - &
dimostrato da numerosi esempi (cf. M 130. 20 k'af -azgut'iwn = gr. ed-awo6noia; M
52. 26 k'aj-aboysk' = gr. eU-QuEls, per il quale cf. anche M 36. 6; 44. 13; 46. 5; 44.

61 Cf De eloc. 193; v. anche Prato 1983, 21, nota 10.

62 Cf Plut. De glor. Ath. 347 E-F e introduzione, 95 dell'edizione curata da G. Lachenaud per la
"Collection des Universités de France", Paris 1981; cf. anche Prato 1983, 19 e F.H. Sandbach, //
teatro comico in Grecia e Roma, tr. it., Roma-Bari 1979, 90.

63 Cf. Prato 1983, 23.

64 Cf. Sandbach 1970; sullo stesso tema, cf, anche S. Zini, // linguaggio dei personaggi nelle
commedie di Menandro, Firenze 1938; Prato 1983, 31 s.

65 Cf. Mor. 853 e-f, 95, nota 1 dell'edizione a cura del Lachenaud. I! passo ¢ stato discusso dal
Sandbach e da F. Wehrli nel volume citato degli Entretiens Hardt, 1970, 113 e 139.

66 Cf Quint. 10. 1. 69-71; v. anche A. Garzya, Menandro nel giudizio di tre retori del primo im-
pero, RFIC 37, 1959, 237-52.

67 Tengo a ringraziare il professor Vittorio Citti, i cui suggerimenti durante il Seminario bolognese
(v. supra) mi hanno consentito di ampliare la presente analisi del passo menandreo.

68 Cf. M 96, 19. 1l termine si presenta al genitivo, con una discrepanza morfologica rispetto al
nominativo greco, forse per una sorta di attrazione da parte del genitivo precedente asfn aik ‘ati
«di un uomo povero» che traduce il greco &vdpog névirog «di un uomo poveron.

59 cf 247.

- 256 -



15; etc.). E importante sottolineare che nelle opere di traduzione appartenenti al
periodo della cosiddetta Yunaban Dproc' («scuola ellenofila» o «ellenizzanter) di cui
fa parte la versione di Teone?, la resa dei prefissi greci & assai puntuale. I traduttor,
come ¢ noto, colmarono la carenza di prefissi della lingua armena classica rispetto al
greco coniando ex novo una serie di particelle equivalenti a ciascun prefisso greco’!.
Le particelle neoformate furono usate sempre con una assai grande precisione nella
traduzione di testi greci, tanto che sull'esame dell'uso differenziato dei vari prefissi
armeni in corrispondenza di ciascun prefisso greco ¢ stato basato un tentativo di
classificazione interna delle opere della Yunaban Dproc' in gruppi cronologici’2. Nel
caso di Teone, in particolare, la resa del preverbo greco éx— con i preverbi armeni art-
0 (i) bac' ¢ precisa. Al passo M 68. 1 si legge art-adrakan in corrispondenza del
greco &x-Betixdc; al passo M 86. 28 si legge art-atur per gr. £x-8010v; ai passi M
88. 2; 88. 9; 90. 2; 94. 19; etc. il verbo greco &x-@égw & reso in armeno con ari-
aberem; al passo M 104. 23 arm. bac'-apatmelov corrisponde al gr. £E-njyoUpevog;
etc. In nessun caso l'armeno &'aj - & usato in corrispondenza del greco &x.

Nel passo considerato, dunque, arm. k'aj - denuncia una lettura €0 [e0-] nel testo
di Teone, coincidente con la congettura proposta dallo Hirschig. La pressoché assoluta
fedelta con cui l'originale greco dei Progymnasmata é stato tradotto in armeno rende
difficile pensare che il traduttore abbia deliberatamente modificato il senso di
un'eventuale lezione originaria &x-1e6gapévog, rendendola con il preverbo k'aj- =
gr. e [ev-]. 11 testo armeno dimostra, al contrario, che in un determinato ramo della
tradizione greca dei Progimnasmi teoniani, ossia quello coincidente con il testo

70 Sulla Yunaban Dproc’, periodo particolare della letteratura armena caratterizzato da un ampio
lavoro di traduzioni di opere greche, cf. Y. Manandian, Yunaban. dproc'e ew nra zarj-
gac'man Srjanners, Wien 1928 (poi Manandian 1928); A. N. Muradyan, Hunaban
Dproc's ev nra dero hayereni k'erakanakan terminabanut'yan steicman
gorcum, Erevan 1971. In lingue occidentali, cf. V. Calzolari, L'école hellénisante, in M.
Nichanian, Ages ef usages de la langue arménienne, Paris 1989, 110-30; Ch. Mercier, L'école
hellénistique dans la littérature arménienne, REArm 13, 1978-1979, 59-75; A. Terian, The
Hellenizing School. Its Time, Place, and Scope of Activities Reconsidered, in East of Byzan-
tium: Syria and Armenia in the Formative Period, edd. N.G. Garsoian - T.F. Mathews - E.-W.
Thomson, Washington DC 1982, 175-86. Per una bibliografia dettagliata sulle diverse opere
della «scuola ellenofilan, cf. S. J. Voicu, La patristica nella letieratura armena (V-X sec.), in
Complementi interdisciplinari di patrologia, a c. A. Quacquarelli, Roma 1989, 669-75; M.E.
Stone - C. Zuckerman, A Repertory of Published Armenian Translations of Classical Texts,
Jerusalem 1995.

7l Cf. H. Aéafyan, Hayoc® lezvi patmut'yun, 11, Erevan 1951, 162 ss.

72 Cf. Manandian 1928. La cronologia suggerita dal Manandian e, in particolare, la suddivisione in
quattro fasi sono state criticate dal Terian che, nell'articolo citato supra, propose una suddivisio-
ne delle opere della Yunaban Dproc’ in due gruppi, corrispondenti a due periodi cronologici di-
stinti: il primo comprenderebbe le opere dei quattro gruppi stabiliti da Manandian, mentre il se-
condo sarebbe da identificarsi con le opere tradotte da Stefano di Siunik’ nell'VIII secolo. Tra i
lavori recenti sulle caratteristiche linguistiche della Scuola Ellenofila, cf. J.J.S. Weitenberg,
Linguistic Continuity in Armenian Hellenizing Texts, Muséon 110, 1997, 447-58.

-257-



presupposto dalla versione armena’, nel passo menandreo citato da Teone era attestata
la lezione _t-:ﬁ tefpappévog (o ev-teBpappuévog). Si tratta forse della lezione
originale di Teone? E, al contrario, una corruzione dell'originale x-te@pauuévoc,
gia avvenuta all'epoca della traduzione dei Progymnasmata e passata, di conseguenza,
anche al testo armeno? Le considerazioni sopra esposte ci inducono a ritenere la prima
ipotesi pit plausibile. All’epoca in cui la prima versione del presente lavoro € stata
scritta”™, I’edizione dei frammenti di Menandro a cura del Koerte attestava il participio
gnteBpappévog. In fase di aggiornamento del nostro contributo, abbiamo verificato
che nella recente edizione di Kassel e Austin & stato al contrario accolto
1’emendamento dello Hirschig €b teBpappévog, ovvero la lezione confortata dalla
versione armena. Nell’apparato, d’altronde, i due editori fanno un esplicito riferimento
alla testimonianza dell’armeno. Questo esempio ci offre I’occasione per sottolineare
l'importanza della collaborazione fra orientalisti e classicisti nella fase di preparazione
dell'edizione critica di testi greci tradotti in lingue del Medio e Vicino Oriente. Soltanto
un lavoro d'équipe pud garantire un completo e proficuo ricorso alle versioni in lingue
orientali per la restituzione dei classici’s.

Genéve Valentina Calzolari

73 Secondo il Bolognesi, la versione armena dipende direttamente dall'archetipo del testo greco: cf.
Bolognesi - Patillon 1997, 64-67. Pur senza identificarsi con nessuno dei manoscritti greci noti,
il testo armeno presenta il maggior numero di coincidenze con il cod. L (Laurentianus Plut. 55.
10): cf. Bolognesi 1962, 231-35.

74 vd. supra, nota iniziale del presente lavoro.

75 su questo tema (il recupero dei testi classici nelle traduzioni in lingue orientali), dal 1983 al
1998 sono stati organizzati in diverse Universita italiane quindici seminari, nell'ambito di una
ricerca di interesse nazionale sostenuta dal Ministero dell'Universita e della Ricerca Scientifica e
Tecnologica (Fondi 40%). Gli Atti di alcuni di questi seminari sono stati pubblicati (di altri si
attende la stampa): cf. L'eredita classica nelle lingue orientali, a c. M. Pavan - U. Cozzoli,
Roma 1986 (Seminari del 1983 e del 1984), Autori classici in lingue del Vicino e Medio Orien-
te, a c. G. Fiaccadori, Roma 1990 (Seminari del 1985 ¢ del 1986); La diffusione dell'eredita
classica nell'eta tardoantica e medievale. Forme e modi di trasmissione, a c. A. Valvo, Ales-
sandria 1997 (Atti del Seminario Nazionale, Trieste, 19 - 20 settembre 1996); La diffusione
dell’eredita classica nell'eta tardoantica e medievale, Il “"Romanzo di Alessandro” e altri
scritti, a ¢. R.B. Finazzi - A, Valvo, Alessandria 1998 (Seminario del 1997). Sulla tradizione
indiretta di autori classici greci in lingue orientali, v. anche R. Tosi, Studi sulla tradizione indi-
retta dei classici greci, Bologna 1988, 48 s.

-258 -



EDUARD NORDEN, L’ENEIDE DI VIRGILIO ALLA LUCE DEL SUO
TEMPO'

Sono molteplici i sentimenti che a distanza di un secolo pud provare il lettore di
questo saggio, limpidamente reso in italiano dal compianto Mario Martina, filologo di
grande acume. All’ammirazione per la straordinaria competenza di Norden ¢ infatti
difficile non accostare la meraviglia per ’approssimazione di alcune categorie critiche
impiegate.

Dopo un breve excursus iniziale dedicato a fissare le eta diverse della critica
virgiliana, o meglio i modi diversi di leggere il poema di Virgilio, Norden si accinge a
discutere le interpretazioni piu recenti e moderne, ma di fatto ne discute una sola, quella
avanzata da Heinrich Georgii in un Programma ginnasiale di Stoccarda dell’anno
1880. Norden fa bene a richiamare 1’attenzione su questo scritto oggi dimenticato, fa
bene anche a prendere in seria considerazione {per poi smontarle) le idee che vi sono
espresse, ma farne una sorta di filo conduttore polemico che percorre gran parte del
lungo saggio ¢ davvero eccessivo. Georgii € studioso benemerito della scoliastica
virgiliana!. Ma un suo scritto che contiene un’interpretazione complessiva del poema
virgiliano, uno scritto dichiaratamente destinato alla scuola, si propone come
occasionale sia all’interno della produzione piu scientifica dello stesso Georgii, sia
nello sviluppo della critica virgiliana. Eppure il sorprendente rifarsi di Norden al
saggio di Georgii ¢ in gran parte giustificato dal panorama degli studi virgiliani del
tempo. Il fatto & che la grande filologia tedesca di fine secolo, pervasa dall’entusiasmo
positivistico, che la stava portando a dotare il nostro mestiere filologico di alcuni
strumenti ancor oggi insostituiti, era poco propensa alla critica letteraria in generale.

Vediamo brevemente di comprenderne il perché. Il tecnicismo che caratterizzava gli
studi filologici del tempo, animati dall’aspirazione di estendere alle lingue antiche, alla
metrica e alla critica del testo lo spirito scientifico del positivismo, li faceva rifuggire
dalle grandi problematiche dell’interpretazione letteraria. L’atteggiamento si presentava
particolarmente negativo nei confronti della letteratura latina. Su di essa pesava ancora
il pregiudizio romantico della mancanza di originalita, e il trascorrere dall’eta roman-
tica a quella del positivismo non aveva fatto altro che produrre un aggravarsi della
situazione. Infatti tra gli studi specialistici diffusi in quel periodo prosperavano gli
esercizi di Quellenforschung, sempre piu precisi e analitici. Cosi negli studi virgiliani, a
opera soprattutto di P. Jahn?, si andava affermando un filone specifico di ricerca, che
mirava a ‘smontare’ ogni singolo verso di Virgilio, per distinguervi i debiti che portava

Ed. Norden, Virgils Aeneis im Lichte ihrer Zeit, NJA 4, 1901, 249-82 ¢ 313-34.

| Basti ricordare i suoi contributi pit famosi, Die antike Aneiskritik aus den Scholien und
anderen Quellen, Stuttgart 1891 e l'edizione teubneriana del commento di Tiberio Claudio
Donato, Leipzig 1905-1906.

2 Sulla figura e il carattere dei lavori virgiliani di questo filologo, oggi pressoché dimenticato, mi

permetto di rimandare a quanto scrissi in Maia 25, 1973, 309.

LEXIS 17/1999 -259 -



nei confronti dei modelli soprattutto greci. Come si sarebbe potuto prender lo spunto
da studi siffatti per compiere una rivalutazione complessiva del poema?

Le eccezioni a un atteggiamento cosi angusto erano fino allora poche3 e di scarsa
incidenza, anche se per gli anni immediatamente successivi la straordinaria personalita
di alcuni latinisti stava per provocare un’importante inversione di tendenza. Per
Virgilio c’era da attendere veramente poco. Ma per allora Norden aveva almeno
parzialmente ragione a non trovare interlocutori diversi per il suo tentativo di
interpretazione complessiva dell’ Eneide.

Qualcosa - si diceva - andava maturando e qualcosa Norden intui. Le Plautinische
Forschungen di Leo sono uno di quei libri che fanno annoverare il suo autore tra i
massimi interpreti della letteratura antica. Fr. Leo fu infatti non solo grande editore di
Seneca tragico e di Plauto, non solo straordinario esegeta soprattutto plautino, ma un
grande interprete delle origini della letteratura latina. La sua storia letteraria di Roma
antica rimase purtroppo incompiuta all’eta di Silla4, ma costituisce ancor oggi per tutto
I’arco di tempo dalle origini alla fine del II sec. a.C. un manuale critico fondamentale.
Ora le idee di base e anche alcune interpretazioni di singoli brani, di cui € cosparsa
quella storia letteraria, risalgono alle Plautinische Forschungen. Fu in particolare nel
capitolo I1I di questo splendido studio che Leo fissd alcuni dei tratti fondamentali della
poesia latina delle origini. Ad esempio la definizione della traduzione artistica di Livio
Andronico come invenzione poetica geniale e di livello sofisticato € un patrimonio che
resta pressoché intatto nella visione critica odierna. Cosi € anche in generale per i
rapporti tra 1 primi autori latini € i modelli ellenistici e per molte altre cose.

Dunque in apparenza Norden fa bene a prendere spunto da quell’opera di grande
interpretazione letteraria compiuta da un filologo, ma, traendo da questo lavoro un
accenno al carattere romantico dell’etd di Cesare e Augusto, rischia di usare una
categoria critica inesatta ¢ fuorviante. Innanzitutto «der romantische Zug», che Leo
individuava nelle suddette eta5, era colto non nell’ambito di un profilo storico-
letterario, ma nella storia della tradizione di Plauto. Quindi la cura per i testi plautini
sarebbe particolarmente viva in quel periodo per il culto romantico delle origini.

Lasciamo pure che I’antico non sempre sono le origini e che 1’amore dell’antico é
un tratto in cui non si puo certo né identificare né esaurire un atteggiamento romantico.
11 fatto pits importante ¢ che, come Norden stesso & costretto ad ammettere a pill riprese
nel corso delle sue analisi, di queste due eta la seconda almeno non si pué certo

3 Fra queste va ricordato almeno Th. Pliiss, Vergil und die epische Kunst, Leipzig 1884, una let-
tura e interpretazione di alcuni episodi dell'Eneide concentrate sull'arte virgiliana. Cf. infra n. Q.

4 F. Leo, Geschichte der rémischen Literatur, 1, Die archaische Literatur, Berlin 1913, seguita
dal capitolo, pubblicato postumo e incompiuto, Die rémische Poesie der sullanischen Zeit,
Hermes 49, 1914, 161-95 = Ausgewdhite kleine Schriften, I, Roma 1960, 249-82.

5 La prima edizione, dalla quale‘owiameme cita Norden, era uscita a Berlino nel 1895 e l'espres-
sione vi si trovava a p. 23. E opportuno ricordare che nella 11 edizione (Berlin 1912) Leo
aggiunse al passo citato da Norden una nota di citazione del saggio stesso di Norden (p. 24 n.3),
mostrandosene evidentemente compiaciuto.

- 260 -



considerare romantica. Ogni utilizzazione dell’antico era soppesata attentamente per un
disegno politico e ideologico ben preciso: questo € evidente nel programma compiuto
dell’eta augustea, ma anche prima in quello incompiuto dell’eta cesariana. D’altronde
quando un autore satirico come Varrone, oppure Cicerone nel Brutus, si rivolgono
quasi con ossessione verso il passato per esaltarne le buone qualita, & soprattutto
I’odio o il disprezzo per il presente che li guida. E vero, nell’eta di Cesare, dopo circa
cento anni di guerre civili, la nausea del presente aveva colpito intellettuali € no. La
stessa interpretazione moralistica della crisi politica (si pensi a uno storico come
Sallustio) comportava di riflesso il rimpianto del passato, anche se sarei portato a citare
testi diversi in relazione a uno spirito romantico. Non tanto Varrone menippeo o
Cicerone, che attingevano probabilmente a schemi di pensiero gia ben radicati nella
cultura ellenistica, ma piuttosto Catullo del carme 64, il quale sosteneva il rimpianto per
I’eta degli eroi (questa si un’eta delle origini assimilabile agli ideali romantici) con la
carica di un forte individualismo sentimentale, quello stesso manifestato nei suoi carmi
d’amore.

Ma tutto questo ¢ davvero difficile rintracciarlo nell’eta augustea, nella quale il culto
dell’antico sembra tutto soppesato e calcolato attentamente. Tanto piui che nel discorso
di Norden non si trova alla fine un grosso vantaggio nel valutare I’ Eneide alla luce di
questo tratto romantico. La polemica, in gran parte giusta, contro Georgii, che negava
un po’ ingenuamente il carattere propriamente augusteo del poema, porta per reazione
ad accentuare il culto dell’antico anche al di 1a delle intenzioni dello stesso Norden.
Tutto infervorato nella sua puntuale revisione esegetica, il filologo non si avvede allora
che gli erano scivolati via i tratti del poema virgiliano realmente riconducibili a una
matrice romantica, quel diffuso sentimentalismo nella narrazione dell’Eneide che la
rende tanto originale rispetto al modello omerico.

Dunque, per arrivare a un’interpretazione piu soddisfacente del poema, Norden
aveva ancora bisogno di essere sollecitato da una scossa pil profonda, ma non per un
punto fondamentale, quello dell’originalita. Affrontato piuttosto affrettatamente nelle
ultime pagine del saggio, il problema dell’originalita di Virgilio non sembra costituire
né un punto fondamentale, né una difficolta insormontabile. Norden lo presenta nella
consapevolezza pil piena delle idee degli antichi al proposito. La poetica é quella
callimachea dell’dpdgtugov o0dév Geildw, forse una prospettiva un po’ angusta
per la poesia virgiliana, ma il fatto che per gli antichi era molto piu importante
collegarsi ai predecessori di un genere letterario piuttosto che badare a essere originali
¢ colto con grande lucidita e perfettamente esplicitato.

Dopo due anni arrivd finalmente la scossa decisiva per una nuova valutazione di
Virgilio. In un colpo solo nella Virgils epische Technik di Richard Heinzeb tutte le
insufficienze dell’interpretazione virgiliana del tempo, anche quelle affiorate nel saggio

LI appena il caso di ricordare che proprio grazie a Mario Martina ne abbiamo oggi una bella tradu-
zione italiana, Bologna 1996.

- 261 -



di Norden, vennero superate definitivamente. E Norden? Per una coincidenza della
storia nello stesso 1903 donava agli studi virgiliani e latini in generale lo strumento
esemplare costituito dal commento al libro VI dell’ Eneide’.

Al termine del commento, prima delle preziose e fondamentali appendici sulla
lingua e lo stile virgiliani, & inserita una Schlussbetrachtung iiber die gesamte
Komposition, una considerazione della struttura del libro VI, che renda conto
dell’intrecciarsi dei motivi fondamentali, precisando gli elementi che disegnavano la
tensione e la dialettica tra passato e futuro nel poema. Queste pagine, che dovrebbero
costituire nell’opera di Norden il superamento del momento analitico (e che per la
verita non riescono a evitare un’impressione di estraneita rispetto al resto dell’opera),
hanno una breve premessa8 in cui Norden prende atto dell’uscita, pochi mesi prima,
del libro di Heinze. La comparsa dell’opera di Heinze ¢ accolta con un gesto di
cortesia cavalleresca: i lavori dei due filologi si dovevano porre come complementari
’un con I’altro e, cosi come nella Virgils epische Technik si era evitata per lo piu
’analisi del testo troppo minuta, allo stesso modo dal Norden sono trattati molto
cursoriamente i problemi che investono le concezioni estetiche di Virgilio. Era questa
di Norden una sorta di sanzione che le opere di quei due giganti della filologia si
rendevano complementari e distinte I’una all’altra%. Ma forse era anche la rinuncia a
perseguire la linea di studi del suo saggio L 'Eneide di Virgilio alla luce del suo tempo.
Di fronte alla dimensione dell’opera di Heinze egli si dovette sentire piti che mai
estraneo a quel tipo di interpretazioni € nello stesso tempo dovette avvertire tutta -
I’insufficienza dello studio pubblicato appena due anni prima.

Quando parecchi anni dopo Norden si riaccostera a Virgilio per un’occasione
ufficiale, il bimillenario della nascita, lo fara con un saggio splendido, una lettura del
mito di Orfeo e Euridice nel libro 1V delle Georgiche'®, che consapevolmente o no era
debitrice a Heinze della sua metodologia critica: € tutto un altro versante quello in cui
ancor oggi il commento al libro VI dell’Eneide fa scuola di filologia.

Pisa Alessandro Perutelli

7 Ed. Norden, P. Vergilius Maro. Aeneis Buch VI, Leipzig 1903.

A p. 342 della prima edizione de! 1903.

9 Per le reazioni all'uscita del lavoro di Heinze rimando all'art.cit., Maia 25, 1973, 309 ss. Si deve
aggiungere - mi segnala amichevolmente A. Cavarzere - che Th. Pliiss, Das lambenbuch des
Horaz im Lichte der eigenen und unseren Zeit, Leipzig 1904, arieggia nel titolo quello del
saggio virgiliano di Norden e si riferisce alle opere virgiliane di Heinze e Norden (di cui perd
mostra di non conoscere ancora il commento al libro VI dell'Eneide) a pp. 6 s. Pliiss, lo stesso
autore della monografia virgiliana citata supra alla n. 3, aveva discusso alcuni aspetti del saggio
di Georgii del 1880 in Zur Erkldrung der Aeneis, Fleckeisen Jahrbiicher fiir classische
Philologie 28, 1882, 403-21 (specif. 411 ss.).

10 Orpheus und Eurydice. Ein nachtrégliches Gedenkblatt fiir Vergil, SPAW, Berlin 1934, H.6 =
Kleine Schriften zum klassischen Altertum, Berlin 1966, 468-532.

oo

-262 -



L’ENEIDE DI VIRGILIO ALLA LUCE DEL SUO TEMPO

1. Introduzione.

La storia dell’interpretazione del poema virgiliano ha attraversato tre fasi. La prima, iniziatasi
molto presto, fu quella dell’esegesi mitico-allegorica, che ebbe come suoi massimi cultori Fulgenzio,
nell’eta di transizione dall' Antichitd al Medioevo, e, nel Medioevo vero e proprio, Dante. Segui, a
partire dal Petrarca, un tipo di approccio di natura estetica che, condotto sulle prime in modo intuitivo
e poi con metodo consapevole e sicuro, mise al bando 1’allegoria per dedicarsi interamente, incurante
dell'esegesi di dettaglio o dei contenuti concettuali complessivi del poema, alla maestositd della
lingua e del verso. A questo atteggiamento, troppo unilaterale, che caratterizza la critica degli
umanisti tenne dietro, a partire dalla seconda meta del XVII secolo, una reazione che riguardd, fra gli
altri autori, anche Virgilio: questa fase interpretativa pud essere chiamata storico-critica; trascurando la
forma esteriore, si tornd a indagare i contenuti concettuali che stavano alla base del poema, ma non
piu, alla stregua della tarda Antichitd ¢ del Medioevo, tramite escogitazioni fantasiose, bensi
ricorrendo a una approfondita e rigorosa esegesi linguistica e storica. Questo tipo di approccio, benché
i suoi cultori abbiano prestato assai poca attenzione all’estetica della forma finendo con lo smarrire di
nuovo importanti acquisizioni degli umanisti, deve nondimeno essere privilegiato sul piano
scientifico, e cid a maggior ragione in quanto I'Eneide rientra nel novero di quelle opere latine, tutto
sommato non numerose, che sono saldamente radicate nel proprio tempo e perciod riescono
intellegibili solo grazie ad esso.

L’avvio a questo tipo di interpretazione dell'Eneide, che una volta si chiamava «politica» - a
quanto risulta dalla panoramica di Heyne (114 27ss.) [= P. Vergilius Maro varietate lectionis et perf.
adnotatione illustratus a Chr. G. Heyne, curavit Ph. Wagner, II, Lipsiae-Londini 18324, 22 ss.] -
sembra essere stato dato dall’abate Vatry nel suo Discours sur la fable de I'Enéide del 17531,
Prendendo le mosse dai celebri passi dell'Eneide nei quali la persona di Augusto ¢ implicata
nell’azione, per il tramite di visioni o profezie, egli giunse alla conclusione che «l’obiettivo
dell’Eneide, a suo giudizio, era quello di persuadere i Romani che dovevano sottomettersi alla
sovranita d(i qu)ell’'uomo che per natali, capacita personali, favore della fortuna, fosse degno di essere
loro sovrano, cio¢ di sottomettersi alla sovranitd di Augusto». Su questa strada si misero altri che,
correggendo un poco 1’opinione appena riferita, ravvisarono I’obiettivo dell’Eneide nella volonta di
attenuare, attraverso una legittimazione della monarchia di Augusto, I'amarezza dei cittadini esacerbati
per la perdita della liberta, mentre altri ancora videro in Enea il modello di legislatore e fondatore.
Contro tale interpretazione, .sbagliata se formulata in questi termini, sono insorti quei dotti che
pretendono di dare ai riferimenti ad Augusto un valore puramente marginale e riducono I’intenzione
del poema a una celebrazione della romanita. «Secondo costoro, con il suo poema su Enea, Virgilio
mird a infiammare i Romani a dedicare rinnovate energie per rendere Roma ancora pid grande e
costituire un impero universale. In Enea, egli volle raffigurare un ideale di eroismo romano,
consistente in una sintesi di coraggio razionale associato a purezza di costumi. Come nelle
Georgiche sono cantate le domesticae virtutes dei Romani, cosi nell’Eneide sarebbero cantate le
loro publicae virtutes. Inoltre, scegliendo un personaggio come Enea, Virgilio sarebbe riuscito a
trovare la maniera migliore per additare Augusto come I'uomo eletto dal destino per riportare la
grandezza del nome romano al suo culmine e restituire ai Romani, dopo aver posto fine alle guerre
civili, I’orgoglio del loro impero»z. Con questa linea interpretativa si € dichiarato sostanzialmente
d’accordo un benemerito della storia degli studi virgiliani, H. Georgii, in un Programma ginnasiale di
Stoccarda dell’anno 1880 intitolato La tendenza politica dell Eneide di Virgilio, il pit acuto fra i
contributi che sono stati dedicati al problema. La prima parte della sua ricerca ¢ caratterizzata in senso
sostanzialmente polemico. In modo pienamente convincente egli respinge la tesi di una tendenza

I Prodromi ci sono, tuttavia, gia nel Medio Evo (cf. D. Comparetti, Vergil im Mittelalter, tr.
ted., Leipzig 1875, 164, 1. 200), anzi addirittura nell’ Antichit, cf. Serv. ad 6. 752.
Georgii, nello scritto che verra citato fra poco, p. 264 s.

- 263 -



«monarchica» dell’Eneide; in effetti tale espressione si rivela gia assurda sul piano storico: infatti, per
quanto si possa definire principato o monarchia la signoria di Augusto, é comunque altrettanto certo
che un poema di dichiarata tendenza monarchica sarebbe andato contro un principio basilare della
politica augustea, quello di rispettare formalmente il regime repubblicano. Georgii, poi, rifiuta anche
la tesi di un’ Eneide mirante alla «legittimazione dinastica» della signoria giulia: in effetti, enunciata
in questi termini assoluti, essa é, come vedremo, erronea. Nella seconda parte, Georgii prende
posizione a favore della tesi opposta, quella cioé secondo la quale I’ Eneide sarebbe un’esaltazione del
popolo romano, precisandola, attraverso un’analisi approfondita di singoli passi del poema, nei
seguenti termini: il poeta, a suo giudizio, ha voluto raffigurare in Enea il ruolo dominante del popolo
romano sulla scena mondiale cosi come preconizzato dagli oracoli, e quindi la componente
provvidenziale nella storia romana, dalla distruzione di Troia fino al presente. «Al contrario,» - egli
dice ap. 31 s. «al di la della prima impressione che puo insorgere dalla frequente menzione dei Giulii
e di Augusto, ad una analisi pi0 precisa, non siamo riusciti a convincerci che I’Eneide sia stata
composta per rendere un servigio alla monarchia augustea. Augusto ¢ celebrato solo in quanto ha
salvato la situazione romana da un deplorevole disordine, ha instaurato la pace mondiale ¢ ha
richiamato il popolo romano al suo compito. Ma il suo non ¢ che un capitolo, anche se il piu
glorioso, della storia romana, che ¢ immaginata dal poeta come il momento centrale della storia
dell’'umanita. L’Eneide ¢ un poema nazionale e patriottico, non augusteo € cortigiano».

Per quanto, in generale, si debba essere grati a Georgii per la sua critica alla tendenza di esegeti
antichi e modemi a spiegare |’ Eneide come mera poesia cortigiana, d’altra parte personaimente non
posso considerare giusto il risultato cui egli & pervenuto. Nel reagire a tale tendenza egli si spinge
troppo oltre, ansioso com’¢ di relegare ad un livello di modestissima importanza quei riferimenti ad
Augusto da lui stesso peraltro riconosciuti innegabili, ricorrendo ad argomenti, come mostreremo in
seguito, inaccettabili. Che la discriminazione fra componente nazionale e componente augustea non
sia corretta sard dimostrato sotto (capp. IV e V): ¢ appunto la reciproca compenetrazione delle due
componenti, il loro pervadere ogni aspetto della vita e della letteratura, a dare all’etd augustea la sua
particolarissima impronta. Ma per capire questo non si pud circoscrivere I'analisi alla sola Eneide
come fanno Georgii e quelli che I'hanno preceduto. Il tentativo di spiegare un’opera letteraria dal suo
interno deve essere considerato, in linea di principio, legittimo; perd il fatto che ogni prodotto
intellettuale diventa pienamente intelligibile solo nel contesto dell’epoca nella quale & nato, resta
valido anche per le creazioni dei poeti augustei, le quali si differenziano da molta altra produzione
poetica latina proprio per il fatto di non essere anacronistiche imitazioni dei Greci, e di avere, al
contrario, salde radici nel terreno della grande epoca che le ha prodotte. Nelle pagine che seguono si
tentera, quindi, di dare una valutazione complessiva dell’Eneide secondo questa ottica. Nel far cid sara
necessario prenderla un po’ alla lontana e toccare dati di fatto noti che perd, solo per il fatto di essere
inquadrati in un nuovo contesto, possono ricevere in taluni casi qualche nuova luce.

I1. L’atmosfera del tempo della rivoluzione.

Gettare sguardi di nostalgico rimpianto verso una generazione del passato che si presume essere
stata migliore ¢ piui felice ¢ una caratteristica comune a tutte le nazioni di ogni epoca, che & stata
oggetto di una ampia trattazione da parte di Otto Seeck in uno dei suoi brillanti saggi3. Naturaimente,
questa inclinazione & tanto pill marcata quanto piu forte nel carattere nazionale predomina la mentalita
conservatrice. Quanto ostinatamente i Romani con la loro mentalita ancorata al passato abbiano
rifiutato qualsiasi forma di cambiamento nel campo della religione, della letteratura e soprattutto del
diritto, € noto: di conseguenza, cosi come presso molti altri popoli, anche presso di loro, a ogni
rivoluzione religiosa, letteraria, politica, & sempre seguito un movimento reazionario, e fra di loro lo
spirito di modemita solo in modo impercettibile, quasi senza che se ne avesse coscienza e in un lungo

3 Zeitphasen (Sequenze temporali) cap. 1: Unser Epigonentum (Il nostro epigonato), (Die Ent-
wickelung der antiken Geschichtschreibung und andere populire Schrifien | Lo sviluppo della
storiografia antica e altri scritti divulgativi, Berlin 1898, 248 ss.).

-264 -



arco di tempo ha potuto farsi strada. Come ovvio, presso ogni popolo (e in particolare presso uno
cosi conscrvatore come quello romano) la tendenza reazionaria appare piu forte nelle epoche in cui il
nuovo coincide effettivamente con la corruzione, come ad esempio all’epoca delle guerre civili,
durante le quali ogni principio morale ¢ svilito e la gerarchia dei valori & sistematicamente sovvertita.
Noi siamo soliti etichettare tale stato d’animo sentimental-reazionario come «romanticismo».
Comporta sempre dei rischi estrapolare dalla ben delimitata sfera che gli & propria un concetto che sia
frutto dell’osservazione di determinati fenomeni e miri a spiegare determinati rapporti, e trasferirlo in
altri contesti dove finisce per essere inevitabilmente ora troppo angusto ora troppo ampio; esigenze di
carattere pratico raccomandano perd di non modificare la terminologia storico-letteraria. A quanto ne
so, il primo ad applicare alla letteratura romana il concetto di «romanticismo» & stato il Leo
(Plautinische Forschungen, Berlin, 23): in poche magistrali righe, egli, adottando tale concetto come
unita di misura, traccia un bilancio della letteratura dell’etd cesariana e dell’eta augustea, illu-
minandole di una luce completamente nuova. Nelle pagine che seguono ho intenzione di sviluppare
ulteriormente i suoi brevi cenni, che per me (unitamente a un motto di Buecheler che citerd piu
avanti) sono stati una chiave per comprendere 1'Eneide: percid, mi prendo la liberta di avvalermi a
mia volta del concetto introdotto da Leo?.

Una delle forme in cui pit di frequente si manifesta il «romanticismo» & 1’utopia. Sotto
I’impressione delle atrocita della guerra perugina, Orazio compose nell’anno 40 il XVI epodo, nel
quale esorta gli uomini migliori del proprio tempo ad abbandonare, come gia avevano fatto una volta
i Focesi, la patria e a dirigersi alla volta delle Isole dei Beati, verso le quali in passato aveva fatto
rotta Sertorio. Piu realistica ci appare |’utopia di Virgilio nell’ecloga IX che & composta nel
medesimo anno dell’epodo oraziano, ma dopo la pace di Brindisi, e con palese allusione al
componimento di Orazio®, sviluppa I'idea che dopo la stipulazione della pace per la patria sia
imminente una nuova eta dell’oro. '

Questo componimento ci conduce ad un secondo aspetto del romanticismo. L’idillio ¢ stato
sempre ¢ ovunque un tipico prodotto dell’atmosfera romantica: quello che la citta con i suoi ritmi
frenetici di vita ha perduto pud ben averlo conservato la campagna, dove cid che ¢ antico e primigenio
si mantiene pil a lungo inalterato. E in questo stato d’animo che Virgilio, il quale alla vita deila
capitale preferiva la solitudine della campagna, cred la maggior parte delle Bucoliche cosi come pure
le Georgiche, il cui grande successo fu dovuto soprattutto al fatto che riassumevano quei sentimenti
di cui tutti i contemporanei, al tempo delle guerre civili, erano imbevuti. Nelle Bucoliche il
sentimento della natura é quasi del tutto sopraffatto da un eccesso di stilizzazione, ma nelle
Georgiche si sprigiona di quando in quando cosi genuino da costituire uno dei maggiori motivi di
attrazione del poema. Cio che é caratteristico non ¢ I'intimo rapporto con la natura in quanto tale, ma
il fatto che sia espresso, e spesso in modo entusiastico, come nel celebre brano o fortunatos nimium
di 2. 458 ss.; negare alla poesia greca il sentimento della natura sarebbe togliere a quella la sua prima
stagione; in ogni caso esso ha trovato espressione presso i poeti per la prima volta solo allorché
I'individuo ha cominciato a smarrire lo stretto rapporto con 1’anima della natura e delle sue divinita:

4 Coincidente pii 0 meno con la formulazione che ad esso da D. Fr. StrauB, Gesammelte
Schriften, a c. di F. Zeller, 1, Bonn 1876, 186: «La commistione di antico e nuovo mirante alla
restaurazione del primo o alla sua migliore conservazione, in ambito religioso prevalentemente,
ma anche in altri settori ... noi siamo soliti chiamarlo ‘romanticismo’». Cf. ibid., 187: «Le
epoche in cui il romanticismo e i romantici possono affermarsi, sono quelle in cui ad una cultura
invecchiata se ne contrappone una nuova... In tali momenti di svolta (cruciali) della storia
mondiale individui nei quali sentimento e forza di immaginazione sopraffanno la impida
razionalita, anime dotate piu di calore che di lucidita, ritorneranno sempre indietro al passato...
Pero, dato che nel contempo, in quanto figli della loro epoca, sono anche penetrati, ben pi di
quel che pensano, di quella modemita che avversano, segue che I'antico quale ad essi si
rappresenta, non é quello genuino e originario allo stato genuino, ma qualcosa di spurio
combinato con il nuovo».

5 Cf A. KieBling, Philologische Untersuchungen, 11, Berlin 1881, 117 e H. Usener, Sintfluth-
sagen, Bonn 1899, 205 s.

- 265 -



fu allora che il romanticismo dell’eta ellenistica produsse i suoi fiori piu belli, al cui profumo i poeti
romani poterono ancora inebriarsi, con sentimenti di partecipazione e immedesimazione.

C’erano altri che, rassegnati al tramonto del proprio sogno politico, cercavano di consolarsi
abbandonandosi a una visione del passato entusiasticamente idealizzata. Durante la guerra africana
dell’anno 46, Cicerone scrisse il Brutus. Nella prefazione, egli deplora 1’epoca in cui & costretto a
vivere, e proclama felici gli uomini del passato, che, a suo dire, poterono godere fino alla fine dei loro
giorni la gloria delle loro imprese e della loro saggezza,; e afferma che I'idea di farli rivivere, di
contribuire alla conservazione del loro ricordo, in mezzo a tante angosce, costituisce per lui un vero
sollievo. Perfettamente in linea con questo stato d’animo ¢ la convinzione, ricorrente in vari suoi
scritti di contenuti anche molto diversi, che la generazione a lui contemporanea abbia malamente
abbandonato la strada maestra che era stata dei padri. In forma ancora pil marcata questo
atteggiamento mentale ci si presenta negli scritti di Varrone, il quale nella sua lunga vita ha visto la
sedizione cinnana e il regime sillano, la rivoluzione di Cesare e 1'inizio del principato augusteo.
Quando parla dei viri magni antiqui, egli riesce tuttora a comunicare all’odierno lettore un po’ del
calore del proprio sentimento. Soprattutto nei frammenti delle satire, nei quali pare ancora di cogliere
il senso di inquietudine e minaccia delle rivolte di Catilina e Clodio, ci si imbatte nello stesso tonante
tunc... nunc, con cui gia Catone il vecchio amava contrapporre il passato al proprio tempo; ovunque
si nota il disagio dell’individuo che si sente quasi estraneo al suo presente, che ama poco i moderni,
tanto nella vita che nella letteratura, e per questo, nonostante il rispetto per la sua erudizione, viene da
loro messo in disparte come tipico laudator temporis acti, quasi fosse un amese arrugginito. Quello
che ci rende caro il vecchio Varrone e ci fa passar sopra le sue bizzarrie & la constatazione che egli
lavora non solo con la testa ma anche con il cuore, anzi pil spesso con questo che con quella, vero
figlio in questo del romanticismo; con una propensione all'immaginazione ¢ al sogno, soprattutto
nell’ambito della filosofia, in cui fin da allora sulla conoscenza concettuale positiva cominciava a
calare la penombra dell’irrazionale e a diffondersi una sensibilitd visionaria e sognatrice; con un
interesse vivissimo per ogni forma di soprannaturale, magari proveniente dalla Caldea o dall’Etruria.
E sbalorditivo come sotto gli abiti del romantico che crede in una religione positiva spunti cosi
spesso lo zoccolo del razionalista: quello stesso mondo dei vecchi dei, da lui ricostruito con certosina
dedizione ¢ pazienza e con genuino sentimento di ammirazione per la sua venerabile antichitd, & lui
stesso, poi, a distruggerlo in maniera crudele e spietata, dipingendolo, secondo gli autorevoli dettami
della filosofia neostoica e accademica, come una invenzione di preti astuti che speculano sull’igno-
ranza delle masse; «un buon cittadino, quindi, deve obbedire alle leggi, venerare gli dei, deporre offerte
sugli altari, non imprecare, non calpestare I’altare domesticon: questi i precetti dell’antico libro
contenuto nell’arca da lui riportata alla luce in un podere di sua proprieta (cosi come, secondo una
autorevole tradizione, era accaduto in passato), perd personalmente & piu attratto dal dio dei Giudei che
- come sapeva da Posidonio - era onorato nella natura senza immagini. Proprio questa incertezza ne fa
un vero e proprio romantico, anche se, al contempo, continua in fondo, come dice StrauBl (cf. supra,
n. 4), a rimanere - pur senza volerlo ¢ senza averne coscienza - anche un razionalista’.

Un uomo come Varrone poteva tornare quanto mai utile a Cesare per realizzare il suo progetto
destinato a diventare la base del nuovo edificio: vale a dire quel progetto di restaurazione religiosa che

6 Si pensi, per fare qualche paragone con il mondo greco, all’Atene del IV sec. (Isocr. Areop. 29 s.
¢ soprattutto Licurgo; cf. anche v. Wilamowitz, Aristoteles und Athen, 1 352) e alla Grecia
dell’eta degli Antonini (Erode, Pausania). Nell'Atene del IV sec. I'ideale utopistico di cui
abbiamo trattato trovo la sua migliore espressione nell’atmosfera di indeterminatezza, spaziale e
temporale, in cui la filosofia cinica amé immergere la storia di Anacarsi, un tema che ritoma di
attualita nel periodo romantico dell’etd imperiale. Un termine di confronto per I'idealizzazione
dell’eta regia a Roma di cui tratteremo pil avanti pud essere la celebrazione romantica di Teseo
nell’ Elena di Isocrate.

71 rapporto fra romanticismo ¢ razionalismo mi & divenuto chiaro soprattutto grazie alla
trattazione pindarica del mito. Ma, mentre é emozionante vederc questo grande spirito battersi
contro la corrente illuministica che finisce per travolgere inesorabilmente anche lui (ma senza che
egli se ne avveda), ¢ difficile alla lunga entusiasmarsi per Varrone € i suoi contemporanei, per i
quali occuparsi del sentimento religioso ¢ solo un trastullo.

- 266 -



egli, pure da rivoluzionario agnostico, per ragion di stato (utilitas rei publicae) perseguiva8. Nello
stesso modo in cui Bonaparte, con la piu assoluta indifferenza verso ogni forma religiosa, sfruttd i
fantasiosi trucchi del culto cattolico come utile strumento per realizzare i suoi piani politici, cosi
Cesare si fece dedicare come pontefice massimo le Antiquitates divinae, «la summa teologica dello
stato romano» (Mommsen, Rémische Geschichte, 1117 494). Ad altro autore egli commissiono un
trattato specialistico: Granius Flaccus in libro quem ad Caesarem de indigitamentis scripsit
(Censorino, De d.n. 3,2)) e un terzo gli era quantomeno legato sul piano personale: il Trebatius del
trattato De religionibus (Gell. 7. 12, fra gli altri)”.

Inoltre Cesare, come nel suo progetto di fondazione di una religione di stato volle basarsi su un
antico cerimoniale, allo stesso modo anche in ambito politico - e la cosa ¢ di particolare rilievo ai fini
di questa nostra indagine - & riuscito a convogliare al servizio delle proprie mire monarchiche il
«romanticismo» di cui era impregnato il suo tempo. Se da un lato egli volle richiamarsi
ostentatamente all’antico periodo regio (a fianco delle antiche statue dei sette re sul Campidoglio
raccomandd di mettere la sua come ottava e a fianco della statua di Romolo nel tempio di Quirino
volle porre la propria e si esibi pubblicamente nella veste che si riteneva fosse stata quella dei re
Albani), e pretese di essere investito della facolta di creare nuove famiglie patrizie per rivitalizzare la
nobilta del periodo regio e della prima repubblica, ormai in via di estinzione, in contrapposizione alla
nobiltd dell’oligarchia (cf. Mommsen, Rémische Forschungen, 1 122s.), d'altro canto - come
possiamo desumere dagli esigui ma ugualmente significativi dati della tradizione - ha anche insistito
sulla propria discendenza dagli antenati troiani di Roma. Per noi moderni ¢ difficile capire che cosa
questo significhi!9; & perd un fatto che gli antichi in questa idea, in apparenza cosi fuori della realta,
vedevano racchiuso un concetto molto concreto: infatti, secondo una credenza diffusa, confermata da
oracoli sibillini, ai discendenti di coloro che avevano messo in salvo da Troia le edicole degli dei era
destinato il dominio del mondo.

Sull’accoglimento della leggenda a livello ufficiale da parte dello stato romano!! ci sono
conservate, grazie soprattutto alla tradizione annalistica, alcune notizie che - é vero - sono state spesso
raccolte'z, ma che qui perd devono essere ripetute con un paio di integrazioni al fine di poter

8  Cf. soprattutto G. Wissowa in Hermes 22, 1887, 42 ss.

Pienamente in linea con le vedute di Cesare ¢ in Sallustio la celebre esaltazione dell’eta aurea
della repubblica, il tempo in cui vivevano i religiosissumi mortalium (Cat. 9 ss., come pure, nel
discorso pronunciato da Cesare, la solenne rievocazione dei maiores nostri).

10 Agli uomini del Rinascimento, una delle forme piu radicali di movimento di ispirazione
romantico-reazionaria che ci sia mai stata, riusciva piu facile: Enea Silvio faceva risalire il
proprio casato ad Enea e a Silvio, i Massimi a Quinto Fabio, i Cornaro ai Comelii e cosi via.

't Questo solo aspetto ci importa qui, non tanto la vetusta della leggenda, di cui hanno ben trattato
E. Wamer, Die Sage von den Wanderungen des Aneas, Leipzig 1882, 522 e Fr. Cauer, De
fabulis Graecis ad Romam conditam pertinentibus, Berlin 1884, 10 ss. (quella di A.
Forstemann, Zur Geschichte des Aneasmythus, Magdeburg 1894, & invece una compilazione
priva di valore). Quand’anche non si voglia ammettere che Stesicoro (cio¢ la Tabula lliaca) ¢ le
citazioni dal cd. Ellanico ¢ da Damaste di Sigeo (presso Dionigi di Alicarnasso 1. 72. 2 s.) siano
testimoni attendibili (cf. K. Seeliger, Die Uberlieferung der griechischen Heldensage bei
Stesichoros, I Progr. der Fiirstenschule, Meifien 1886, 32 ss., di cui Paulcke cerca di ribaltare
le conclusioni), nondimeno la testimonianza di Ecateo, secondo la quale Capua trae il nome d10
Kanvog tod Towtxol (Steph. Byz. 5.v.), prova che nel V sec. a.C. la leggenda delle peregri-
nazioni di Enea verso Occidente comprendeva in ogni caso gia la Campania. Ora, poiché in
nessuna tradizione la leggenda aveva il suo punto d’arrivo in Campania, ¢ verosimile che gia al-
lora arrivasse fino al Lazio (cf. Cauer /.c.). Se Aristotele (stando a Dionigi /.c. 3 s. e ad altri au-
tori), al pari di Demetrio Poliorcete (secondo Strabone S. 232) fa fondare Roma dai Greci (cf. C.
v. Holzinger, Lykophrons Alexandra, Leipzig 1895, 62-64), cié prova soltanto che la leggenda
era ancora fluttuante; definitiva lo divenne solo con Timeo (vale a dire Lyk. 1226 ss.).

12 Fra i modemi, soprattutto da A. Schwegler, Rémische Geschichte, 1, Tiibingen 1853, 305 ss.;
H. Nissen, JKIPh 1865, 383; Fr. Cauer, ib. Suppl. 15, 1887, 97 ss.; P. Haubold, De rebus
Iliensium, Diss. Leipzig 1888.

-267-



apprezzare nel modo giusto 1’'importanza che Cesare dava alla cosa. La circostanza piu antica a noi
nota sembra essere quella dell’anno 230 a.C., quando i Romani presero le parti degli Acarnani contro
gli Etoli, con la motivazione che i primi sarebbero stati i soli fra i Greci a non partecipare alla guerra
contro Troial3. Circa nello stesso periodo'4, i Romani promisero al re Seleuco amicizia ed alleanza,
a condizione che esentasse dall’obbligo di tributi i loro parenti di sangue, cioé gli Hiensi. Nel 217 fu
votato un tempio a Venere ad Erice, che venne dedicato nel 215. Nello scritto apocrifo delle cd.
profezie marciane i Romani sono apostrofati quali Troiugenae, e nel 205 i Romani con ogni
probabilitd avranno avanzato la loro richiesta della statua di Cibele basandola sulla loro origine da
Enea. Nello stesso anno, nel trattato con il re Filippo V, gli Iliensi ebbero I'onore di essere
menzionati per primi. Attorno al 200 apparve il primo poema in cui la leggenda di Enea era
riclaborata in senso nazionale romano, il Bellum Punicum!3. Dopo la disfatta del re Filippo nella
seconda guerra macedonica (197), gli abitanti di Lampsaco, in una petizione rivolta al senato, misero
in rilievo il rapporto di «fratellanza» con i Romani!®, chiaro riferimento alla leggenda troiana.
Nell’anno 195, sui doni votivi collocati a Delfi, Flaminino designd se stesso € i Romani con
I'appellativo di Eneadi. Nel corso della guerra contro Antioco di Siria, il pretore C. Livio Salinatore ¢
il console L. Cornelio Scipione fecero un sacrificio ad Atena sulla rocca di Ilio (190), e alla
conclusione della guerra agli lliensi furono donate due citta (188). Nell’anno seguente, gli Iliensi
ottennero la abrogazione di una misura adottata dai Romani a sfavore dei Lici. Nell'anno 84, Silla
ricostrui Ilio che I'anno precedente era stata distrutta da Fimbria. Peso maggiore rispetto a queste
singole notizie, che dobbiamo per lo pil alla tradizione annalistica, ha il fatto piti generale che i
Romani hanno sfruttato la propria origine da Enea per dare una parvenza di legittimita ai loro
interventi nelle faccende orientali!7, né pii né meno di altri popoli che nell’accingersi ad assalire i
nemici confezionarono comode tesi, in apparenza legittime, per giustificare una prassi di
Realpolitik!'8. Questo fattore & messo in chiara luce da Pompeo Trogo, quando nel citato incontro fra
i Romani e gli Iliensi dopo la battaglia di Magnesia, immagina che ci sia stato un dialogo di questo
tenore (Giustino 31. 8): «Fra Iliensi ¢ Romani ci furono manifestazioni di gioia da entrambe le parti,
in quanto gli Iliensi ricordavano che Enea e i duci che lo accompagnavano erano partiti dalla loro
terra, € i Romani dicevano di esserne i discendenti; € la gioia generale era pari a quella fra genitori ¢
figli che si abbracciano dopo lungo tempo. Gli Iliensi si congratulavano che i loro nipoti, dopo aver
sottomesso 1’Occidente ¢ 1'Africa, rivendicavano il possesso dell’Asia come proprio regno avito:
dicevano di sopportare di buon grado che Troia fosse caduta, dato che risorgeva cosi fortunata!9. Dal

13 Giustino 28. 1, tuttavia il dato non & del tutto sicuro. Questo intervento non impedi loro,
comunque, di abbandonare gli Acarnani agli Etoli nel 211 (Livio 26. 24) e di costringerli di forza
a staccarsi dall’alleanza con Filippo nel 197 (Liv. 33. 16 s5.). Un’ulteriore conferma del fatto che
essi si servivano di tale artificiosa teoria unicamente a scopi pratici, solo se poteva offrire uno
schermo alla loro Realpolitik.

14 Non ¢ possibile essere pid precisi, poiché & questione controversa se Svetonio (Claud. 25), il
solo a menzionare il fatto, intenda Seleuco II Callinico (246-226) o suo figlio, Seleuco III
Cerauno (226-222). Haubold op. cit. 24, 2 si risolve per il primo ¢ colloca il fatto attomo al
245; se cosi fosse, questa sarebbe la testimonianza pit antica.

IS Cf. F. Noack in Hermes 27, 1892, 435.

16 AthM 6, 1881, 95; cf. Mommsen, Rémische Geschichte, 17 723.

17 Cf. H. Diels, Sibyllinische Blitter, Berlin 1890, 101 s.

18  Gli Ateniesi, ad esempio, fondarono le loro rivendicazioni sulla Megaride inventando che tale
terra sarebbe stata ionica prima dell’invasione dorica, e legittimarono il possesso di Lemno con
una presunta migrazione dall’Attica dei Pelasgi cola insediati; allo scopo di presentare la propria
cittd come metropoli esclusiva degli Ioni d’Asia, di talune comunita peloponnesiache che
avevano partecipato a migrazioni ioniche sostenevano che erano passate prima per Atene.

19" Trogo sviluppa una pointe epigrammatica: AP 9. 236 &¢ xardv GAeto ndpyoc 6 Todiog,
yao &v &nhowg / NyéeOn xdouov navidg &vacoo mohg. Cf. anche Aen. 1. 283 ss.; 6.
838 ss.

- 268 -




canto loro i Romani non si stancavano di ammirare i lari della patria, la culla degli antenati, i templi
¢ le statue20y.

Dell’invenzione, una volta che ebbe ricevuto il crisma dell’ufficialitd, ben presto si appropriarono
alcune famiglie di Roma per farsene belle con il lustro di una antica nobilta. La ben nota faciloneria
degli antichi nel trattare I’etimologia veniva in soccorso di questi sforzi: fu quindi facile mettere in
rapporto gli [uli con Ilo, il mitico fondatore di llio2!, poiché il nome Iulo differiva da quello di Ilo
per un’unica lettera in pil, unius litterae additione, cosa di per sé accettabile. 11 documento piu
antico che siamo in grado di addurre sull’accoglimento di questa genealogia ¢ una testa di Venere che
appare sulle monete dei Giulii intorno agli anni 154-13422, Ma fu soprattutto in eta cesariana che
crebbe 1’orgoglio del casato. Attorno al 56 Lucrezio comincio il suo poema con le parole Aeneadum
genetrix, in onore della famiglia dei Memmii che millantava ascendenze troiane23.

La ricerca erudita si pose al servizio di questa idea. Varrone inizid la propria opera
storico-religiosa, dedicata nell’anno 47 a Cesare pontefice massimo, cominciando, dopo una
prefazione di carattere generale, con il racconto della stella di Venere che avrebbe illuminato a giorno
il tragitto di Enea fino al suo arrivo nel Lazio (Serv. ad Aen. 1. 382). Poco prima dell’anno 4624,
Attico, moris maiorurn summus imitator, antiquitatis amator (Comn. Nep. A#. 18. 1), scrisse il suo
Annalis nel quale dava conto delle proprie ricerche genealogiche, «in modo da darci la possibilita di
conoscere 1'origine degli uomini illustri» (A#. 18. 2); pit 0 meno nello stesso periodo?, egli attese,
dietro richiesta di singole famiglie, alla compilazione di alberi genealogici gentilizi, quello dei Giunii
per Bruto, quello dei Marcelli per Claudio Marcello (cos. 50), quello degli Aemilii, famiglia
imparentata per via di adozioni con quelle dei Cornelii e dei Fabii, per Comnelio Scipione e Fabio
Massimo (cos. 45) (A#r. 18. 3 s.). In queste opere di Attico non si tenevano solo in considerazione
quelle famiglie che facevano risalire la propria origine a Troia; di queste si occupava, con particolare
attenzione ai culti delle singole gentes (Serv. ad Aen. 5. 704, cf. 2. 106), il lavoro di Varrone De

20 E tipico per la mentalita antica fondare una affinita di ceppo sull’identita di culto; la festa delle
Apaturie in Atene e nella lonia, ad es:, costituisce la prova dell’appartenenza al medesimo ceppo
(Hdt. 1. 147). '

21 Verg. Aen. 1. 267s.; Puer Ascanius, cui nunc cognomen lulo Additur: Ilus erat, dum res stetit
Ilia regno. Servio a questo passo: Occiso Mezentio Ascanium <sicut lulius Caesar scribit>
Iulum coeptum vocari <vel quasi i6fodov id est sagittandi peritum vel> a prima barbae
lanugine <quam lotAov Graeci dicunt> quae ei tempore victoriae nascebatur. Di quale Giulio
Cesare si parli non si sa; a Lucio, |’autore di una disciplina augurale 1 90 (cf. Teuffel-Schwabe
199, 3) pensa Cauer op. cit. (v. sopra n. 12), Kiibler nella sua edizione di Cesare IlI 2 (Leipzig
1897) p. 221, pone le parole fra gli Spuria et suspecta. 1l valore vocalico della i, quale ¢ preteso
dalla citata etimologia, non é documentabile prima di Virgilio (F. Buecheler, RhM 44, 1889,
317), il quale non ne & stato perd !'inventore.

22 Cf. E. Babelon, Monnaies de la république romaine, 11, Paris 1886, 9 ss.

23 Verg. Aen. 5. 117 (da Varrone). E notevole, inoltre, che la pili antica moneta con la testa di
Romolo (che é anche 1'unica di eta repubblicana) sia un denario dell’edile C. Memmio coniato fra
il 74 e il 50 a.C. (Cohen, Méd. cons. pl. XXVII Memmia 5). Questa rete di rapporti va ad
aggiungersi a quelli riferiti da Marx nelle Bonner Studien, 1890, 115 ss.

24 1a cronologia si ricava da Cicerone Brutus 11 s. Ivi, Cicerone dice di essere stato strappato alla
sua letargia da una lettera d] Bruto e dallo scritto in questione di Attico, ma soprattutto da quella
lettera. Ora, tale lettera, come nota anche O. Jahn nel suo commento, ¢ stata scritta nella prima
meta del 47 dall’Asia, dove Bruto si era recato (cf. Drumann, Rémische Geschichte, IV 25). E
dopo tale lettera e prima della composizione del Brutus (inizio dell’anno 46) che apparve lo
scritto di Attico, al quale 1’autore aveva atteso per un lasso di tempo verosimilmente ampio, dato
che Cicerone ad esso lo aveva sollecitato gia nell’opera De republica (nell’anno 54, cf. Cic.
Brut. 19).

25 Q. Fabio Massimo 1 45, C. Claudio Marcello } poco prima del 40 (Drumann 11 401).

- 269 -



Jfamiliis Troianis, della cui epoca di composizione purtroppo nulla sappiamo; da una glossa di Verrio
Fiacco (Paulus 23M.) sappiamo che gli Aemilii si riconducevano, al pari degli /fulii, ad Ascanio.

Ora, per tornare a Cesare, si pud ben capire come egli, appartenente ad una famiglia che riteneva,
prove alla mano, di discendere da Enea e che credeva di poter vantare come progenitrice una madre
divina20, abbia voluto sfruttare ai fini della propria politica, che formalmente si rifaceva alle
istituzioni della Roma piu antica, la credenza nella missione divina della stirpe romana di ascendenza
troiana. Gia nell’anno 67, quando come questore intraprese il cursus honorum, in un'orazione funebre
tenuta per la zia Giulia ebbe a dire (Suet. D. ful. 6): «La famiglia di mia zia Giulia discende per parte
di madre da re, e per parte di padre ¢ imparentata con gli dei immortali. Poiché da Anco Marcio
discendono i Marcii Reges (Marcia si chiamava la madre di Giulia), da Venere i Giulii e a questa gens
appartiene la nostra famiglia. Quindi nella sua famiglia confluiscono la dignita regale, che fra gli
uomini ¢ il potere pil alto, e la venerabilita degli dei, di cui i re sulla terra sono i rappresentanti».
Avallando la propaganda cesariana, Castore di Rodi nei suoi Xpovixa, editi fra il 60 ¢ il 50 a.C.,
accreditd la tradizione secondo la quale, dopo la morte di Enea, il regno era si passato ai suoi
discendenti italici, i Si/vii, perd lulo, capostipite della casa lulia, sarebbe stato insignito del
pontificato massimo2’: formulazione importante, del cui significato in seguito dovremo occuparci in
maniera pil analitica. Su uno dei piu antichi denari di Cesare & rappresentata la fuga di Enea28. Prima
della battaglia di Farsalo egli sacrificd a Marie ¢ a Venere, e fece voto a quest’ultima di erigerle, in
caso di esito favorevole dello scontro (Appiano, b.c. 2. 68), un tempio che egli costrui nell’anno 46.
Inoltre richiamé in vita I’antico gioco equestre degli adolescenti romani, che si faceva risalire alla
cerimonia funebre in onore di Anchise e che per questo si chiamava Troiae lusus o semplicemente
Troia (D. C. 43. 23)29. Quando, inseguendo Pompeo, giunse nella provincia d'Asia, con ogni
probabilita visitd i luoghi dell’antica Troia; Lucano, il quale da notizia della cosa (9. 950) lo presenta
nell’atto di fare sul luogo un sacrificio, pronunciando le seguenti parole (990 ss.): «Divinita che
abitate le rovine di Troia, e lari del mio Enea che ora avete stanza ad Alba e Lavinio, € sui cui altari
ancora oggi arde la fiamma frigia, e tu, Pallade, sottratta agli sguardi dei mortali e conservata come
pegno solenne nei penetrali del tempio, un illustre discendente della gente Giulia offre pii incensi ai
vostri altari e vi invoca secondo il rito nell’antica sede: concedete felice corso alle mie imprese € io vi
ridard i vostri popoli; grati gli Ausonidi restituiranno a loro volta le mura dei Frigi e risorgera una
Pergamo romanan. I singoli dettagli sono frutto dell’immaginazione del retore, pero il fatto in quanto
tale ¢ desunto dalla tradizione (cioé Livio). Infatti, secondo Strabone 13. 594, Cesare concesse agli
Iliensi, in virtu della parentela che lo legava a loro, importanti privilegi politici30, e da Nicolao (v.
Caes. 20)3! e Svetonio (D. Iul. 79) sappiamo che a Roma correva voce che Cesare fosse intenzionato

26 In una epigrafe efesina degli anni 48/7 (CIG 2957) Cesare & detto & &nd “Apeog xai
'Apooditng 6e0g tmupaviic xai xowvog ol avBpwrmivou Plov cwrnp; cf O.
Hirschfeld, SAWDDR 1889, 836, 19.

27 Castore in Diodoro 7. 4 (Vol. I 508 Bekk.) e in Dionigi d’Alicarnasso 1. 70. 4; cf. Mommsen,
Romische Forschungen, 11 269; Fr. Cauer (v. supra n. 12) 151-67; C. Wachsmuth, Einleitung
in die Studien der alten Geschichte, Leipzig 1895, 141, 1.

28 Babelon (v. n. 22) 11.

29 La migliore storia dell’interpretazione di questa singolare istituzione ¢ in A. Goebel, De Troiae
ludo, Progr. Diiren 1852, I'interpretazione dei difficili versi virgiliani (5. 545 ss.) in Fr. Rasch,
De ludo Troiae, Progr. Jena, 1882; sull’antica origine italica O. Benndorf nei SAWDDR, 123,
1890, Abh. I1I 47ss., A. v. Premerstein nella Festschrift fiir O. Benndorf, Wien 1898, 261ss.

30 Dopo aver dato notizia della predilezione di Alessandro Magno per Ilio, Strabone cosi continua,
loc. cit.: «Cesare, con la sua passione per Alessandro e potendo vantare una piu certa parentela
con gli Iliensi, diede a questi ultimi prove evidenti del proprio favore; egli infatti concesse loro
nuovi possedimenti e garanti autonomia e liberta. Prima di tutto perché era romano e in quanto
tale riconduceva la propria origine al capostipite Enea e poi perché era un Giulio, appartenente
cio¢ a una famiglia che discendeva da un figlio di Enean.

-270 -



a fare di Ilio la seconda capitale dell’impero. Un altro caso in cui I'idea romantica cercava di mettersi
al servizio dell’alta politica. Alla base di questo progetto di *decapitazione’ di Roma c’era infatti I’idea
di dare alla monarchia universale italo-ellenica da Jui concepita un secondo centro, che da un lato era
situato in posizione incomparabilmente migliore e dall’altro, anche secondo la tradizione pil antica,
apparteneva a entrambi i popoli32. Come si sa, Augusto, non senza una certa ostentazione, accantond
questo progetto che metteva in pericolo I'unita dell’impero; ne parleremo piu diffusamente in seguito.
1l primo a riprendere, in una situazione mondiale totalmente diversa, questa idea di ampia portata,
probabilmente senza essere consapevole di chi fosse eredita, ma con spirito affatto uguale33 (&
assodato infatti che la saga dell’origine troiana di Roma ¢ rimasta sempre viva ed ¢ stata politicamente
sfruttata per tutto il periodo imperiale34), fu Costantino, il quale avvio la fondazione di una nuova
cittd fra Sigeo ¢ Ilio, ma in seguito a una visione si decise per Bisanzio.

M. L'atmosfera romantica dell’etd augustea.

Sotto Augusto, 1'atmosfera romantica perdurd, ¢ addirittura in forma accentuata, poiché
I'imperatore fece di tutto per darle impulso. E difficile dire se il favore che egli notoriamente accordd a
questo nostalgico sentimentalismo sia stato da parte sua pura accortezza di governo. Tuttavia non si
sbagliera supponendo che neppure lui, nel complesso un «virtuoso» del calcolo freddo e razionale,
non sia rimasto immune dalle idee romantiche. Cid non tanto si & autorizzati a dedurre dal fatto che
prestava fede all’astrologia e ai sogni - poiché questo lo fecero molti grandi uomini privi di
inclinazioni di tipo romantico - ¢ neppure dal fatto che egli si fece iniziare ai misteri eleusini (D. C.
51. 4, 54. 9; cf. Suet. Aug. 93) - poiché questo ormai non era niente di piu che una moda - quanto
piuttosto sulla base di quanto pid in generale insegna 1’esperienza: nessuno pud padroneggiare ¢
orientare tanto pienamente, a suo piacimento, una tendenza dei tempi senza dover pagare ad essa, a sua
volta, qualche tributo. E assodato, ad esempio, che Alessandro Magno, per ragioni politiche, ha
favorito il confronto tra la propria persona ed Eracle ¢ Dioniso3, ma si dovra supporre che anche lui,
nei cui continui successi sembrava manifestarsi cosi palesemente la divinita, entro certi limiti, forse
in parte inconsciamente, abbia creduto alla legittimita di tali confronti: da alcuni partit:olari36 della
sua visita a Ilio sappiamo che nella sua grande anima, al di 14 della scaltra capacita di soppesare i fatti
concreti e di usarli, trovavario posto 1'idealismo e il romanticismo. Di conseguenza, anche Augusto,
nel sentire di essere paragonato, in qualitd di nuovo ebeQYENG e oW1} dell’umanitd, lui pure a
Eracle e Dioniso, avra provato nella circostanza sentimenti analoghi, tanto piu che i diadochi di
Alessandro, di cui I’'impero romano era erede, avevano lasciato il retaggio di un certo romanticismo.
Un parallelismo ancora piu stretto si puo citare dalla stessa storia romana. E nota I'ostentazione con
cui il grande Scipione esibiva la propria reverenza al culto e come favori la credenza popolare nei
riguardi di prodigi e oracoli relativi alla propria elezione divina. In proposito, Polibio, coerentemente
con il suo carattere freddo ¢ alieno da ogni misticismo, nel celebre ritratto del personaggio (10. 2 s.)
ha espresso il giudizio che Scipione abbia realisticamente preso atto del fatto che gli uomini non
reputavano possibile che potesse verificarsi qualcosa di straordinario senza aiuto divino e ispirazione
degli dei, e di conseguenza abbia voluto sfruttare questa superstizione con lucido raziocinio, ponendola
al servizio dei suoi progetti. Diverso il giudizio di Livio, il quale aveva invece una schietta
inclinazione per il positivismo religioso (26. 19): egli lascia impregiudicato se I’agire di Scipione sia
stato coerente con il suo sentire ¢ la sua fede o se esso debba essere ricondotto a mera ostentazione; in

31 FHG 111 441: alcuni si sarebbero espressi a favore di un trasferimento della residenza ad
Alessandria, ot & &v "I\ toDto (t6 Paockelov) Epacav adtdv uéhdewv xabictaoba
dua v mahauav 11e0g 10 Aapdavidwv yévog ouyyévelav.

32 Cf Nissen, 389.

33 Cf. J. Burckhardt, Die Zeit Constantins des Grossen, Leipzig 18802, 413.

34 Cf. Haubold, 44ss. .

35 Cf. J. Kaerst, HZ 38, 1895, 38, 218, 227 ss.

36 Haubold, 13.

-271-



ogni caso, per lui € certo che Scipione non avrebbe mai contraddetto apertamente la fede popolare nel
soprannaturale, ma ’avrebbe piuttosto favorita. Sul piano psicologico, il modo di vedere di Livio
sembra il piul credibile, ¢ ha incontrato anche 1’approvazione di Mommsen (Rémische Geschichte, 17
631). Pit 0 meno lo stesso giudizio si potra dare per questo lato del carattere di Augusto: pieno di
fede nella grandezza e nella legittimita dell’'impresa affrontata al momento di assumere I’eredita
paterna, pervaso di un intimo convincimento che la rigenerazione avrebbe potuto aver luogo solo con
un ritorno alle vecchie istituzioni, e, di conseguenza, un poco contagiato dall’atmosfera romantica di
cui il suo tempo era impregnato, egli comprese, anche in forza della sua natura in cui ’astuzia e il
ragionamento predominavano sulla profondita di sentire e la visione realistica delle cose sulla fantasia,
che doveva sfruttare il romanticismo nazionale del suo tempo per i propri scopi politici3”.

Mai I’arte (peraltro peculiare del carattere nazionale romano} di dar vita, sotto la parvenza di forme
costituzionali, anzi reazionarie, a una realtd politica del tutto nuova & stata esercitata con abilita
superiore a quella con cui Augusto fece si che il passaggio dalla repubblica al principato
assomigliasse al ripristino dei piu antichi indirizzi di quella repubblica. Anche sotto questo aspetto era
stato Cesare a indicargli la strada, ma in lui 1’aura artificiosa di romanticismo non era riuscita a
mascherare le tendenze apertamente rivoluzionarie; ad Augusto invece, anche se realizzo, restando sul
piano costituzionale, un vero e proprio sovvertimento della concezione dello stato e una effettiva
limitazione se non addirittura un aannullamento della costituzione repubblicana, pur garantendone la
sopravvivenza formale, riusci di calarsi perfettamente in quest’aura romantica. Qualche indizio di tale
romanticismo posto al servizio della politica va a questo punto citato, perché riveste interesse per la
presente indagine. Quando, nell’anno 43, Ottaviano celebrd i giochi in onore di Venere genitrice,
apparve ben visibile una cometa che il popolo ritenne essere 1'anima dell’ucciso Cesare; in seguito al
fatto, Ottaviano fece erigere nel tempio di Venere una statua di bronzo del padre con una stella sul
capo (Plin. nat. 2. 94; Suet. Aug. 88; D. C. 45. 7). Dietro suo ordine fu portata a Roma, da Cos, la
celebre Afrodite che esce dal bagno, di Apelle, e collocata nel tempio di Cesare, nel foro, quale
Goxmyétg tod yévoug avrtod (Strab. 14. 657, cf. Plin. nar. 35. 91). La divinita di sesso
maschile della casa Giulia era invece, da tempo antichissimo, Apolio38: & noto con quanto scrupolo
Augusto, dopo I'epifania del dio ad Azio, si sia preoccupato di rendergli onore3%; anche Apollo, al
pari di Venere, era collegato strettamente con la stirpe romana: come Troiae Cynthius auctor egli &
citato da Virgilio nel 29 fra i nobili antenati di Ottaviano (Georg. 3. 36), e come ITawdv il dio si era
incarnato in Augusto, il owtMo del mondo*0. Dopo la battaglia di Azio, Cesare fondd in Epiro la
citta di Nicopoli in cui insedio Acarnani che, come gia rilevato (v. supra 267), erano amici e affini dei
Romani in quanto non avevano preso parte alla guerra di Troia; ¢ espressamente riferito che, in virth
di quei rapporti di affinita e amicizia, egli concesse alla citta rilevanti privilegi politici (Serv. ad Aen.
3. 501; cf. Heyne exc. Il a Verg. Aen. III). Grande importanza egli diede al frequente svolgimento del
ludo troiano; Svetonio, che ce ne riferisce in Aug. 43 - I'elenco delle varie parate & registrato in Dione
Cassio, cf. Goebel, (supra n. 29) 4 -, adduce come motivo la predilezione di Augusto per questa
manifestazione: prisci decorique moris existimans clarae stirpis indolem sic notescere®!. Agli

37 L'elemento romantico & accentuato con particolare energia da v. Wilamowitz, Reden und
Vortrdge, Berlin 1901, 266: «In entrambi (Augusto e Virgilio) un romanticismo intimo e
profondo si combinava con un’indole modema di stampo affatto diverso. Nel principe questo ¢ di
per sé ovvion.

38 Mommsen, De collegiis et sodaliciis Romanorum, Kiel 1848, 17 ss.; Kiessling, 92, 36.

39 C. Pascal, /I culto di Apollo in Roma nel secolo di Augusto, BCAR 32, 1894, 52 ss.

40 Cf. RhM 54, 1899, 477. E degno di nota che anche i Tolomei dai poeti siano stati paragonati ad
Apollo: Theocr. 17, 131 ss., Callim. Hymn. 2, 25 ss.; cf. F. Koepp, De gigantomachia in
poeseos artisque monumentis usu, Bonn 1883, 56, 1.

41 Si trattava, tuttavia, di qualcosa di piu di un semplice divertimento della nobilta. In Svetonio
precedono poco prima le seguenti parole: In circo aurigas cursoresque et confectores ferarum,
et nonnumquam ex nobilissima iuventute, produxit. La stessa espressione Svetonio usa nella
Vita di Cesare 39: Circensibus ... quadrigas bigasque et equos desultorios agitaverunt
nobilissimi iuvenes. Troiam lusit turma duplex maiorum minorumque puerorum. Queste due

-272 -



abitanti di Reteo, a partire dall’anno 188 consociati in comunitd con gli Iliensi, restitui una statua di
Aiace che Antonio aveva portato con sé in Egitto (Strab. 13. 595). Su una iscrizione iliaca viene
dichiarato «congiunto» della citta%2. Dopo la dedica del tempio di Apollo (28), fece collocare ai piedi
della statua di Apollo gli oracoli sibillini, che contenevano le tradizioni relative al dominio degli
Eneadi sul mondo (Suet. Aug. 31; cf. Verg. Aen. 6. 71ss., Tibullo 2. 5). Nell’anno 29 riprese il
processo di ampliamento del numero delle antiche famiglie patrizie, iniziato da Cesare (Mommsen a
Mon. Anc. p. 34). Anche le ricerche sulla storia delle antiche famiglie ricevettero nuovo impulso
(Igino, De familiis Troianis, Serv. ad Aen. 5. 389; Messalla, De familiis: Plin. nat., 35. 8). Una
testimonianza dell’interconnessione di ricerca antiquaria e politica augustea si trova in Nepote, 4.
20: Ottaviano ripristind Attici admonitu il tempio di Giove fondato da Romolo sul Campidoglio. Di
una controversia ideologica, che Livio avrebbe avuto con Augusto in occasione della dedica degli
spolia opima di A. Comelio Cosso proprio in questo tempio, ci da notizia lo stesso Livio in un
capitolo eccezionalmente importante (3. 20). Anche per I’erezione di statue di viri illustres nell’atrio
del tempio di Marte nel suo foro, Augusto si avvalse di una commissione di letterati che dovevano
comporre gli elogia, il che in veritd non si fece con grande scrupolo di esattezza storica43. Il
programma della cerimonia del 17 egli lo fece preparare da Ateio Capitone, la massima autorita nel
campo del diritto religioso (Zosimo 2. 4). La sua intenzione era soprattutto quella di identificarsi con
il suo antenato Romolo, ma in modo tale che restasse in ombra il detestato concetto di regalita, ¢

testimonianze dal Rostovzev, Etude sur les plombes antiques, RN 2, 1898, 462 ss. sono state
messe in relazione con I'istituto dei sodales lusus iuvenum, che a partire dall’etd augustea &
documentabile su tessere ¢ iscrizioni dei municipi italici e che egli persuasivamente ha riferito al
progetto di Augusto di irrobustire con esercizi militari 1’aristocrazia degenerata anche fisicamente,
¢ in particolare la cavalleria. Inoltre egli ha messo in rapporto con cid i seguenti passi delle odi
oraziane: 1. 8. 3 Cur apricum oderit campum, patiens pulveris atque solis. Cur neque militaris
inter aequalis equitat? 3. 2. 1 ss. Angustam amice pauperiem pati robustus acri militia puer
condiscat et Parthos ferocis vexet eques (sull’ultimo passo qualcosa del genere gid in
Mommsen, SAWDDR 1889, 26). Si pud aggiungere che solo cosi 3. 24. 52 ss. acquista un
senso specifico: Tenerae nimis mentes asperioribus formandae studiis. Nescit equo rudis
haerere ingenuus puer venarique timet; in particolare, anche la menzione dell’attivith venatoria
diventa logica appena si pensi ai confectores ferarum menzionati nel citato passo di Svetonio e
alle venationes, usuali nei circoli giovanili dei municipi (per es. CIL XI 4580 secondo
Rostovzev editori iuvenalium ob insignis venationis ab eo editae ... X11 533 harenis Pulcher et
ille fui, variis circumdatus armis Saepe feras lusi, Rostovzev, 459); anche nella vita svetoniana
di Cesare dopo le parole citate seguono subito le venationes. Ne pud venire qualche lume anche
per quanto riguarda I’interpretazione di Virgilio. Che il fusus Troiae del 1. V fosse direttamente
legato alla restaurazione operata da Cesare ¢ da Augusto, lo sapevano naturalmente gia i
commentatori antichi anche per il fatto che il poeta ¢ al riguardo abbastanza esplicito (5. 596).
Un po’ meno appariscenti sono i seguenti passi. Due volte é espressamente rimarcato il gusto di
Ascanio per la caccia: 4. 156 ss. At puer Ascanius mediis in vallibus acri Gaudet equo iamque
hos cursu iam praeterit illos, Spumantemque dari pecora inter inertia votis Optat aprum aut
Sulvom descendere monte leonem, in 7. 483 s. la sua passione per la caccia da origine alla
guerra. | latini pueri et primaevo fiore iuventus, oltre ad altri esercizi fisici, exercentur equis 7.
162 ss. - Allora ci appare chiaro che Augusto con la sua pretesa apparentemente ingenua di
restaurazione dell’antico ludo troiano persegue in realtd il progetto molto concreto di
irrobustimento fisico della gioventi nobiliare adolescente, e i poeti del suo tempo riflettono
questo progetto nelle loro opere. Una analogia é offerta dalla riorganizzazione dell’efebia
nell’Atene di Licurgo, gia citata in precedenza come esempio di epoca di restaurazione,
(Wilamowitz, Aristoteles, 353). Gia in precedenza Isocrate nell’Areopagitico 43 ss. aveva
raccomandato di condurre I’educazione dei vedtegol nept te THY Inmixnv xal 1@ youvaocw
®al t@ uvyéowr prendendo a modello Ietd arcaica.

42 Haubold, 45.

43 Mommen, CIL I' 282; O. Hirschfeld, Philologus 34, 1876, 85 ss.; H. Hildesheimer, De libro
qui inscribitur de viris illustribus quaestiones historicae, Diss. Berlin 1880, 36 ss.

-273-



rimanesse solo 1’idea di rifondazione dello stato sulle sue fondamenta piu antiche. Neli’anno 43,
mentre attendeva a una cerimonia augurale, gli apparvero - corse voce - 12 avvoltoi, come gia a
Romolo in occasione della fondazione della cittd: nemine peritorum aliter coniectante quam laeta
per haec et magna portendi (Suet. 95; cf. Prop. 4. 6. 43 s.); questo spiega perché Properzio (4. 6.
21) fa emettere a Romolo la sentenza di morte sulla flotta di Antonio. Quando nel 27 si discusse sul
nome da dare al principe, alcuni erano del parere che dovesse chiamarsi Romolo quasi e ipsum
conditorem urbis; Ottaviano avrebbe visto di buon occhio la cosa, ma fece notare che tale nome era
inviso e rinuncio, e si decise all’unanimita per Augusto (Suet. 7; D. C. 3. 16), forse pensando anche
al noto augurio che era apparso a lui come gia a Romolo#4. Con dichiarato intento di ricordare
Romolo egli prese casa sul Palatino, il sito pil antico di Roma (Dio op. cit.). Nell’anno 16 dedico
un tempio a Quirino sul Quirinale (Mommsen, op. cit. p. 91), € nell’anno 2 a.C. assunse, dietro
insistenti pressioni del senato e della cittadinanza, il titolo di pater patriae, che non poteva non
richiamare alla mente quello che era stato di Romolo (Mommsen, Romische Staatsrecht, III3 779, 2,
cf. 772, 4). Della natura dei rapporti fra la sua famiglia e gli antenati troiani tratteremo piti avanti.

Particolarmente evidente appare la tendenza restauratrice in ambito religioso. Quando, 400 anni
dopo, Giuliano fece il suo violento tentativo di restaurazione religiosa, la sua fu 1’azione di un
visionario fuori del tempo, come ben si addiceva a un vero e proprio «romantico sul trono dei
Cesari»; Augusto, al contrario, agi con fredda razionalitd, stante la sua assoluta indifferenza personale
per la religione popolare, come rivela il fatto che il filosofo da lui pil stimato e tenuto costantemente
al fianco, secondo una moda in voga fra i diadochi, cioé Ario Didimo, era un eclettico sul tipo di
Antioco, quindi appartenente a quell’indirizzo che, come detto (pp. 266 s.), raccomandava di rispettare
solo in ossequio alla convenzione le forme religiose tradizionali. I particolari di questa restaurazione
religiosa, grazie alla quasi incontrollabile marea di testimonianze letterarie, epigrafiche e
numismatiche, sono cosi noti che non ¢’ bisogno in questa sede di fame parola, tanto pid che sono
brevemente riassunti da V. Gardthausen nella sua opera su Augusto e il suo tempo, 12, Leipzig 1896,
865 ss.; 11 2, 20745,

Insomma, in tutti i campi della vita pubblica, religiosa e privata, la sua regola - come lui stesso
afferma (Mon. Anc. 6) - era di non fare nuila «contro 1’esempio paternow, si che poteva a buon diritto
asserire con orgoglio (ib. 8): «Con l'introduzione di nuove leggi ho ricondotto in vita molte
consuetudini esemplari (exempl/a) ormai estinte», un’espressione che si spiega con la seguente notizia
di Svetonio (cap. 89): «Leggendo autori greci € latini, prestava particolare attenzione ai precetti € agli
esempi che potevano essere utili ai fini della vita pubblica o privata; li escertava letteralmente e li
inviava o ai suoi familiari o ai comandanti degli eserciti e delle province o ai magistrati urbani,
secondo le esigenze del caso; ebbe perfino a leggere libri interi davanti al senato e ne curd la
divulgazione per editto, come i discorsi di Q. Metello “Sull’accrescimento della prole” e di Rutilio
“Sulla misura nell’edificare”, per convincere, prove alla mano, che non era il primo a rivolgere la sua
attenzione a questi argomenti, ma che gia gli antichi si erano posti il problema». A questo modo egli
dava a tutti I'impressione che la storia di Roma in un certo senso ricominciasse di nuovo e la nazione
romana, incarnata nella sua persona, vivesse grazie al passato una nuova giovinezza46.

IV. Il romanticismo nella letteratura augustea.

Ora, anche la letteratura dell'eta augustea va considerata alla luce di questo sistema di rapporti: essa
si & posta al servizio di questa idea, diventando anch’essa ad un tempo nazionale e augustea; il

44 Cf. Svetonio 7 e 95 (cf. Ossequente 69). A dire il vero, le parole decisive del primo dei due passi
di Svetonio sono ritenute interpolate dagli editori: nondimeno, sono genuine e provengono da
Verrio; questo I'ha gia rilevato Miiller a Festo p. 1, cf. anche Lido, De mensibus 4. 72.112. - Va
ricordato anche I'inserimento di Romolo nell’elenco dei trionfatori della Regia (CILI 12 p. 43).

45 Cf anche G. Wissowa nella sua RE II 1467 s.

46 Ovid., fast. 1. 225: Laudamus veteres, sed nostris utimur annis, probabilmente questa doveva
essere piit 0 meno anche I'idea di Augusto.

274 -



compito che Augusto e Mecenate ad essa affidarono non fu solo quello di soddisfare un puro piacere
estetico, ma nasceva anche da un ben ponderato calcolo poliu'co‘”. L’interesse antiquario divenne
dominante in prosa come in poesia. Subito dopo il ritorno di Ottaviano dall’Oriente (29), Livio
comincio la sua opera, che ¢ pervasa da una visione idealizzata ¢ romantica del passato ¢ animata da
uno spirito morale e religioso; nella parte della sua opera a noi conservata, nelle poche occasioni in
cui cita Augusto, ne fa menzione con parole di grandissimo apprezzamento come di un fautore della
pudicizia e della moralita del passato, restauratore e fondatore di templi, ¢ Augusto mantenne sempre
con questo entusiasta ammiratore del passato, a dispetto di qualche suo occasionale fremito
filorepubblicano, un particolare rapporto di amicizia: li accomunava in ogni caso la convinzione che
fosse urgente una rigenerazione morale e religiosa che si fondasse sul passato. Quando per esempio si
legge nella prefazione (§ 7): «Se mai a un popolo sara permesso di santificare la leggenda delle
proprie origini, allora tale diritto spetta al popolo romano» e (§ 10): «Per questo & tanto utile ¢
fruttuoso imparare a conoscere il corso della storia, poiché da essa ci provengono esempi istruttivi di
ogni tipo, impressi su splendidi monumenti: da essi si possono trarre spunti di imitazione per sé e
per lo stato, tramite essi si impara a evitare cid che & detestabilen, si capisce bene come queste
parolc"8 dovessero risultare gradite al discendente dei Giulii e al suo principio di riformare il presente
con exempla tratti dal passato (v. supra pp. 273 s.). Il termine exempla mostra che I’opera di Nepote
Exempla (in almeno $ libri) era improntata allo stesso spirito, come confermano i frammenti, nei
quali erano trattate questioni giuridiche di carattere statuale, privato e religioso, come pure eventi
importanti del passato%9: 'opera, come si pud dimostrare, ¢ stata composta agli inizi del principato
di Augusto30. Anche la ‘Popaini doyaworoyia di Dionigi di Alicarnasso, giunto a Roma poco
dopo la battaglia di Azio, dovra essere inquadrata nell’ambito della politica di restaurazione di
Augusto, se si vuole dare senso al fatto che 1’autore era certo di poter trovare lettori per un’opera che
finiva laddove cominciava la tradizione storica; della tendenza specifica di quest’opera si parlera in
seguito.

Tuttavia, a noi interessa soprattutto la poesia. Da un punto di vista formale, i suoi esponenti pil
eminenti scavalcano il manierismo dei neoteroi, in quanto, risalendo oltre Callimaco, Licofrone,
Euforione e Fileta, si rifanno ai grandi modelli classici, Omero, Archiloco, Mimnermo, i liricis!.

47 Se questo punto di vista, in sé corretto, & caduto in discredito, si deve esclusivamente agli eccessi
cui I'ha condotto F. Beulé, Auguste, Paris 18755, 259ss. (Mécéne et les poétes); cf.
Gardthausen, I 2, 780. Il mio collega e amico Cichorius mi fa notare che - in termini moderni -
Augusto avrebbe usato la letteratura come surrogato della stampa per influenzare 1'opinione
pubblica. _

48 11 secondo brano non va peraltro al di 12 delle consuete tirate che leggiamo negli storici sugli
obiettivi didattici ¢ utilitaristici della storiografia; che perd in Livio esso non sia una frase
convenzionale lo mostra il carattere complessivo della sua narrazione.

49 Anche nel periodo ateniese della restaurazione, gia citato sopra n. 6, € n. 41 amo’ di confronto,
dopo Cheronea ci si richiamava volentieri ai Tagadeiypata tdv mgoyovwv; Licurgo 83 e
100 usa espressioni di questo tenore ancor piu di frequentemente che Demostene.

50 Plin., nat. 9. 136: Nepos Cornelius, qui divi Augusti principatu obiit, ‘me, inquit, iuvene
violacea purpura vigebat’ ecc. (= Exempla fr. 17 Halm); 10. 60 Cornelius Nepos, qui divi
Augusti principatu obiit, cum scriberet turdos paulo ante coeptos saginari ecc. ( sicuramente
dagli Exempla). 1 due dati cronologici si spiegano solo se Plinio fosse stato a conoscenza del
fatto che quest’opera di Nepote era stata edita non molto dopo la sua morte. Per la verita F.
Miinzer, Beitrdge zur Quellenkritik der Naturgeschichte des Plinius, Berlin 1897, 232s.,
ipotizza che 1'opera fosse gia edita nel 43 a.C., ma il suo argomento (cioé che non vi sia
menzionato alcun avvenimento posteriore a quella data) non & cogente, dato I'esiguo numero di
frammenti conservati. E sintomatico, in ogni caso, che Nepote abbia trattato il problema del
lusso eccessivo negli edifici privati richiamandosi alla semplicita dei tempi antichi (Miinzer, 330
88.): questo era del tutto consentaneo con il pensiero di Augusto (v. supra p. 274).

51 Lo stesso fu per i Greci, cf. I'epigramma di Antipatro di Tessalonica AP 11. 20. Un'inversione
di tendenza a favore dei manieristi ellenistici si registrd sotto Tiberio (Suet. Tib. 70). E
significativo che nella sua prosa egli indulgesse al manierismo (Suet. id. ¢ Aug. 86).

-275-



Cosi come i prosatori sia greci che latini, anziché proseguire sulla linea della decadenza ellenistica
preferiscono la pipeoiw; 1@v doyaiwv, anche i poeti, per parte loro, cercano di bandire V'artificiosita
ricercata e I'affettata nebulositd con un’arte semplice e vera, non rifiutano piu pregiudizialmente le
composizioni di pii ampio respiro e si mettono alla ricerca di tutto quanto c’era di positivo e
importante nella poesia romana arcaica, riportandolo in onore, sia pure dopo un vaglio rigoroso e
opportune correzioni. Questo mutamento di giudizio estetico & quanto mai evidente in Virgilio: le
Bucoliche sono redatte piu nello stile affettato ¢ manierato di Euforione e Gallo che nello stile di
Teocrito e sono fra le pil difficili poesie scritte in lingua latina che ci siano conservate. Questo stile
manierato egli lo supera con lo studio di Lucrezio ed Ennio, di Omero ¢ Apollonio ¢ ai docta
poemata sostituisce ampie opere in una lingua pit facile da capire. Il pil deciso seguace della tecnica
manierata dell’eta precedente é Properzio, il quale proprio per questa ragione ¢ giudicato negativamente
da Orazio (ep. 2. 2. 91ss.).

1) In effetti, Orazio si mostra il meno influenzato dalla corrente romantica del suo tempo.
Abbiamo visto che egli, in una poesia giovanile cronologicamente anteriore all’epoca di cui parliamo,
riprendeva un motto romantico del suo tempo; ma quanta poca predisposizione romantica egli avesse
in realtad, mostra una poesia composta nella stessa epoca delle Georgiche virgiliane ¢ da esse
influenzata, il secondo epodo, nel quale la chiusa dissolve di colpo 1’atmosfera romantica. E cosi
come in questa circostanza & capace di sfruttare con aderenza di sentimento motivi virgiliani,
aggiungendovi qualcosa di suo, anche nelle Odi egli ha saputo trattare secondo il metro convenzionale
il fenomeno romantico con quella squisita finezza che gli & propria. Per lui, personalmente, 1’esigenza
di un ritorno all’antica religiosita degli antenati non significava nulla; anche se, in qualita di sacerdote
delle Muse, se ne fa banditore con la massima decisione; a lui fu affidata la celebrazione poetica della
cerimonia compiuta, secondo un rituale antichissimo, nel 16: ma sapeva bene, esattamente come
colui che I’aveva organizzata, che la spettacolarizzazione sfarzosa del fatto religioso ‘era solo in
funzione degli interessi di stato. Egli rievoca bensi la forza di carattere di Regolo, adducendolo come
esempio di grandezza ad una generazione decaduta, come pure I’eroismo della generazione delle grandi
guerre repubblicane e loda Augusto il quale veteres revocavit artes, / per quas Latium nomen et
Ttalae / crevere vires (4. 15. 13), nondimeno, grazie alla sua intelligenza, sentiva, piti lucidamente
di qualunque altro letterato, di appartencre a una nuova epoca. Nella lunga epistola storico-letteraria 2.
1, tanto pil importante in quanto diretta all’imperatore, Orazio getta il guanto di sfida a tutti quelli
che vogliono relegare sullo sfondo la nuova letteratura lodando esageratamente gli autori arcaici; cioé
esattamente quello che doveva pensare Augusto, se & vero che nella conversazione quotidiana egli
amava dare ai propri discorsi un tono romantico. L'origine di Lamia dall’omerico Lamos, 3. 17, ¢ da
lui citata con tono inequivocabilmente scherzoso, quella dei Giulii da Enea, che, a parte il carme
secolare, ¢ solo nell’ultima ode dell’ultimo libro, si spiega con I'impressione dell’Eneide appena
edita. .
Se Orazio ha dato, di quando in quando, una vemice di romanticismo puramente ufficiale alla sua
fredda natura, gli altri poeti del periodo ci mostrano un quadro del tutto diverso. Rispetto a lui, erano
uomini di piti forte sentire e realmente imbevuti del romanticismo dell’epoca.

2)Varie furono le forme che assunse il romanticismo in quest’epoca2, La differenza di massima
che intercorre fra le elegie di Properzio e quelle di Tibullo & stata giustamente sintetizzata da M.
Rothstein nel modo seguente: in Properzio il mondo del mito & rispetto alla realta una sorta di
romantica contro-immagine, mentre in Tibullo & la vita rurale, trasfigurata nell'immaginazione del
cittadino, a costituire lo sfondo ideale53. Properzio ha quindi trapiantato nella Roma di Augusto lo
stato d’animo romantico di cui & impregnata 1'erotica ellenistica; questo gli riusci tanto pii facile in
quanto, fra i molteplici fili che collegavano I’'impero romano ai regni ellenistici derivati dalla
monarchia di Alessandro, il sentimento romantico ha avuto un ruolo non marginale nella vita ¢ nella
letteratura. Ad esempio, uno degli indirizzi di governo dei Tolomei fu quello di ammantare il giovane
regno con la patina di un antichissimo passato, sia egiziano che greco (per es., il fondatore faceva
risalire la propria origine a Eracle), e il primo Attalide, con unpa scelta politica evidentemente

52 Dei Fasti di Ovidio non mi occupo, dato che sono posteriori all’epoca qui trattata.
53 Properz, 1, Berlin 1898, Introd., XXXVI; cf. Leo, GGA 1898, 723.

-276 -




consapevole, ha travasato nel proprio regno la cultura ¢ la religione della grande Atene del passato®4.
Le corti di tali principi - i quali, a un mondo lacerato da tante discordie, avevano dato nuovi centri con
forme di esistenza di fatto nuove ma rimontanti a un passato ideale - erano state terreno fertile per una
produzione poetica romantica che confondeva, come in un bel sogno, presente e nostalgiche
rievocazioni di un remoto passato mitico. Properzio si & direttamente ricollegato a tale poesia in
un’epoca che era pervasa di sentimenti non dissimili e ha proseguito sulla stessa linea dei suoi mo-
delli; pochi componimenti sono cost spiritualmente affini alla nostra poesia romantica come 1. 18:
per convincersene basta leggere la mirabile traduzione che ne ha fatto Buecheler (DRev 1883, 193).
Tibullo appartiene, al contrario, a quei pochi poeti latini che hanno creato un nuovo genere poetico:
I'artificiosa combinazione di atmosfera bucolica propria dell’idillio con forme e trame concettuali
proprie dell’elegia erotica ¢ opera sua’, Nelle sue elegie ritroviamo il medesimo motivo di fondo che
in precedenza aveva sfruttato Virgilio seguendo il modello di Teocrito: il romanticismo ¢ 1'elemento
che raccorda strettamente le elegie di Tibullo con la poesia di ambiente rurale di Virgilio®6.

3) A fianco delle poesie properziane che costituiscono la stragrande maggioranza della sua
produzione, ce ne sono alcune altre in cui il romanticismo dell’epoca si manifesta in una forma un
po’ diversa, che in questa sede ci interessa pil da vicino. Con esse, alla storiografia di Livio e Dionigi
viene ad affiancarsi una produzione letteraria in versi intomo alle origini di Roma. Esteriormente
questa poesia assumeva quelle forme che erano state create da Callimaco in un’epoca il cui entusiasmo
per il passato non aveva condotto solo a una ricerca erudita, indirizzata all’origine di usi e culti,
leggende di origini e fondazioni, ma anche a uno specifico genere poetico. Che la poesia eziologica
propesziana affondi le radici nel romanticismo dell’etd augustea ¢ lo stesso poeta a confessarlo, quando
annuncia (3. 9. 49 s.) di accingersi a cantare, per «ordine» di Mecenate ¢ sotto la sua «guida», I'inse-
diamento antichissimo sul Palatino e la fondazione di Roma>7. Che I'impresa non sia congeniale alle
sue personali inclinazioni mostra anche il fatto che egli non & andato oltre gli inizi3%. In una
circostanza anche Tibullo, mosso da una occasione estema, affronto questo tipo di poesia antiquaria,
ammantandola, e qui sta la novitd, con I’incanto di quel sentimento idillico che a lui era congeniale;
fu quando, nel componimento celebrativo (2. 5) per I’elezione a sacerdote di Apollo Palatino del figlio
del suo patrono Messalla59, inseri un romantico excursus retrospcttiv06° sulla realtd primitiva del

54 Indicativo é anche quello che Antioco I di Commagene (prima del 31 a.C.) dice di sé
(Humann-Puchstein, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien, Berlin 1890, 272): pooofi
tuovag mavvotor téxvy, xaf & makawdg hoyog Iepodv e xai "EAMivwv, éuod
yévoug eltuyeotdrn ita, mapadédwue, xoounoag, Buoioug &€ xal mavnyveeoty,
g Gpxalog e vouog xai xowvdv avlpwnwv Edog.

55 Cf. Leo nelle Philologische Untersuchungen, 11, 1881, 46. Quando in Properzio c'¢ qualcosa del
genere, si deve all’influsso di Tibullo, ad es. 3. 17. 15 ipse seram vites ecc.; cf. Tib. 1. 1. 8 ipse
seram ... vites. Prop. 2. 19. 17 ss. illustra bene le differenze di indole fra i due poeti: per Cinzia
egli prospetta una idilliaca vita di campagna, ma ipse venabor, cioé qualcosa di
convenzionalmente greco (che, viceversa, in Tibullo, invece, ¢’¢ solo laddove egli dipende da
modelli greci, 1. 4. 49 s., 4. 3. 12, passo che, grazie a Verg. Buc. 3. 75, si pud dimostrare di
origine greca).

56 ConTib. 1. 1; 10; 2. 1 si confrontino soprattutto Verg. Georg. 1. 338-50, 2. 458-74 (in parte
secondo Lucr. 2. 24 ss. e un poeta greco; cf. Serv. a 470) 4. 125-46. Il nome Delia ¢ gia in
Verg. Catal. 1, Buc. 3. 67; 7, 29. La possibilita che Tibullo abbia avuto un precursore in Gallo
deve restare impregiudicata.

57 Dato confermato dal Panegyricum in Pisonem, 237 s.; cf. Buecheler, RhM 36, 1881, 336.

58 In3.3.1 ss. egli rifiuta di scrivere un poema sui re albani. Il motivo é in Verg. Aen. 6.760 ss.

59 sui rapporti fra i Valerii ¢ il collegio dei XVviri che sono alla base di questo componimento, cf.
F. Munzer, De gente Vaieria, Diss. Berlin 1891, 5 ss.

60 Che per Tibullo fosse qualcosa di convenzionale, mostra il fatto che essa assume la forma di una
lunga mapéxfaocts o apévOeais, che offre il prestesto per la poco felice menzione di Roma
del v. 21. Naturalmente ci sono qua e 1a dettagli che si ricollegano a motivi ellenistici, come ad
esempio, a parte la dedica della zampogna (29 ss.), i vv. 35-38, nei quali sono espressi concetti

-277-



sito su cui avrebbe poi dovuto ergersi lo splendido tempio del dio. Quando egli compose questa
poesia, il 1V -libro di Properzio non era stato ancora edito; 1'ipotesi di dipendenza di uno dall’altro &
insostenibile, & piuttosto il medesimo spirito dell’epoca che fa capolino in entrambi gli autori. In
generale, questo tipo di produzione letteraria deve essere stato molto piu diffuso di quanto noi
possiamo accertare: lo mostrano due notizie che si recuperano dal Romolo di Plutarco (17.21), ove
sono citati un distico di Similo sull’aitiov della leggenda di Tarpea, e uno di Buta sulle feste dei
Lupercali; il secondo, stando a Plutarco, ha composto aitiag pubwndewg ¢v Eheyelow nepl thv
‘Pouoik@v, e visse sicuramente in epoca cesariana®l.

4) Anche I'Eneide, che fu concepita e redatta proprio nel decennio in cui Livio e Dionigi
iniziarono la loro opera storica e Properzio e Tibullo composero le loro poesie, va considerata nel
quadro di questi rapporti. Virgilio era per natura sensibile e ricco di sentimento; mentre Orazio
condusse gran parte della sua vita secondo 1 precetti di Epicuro, Virgilio ebbe inclinazione per questa
filosofia solo in giovane eta, per passare negli anni pii maturi alla Stoa, che meglio corrispondeva
alle sue esigenze religiosc62. Egli era quindi predisposto ad assorbire e ad esprimere le idee
romantiche di cui I’epoca era pervasa. Nelle sue poesie di ambiente rurale, come abbiamo visto, egli
aveva dato genuina espressione all'aspirazione di pace ¢ di tranquillita nel ritiro della campagna. Ed
ecco, la pace era finalmente instaurata, e non solo in campagna ma in ogni parte del mondo; se in
passato, nella IV egloga, egli aveva sognato di una futura eta dell’oro, ora il sogno si era avverato, e
in modo ancora piu splendido di quanto egli poteva aspettarsi. Invece di una romantica utopia in una
dimensione temporale immaginaria c’era ora, nella vita come nella poesia, una forma di romanticismo
pit alta, nazionale. «Virgilio fa degli antenati troiani della famiglia dei Cesari il punto centrale di un
poema nazionale, nel quale si fondono la storia di Italia con la fede mitica, il presente con la remota
preistoria, la conoscenza positiva con il. bel sognon®3. Si capisce bene perché Petrarca nei suoi
romantici sogni di grandioso passato appunto in questo poeta ritrovasse se stesso. Questo non & senza
implicazioni ai fini della nostra interpretazione: significa che non abbiamo il diritto di strappare
brutalmente quel velo che era stata la stessa verita a fornire al poeta: il fascino di questa come di ogni

analoghi a quelli di Verg. Buc. 2. 40 ss., Prop. 3. 13. 27 ss., ma senza che questi due siano
modelli d] Tibullo; il motivo del v. 25 & usato, oltre che da Properzio 4. 1. 1 ss.; 4. 9 ss., anche
da un poeta epigrammatico dell’et augustea AP 9. 104, 5 s.

6! Questo risulta da un altro passo nel quale egli viene citato, Amob. Adv. gentes 5. 18 (da
lLabeone): Fatuam, Bona quae dicitur Dea, transeamus, quam murteis caesam virgis, quod
marito nesciente seriam meri ebiberit plenam, Sextus Clodius indicat sexto De diis Graeco,
signumque monstrari, quod cum ei divinam rem mulieres faciunt, vini amphora constituatur
obtecta nec myrteas fas sit inferre verbenas, sicut suis scribit in Causalibus Butas. 1l Sesto
Clodio in questione appartiene all’eta cesariana (cf. Teuffel-Schwabe, Geschichte der romischen
Literaturs, § 211, 5); che il Buta da lui citato non possa essere vissuto molto tempo prima si
deve desumere, probabilmente, a parte la materia da lui trattata, dal nome che in eta repubblicana
ricorre solo un’altra volta ancora, in un liberto dl Catone Uticense (Plut. Car. min. 70; cf.
Rothstein, Properz, I1 165). In ogni caso, dalla cronologia citata risulta che la narrazione
eziologica dei miti nell’elegia romana si collega a Callimaco solo attraverso la mediazione di
oscuri poeti greci: questa & una prova significativa di quanto poco indipendente sia la poesia
romana nell’invenzione di nuovi yévr).

62 Nel bel componimento dei Catalepta (7), in Buc. 6. 31 ss., in Georg. 2. 490 ss. egli si
professa seguace di Epicuro e in Georg. 4. 219 riferisce con riserve, quidam - dixere, una
dottrina stoica. Perd, un passo come 4en. 6. 724 da epicureo non avrebbe potuto scriverlo. Nel
frattempo c'era stato un vero e proprio ribaltamento di situazione politica: la rivoluzione aveva
spinto verso Epicuro, ma la restaurazione di Augusto mostrava che non & la T¥yn a dominare
bensi la T1povola, che & poi la forza motrice dell’intera Eneide. Del resto Seneca tratta Virgilio
come un compagno di fede filosofica. Idee un po’ diverse sulla posizione filosofica di Virgilio in
Wilamowitz, Reden, 266.

63 Buecheler, Huldigungen fiir Knige vor Zeiten, DRev 20, 1897, 211 (= Kleine Schriften, 111,
Stuttgart 1930, 242). -

-278-



altra poesia romantica sta proprio nella mescolanza di fantasia e realtd®4. Quindi: sarebbe sbagliato
voler vedere in Enea, come ¢ stato fatto, un Augusto del passato: se perd diciamo che il poeta in Enea
raffigura un tipo in cui ogni lettore riconosceva aspetti caratteristici che ammirava nel grande
discendente di Enea, allora sicuramente cogliamo nel segno: Troius Aeneas, pietate insignis et armis
(6. 403), a queste due qualita anche Augusto doveva i suoi successi, come afferma lui stesso sul
Monumentum Ancyranum e come tutti i contemporanei avvertivano. Allo stesso modo, costumanze
vigenti al tempo di Virgilio sono fatte risalire dal poeta a quel passato remotissimo da lui studiato
con massimo scrupolo delle fonti®5. Noi sappiamo, stando a quanto detto in precedenza, quale sia il
senso che soggiace a tutto cio: & come se la vecchia e la nuova Roma, I’'una di fronte all’altra, passato
e presente, in certo qual modo si contemplassero vicendevolmente. Di particolare importanza sono i
passi in cui il poeta trasferisce avvenimenti recenti, specialmente di et2 augustea, nel passato: Enea
celebra ad Azio ludi iliaci (3. 280 ss.) come Augusto dopo la sua vittoria (D. C. 51. 1); in occasione
dei ludi funebri in Sicilia si verifica un prodigio che giustamente ¢ stato riferito alla meteora apparsa
ad Ottaviano nell'anno 43 (5. 522 ss.). Su questa fitta rete di rapporti fra passato € presente, di cui da
tempo la critica ha preso atto, non ho intenzione di addentrarmi piu che tanto; vorrei perd citare un
paio di passi che Georgii, facendo lo spoglio dei risultati delle precedenti ricerche, ha trascurato, e
correggere |'interpretazione di altri che egli tende a minimizzare.

a) den. 6. 791ss.:

Hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis,
Augustus Caesar, divi genus, aurea condet
Saecula qui rursus Latio regnata per arva
Saturno quondam.

L'importanza del passo risulta accresciuta alla luce di 8. 319 ss., in cui Evandro conduce Enea sui
Iuoghi della futura Roma e gli narra di un passato ancora anteriore:

Primus ab aetherio venit Saturnus Olympo...
Is genus indocile ac dispersum montibus altis
Composuit legesque dedit...

Aurea quae perhibent illo sub rege fuere
Saecula: sic placida populos in pace regebat,

cioé 'avvento di Augusto é come quello che fu un tempo di Saturno, quello di un portatore di pace e
di ordine fondato sulla legge.

6. 851 ss.
Tu regere imperio populos, R , to -
Haec tibi erunt artes - pacique imponere morem,
Purcere subiectis et debellare superbos.

Quello che qui Anchise prospetta ad Enea come futuro impegno del popolo romano coincide
esattamente con gli indirizzi di governo di Augusto. Egli stesso informa (Mon. Anc. 6) che gli si

64 |1 celebre episodio de! ‘ramo d’oro’ del libro VI, che ci fa una grande impressione di modemita, si
potrebbe definire un motivo favolistico, per il quale esistono effettive analogie solo in ambiente
germanico ¢ celtico. Donde Virgilio I’abbia tratto non lo sapeva nessuno degli antichi, e anche
oggi non ne sappiamo molto di pit.

65 per questo, in tutta 1'eta imperiale fino alla caduta dell’impero lo si usd, unitamente a Varrone,
come la fonte pit importante dell'antichita: multae antiquitatis homo sine ostentationis odio

peritus (Gell. 5. 12. 13).

-279-



voleva conferire la cura morum come extraordinaria potestas, ma di essersi rifiutato di assumere una
carica contro la consuetudine degli avi, limitandosi ad assolvere la cura morum in forza della sua
tribunicia potestas; al pari di Virgilio, anche altri poeti del tempo fanno riferimento a questa cura
morum (cf. Mommsen ad loc.). Per il parcere subiectis cf. Mon. Anc. 3: Victor omnibus
superstibus civibus peperci. Externas gentes quibus tuto ignosci potui, conservare quam excidere
malui (cf. Prop. 2. 16. 41; Hor. c. saec. 51; Ovid. am. 1. 2. 52).

8. 340s. (la ninfa Carmentis):

Cecinit quae prima futuros
Aeneadas magnos et nobile Pallanteum.

Pallanteo é bensi, in primo luogo, la cittd dell’Arcadia dalla quale Evandro con sua madre
Carmentis & partito per giungere sui luoghi della futura Roma; perd una etimologia diffusa metteva
questo nome in rapporto con quello del colle Palatino (cf. Servio; Dionys. 1. 31. 4; Paus. 8. 43. 2),
ed ¢ evidente che qui ¢ inteso come sede della dimora dell’imperatore, dato che Properzio, forse
riferendosi a questo passo, dice in4. 1. 1 ss.:

Hoc,quodcumgque vides, hospes, qua maxima Roma est,
Ante Phrygem Aenean collis et herba fuit,

Atque ubi Navali stant sacra Palatia Phoebo,
Evandri profugae concubuere boves.

Il fatto che tra le localitd mostrate da Evandro ad Enea sia menzionato il Lupercale (343) sembra
comunque un omaggio ad Augusto; poiché Augusto stesso, Mon. Anc. 19, mette 1’accento sul
restauro di questo luogo, reso celebre dalla storia di Romolo, e che tale restauro sia avvenuto
abbastanza presto si desume dal fatto che Dionigi, gia al tempo in cui compose il I libro (79. 8),
vide, a quanto pare, la grotta restaurata. Evandro gli mostra poi sul colle capitolino i luoghi sui quali
Giove suole mostrarsi sotto forma di nembo (351ss.): questo acquista senso soprattutto alla luce del
fatto che Augusto nell’anno 26/25 votd un tempio sul Campidoglio a Giove Tonante, che poi dedicod
nell’anno 22 (Mommsen a Mon. Anc. p. 81) e nel quale soleva recarsi di frequente (Suet. 91). Nella
rassegna degli eroi del VI libro Augusto é menzionato immediatamente dopo Romolo (777 ss.,
791ss.), un fine atto di ossequio, il cui senso, dopo quanto osservato fin qui, ci é perfettamente
chiaro. Se poi pil avanti, 801ss., Augusto ¢ paragonato a Ercole ¢ Bacco, anche in questo ¢’¢ un
senso piu recondito di quello che puo apparire a prima vista: Ercole, al pari dei Dioscuri, di Esculapio
e Bacco, appartiene alla categoria di coloro che sono stati assunti in cielo grazie ai loro meriti verso
I’'umanita: eos hominum fama beneficiorum memor in concilio caelestium conlocavit, come,
seguendo, fonti greche, dice Cicerone de off. 3. 25 (sono daipoveg dheEixaxol xai owtfjes: cf.
v. Wilamowitz, Eur. Heraki., B2 93, 172); anche Orazio, al pari di Virgilio, associa loro Augusto, c.
3.3.9ss., ep. 2. 1. 5 55.66,

b) Oltre alla rassegna degli eroi, che culmina con Augusto, e alla narrazione di storia romana che
si conclude con la battaglia di Azio raffigurata sullo scudo di Enea (1. VIII), il posto principale, fra le
parti dell’ Eneide che riguardano direttamente la storia contemporanea, spetta alla profezia di Giove
relativa al destino della famiglia giulia 1. 254ss. L’impero romano - cosi predice Giove a Venere
preoccupata per il figlio - non finird con le fondazioni di Enea, Iulo e Romolo: ho stabilito per i
Romani un dominio senza confini; verra il tempo della guerra di vendetta contro la Grecia, verra poi il
tempo in cui

Nascetur pulchra Troianus origine Caesar,

Imperium Oceano, famam qui terminet astris,

66l culto di Augusto a Tivoli e a Grumeto in Lucania era associato a quello di Ercole. ... A
Tuscolo, nel tempio di Castore e Polluce, € associato a quelio dei Dioscuri». K.J. Neumann in
RE,s. v. Augustales. col. 3250.

-280-



lulius, a magno demissum nomen lulo.

Hunc tu olim caelo, spoliis Orientis onustum
Accipies secura; vocabitur hic quogue voltis.
Aspera tum positis mitescent saecula bellis,
Cana Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus
lura dabunt: dirae ferro et compagibus artis
Claudentur belli portae; Furor impius intus
Saeva sedens super arma et centum vinctus aenis
Post tergum nodis fremet horridus ore cruento.

Servio, ¢ vero, ha riferito i versi al dittatore Cesare, ma gia Heyne richiama I’attenzione sul fatto che
la profezia di dominio mondiale sarebbe pil adatta ad Augusto. Georgii, tuttavia, sempre nell’intento
di ridurre al minimo le allusioni ad Augusto all'interno dell’Eneide, preferisce seguire il
commentatore antico, notando che le parole del v. 287 imperium Oceano terminat si adattavano di
gran lunga meglio al dittatore. Si possono perd muovere le seguenti obiezioni: I) in quale senso le
parole possono e debbono essere riferite ad Augusto, mostra gia il paralielo addotto da Heyne VI 791
ss.: Augusto - un secondo Alessandro - estendera i confini dell'impero fino all’Oceano Indiano. 2)
Che sia da intendere 1'Oceano orientale e non I’Oceano occidentale indica anche il v. 289 nel quale
Virgilio, secondo uno schema a lui prediletto, riprende in sequenza chiastica il contenuto di 287:
caelo ~ astris, spoliis Orientis ~ Oceano; cf. anche Hor. 4. 14. 48. 3) Ovidio in met. 15, 822 ss,,
evidente imitazione di questo passo, ha inteso che si trattasse di Augusto. Georgii, poi, ritiene che le
parole spoliis onustum di 289 fossero un’allusione al trionfo di Cesare su Egitto e Ponto; pero, fra i
trionfi di Cesare excellentissimum era quello gallico (Suet. D. ful. 35): che si sia potuto dire di
Cesare, in virti della sua presa di Alessandria e della sua vittoria su Farnace, spoliis Orientis onustum
si dovrebbe appena dimostrare, mentre, viceversa, non ci sono dubbi sul significato che ogni lettore
dell’etd augustea avrebbe dato all’espressione spolia Orientis: per lui non potevano che essere le
insegne restituite dai Parti%7, perché se & vero che la loro restituzione avvenne solo nell’anno 20,
quando queésto passo era gia stato scritto, & anche vero che i poeti augustei sono soliti alludere a
questo evento, che al popolo romano e allo stesso principe stava particolarmente a cuore (cf.
Mommsen a Mon. Anc. p. 12568 gia prima di tale anno, come si trattasse di fatto sicuro. Per
concludere, la migliore interpretazione delle parole 289 s. Hunc tu olim caelo, spoliis Orientis
onustum Accipies secura & data dalla celebre raffigurazione sulla corazza della statua di Augusto di
Primaporta: nella parte superiore Giove, al centro la consegna delle insegne a Marte99.

Non pia felice mi sembra il tentativo di Georgii di eliminare un riferimento ad Augusto in un
altro passo ancora. In §. 545ss. & descritto il gioco troiano che Enea organizza nell’ambito della
cerimonia funebre in commemorazione di Anchise, un omaggio - come abbiamo visto a p. 272 -
rivolto ad Augusto il quale aveva ascritto grande importanza alla riesumazione dell’antichissima

67 Cf, Prop. 3. 4. 13 a proposito dell’imminente campagna partica: Quin videam spoliis oneratos
Caesaris axes.

68 Cf. ancora Prop. 3. 1. 15ss.: Multi, Roma, tuas laudes annalibus addent, Qui finem imperii
Bactra futura canent.

69 Chi esclude il riferimento ai Parti ritiene di poter spiegare le parole con 8. 685 ss.; 705ss., ove
Virgilio elenca i popoli nemici, al soldo di Antonio e Cleopatra, sui quali Ottaviano trionfod
nell’anno 29. Le corrispondenze che Georgii individua e fa valere nella sua interpretazione,
263-66 ~ 283-85, 267-71 ~ 286-90, 272-77 ~ 291-96, difficilmente potrebbero convincere
qualcuno. Del resto, contro 'intera ipotesi si potrebbe far leva anche su un altro argomento:
Georgii pretende che a partire dal v. 291 ci si riferisca all’improvviso ad Augusto (gli scolii al v.
292 indicano Augusto ¢ Agrippa, cosa ribadita come giusta da Mommsen, Staatsrecht, 11 3,
745): chi perd credera che 291 non sia strettamente unito a 290? Inoltre in nascetur Caesar il
pensiero di ogni lettore di eta augustea andava al natalizio celebrato da Augusto, a partire dalla
battaglia di Azio, ogni anno il 23 settembre. Quando Georgii giudica strana 1’enfasi con cui
verrebbe messa in rilievo la discendenza da Iulo e Venere e tutto sommato indelicato il
preannuncio della divinizzazione di un vivente, ragiona in termini moderni. _

- 281 -



consuetudine; con una scelta molto fine, il poeta mette a capo delle due squadre i due fanciulli ai quali
Augusto faceva risalire la propria origine rispettivamente per parte di padre e per parte di madre, cioé
lulo e Ati, e presentandoli gia allora legati da reciproca amicizia (568 s.). Ed ecco i versi che
concludono il racconto (602s.):

Troia nunc, pueri Troianum dicitur agmen,
Hac celebrata tenus sancto certamina patri.

A proposito dell’ultimo verso Ribbeck nell’edizione maggiore (deli’anno 1862) annota «Versui
satis ieiuno facile caruerimy, nell’editio minor (1884) espunge il verso’0, espunzione fatta propria da
Georgii (p. 25), il quale di suo aggiunge che Virgilio non avrebbe potuto collegare al ricordo di
Anchise la continuazione di questo gioco a Roma dopo averne gia parlato (597), a proposito della
fondazione di Alba; ma ai vv. 595ss. in cui si dice: «Questa consuetudine Ascanio la riprese (hunc
morem rettuli) in occasione della fondazione di Alba e insegnd ai Latini a celebrarlan, & esplicito il
riferimento alla cerimonia di commemorazione dell’antenato Anchise.

c) Particolarmente imbarazzante per Georgii é una nota di W. Hertzberg, nella sua traduzione
dell’Eneide (a 1. 6, 2. 567). Quello di trasferire 1 Penati nel Lazio ¢é il principale compito della
missione divina di Enea, come concede lo stesso Georgii, il quale rinvia tra 1’altro a luoghi come 1.
6,378 (cf. 2. 296 5., 5. 744, 9. 257); |'importanza dei Penati si spiegherebbe, come egli giustamente
afferma (p. 13), «non semplicemente con il fatto che essi costituiscono 1'elemento di continuitd nella
trama del destino Troia- Lavinio- Alba - Roma, ma anche con il fatto che sarebbero i garanti
dell’impero di Roma», come loro stessi predicono, rivolgendosi direttamente ad Enea, 3. 156-59:

Nos te Dardania incensa tuaque arma secuti,
Nos te tumidum sub te permensi classibus aequor,
Idem venturos tollemus in astra nepotes
Imperiumque urbi dabimus.

Ora, Hertzberg richiama I’attenzione sul fatto che Augusto come Pontifex maximus introdusse a
palazzo il culto dei Penati e di Vesta, ad essi strettamente collegata (cf. 2. 296 s. manibus vittas
Vestamque potentem Aeternumgque adytis effert penetralibus ignem), arrogandosi in tal modo i
diritti di legittimo erede dell’impero romano. E vero che Georgii ritiene di potersi sbarazzare di questo
argomento rilevando che Augusto sarebbe diventato Pontifex maximus solo a partire dal 12, quando
Virgilio era ormai morto. Ma da cid I'unica cosa che si & autorizzati a inferire & che Virgilio non
avrebbe potuto alludere a quel fatto avvenuto nell’anno 12; nulla vieta pero di credere che 1'idea alla
base dell’iniziativa di Augusto risalga ad un periodo molto precedente’! rispetto alla realizzazione
effettiva del progetto, da Augusto messo in atto, al solito, con molta cautela. Analogamente, molti
poeti si riferiscono alle leges Iuliae prima della loro definitiva introduzione (Hor. 3. 6. 24; Prop. 2.
7; Verg. Aen. 6. 612). Nel nostro caso, perd, siamo pit che mai autorizzati a retrodatare 1’origine
dell’idea che condusse all’iniziativa da Augusto presa solo nell’anno 12 in veste di Pontifex maximus,
in quanto, com'é noto, ad Augusto tale carica era stata offerta gia nel 36 e a piu riprese negli anni
successivi, perd egli aveva avuto degli scrupoli ad accettarla fintantoché Lepido era in vita; infatti,
sebbene gli fosse stata conferita arbitrariamente nei disordini dell’anno 44, esisteva nondimeno una
legge secondo la quale questa carica era vitalizia, e, nonostante le pressioni del popolo, Augusto
esitava a prenderne possesso. Ma non appena entro in carica (6 marzo del 12 a.C.) egli si prese
particolarmente a cuore di promuovere maggiormente il culto di Vesta e dei Penati. 11 28 aprile egli
fondo un nuovo culto di Vesta e dei Penati all’interno del Palazzo (Ov. Fast 4. 949 ss.) e restauro il
vecchio tempio deum Penatium in Velia (Mon. Anc. 19).

70 Tali epiloghi di carattere eziologico sono ritenuti sospetti o addirittura espunti da molti editori,
tra cui appunto Ribbeck. Su questa assurdita ritorno altrove.
71" Cf. A. Dieterich in RhM 55, 1900, 197 s. su Prop. 4. . 21.

-282 -



d) Per apprezzare adeguatamente quanto sia importante per la nostra ricerca 1’ostentato scrupolo di
Augusto nei riguardi di questo culto dobbiamo innanzitutto risolvere una questione preliminare che é
parimenti importante per il nostro scopo: in quale modo gli autori del tempo hanno potuto collegare
la famiglia di Augusto con gli inizi della storia romana? Livio 1. 3 segue la versione della leggenda
secondo cui Ascanio ¢ il figlio di Enea e Lavinia; fonda Alba, e da suo figlio Silvio derivano i Silvii,
signori di Alba, tra cui Numitore, dalla cui figlia Rea Silvia discende Romolo. Tuttavia egli non pud
fare a meno di accennare, a fianco di questa tradizione antidinastica, alla versione legittimista, pur
prendendone le dovute distanze, e non senza una punta di ironia. «Non voglio: egli dice proprio
all’inizio (§ 2), mettermi a discutere - chi infatti potrebbe giurare su una storia cosi antica - se si
trattava di questo Ascanio (il figlio di Enea e di Silvia) o di uno precedente, cio¢ il figlio di Enea e
Creusa, nato gia in Ilio e al seguito del padre durante la fuga, il quale col nome di Julo diede il nome
alla famiglia Giulia». I poeti augustei, com’é ovvio, si schierano a favore della versione legittimista
quasi senza eccezioni, perd con sensibili differenze. Alcuni ignorano la serie di re Albani e fanno di
Ilia la figlia di Enea, e quindi Romolo nipote di Enea. Questa ¢ la versione pil antica della leggenda,
in quanto ¢ stata creata o comunque accolta da Nevio ed Ennio: tra i poeti augustei essa & fatta propria
da Orazio 3. 3. 31 (cf. 1. 2. 17 e KieBling ad loc.) come pure da Tibullo 2. 5; tuttavia: Tibullo,
coerentemente con il suo atteggiamento politico, non usa questa genealogia in rapporto ad Augusto,
Orazio solo laddove parla a nome del popolo e sotto effetto immediato della pubblicazione recente
dell’Eneide, nel c. saec., dove Augusto & detto clarus Anchisae Venerisque sanguis. Al secondo
gruppo appartengono i poeti che accolgono la serie dei re albani. Virgilio (1. 257 ss.) mette in bocca
a Giove una profezia: il figlio di Enea, Ascanio, il quale finché fu Ilio aveva il nome di Ilo e porta ora
il nome di lulo, fondera Alba, ove la stirpe di Ilio (gens Hectorea) governera per trecento anni finché
un’appartenente a questa famiglia, Ilia, generera a Marte Romolo. Da lui discenderanno i Romani ¢ in
prima linea la famiglia giulia (Nascetur pulchra Troianus origine Caesar ... lulius, a magno
demissum nomen lulo). Alla stessa versione si allude brevemente in 4. 234, 8. 628 ss., 9. 641 s. La
segue anche Ov. Fast. 4. 38 ss.: il figlio di Enea & Julius, unde domus Teucros lulia tangit avos; il
figlio di Iulo ¢ Silvio, i cui discendenti sono gli altri re di Alba; 1'ultimo & Numitore, la cui ﬁglia72
¢ la madre di Romolo; cf. anche 5. 564. A questa linea di successione, tuttavia, in Virgilio se ne
contrappone un’altra che gia in antico ha creato difficolta € su cui si & di recente discusso spesso’~,
senza raggiungere perd, mi pare, grandi risultati. All’inizio della rassegna degli eroi del VI libro, 756
s., Anchise annuncia ad Enea che gli mostrera la Dardaniam prolem, cosi come i discendenti ftala de
gente74. Dapprima incomincia con gli Italici. Il primo di questi sara Silvio, il figlio postumo di
Enea e Lavinia, /talo commixtus sanguine, con il quale comincera la serie dei re di Alba (766 Unde
genus longa nostrum dominabitur Alba). Di questi, ad Enea sono mostrati (Virgilio non li elenca
‘cronologicamente’, come annota giustamente Servio a 767) Proca, Capi, Numitore, Silvio Enea;
quindi il nipote di Numitore Romolo, il figlio di Marte e Ilia. Da lei discendono i Romani, in
particolare omnis Iulii progenies (789). In proposito Hertzberg annota: «Questa introduzione di Silvio
come erede di Enea, fondatore di Alba e capostipite della serie di re che sfocia in Romolo, non solo &
in netto contrasto con tutte le altre notizie virgiliane secondo cui questa missione ¢ attribuita a [ulo
(1. 267 ss., 8. 629 s.), ma sovverte complessivamente 1'impianto artistico del suo poema, in quanto
opera mirante alla celebrazione della famiglia giulia investita dal destino quale legittima erede della
sovranita romana. Non c’¢ quindi il minimo dubbio che il presente passo rientra fra quelli che
Virgilio avrebbe eliminato o modificato se gli fosse stato possibile ultimare il poema». Di contro,
Gebhardii, op. cit., ha obiettato che - come aveva gia notato Heyne - si potrebbe eliminare la
difficolta considerando qui Silvio come discendente di Iulo, come ad es. in Ovidio (met. 14. 610 ss.):
inde sub Ascanii dicione binominis Alba Resque Latina fuit. Succedit Silvius illi. Ma le parole di

72 Viceversa, in 3. 11, laddove non gli interessa di fissare la discendenza, le da il nome di Silvia.

73 Labibliografia in W. Gebhardi, ZG 28, 1874, 802 s., in proposito ora anche A. Gercke NJ 7,
1901, 110. .

7% Nunc age, Dardaniam prolem quae deinde sequatur / Gloria, qui maneant ltala de gente
nepotes / Inlustris animas nostrumque in nomen ituras / Expediam dictis.
Su questa distinzione ha opportunamente attirato 1’attenzione Gebhardi (supra, n. 73).

-283 -



Virgilio escludono categoricamente questa soluzione: definire Silvio (756 s.) regem regumque
parentem, Unde genus longa nostrum dominabitur Alba, significa dire che Silvio ha inaugurato la
serie dei re di Alba; e che questa versione della leggenda sia esistita € stato accertato da Cauer (cf. n.
11) 126 sulla base di altri argomenti. Bisognera quindi convenire con Hetzberg che questo luogo del
libro V1 € in contraddizione con quello citato del I libro, secondo cui I’antenato dei re albani é lulo. A
questo risultato perviene anche W. Kroll (JKPh Suppl. 37, 1900, 136 s.). La contraddizione va
spiegata. Hertzberg, come detto, crede che questa parte in una redazione finale sarebbe stata cancellata
o cambiata. Questa & una scappatoia pericolosa, che comunque nel migliore dei casi non ci fa uscire
dall’ambito dell’ipotetico. Kroll si spinge addirittura oltre; egli suppone «che Virgilio non abbia no-
tato la contraddizione oppure non sia stato consapevole delle sue implicazioni, poiché - a suo parere -
il raggio d'azione del suo pensiero non andava al di 1a della parte di poema cui al momento stava
attendendo». Non é il caso di esporre qui le ragioni per cui per principio mi rifiuto assolutamente di
approvare quest’idea; nel caso specifico perd credo di poterla destituire di fondamento. La controversa
leggenda era, come & comprensibile, molto incerta e non si ¢ mai fissata in una versione canonica
definitiva. Ora, noi sappiamo da numerosi casi analoghi come i poeti dotti di Roma, sull’esempio dei
loro modelli ellenistici, si comportavano nei riguardi di versioni mitiche incerte come queste: invece
di decidersi per ’'una o per 'altra, amavano citarle tutte, singolarmente o assieme, nella loro opera.
Cosi Ovidio, nelle Metamorfosi, una stessa leggenda la racconta in libri diversi in differenti modi, e
anche Virgilio nell’Eneide si prende spesso questa liberta; o, per dirla piu giusta, mira a dare questa
impressione di dottrina. Mi sarebbe facile provarlo con degli esempi, ma il caso di cui ci stiamo
occupando & gia di per sé una prova. E evidente che il poeta si & sforzato qui di realizzare un
compromesso tra diverse versioni della leggenda. Uno dei re Albani, Proca, é secondo lui (v. 767)
Troianae gloria gentis, egli € quindi una conferma per la prima parte dell'affermazione anticipata
all'inizio, Dardaniam prolem quae deinde sequatur Gloria, ma non della seconda parte, qui maneant
Itala de gente nepotes. C'¢ dell’altro. Secondo 777 ss., Romolo ¢ un nipote di Numitore la cui figlia
¢ Ilia; e Virgilio non si limita a menzionare qui Ilia, anziché - come noi ci attenderemmo nel caso di
discendenza italica - Rea Silvia: egli afferma, con una enfasi cui fa ricorso anche altrove quando vuole
sbrigativamente ricusare un’altra versione, Assaraci quem sanguinis Ilia mater Educet. Quali
difficolta ponessero queste parole agli antichi esegeti, mostra una nota di Servio: per spiegare il
sangue troiano di Ilia, egli si rifugia nella versione enniana della leggenda secondo cui Ilia & la figlia
di Enea. Inutile dire che I'ipotesi secondo cui Virgilio elencherebbe i re albani fino a Numitore €
farebbe di Ilia non gid la figlia di Numitore, ma di Enea, ¢ solo un guazzabuglio. Dei re Albani,
Virgilio alcuni li fa appartenere alla discendenza troiana, altri alla discendenza italica di Enea,
corrispondenti ai figli di Enea, quello troiano (Ascanio-lIulo) e quello italico (Silvio); egli conclude
percio con un compromesso fra due versioni, secondo il quale essi appartenevano ora a una schiatta
ora all’altra; con ci6 egli riesce ad ottenere da un lato un aggancio alla tradizione corrente relativa
all’esistenza di una discendenza italica di Enea e d'altro canto evita di destituire 1’idea legittimista di
una origine troiana di Romolo e della famiglia giulia. Difficile dire se questo compromesso I’ha
trovato lui o I’ha ripreso da una tradizione5: Ia nostra tradizione ¢ al riguardo troppo insufficiente. In
ogni caso va rilevato che Virgilio, nella parte di cui discutiamo, ha seguito una fonte che non
conosciamo, poiché solo presso di lui Silvio nasce ad Enea prima che quest’ultimo muoia, € non &
figlio postumo (763, cf. Cesellio Vindice II 16), e solo lui accenna al fatto (v 770) che Silvio Enea
solo in eta avanzata avrebbe ricevuto il regno (cf, Serv. ad loc.) da uno sleale tutore.

€) Da tutto ci6 deduciamo che la legittimazione dinastica della famiglia giulia presentava difficolta.
Volendo accreditare la tradizione legittimista o si doveva letteralmente sopprimere la diffusa leggenda
di Silvio, riguardante il ramo italico di Enea (Virgilio I, Ovidio), oppure dar luogo a un artificioso

75 Nella ristampa dell’edizione di Ladewig da lui curata, P. Deuticke annota in appendice a
proposito del v. 765 «A me pare che qui Virgilio, senza curarsi della tradizione molto
controversa, abbia tentato una versione originale del mito». Come osservato, di sicuro non &
cosi, tuttavia sono lieto di trovarmi d’accordo con un vergilianista come Deuticke sul fatto che il
passo non contiene alcuna confusione: probabilmente D. ha in mente proprio quel compromesso
fra le due versioni da me ipotizzate.

-284 -



compromesso (Virgilio VI). Dall’altra parte, ¢’era una tradizione radicale (Livio), che accantonava del
tutto il figlio troiano di Enea, Ascanio-Iulo, e con ¢id toglieva di mezzo ogni rapporto fra la casa
giulia e la preistoria di Roma. Ecco allora che diventa comprensibile che accanto a queste due versioni
ne sia subentrata un’altra in cui la legittimazione dinastica & stata del tutto eliminata e sostituita con
una di tipo religioso. Abbiamo gia visto (p. 270) che all’epoca di Cesarc ¢ in linea con la sua
propaganda, il cronografo Castore affermava che alla morte di Enea il potere era passato alla
discendenza italica, i Silvii, mentre a Iulo, capostipite della casa giulia, sarebbe stata in compenso
riservata la piu alta carica sacerdotale: si tratta peraltro della evidente mutuazione di un motivo della
preistoria attica secondo cui dopo la morte di Pandione ol naideg 1a naroua duegioavo xai viv
ptv Boowkeiov ’EgexBevg AapPavel, v 8¢ iepwodvnv tiig "ABhvag nal vod
Tlooed@vog ... Bovtng (Apollod. 3. 15. §; cf. J. Toepfer, Att. Genealogie 116). A questa
versione allude Orazio nell’ode 1. 2, 13 ss., in cui il dio Tiberino, per amore della moglie Ilia,
I’antenata della famiglia giulia, dopo 1’assassinio di Cesare, inondando la citta fa crollare 1a Regia ¢ il
tempio di Vesta. Tale versione ¢ seguita anchie da Dionigi d’Alicamasso, ¢ proprio con riferimento
diretto alla famiglia Giulia (1. 70. 4): «Nella contesa fra Silvio e Iulo, il figlio di Ascanio, il popolo
si sarebbe deciso per il primo, Iulo sarebbe stato compensato con la carica sacerdotale’6, del cui
possesso hanno continuato a godere fino ai miei tempi gli Iulii, la piu nobile ¢ famosa famiglia di
Roma». Per la mentalita degli antichi, la legittimazione sacrale sorpassava di tanto quella dinastica
quanto gli dei superavano gli uomini; politicamente una famiglia poteva essere sopraffatta o
annientata da un’altra: ma i suoi diritti religiosi pretendevano di essere rispettati, in quanto la
comunita degli dei era pill antica della mohwveia degli uomini’’. Per questo, nella vita pratica come
nella letteratura, il fattore dinastico cede il passo a quello sacrale. Non esiste alcuna dichiarazione di
Augusto che rivendichi 1a legittimita del suo principato sulla base del ceppo familiare suo o del
padre7 dato il suo senso pratico, avra avuto al riguardo le stesse idee di Vespasiano, il quale ricusd
il tentativo di una legittimazione gencalogica della casa flavia (Suet. Vesp. 12). Egli sapeva bene che
tali leggende, nella coscienza popolare, non avevano nessuna radice, ma erano nient'altro che svaghi
per eruditi. E, dopotutto, quale vantaggio se ne tracva? Non, ad esempio, una legittimazione esclusiva
della casa giulia: infatti, dai Troiani altre famiglie nobili traevano origine (una cinquantina, secondo
Dionigi d’Alicamasso 1. 85. 3), una delle quali, particolarmente in vista, quella degli Emilii,

76 Cf. la celebre Ara di Alba (Bovillae) CIL 1 807 (= XIV 2387), dedicata dai gentiles Iulii al
Veiovis pater lege Albana L’iscrizione ¢ databile, grazie alla geminazione della vocale, attorno
al 100 a.C.

77 Esemplare il caso, narrato da Erodoto 7. 153, di Teline, I'antenato di Gelone e Ierone: egli
avrebbe ricondotto in patria un gruppo di esuli di Gela Exov ovbepqu avdoav buvap.w oA\
iga toutwv (sc. 1@V xeovw)v) 1@V BedV ... TovTOWL & BV Tiovvog EQV natiyaye,
écp (p e ol drndyovor adrob igopdvral 1@v Bedv Eoovral e Gelone, v Trnhivew
tob lpodavtew dndyovog, non avrd certo mancato di sfruttare questa investitura per conferire
una certa legittimita al suo potere usurpato; Pind. O/. 6. 93ss., loda con grande enfasi lerone per
il fatto che attende al culto di Demetra e Persefone. Se Pindaro, nella stessa ode, menziona come
terza divinith con cui Ierone & in rapporto, lo Zevg Aitvaiog, allora risulta chiaro una volta di
pill come questo sovrano abbia cercato di legittimare una iniziativa violenta - poich¢ tale fu la
fondazione di Etna - con una istituzione religiosa legata alla propria persona. Istruttivo anche il
caso seguente. Pind. Ol. 6. 60, presenta lamo nell’atto di chiedere ad Apollo una Aadrgogog
Td, ciog, come dicono giustamente gli scolii, una Baocihinr &y, ma viene investito solo
della carica di sacerdote addetto all’altare olimpio con la prerogativa della profezia, carica che
rimane ininterrottamente alla sua famiglia. Questa invenzione ¢ stata probabilmente occasionata
dal fatto che gli Iamidi, una famiglia nobile non elea, fu lasciata dai conquistatori elei in
possesso dei suoi privilegi religiosi, ma spossessata della sua importanza politica (cf.
Wilamowitz, Philologische Untersuchungen, 1X 175 s.; id., Reden , 178).

8 I quanto poco conto egli tenesse il concetto di ereditarictd mostra anche il fatto che durante la
sua malattia diede il proprio sigillo ad-Agrippa e non, come ci si poteva attendere, al nipote e
figlio adottivo Marcello.

- 285 -



addirittura dallo stesso Ascanio (attraverso suo figlio Aimylos)’9. Ben maggior importanza Augusto
attribuiva - come abbiamo visto - al fattore religioso: I'idea che la sua famiglia in epoca remotissima
avesse esercitato una funzione sacerdotale, dalla quale derivava la sua missione sacrale, poteva far
presa sulla coscienza religiosa tanto dei Romani che dei Greci. Analogamente si comportano i
letterati. Orazio, come notato, ha utilizzato solo marginalmente ¢ in forma allusiva le leggenda
genealogica; mentre invece insiste spesso, esplicitamente, sulla componente religiosa della signoria
augustea (soprattutto 3. 6; cf. Mommsen, SAWDDR, 1889, 33). Se davvero I'Eneide fosse stata un
poema mirante alle legittimazione genealogica della casa giulia, allora si che - come ad essa ¢é stato
rinfacciato - sarebbe stata avulsa dalla sensibilitd popolare e di conseguenza il suo incontrastato
successo rimarrebbe per noi un enigma. E vero che Virgilio, come abbiamo visto, solo in pochi
Iuoghi fa riferimento alla genealogia della casa giulia, proprio per questo tanto pill marcata & I’enfasi
con cui egli sottolinea la funzione sacrale di questa famiglia. Nel XII libro egli pone in bocca ad
Enea, in occasione del trattato solenne con Latino, le seguenti parole (189 ss.):

Non ego nec Teucris Italos parere iubebo

Nec mihi regna peto: paribus se legibus ambae
Invictae gentes aeterna in foedera mittant.
Sacra deosque dabo, socer arma Latinus habeto,
Imperium sollemne socer...

e, analogamente, Giove promette a Giunone (830 ss.) che la stirpe italica non sara assorbita da quella
troiana, ma & destinata a conservare il suo carattere originario: ad essa saranmo solo imposti ritus
sacrorum (v. 836). 11 che esprime di fatto una concezione perfettamente in linea con il pensiero di
Augusto: I'imperium militare, base vera e propria del suo potere, non & stato da lui considerato
utilizzabile a livello ideologico, mentre la notizia dell’assunzione della carica di pontefice massimo é
data con particolare ampiezza e compiacimento (Mon. Anc. 10)80. La missione religiosa di Enea &
senz'altro il vero e proprio cardine intorno al quale ruota 1'azione del poema; di essa & detto proprio
all’inizio, nel proemio: (5 s.) multa quoque ‘et bello passus, dum conderet urbem Inferretque deos
Latio. La fondazione di Lavinio qui menzionata ¢ parte di quella missione religiosa, poiché la nuova
localita era destinata alle divinita avite; questo spiega il testo della celebre iscrizione pompeiana
dell’epoca dell’imperatore Claudio: Sacra principia populi Romani Quiritium nominisque Latini, quai
apud Laurentes coluntur (CIL X 797; Laurentes, vale a dire gli abitanti di Lavinio, cf. H. Dessau,
vol. X, 186). Vesta e i Penati, gli dei del fuoco dello Stato romano, rappresentavano la continuita
della storia romana a partire dall’epoca piu antica ¢ la garantivano nel futuro (pignora imperii li
chiamano Liv. 26. 27; Ov. fast. 3. 422; cf. Cic., pro Scauro 47). in virtd del fatto che essi erano
collegati alla famiglia di Augusto e, dopo I'assunzione della carica di pontefice, anche alla sua
persona, Augusto divenne in certo qual modo il rappresentante incarmnato del popolo romano. Cosi

79 Paolo 23 (v. supra 270). Secondo un’altra versione, questa gens risaliva a Aimylia, una figlia di
Enea ¢ Lavinia, madre di Romolo (Plut. Rom. 2); cf. Cauer, 100-02.

80 Nell'¢émpdvnua a Niso ed Eurialo di 9. 446 & detto: Nulla dies umquam memori vos eximet
aevo, Dum domus Aeneae Capitoli immobile saxum Accolet imperiumque pater Romanus
habebit. Attualmente si € per lo pil inclini a interpretare il pater Romanus come riferimento ad
Augusto sulla base di Hor. c. 1. 2. 50: Hic ames dici pater; in questo caso, perd, 'aggiunta
Romanus sembra fuori lnogo, e anche il vaticinio di una eternita terrena sarebbe maldestra se si
riferisse alla persona di Augusto (quegli esegeti, poi, che pretendono di rimuovere la difficolt
spostando il riferimento dalla persona di Augusto alla sua famiglia, non fanno altro che
confessare il proprio imbarazzo). Niebuhr interpretava «i patrizi» ¢ questa spiegazione (ribadita da
Ladewig) ¢ quella giusta: ¢ inteso il senato, in seno al quale Augusto amplio la componente
patrizia e del quale lasciod sopravvivere I'autoritd a fianco di quella della propria famiglia (Pater
Romanus collettivo per sineddoche come eques, pedes R.; il plurale era metricamente scomodo).
Per contro con I’espressione domus Aeneae ¢ intesa la famiglia dei Cesari. Su questi due fattori
poggia la diarchia dell'impero.

- 286 -




sentiva Virgilio, cosi sentivano gli altri poeti: Felix terra tuos cepit, lule, deos dice Properzio 4. 1.
48, ¢ un interprete particolarmente eloquente del sentimento generale & a questo riguardo Ovidio
quando, a proposito del 6 marzo, giorno dell’entrata in carica di Augusto come Pontifex maximus
scrive i seguenti versi (fast. 3. 417 ss.):

Quisquis ades castaeque colis penetralis Vestae,
Gratare, [liacis turaque pone focis.

Caesaris innumeris, quos maluit ille mereri
Accessit titulis pontificalis honor.

Ignibus aeternis aeterni numina praesunt
Caesaris. Imperii pignora iuncta vides.

Di veteris Troiae, dignissima praeda ferenti,
Qua gravis Aeneas tutus an hoste fuit:

Ortus ab Aenea tangit cognata sacerdos
Numina: cognatum, Vesta tuere capu.

E, nello stesso spirito, egli, in un passo analogo (1. 523 ss.) dedicato all’importanza religiosa della
casa giulia per il passato ¢ il futuro di Roma, conclude (v. 532): Hanc fas imperi frena tenere
domum. .

V. L’Eneide come poema nazionale ed augusteo.

Sia I’esame dell’atmosfera del tempo che I’analisi diretta di alcuni passi dell’ Eneide ha portato alla
conclusione che 1'Eneide ¢ un poema nazionale di ispirazione romantica, nel quale il presente ¢
ammantato dei luminosi colori di un idealizzato passato, mentre il passato a sua volta si riverbera sul
presente, cosi che la storia di Roma appare come un grande ciclo fatto di promessa, preparazione €
compimento, nel quale inizio e fine si congiungono. Questa idea, a noi abbastanza estranea, era per la
mentaliti antica qualcosa di naturale. Che a livello cosmico ¢ politico ci fossero grandi processi
ciclici di ampiezza prestabilita ¢ che, quindi, periodicamente avesse inizio un nuovo ciclo che
ripetesse esattamente il precedente, questa era un’idea da secoli radicata presso Greci ¢ Romani e
divenne dominante proprio al tempo di Augusto: infatti, le innaturali perturbazioni della normalita
causate dal caos delle guerre civili unitamente a terribili prodigi sembravano dare la prova che il
vecchio ciclo era al termine e cominciava un periodo di rigenerazione: Magnus ab integro saeclorum
nascitur ordo (Buc. 4. 5) e di questa credenza lo stesso Augusto ha avuto un segno tangibile3!. Al
centro del ciclo pili antico c'era stato Enea, al centro del nuovo c’era ora il suo discendente, La sua
persona costituisce il centro spirituale del poema, quindi, anche laddove egli non sia direttamente
nominato o neppure indicato indirettamente, poiché si deve alla missione provvidenziale della sua
famiglia, culminante con lui, s¢ Roma ha saputo conservare i suoi dei, 1"aiuto dei quali ha consentito
di passare indenni attraverso ogni sorta di pericoli, e se ora la storia di Roma, prendendo a modello la
remota preistoria, si rinnovava e il Lazio riviveva I’etd dell'oro che aveva dominato un tempo
all’epoca di Satumo (6. 792 ss.). Nell’atto di sollevare sulle sue spalle lo scudo istoriato con le
vicende di Roma, Enea si ¢ fatto carico de «la gloria e il destino dei discendenti» (8. 731): allo stesso
modo anche Augusto rappresenta [’intera nazione nel suo passato, presente e futuro; anche I’epopea di
Roma del passato & indirettamente merito suo32, anzi non ci sarebbe neppure stato un popolo romano
senza la sua famiglia: Aprilis a Venere, quod ea cum Anchise parens fuit Aeneae regis, qui genuit
lulum, a quo populus Romanus ortus recita una nota di Verrio Flacco nei Fasti prenestini a proposito
del 1 aprile (CIL I 316); sulle monete gia a partire dall’anno 44, al posto della testa di Roma, figura

81 Serv. a Buc. 9. 46 dal secondo libro dell’ dutobiografia di Augusto.

82 i deve tener conto che quest’idea era da tempo antichissimo tradizionale nella poesia di carattere
genealogico, come ¢ noto da Pindaro, «che attribuisce sempre onori e gesta gloriose della
famiglia ai discendenti» (v. Wilamowitz, Isyllos, 170).

-287-



I'immagine di Cesare in un primo tempo e successivamente di Augusto; i Penati della casa giulia
diventano penates populi Romani83, e nella stessa ottica, I'imperatore consente che, almeno nelle
province, a lui € a Roma siano dedicati templi comuni (Suet. 52). Percid non puo che essere sbagliata
la conclusione cui ¢ giunto Georgii (v. supra 271) che I'Eneide sia bensi nazionale ma non augustea.
Al contrario, solo cosi si spiega I'interesse del tutto personale e oltremodo vivo che sempre manifestd
il principe perché il poema venisse iniziato e concluso (Svetonio-Donato pp. 61 e 64 Reiff.)84; egli
infatti sapeva bene quanto I’aura romantica che la Musa, attraverso un mito di valenza storica,
diffondeva sulla sua testa consacrata gli tornasse utile al cospetto di un’opinione pubblica che aveva
un atteggiamento diffidente contro tutto cid che si presentava con il nome e la pretesa del nuovo ed
era quindi disposta ad accettare il nuovo solo come riflesso dell’antico83. Molto indicativo dell’idea
che Augusto personalmente aveva dell'Eneide & il fatto che egli una volta, volendo censurare la
trascuratezza di una costumanza usuale in antico, abbia citato un verso del poema86, quello che dice
Marziale elogiando Domiziano per aver fatto entrare nell’arena i partecipanti a un ludo gladiatorio nel
semplice costume degli antichi (8. 80): Sic nova dum condis, revocas Auguste priora: Debentur
quae sunt quaeque fuere tibi, si adatta a maggior ragione ad Augusto.

Ma esistono testimonianze estrinseche precise, per quanto riguarda la citata concezione del poema,
in grado di confermare le conclusioni cui siamo giunti attraverso interpretazioni di dettaglio e le
nostre ipotesi di carattere generale? Sulla tendenza ideologica dell’Eneide esiste una sola
testimonianza diretta proveniente dall’antichita8”. Svetonio-Donato, p. 59 Reiff.,, concludendo la sua
nota relativa ai contenuti del poema, della cui parte iniziale (qui non trascritta) dovremo tornare ad
occuparci: argumentum... in quo, quod maxime studebat, Romanae simul urbis et Augusti origo88
contineretur. In queste parole, a mio parere, ¢ di fatto sintetizzato 1’essenziale; quanto sono venuto
argomentando fin qui non ¢ altro che una parafrasi del passo di Svetonio. Georgii ne cita, ¢ vero,
I'ultima parte (p. 3), ma se la sbriga osservando che «in essa non c’¢ nulla di falso, ma neppure nulla
di rilevante». :

Oltre al passo di Svetonio, esiste, se non mi inganno, una sorta di testimonianza indiretta dello
stesso poeta, che dobbiamo preventivamente acquisire nel procedere della nostra interpretazione. Mi
riferisco al progetto, gid accertato dai commentatori antichi, di un poema che aveva punti di contatto -

83 Cf Wissowa, sopran. 8.

84 Cf Ov. trist., 2. 566 rivolgendosi ad Augusto: tua Aeneis.

85 1 elemento storico dell’ Eneide & ben messo in rapporto con il senso storico del popolo romano
da Th. PliB, Vergil und die epische Kunst, Leipzig 1884, 142 ss.

86 Svetonio 40: Etiam habitum vestitumque pristinum reducere studuit, ac visa quondam pro
contione pullatorum turba indignabundus et clamitans: ‘En Romanos rerum dominos gentemque
togatam’ (Aen. 1. 282) negotium aedilibus dedi1, ne quem posthac paterentur in foro circave
nisi positis lacernis togatum consistere.

87 Infatti, ¢ ovviamente priva di valore I'affermazione che si trova nei nostri scolii che Virgilio
abbia voluto narrare I'intera storia romana, cf. per es. Ti. Donato a 1. 261: 4ddidit etiam ipse
{uppiter fatorum dispositionem et omnem. futuri temporis cursum. Et dum haec plena
ordinatione ponuntur, in brevi complexione monstratur, quid contextus Vergiliani carminis
esset habiturus. Gesta enim tetigit, quae saeculis omnibus ab Aenea usque ad Caesaris
tempora et ipsius Caesaris scribere disposuerat. Sed haec in ipsius carmine idcirco perquiri
non debent, quia fine vivendi conclusus proposita nequivit implere: dispositionem suam tamen
in hoc libro firmavit.

88 Nella prefazione del commento di Servio, dipendente da Donato, figura questa unica infenfio del
poeta p. 4, 10 Thilo: Intentio Vergilii haec est (Homerum imitari et) Augustum laudare a
parentibus; namque est filius Atiae, quae nata est de Iulia, sorore Caesaris, lulius autem
Caesar ab lulo Aeneae originem ducit. Questo ¢ giusto ma non ¢ esaustivo. In Man. 3. 22
dell’Eneide si dice Romanae gentis origo.

- 288 -



con quello dell’attuale Eneide, ma non coincidente con esso. Come si sa, esso € riconoscibile nel
proemio del 111 libro delle Georgichd”.

«Anche voi — questo in sostanza il contenuto dei versi —, voi divinita dei campi, canterd; poiché i
miti del passato hanno gia trovato tanti cantori che in questo campo nessuno vorra prestare favorevole
ascolto (viv 8te navra 6é6a0tar)%0. Di conseguenza, quando avré finito quest’opera, voglio fare
un poema nello stile di Ennio e ottenere la sua stessa gloria, per me e anche per te, Mantova: poiché
recherd dal paese delle Muse un ramo di palma e sui verdi prati delle rive del Mincio innalzerd a
Cesare un tempio di marmo. Lui stara nel mezzo del tempio e io, come suo sacerdote, gli consacrerd
offerte e celebrerd ludi in suo onore; ¢ sulla parete del tempio voglio raffigurare in oro e avorio le sue
grandi imprese, il modo in cui egli ha vittoriosamente soggiogato il mondo intero. E voglio anche
fare un elenco degli antenati di Cesare, gli dei e gli eroi della casa giulia a cominciare da Giove.
Mentre la maledetta invidia tremera al cospetto delle Furie e del Cocito e dei terrori del mondo infero.
Nel frattempo, per amor tuo, o Mecenate, voglio condurre a termine questo poema; ma é mia
intenzione accingermi in futuro al canto di furenti battaglie e dare notizia alle generazioni future della
gloria di Cesaren. Cid vuoi dire che egli ha in animo di comporre un poema epico incentrato su
Cesare; questo sara il tempio che egli vuole erigere nella campagna mantovana, esattamente allo
stesso modo in cui, perlomeno in alcune province, si rendeva onore a Cesare vincitore con altari e
templi e altre cerimonie di vario genere; solo che Virgilio, il quale come membro del santo 8iacog
si sentiva un vates ispirato dal dio, promette di costruire un tempio alla sua maniera®!. Nell’Eneide
non c'¢ nulla di quello che il poeta ha promesso nelle Georgiched2; il rapporto ¢ invertito: mentre
nel poema, preannunciato e mai realizzato, era previsto solo un accenno all’origine troiana,
nell’Eneide 1’elemento troiano occupa una posizione centrale, e viceversa i riferimenti diretti ad
Augusto sono solo occasionali, mentre 13 tutto si doveva incentrare sulle sue gesta®3. Quale fosse
I'idea che avevano in mente i contemporanei, risulta soprattutto da due espliciti cenni di Properzio 2.
1. 25 «lo canterei le guerre di Cesare se ne fossi capace, Modena, Filippi, la guerra siciliana,
perugina, alessandrina, come pure il trionfo aziaco, ma non sono in grado di Caesaris in Phrygios
condere nomen avos», cioé, come ben spiega M. Rothstein, «di fondare il racconto delle sue gesta
sulla base dei suoi antenati troiani, quindi in sostanza su Enea»; analogamente in 2. 34. 61: «Canti la
vittoria di Azio quel Virgilio che ha ora cominciato a mettere in versi la storia di Enea e il suo sbarco
in Italian%4. Ci si attendeva quindi, com’era logico dopo 1’annuncio delle Georgiche, una storia della

89 Un po’ di quello che segue ho gia tratiato in Hermes 28, 1893, 516, ma in questa occasione sono
costretto a ripetermi.

9 C’% un evidente rapporto fra il concetto espresso da Cherilo (cf. anche Pind. Nem. 6. 53s.) e le
parole di Virgilio, che non ¢ perd diretto bensi filtrato dalla mediazione di Euforione (4P 11. 218
tni xdow Xolphov Edgogimv elxe Su otopdrwv). Affatto alessandrino & anche 1’elenco
dei temi mitici che egli ricusa di trattare (4 ss.); cf. Culex 26 s.; Hor. ¢. 2. 12. 5 ss.; Prop. 3. 9.
37 ss.; Ov. trist. 2. 317 ss. R. Reitzenstein, Hermes 35, 1900, 94, 2; S. Sudhaus comm.
all’Etna, p. 96, 2.

91 La stessa metafora ha Properzio 3. 17. 29-39, € in una forma tale che rende inverosimile una sua
derivazione da Virgilio, quindi entrambi sono derivati da un modello ellenistico, in cui era svolto
ampiamente il motivo meataforico solo accennato nel solenne esordio dell’Olimpica sesta di
Pindaro.

92 Cf. . Ribbeck, Proleg., 44 ¢ Georgii, 3.

93 In 46s.: Mox tamen ardentis accingar dicere pugnas, Caesaris et nomen fama tot ferre per
annos ecc. Caesaris ¢ da riferire naturalmente, éno xoivo®d, anche a pugnas, come mostra
I’elenco delle battaglie 26 ss. Questo contro i fraintendimenti (gia denunciati da P. Deuticke,
Jahresberichte des philologischen Vereins 1899, 178) di A. Amatucci in RFC 26, 1898, 412
ss.

94 Dopo questa attestazione di stima nei riguardi di Virgilio come cantore delle gesta di Augusto, in
cui ogni singola parola esprime entusiastica ammirazione (65s.), & sorprendente che Properzio,
nella poesia inaugurale del III libro, liquidi con parole affatto spregiative I'ipotetico narratore
epico delle campagne di Augusto (7: Ah valeat, Phoebum quicumque moratur in armis, cf. 15
s.). Rothstein spiega la cosa con I'accresciuta sicurezza di Properzio fra la pubblicazione del Il e

-289 -



famiglia Giulia, culminante con il racconto delle gesta del nuovo principe. Ma Virgilio deve aver ben
presto liquidato questo progetto: il cambiamento di programma é gia noto a Properzio nell’anno 26
(3. 24. 61 ss.), allorché egli, oltre ai versi riferibili alla battaglia di Azio dell’ V1l libro - I'unica cosa
che ricordasse le ardentes pugnae Caesaris del primo progetto - cita I'inizio dell’Eneide.

Perché ha rinunciato al progetto originario? Li per li verrebbe da pensare - ¢ tale era in passato la
mia opinione (Hermes 28, 1893, 518 ss.) - a una ragione di carattere estetico. Uno dei postulati
fondamentali delia poetica aristotelica ¢ quello della impossibilitd di un poema storico (c. 9): «E
chiaro, dopo quanto si & detto, che compete al poeta dire non gia quello che ¢ effettivamente avvenuto,
bensi cid che ha immaginato (ol &v yEvoLto)... Perché storico € poeta non si distinguono per la
presenza o meno del metro - infatti, anche se si recasse in versi Erodoto la sua storia resterebbe pur
sempre storia a prescindere dal metro - la differenza sta invece nel fatto che uno narra il reale, 1’altro il
virtuale»®5; solo in apparenza i drammi di Frinico ed Eschilo con i loro contenuti costituiscono
un'eccezione, dato che il Serse di Eschilo (come quello di Erodoto), presentato come personaggio
empio, assunse dimensione mitica®, esattamente come 1'intera guerra persiana, nel suo complesso,
ha il senso di una guerra santa; solo il resoconto del nunzio descrive TG yevopeva, tutto il resto é
16 ola &v yévouro. Allo stesso modo stanno le cose per quanto riguarda il dramma di Eschilo per la
fondazione di Etna ad opera di lerone; dato che la fondazione di una citta era un atto religioso, Ierone
compare nella veste dl #1.0t1g a fianco dei famosi eroi fondatori del passato97. Quando ebbe
I'audacia di affiancare la sua ITegoyig epica ai Persiani dl Eschilo, Cherilo di Samo era ben
consapevole dell’audacia della propria innovazione, come prova il celebre proemio. Solo molto pid
tardi egli trovd seguaci, dato che i Meoonviaxa di Riano trattavano una materia roman-
tico-mitica®8. Le imprese di Alessandro furono cantate da Cherilo di Iaso, il modello del pessimus
poeta (Hor. ep. 2. 1. 232 ss. e altrove), del quale esistevano anche i Aapiaxd, e dopo di lui anche
da altri%, ma si trattava di maviyvouxol Abyol in versi, che quindi erano, dal punto ‘di vista del
contenuto, legittimi, poiché in essi rimaneva in fondo rispettato il precetto di Aristotele, in quanto
non rappresentavano le imprese del protagonista in modo corrispondente alla realtd, ma xgeittovag
1OV YEVOuEVY, quindi ola Gv yévono_‘ 00, Dj un Egemone di Alessandria in Troade, Stefano di
Bisanzio cita un poema epico sulla guerra di Leuttra; ne ignoriamo del tutto la cronologia; il tema fu
particolarmente diffuso ai tempo della seconda sofistica. I poeti alessandrini della Pleiade, per i quali il
mito era del tutto morto, hanno sicuramente trattato argomenti storici in forma drammatica: abbiamo

quella det II libro, ma questa spiegazione non soddisfa del tutto: nessun giovane poeta avrebbe
avuto il coraggio di porsi al di sopra o anche solo accanto a Virgilio, esprimendosi a tal modo.
probabile che nel frattempo egli avesse avuto notizia del cambiamento di progetto nei riguardi
dell’Eneide, e che quindi, visto che la cosa non riguardava pit Virgilio, egli potesse disdegnare
con tanta sicurezza il suo ipotetico poeta epico; cf. anche Rothstein a I11 3, 3 s.

95 Tale principio inibi ai Greci - con poche motivate eccezioni - anche la pittura di soggetto storico,
come esposto da A. Gercke (Geschichtsmalerei im alten Athen, Nationalzeitung 1898 Nr. 557).

9% cf. v. Wilamowitz, Aristoteles, I1 9: «I Persiani di Eschilo sono riusciti a trasferire I’attualita
storica al livello ¢ all’altezza del puro mito».

97 Timeo-Diodoro 11. 49: Todto (la fondazione di Etna) & £npake (lerone) omevdov ... £x tijg
YEVOUEVNS PuQLavBQoy moAews Tuag Exewv mpwinag. 66: Iégmv 8¢ ... Erehevtnoev
v 1ff Katavy xal tpdv floowmdv Eyxev dg Gv xuothg yeyovag g morewg. La
Pitica prima di Pindaro appartiene alle poche odi maggiori prive di mito convenzionale (i vv.
50-55 sono infatti puramente esomativi): questo in essa era possibile perché la fondazione di
Etna, che sta al centro della composizione, contiene gia I’elemento religioso indispensabile.

9% cf L. Spengel, ABAW 10/1, 1863, 31, 2; E. Schwartz, Hermes 34, 1899, 434. Lo stesso
argomento venne trattato da un Eschilo che & chiamato da Ateneo 13. 599¢ *AAeEavdets.

99 [ nomi in Koepp, 65, 7.

190 Ad una poesia retorica siffatta pensa evidentemente 'autore del Menesseno 239C, un passo per lo
piu frainteso; Frinico, Eschilo, Simonide e Cherilo potevano essere da lui ignorati, poiché, dal
punto di vista di un retore, non avevano trattato la guerra GEiwg xal nmpendvrwg. La
proiezione di materiali storici nel passato, quale si incontra nella tragedia attica, & naturalmente
fuori questione.

-290 -




notizia di un'opera di Licofrone intitolata i Cassandridi e di un Temistocle di Filisco!©!. Archia, il
quale stando a Cicerone Arch. 19 € 2] Cimbricas res attigit € Mithridaticum bellum totum
expressit, ¢ gia nell’orbita dell’influenza romana. Il fatto che i Romani siano venuti meno al
principio aristotelico € sintomatico della loro mentalita positiva, tutta volta alle cose. L’inclinazione
a cantare clarorum virorum laudes era in loro congenita (Cic. Brut. 75 da Catone), e gli annali e le
epigrafi ci danno ancora una idea di questa poesia preletteraria. Si capisce allora la ragione per cui i
rappresentanti pil antichi della letteratura scritta, anche per il fatto che non c'era un mito nazionale,
abbiano assecondato questa inclinazione e abbiano creato poemi e drammi storici, ricollegandosi con
tutta evidenza ai piu recenti epigoni della citata epica ¢ drammaturgia ellenistica: cosi Nevio, Ennio,
Ostio, Accio, i Furii, Varrone Atacino e Cicerone incominciarono laddove i Greci avevano smesso e
proseguirono su quella strada. Vario voleva o doveva scrivere un poema epico che contenesse quam
rem cumgque aveva fatto Agrippa (Hor. ¢. 1. 6), un tipo di epica, questo, che fiori in eta tardo
augusteam2 e tiberiana. A quanto pare, comunque, tutti questi autori continuarono sempre a
mantenere in vita il convenzionale apparato di divinita, olimpie e infere, di Omero, cercando quindi di
salvare 1 ola &v yévoito. A quanto ne sappiamo, fu Lucano il primo che accantond questo
armamentario ormai obsoleto e si limitd a trasferire in versi la narrazione storica; questa fu I’unica
ragione per cui fu bandito dal novero dei poeti, dato che la critica era rivolta non gia contro il poema
storico in quanto tale ma solo contro questo nuovo tipo di epos storico: Petronio, uno dei portavoce
di tale critica, ammise senz’altro I’argomento in quanto tale, preoccupandosi unicamente di non far
mancare I'apparato di dei ¢ demoni!93 e Silio ¢ la maggior parte degli autori successivi composero i
loro poemi, schierandosi su questa linea e non dalla parte di Lucano.

E in questo contesto che va inquadrato il proemio di Georgiche. Abbiamo visto che un poema
storico nella forma convenzionale omerico-enniana era presso i Romani considerato legittimo: un
poema di questo tipo era cid che si riprometteva anche Virgilio, come mostrano i vv. 34-39, che
comunque devono essere ancora intesi nel modo giusto:

Stabunt et Parii lapides, spirantia signa,

35  Assaraci proles, demissaeque ab love gentis
Nomina, Trosque parens et Troiae Cynthius auctor.
Invidia infelix Furias amnemque severum
Cocyti metuet, tortosque Ixionis anguis
Immanemgque rotam et non exsuperabile saxum.

E significativo che sia stata fatta menzione proprio del Tartaro: una sua descrizione ¢ evidentemente
ritenuta essenziale in un poema storico, come provano il saggio poetico petroniano (v. 67 ss.) e il
libro X111 di Silio. Ma cosa significa I'Invidia' 94? Come se ne possa parlare immediatamente dopo
che si sono elencati gli antenati di Ottaviano risalenti fino a Giove, si chiede Ribbeck Proleg. 38 s.
Quantomeno, questi versi avrebbero dovuto trovar posto dopo ’esaltazione delle gesta di Ottaviano,
giacché non ¢é difficile immaginare che esse avrebbero potuto suscitare I'invidia. Ribbeck ritiene di
conseguenza che i vv. 37-39 siano da spostare dopo il v. 33, cio¢ immediatamente dopo il racconto
del trionfo. Ma si & obiettato! 95 che in tal modo la serie di versi riservata alla celebrazione di

101 ¥, Susemihl, Griechische Literatur in den Alexandrinerzeit, 1, Leipzig 1891, 273-80.
Cassandro era xtwotr|g detla sua citta come lerone.

102 ¢, Properzio 3. 3. 43 ss. - La ‘Sicilia’ di Augusto citata da Suet. dug. 85 (unus liber extat
scriptus ab eo hexametris versibus, cuius el argumentum et titulus est Sicilia) non avra avuto
per tema la guerra contro Sesto Pompeo, ma sard stato piuttosto una Exgpaoig dell'isola, come
quelle in prosa di Cicerone e Trogo-Giustino, e di Silio e Claudiano in versi.

103 C. 118: Non enim res gestae versibus comprehendendae sunt, quod longe melius historici
faciunt, sed per ambages deorumque ministeria praecipitandus est liber spiritus.

104 1 3 Baoxavia ($#86vog) & un demone del Tartaro (cf, Dieterich, De hymnis Orphicis, Marburg
1891, 49), perd il contesto virgiliano esclude che si possa pensare a lei.

105 N Pulvermacher, De Georgicis a Vergilio retractatis, Berlin 1890, 96 s.

-291 -



Ottaviano, che si inizia al v. 16, verrebbe interrotta da un inserto estraneo. Eppure la sequenza
tramandata si puo difendere con due argomenti positivi. Per prima cosa, i vv. 37-39 sono pensati
evidentemente in contrapposizione a 34-36: qui gli dei della luce, Giove ed Apollo, la il Tartaro
- un’antitesi del resto prediletta dalla poesia antica, la quale mira spesso ad ottenere forti effetti di
contrasto con la stridente contrapposizione di elementi antitetici; cf. per es. Pindaro Pyth. 1. 1-13 e 14
ss., Orazio ¢. 3. 4. 42 ss. - : fra i primi ¢’¢ Ottaviano, dall’altra parte stanno ora i suoi nemici!06.
Ma per quale ragione questi ultimi nel presente contesto vengono definiti invidi? A questa domanda si
pud dare una risposta precisa: di Antonio, il personaggio al quale naturalmente prima di ogni altro il
termine & riferito, Svetonio ci ha conservato una serie di motti che attestano il livore invidioso con
cui egli cercava di screditare la nobile ascendenza di Ottaviano, cap. 2: «M. Antonio gli rinfacciava
(nelle lettere, cf. cap. 7) che suo bisnonno era stato un libertino, un funaio del territorio di Turi, il
nonno un cambiavalute», c. 4: «Atia era la figlia di M. Atio Balbo e di Giulia..., perd Antonio,
screditando anche la sua linea materna, gli rinfacciava di aver avuto un bisnonno di origine africana
che avrebbe tenuto un negozio di profumi o un mulino». Nel c. 70 Svetonio parla di un banchetto
privato nel quale Ottaviano avrebbe assunto il ruolo di Apollo e i suoi ospiti quello delle altre
divinita: il caso, che sembra abbia fatto parlare di sé I'intera citta, gli sarebbe stato rinfacciato con i
toni pid offensivi da Antonio nelle sue lettere!07. La descrizione del mondo infero Virgilio I’ha
ripresa nel successivo progetto, quello dell’Eneide che possediamo, € in un passo (6. 621 ss.) ha
chiaramente indicato Antonio fra i grandi criminali.

Non ¢é quindi possibile che ci siano stati scrupoli di natura estetica a dare al poeta il pretesto per
trasformare il progetto iniziale. La ragione era pill profonda. Augusto voleva apparire come un
principe della pace, poiché la gente, messa a dura prova da terribili guerre, aspirava alla pace. Il deus
nobis haec otia fecit (Buc. 1. 6), che il poeta aveva proclamato nei suoi anni giovanili, era stato
prematuro, dato che ci sarebbero stati altri dieci anni di disordini quasi ininterrotti. Ora, perd, erano
veramente giunti i tempi della pace ed Augusto sapeva bene come sfruttarli: cunctos dulcedine otii
pellexit. Con un’enfasi che ¢ rivelatrice e con un tono nel quale traspaiono orgoglio € intimo
compiacimento, I’imperatore insiste sulla triplice chiusura del tempio di Giano (Mon. Anc. 13). Non
a caso egli era solito rivolgersi ai soldati chiamandoli non commilitones, come era usuale, ma
milites, poiché il primo dei due termini era inconciliabile con la quies temporum'os. Questo spiega
perché sui principali monumenti, come ad esempio nell'ara pacis Augustae eretta dal senato nel
campo Marzio nell’anno 13 a.C., e nella raffigurazioni monetali di Eigrjvn) o della pax sono celebrati
i beni della pace; e nelle iscrizioni, come ad es. in quella di Alicamasso, Augusto & onorato in qualita
di fondatore di pace'9%: «Nella sua provvidenza non ha solo esaudito i voti, ma li ha addirittura
superati: in pace sono la terra e il mare, le cittd prosperano rette da buon governo in concordia €
benesseren. Con questa epigrafe coincide, in generale e in dettaglio, un testo ritrovato di recente a
Priene!19. Ed ¢ ovvio che anche la Musa, rifiorita grazie a questo stato di cose, non esiti a
trasfigurare la nuova realta. L'elogio, tessuto dal poeta epigrammatico greco, delle api che avevano
edificato il favo nei trofei di Azio «grazie al ripristino della legalita ad opera di Cesare, che impose
alle armi dei nemici di portare i frutti della pace»!!?, era niente di pii che una pointe, ben escogitata

106 Hor. ¢. 3. 4. 74ss., vuole che nelle vesti dei criminali mitici puniti nel Tartaro si vedano,
conformemente al carattere simbolico della poesia, i nemici di Augusto che ¢ invece destinato al
cielo (Mommsen, SBAW 1889, 30 s.). Che il simbolismo dell’ode oraziana sia derivato dalla
poesia greca ¢ ormai cosa assodata, dopo Reifferscheid, Analecta Horatiana, Breslau 1870 e
Koepp. La stessa cosa vale per questo luogo di Virgilio.

107 Quanto ad Antonio, faceva risalire le proprie origini ad Eracle (come Alessandro Magno): Plut.
Ant. 4, 36. 60, e il fatto che egli in una moneta porti la pelle di leone ¢ in accordo con questa
ideologia; cf. Babelon, I 166, Nr. 21, cf. p, 168 Nr. 32.

108 Syet. 25; cf. Mommsen, Staatsrecht, II> 846.

109 gncient Greek Inscriptions in the British Museum, IV 1 Nr. 894.

110 AthM 24, 1899, 288ss.

111 Phil. Thess. AP 6. 236. Dalla stessa cerchia (dallo stesso autore? cf. M. Rubensohn nella
Festschrift Vahlen, Berlin 1900, 112) proviene anche la poesia trovata su un papiro ed edita da

-292-



¢ formulata ma piu brillante che profonda; maggiore intensita ha saputo raggiungere Tibullo in una
poesia composta subito dopo la battaglia di Azio (1. 10)) in cui il poeta loda, sia pure alla sua
maniera, senza menzionare Cesare, «la ruggine che divora le empie armi ¢ il bene supremo della
pace» 112, Ancora sotto I’impressione del magnifico trionfo Virgilio aveva preso I'impegno di
celebrare le guemre di Cesare: ma come poteva mantenere tale promessa in un’eta che era I’esatto
contrario del periodo di orrori appena trascorso e che il principe inaugurava con una vistosa iniziativa
di pace riducendo drasticamente il numero delle legioni (Mommsen a Mon. Anc. p. 70)? Ora che non
c’¢ pilt nulla da distruggere ma piuttosto da ricostruire cid che era stato in passato, Augusto viene da
Virgilio celebrato come un rifondatore dell’antica Roma, non direttamente ma attraverso i suoi illustri
antenati, € solo occasionalmente e di passaggio si accenna alle sue imprese guerresche, alla cui
valorizzazione |'imperatore personalmente teneva molto.

Questa interpretazione é autorizzata, mi pare, dal clima spirituale diffuso in etd augustea; la sua
giustezza si pud perd dimostrare attraverso una testimonianza contemporanea. Nell’anno 13 Orazio,
nello stile che era convenzionale per tale tipo di ricusazioni, scrisse ad Augusto che ne avrebbe
volentieri cantato le gesta militari se mai avesse avuto I’ardire di cimentarsi su un tema cosi
impegnativo (epist. 2. 1. 251 ss.). In compenso, egli compose un'ode alla quale diede anche
formalmente un posto di rilievo collocandola alla fine del quarto libro. Da essa apprendiamo
I’autentica ragione che gli impedisce di esaudire il desiderio di Augusto: «Febo non mi lascia cantare
la guerra; tu, Cesare, sei il garante della pace: gli stati versano ricchi contributi, i Parti restituiscono
le nostre insegne, il tempio di Giano & chiuso, pudicizia ¢ moralitd sono rimesse in onore, arti
antiche sono richiamate in vita, quelle grazie alle quali il Lazio ¢ I'Italia una volta erano stati grandi e
noi abbiamo conquistato il dominio sul mondo. Finché tu sei il capo dello stato nessuna guerra
intestina o straniera ci distogliera dal nostro otium e la spada si arrugginera, poiché le nazioni del
mondo intero si sottometteranno ai tuoi ordini. E cosi noi vogliamo secondo I’uso dei nostri antenati
giorno dopo giorno, bevendo, attorniati dalle nostre donne e dai nostri bambini, celebrare al canto
della cetra i grandi eroi del passato, Troia e Anchise ed Enean!!13. Rinviando in questo contesto
all’argomento trattato da Virgilio, Orazio si fa evidentemente testimone dello stato d’animo che ha
condotto Virgilio dal primitivo progetto a quello successivo.

VL. L'Eneide come poema italo-greco.

L’Eneide fu qualcosa di piti di un poema nazionale romano: fu internazionale, vale a dire, secondo
I’ottica di allora, italo-greco. La vittoria di Ottaviano su Antonio, come & stato spesso
sottolineato! 14, fu una vittoria dell’Occidente sull’Oriente, del carattere italico su quello greco.
Antonio, infatti, non era stato, come molti condottieri romani prima di lui, semplicemente filelleno:

Kenyon in RPh 19, 1895, 177 ss., in cui si dice: droexég €oféobn & obvopo xai
ROAEpov.

112 Con I’atmosfera dell’epoca si spiega I"enfasi con cui viene ripetuto il termine pax 45-49 (la veste
complessiva & per la veritd convenzionale, cf. Callimaco-Catullo 66. 42 ss.). Espressioni simili
in Prop. 3. 11. 71s.; Hor. c. 4. 5; Ant. Thess. AP 9. 297; C. Valgio Rufo in Plin. nat. 25. 4,
Ov. fast. 1 285 ss. ¢ spesso; German., Phaen. 5ss. e soprattutto Philo, Leg. ad Gaium 21 (2.
567 M.). Un po’ di piu in Gardthausen (supra 274) 1 477 ss.; 11 264 ss., 497.

113 KieBling spiega: «Veneris progenies & Augusto in quanto Giulio, poiché gli luli facevano
risalire la propria famiglia al figlio di Enea Iulo». Perd, stando al contesto (virtute functos
duces), si pud pensare ad Augusto solo in via indiretta, in quantoché anche lui, a sua volta,
appartiene alla progenies Veneris; in prima istanza si pensa, invece, ad Enea cui, com’ € noto,
Orazio, & partire dal carme secolare, ha fatto posto nella propria opera sotto la potente
impressione dell’Eneide. Cf. anche Rothstein a Prop. 4. 6. 77 ss.

114 per es. da Mommsen, Rémische Geschichte, V 361 ss.; J. Kromayer in Hermes 33, 1898, 33
s8.; 67 ss.; Komemann JKIPh 1899, 123 e nei Beitrdge zur alten Geschichte editi da Lehmann
I, 1901, 96.

-293 -



in lui il romano si eclissé del tutto nel greco, cosa che ai patrioti, pur con tutto il rispetto per la
cultura greca, doveva apparire il massimo della mancanza di senso della patria. Che I'intendimento di
Antonio di rendere 1'Occidente subalterno all'Oriente, che era gia palese dal 40 e che fu alla base di
ogni suo atto! 15, abbia lusingato 1’orgoglio nazionale greco & abbastanza comprensibile: tuttavia per
i Greci era come se a questo modo potesse finalmente essere invertito quel rapporto di forze al quale la
vanita popolare non riusciva ancora a rassegnarsi. Questa speranza, che trovo la sua espressione negli
smisurati onori tributati da Atene e dall’Oriente greco ad Antonio, venne annientata dalla battaglia di
Azio e da quello che ne segui, la presa di Alessandria. E vero che Augusto si mostrd subito fin
dall’inizio clemente con i Greci («li perdoné» Plut. Ant. 68) e, come dicono le epigrafi, dond alle
comunita greche speciali diritti e condizioni di liberta, perd la bella illusione era andata comunque
definitivamente dissolta. Dopo la vittoria sull’Egitto, I'ultima grande potenza greca autonoma, al
vincitore si affaccid un ulteriore obiettivo che era gia balenato al padre, ma che il figlio riusci a
realizzare: la fondazione di un impero universale romano-ellenistico, con alla testa un principe nella
cui persona tutte le prerogative magistratuali della repubblica romana si combinassero con il potere
monarchico dei successori di Alessandro MagnoI 1611 pensit:rol 17 assunse manifestazione concreta
in occasione della cerimona dell’anno 17: furono cantati inni in lingua latina e in lingua greca
(Zosimo 2. 5), e nella cerimonia di apertura il principe sacrifico alle Moire secondo il rito greco! 18
rivolgendo loro la preghiera di proteggere e incrementare la grandezza dell’impero del popolo romano.
In questo nuovo stato che sommava le culture di due popoli il ruolo guida doveva decisamente
rimanere perd alla componente nazionale romana, il cui rafforzamento era particolarmente caro al
principe: il cuore del nuovo impero universale doveva percid essere ¢ restare la cittd di Roma. Mentre
correva voce, forse non infondata, che Antonio avrebbe voluto riprendere I'idea di Cesare di fondare un
nuovo centro in Oriente sul luogo dell’antica Troia, Augusto - come Mommsen! !9, soprattutto, ha
mostrato con I'interpretazione della IIT ode romana di Orazio20 - fece condannare ufficialmente questo
progetto. La nuova Roma era anche Troia; ora non si dice pill - co-me Lucano fa dire al dittatore
Cesare - «sorgera una nuova Troia romana» (v. supra 270), ma come incisivamente detto da Properzio
(4. 1. 87): Troia cades et Troica Roma resurges'2!. In una tale Roma c'era posto perd anche per
I’antico sogno di primato dei Greci.

Quando, nel II sec. a.C., apparve ormai chiaro che i Romani erano destinati a ricevere I’eredita dei
successori di Alessandro Magno, i Greci si chiesero come mai fosse possibile che una tanto piccola e
giovane potenza fosse riuscita in cosi breve tempo a prendere il dominio di terre cosi vaste e antiche.
Chi pensi al ruolo dominante del concetto di Tyche nella tarda antichita troverd logico che chi fra i
Greci era insoddisfatto della potenza di Roma ascrivesse tale grandezza al caso. Contro questa idea si
batte gia Polibio. Proprio all'inizio della propria opera egli si pone la seguente domanda: come é
possibile che Roma in un cinquantennio sia riuscita a soggiogare il mondo intero (1. 1. 5)? Per poter
dare una risposta a questo interrogativo egli ritiene necessario un breve excursus sulla storia di Roma
precedente al periodo da lui trattato (soprattutto le guerre puniche), da cui risulterebbe che i Romani
del tutto a ragion veduta (Alav ebA0ywg) hanno concepito 1'idea di dominare il mondo e I’hanno poi
realizzata (3. 8 ss.). Che nella circostanza egli abbia presente un ben determinato punto di vista da
confrontare risulta chiaro da un successivo passo del libro 1 (63. 9): «A questo modo si spiega

115 Cf. Kromayer, 29, 1894, 584 s.

116 Questa componente del principato augusteo ¢é sottolineata soprattutto da J. Kaerst, Studien zur
Entwicklung und theoretischen Begriindung der Monarchie im Altertum, Miinchen-Leipzig
1898, 80 ss., forse di tanto in tanto con insistenza un po’ eccessiva.

117 In un’occasione Augusto ordind ut Romani, Graeci Romano habitu et sermone uterentur
(Svetonio 98).

118 Cf. Diels, 55.

'19 SBAW 1889, 28 s.

120 virgilio Aen. 12. 819-37 esprime lo stesso concetto in un contesto formalmente simile. La
priorita di Orazio sembra certa, poiché gli ultimi libri dell’ Eneide - come posso dimostrare con
argomenti linguistici e metrici - sono cronologicamente gli ultimi per epoca di composizione.

121 Analogamente German. Anth. Lar. 708 (Riese) di Roma: lios en surgit rursum inclita.

-294 -



I'affermazione da me anticipata che i Romani non per merito del cieco caso - come alcuni Greci
credono - ma, ammaestrati da grandi eventi, del tutto naturalmente volsero il loro ardito pensiero alla
conquista del mondo € raggiunsero il loro obiettivo». Si pué dire che la vera e propria tendenza di
questa opera storiografica, indirizzata in prima istanza in prevalenza ai Greci, & la confutazione di tale
idea a suo giudizio aberrante e, in positivo, la dimostrazione dell’ebhoyog airvia della superiorita
romana, e se egli dedica un lungo excursus, inserito proprio a questo scopo (18. 23-32) per discutere
il problema, allora emerge chiaro come fosse urgente controbattere questa idea!22. Ma quanto quella
idea si fosse saldamente radicata nell’animo dei Greci orgogliosi del loro passato, mostra il fatto che
noi la incontriamo ancora ben viva un secolo € mezzo pil tardi, al tempo di Augusto. All'inizio della
sua Archeologia Dion. Hal. ant. rom. 1. 4 spiega di voler narrare gli esordi della storia di Roma
proprio perché su di essa circolavano fra gli Elleni idee sbagliate: e cioé che i fondatori di Roma
fossero stati in origine «briganti senza patria e barbari, ¢ che Roma fosse divenuta grande non per la
religiosita, la giustizia e I’operosita, ma per pura cecita del caso che aveva deciso di elargire i favori
piu grandi ai meno meritevoli. I piu stolti accusano apertamente la Tyche di aver trasferito ai piu
spregevoli dei barbari i beni dei Greci». E poi continua entrando direttamente in polemica con il
principale esponente di tale indirizzo storiografico: questo autore ¢ stato plausibilmente identificato in
Timagene!23, il quale nella sua opera storica assunse una posizione antiromana. A lui si rifece Trogo
Pompeo contro il quale Livio sembra aver indirizzato il celebre excursus (9. 17-19) in cui si discute
se Alessandro, vivendo pill a lungo, sarebbe riuscito a soggiogare i Romani'24. La volonta di
dimostrare I’infondatezza di questa convinzione & anche alla base dell’archeologia di Dionigi; in cid
egli concorda con Polibio che pure disprezzava dal punto di vista dello stile; i due perd si differenziano

122 Nel passo citato (1. 63. 9), egli, con le parole xGBanep Evior doxotior t@v “EAljvav,
confuta un ben determinato punto di vista secondo il quale sarebbe da ascrivere alla Tyche se i
Romani, dopo aver sconfitto i Cartaginesi, poterono ardire di concepire I’idea di un impero
universale. Ora noi conosciamo due autori di etd prepolibiana che descrivono la seconda guerra
punica dalla parte dei Cartaginesi: il siculo Sileno e I'iliense Sosilo, che vissero entrambi
fedelissimi al fianco di Annibale (Nep. Hann. 13), e dei quali Polibio cita espressamente il
secondo (3. 20. 5), mentre il primo, che stando a Dionigi 1. 6. 1 ¢ Varrone, in Solino 1. 15,
aveva trattato anche I’y ai10Aoyic romana - & probabile che lo abbia conosciuto. Sosilo € un
Cherea a noi non altrimenti noto avevano apertamente affermato che i Romani ancora dopo la
presa di Sagunto avevano discusso in senato se scendere in guerra; Polibio confuta la cosa come
impossibile, poiché i Romani gia in precedenza avevano annunciato ai Cartaginesi la guerra
nell’eventualita di una loro invasione del territorio dei Saguntini (§ 1 s5.); quanto all’asserita
partecipazione a quella seduta del senato di fanciulli appena dodicenni, che non avrebbero tradito
la segretezza delle discussioni (3), Polibio aggiunge ®v obv elndg olie &Aebég Eom 10
maganav ovdév, el uf viy Aia mEdg Toig Grhowg 1 tixn xai ToDTO MQEOOEVELNE
Popaiowg, 10 peovelv adrovg e00éwg Ex YeVETNG... Pud darsi quindi che egli polemizzi
contro questi storici ¢ altri del medesimo orientamento.

123 ¢, Wachsmuth in RhM 46, 1891, 465 ss. L’ipotesi, avanzata dubitosamente da E. Schwartz
nella RE I 1904, che Dionigi polemizzi piuttosto contro Anficrate (pii 0 meno contemporaneo
di Timagene), a me - a dispetto delle argomentazioni di Wachsmuth - pare poco raccomandabile;
argomenti contro Timagene anche in Schwartz, ITI, 1887s.

124 Cf. Gutschmid in RhM 37, 1882, 552; cf. Mommsen in Hermes 16, 1881, 619 s., Rémische
Geschichte V 100 s. Per quanto riguarda il rapporto da me rilevato fra questa storiografia antiro-
mana e quella combattuta da Polibio & particolarmente significativo che Polibio nel 1. XVIII,
dopo la battaglia di Cinocefale, aggiunga una sorta di analisi delle ragioni in base alle quali
sarebbe da spiegare la vittoria dei Romani, iva i toynv Aéyovieg pdvov paxagilwpev
tolg xoatobviag GAdyws, xaddnep ol pdrawor 1@V GvBpwnwv, &AL’ eldoveg tag
Gnoeis alviag Exavdpev xai Bavpdbopey natd hdyov tovg fyovpévous (cap. 28,
5): un esponente di questa idea contestata da Polibio fu Trogo, dato che Giustino 30. 4. 16
conclude la descrizione del conflitto fra Romani e Macedoni con le parole: sed Macedonas
Romana fortuna vicit. Anche nello scritto di Plutarco ITegi tiic “Popaiwv Toyng &, come
noto, assegnata alla Ty la palma sull’ *A ety e logicamente anche qui si trova I'argomento:
pla payn ®inmog anéfare Maxedoviav (11. 323f).

-295 -



totalmente nel tipo di confutazione. Mentre Polibio la confuta brillantemente illustrando la superiore
capacita dei Romani con obiettivita rigorosa e con larghezza di prospettiva storica, Dionigi sfrutta un
argomento che riguarda direttamente il nostro discorso. Egli si industria a dimostrare che anche i
Romani sono Greci. Meglio: non semplicemente Greci, ma dei Greci addirittura i piu puri e i pid
autentici, in quanto capaci di conservare molto meglio dei cosiddetti Greci i costumi puri ¢ le leggi
dell’eta pil antica dell’Ellade (oltre al libro I, soprattutto 7. 70 ss.125, 14. 6)!126. A questa idea, pur
condivisa da uomini come Posidonio, Stilone e Varrone, noi guardiamo con sufficienza, dall’alto della
condizione di privilegio che ci garantiscono le nostre conoscenze culturali e linguistiche, quasi si
trattasse di un pasticcio infantile; eppure essa ha una grande importanza per la grande battaglia che la
cultura greca condusse sotto 1'egemonia romana. Abbiamo visto sopra (pp. 271 s.) che i Romani
giustificavano I’intromissione negli affari dei Greci con la propria origine troiana; la pil antica
formulazione di questa teoria, risalente verosimilmente all’epoca della guerra tarantina o della prima
guerra punica, & la seguente: i Romani in quanto Troiani hanno origine diversa dai Greci € sono
quindi loro nemici (hostes); cf. Diels, Sibyllinische Bldtter, 43, 2. A fianco di questo concetto se ne
affaccid un altro che soppiantd il precedente: i Romani non volevano dominare i Greci come stranieri
¢ nemici, né questi erano disposti a lasciarsi dominare dai Romani: volevano piuttosto, di unanime
accordo, dare alla propria comune nazione le dimensioni di un impero mondiale. Questo concetto
sembra essere stato messo in circolazione da Greci o da Romani filelleni attorno al 200 a.C.;
perlomeno noi lo troviamo espresso significativamente da Ennio, quando egli parla degli sforzi
ellenizzanti di Flaminino: «Troia risorge dalle sue ceneri e, a proposito dei Romani, essi (i Greci)
dicono che sono Greci (358 ss.). Anche per Catone 1’identith originaria delle due nazioni & un dato di
fatto assodato, e tanto da parte greca che da parte romana ci si era sforzati, in questo periodo, di
reperire ulteriori prove a favore di questa parentela. I risultati di tale indagine sono quelli che Dionigi
ha tratto dalle sue fonti, articolandoli nei seguenti punti (1.-60. 3): i Romani sono Greci, ¢ pil
precisamente si compongono delle seguenti popolazioni: 1) Aborigeni, di ceppo greco, immigrati dal
Peloponneso, 2) Pelasgi di Tessaglia, 3) Arcadi, immigrati sotto la guida di Evandro, 4)
Peloponnesiaci, migrati sotto la guida di Ercole, 5) Troiani, migrati sotto la guida di Enea. La tesi,
ripresa da fonti antiche, che i Troiani siano a loro volta Greci, ¢ pid precisamente immigrati giunti
nella cd. Troade dall’Arcadia sotto la guida di Dardano, & esposta nei capp. 61-62. Una riprova della

125 i tratta della celebre descrizione della mopmt) dell’anno 490 a.C. tratta da Fabio Pittore (fr. 16
Peter); ma la tendenza ideologica dichiarata che indusse Dionigi (c. 70) ad accogliere la notizia,
cioé la volontd di mostrare 1'identitd del rito greco e romano in Pittore, secondo me (un po’
diversamente Diels, 106, 1), non ¢ em, dato che Dlomg: esplicitamente definisce come sue queste
aggiunte; cf. 72. 2: tobt0 xat eu; ép.e 16 £00¢ &v ‘Popun Sutpewvev, ag EE dqmg
élweto na@’ “EMnow, 5: Ov naga “EAnow éxkédounev 1) xofiows &1 duod mdtolog
ovoa, naga d¢ Pwpatotg tv dnaooug qwlattetal. tais &oyaioug Gvnnoltatg, 12:
eldov 8¢ nth. 14: 1) deifdto ug fipiv EEw 1od “EAAnvixod QUlov xth. 73. 1: dbg mag

“EAANOL ... péxoL 100 MaQovrog, 2: uiattépeva Ono Pwpaiov péxor TOV xat Eue
Suanertar xgévuw (segue una citazione omerica, ¢ quindi anche il resto non pué che essere
aggiunta sua).

126 A quali estremi questa teoria abbia condotto, mostra la famigerata tradizione riguardante il
grammatico Aristodemo di Nisa, maestro del figlio di Pompeo: &6 Nuoagic ‘Popaiov adrov
("Oungov) dnodeinvvowv &x tivov E8wv napd ‘Popaiog udvov ywouévev, totito
pév Ex tic 1OV RE00DV rudiag, Tobto O Ex ToD Emavioracbar TOV BEXWV TOUg
fiosovag 1@V Behtiovaov Exoviag, & xai vOv Eu gurdooetar nagd ‘Popaiowg £6n
(Vita Homeri ed. Piccolomini, Hermes 1890, 453). Anche la nota interpolazione Hom. Y 307
s.: vbv &t &1 Alveico Pin navreoowv dvakel xol moidwv naideg, toi xev petomode
Yévwvray per To@eoav rientra in questo dibattito; quanto antica essa sia non si pud dire con
precisione: ne da notizia lo scolio del Ven. A (uerayQaQovol Tiveg «Alveiw yeven mav-
tecow dvdakewn bg npoBeonilovrog tob noutod v “Popaiov &oxhiv), come pure
Strabone 13. 608 (tiveg 8¢ ypapovow «Alveiw yevel) ndvieoowv dvakel, xai Taideg
naidwv»), attingendo da uno scolio dello stesso tenore; che lo scolio risalga ad Aristonico (A.
Ludwich, Aristarchs homerische Textkritik, 1 456) & incerto. Virgilio, Aen. 3. 97 s.: Hic do-
mus Aeneae cunctis dominabitur oris, Et natorum et qui nascentur ab illis traduce RGAVIEGOLV.

>

-296 -




attendibilita di queste ricostruzioni si cercava ¢ si trovava nella presunta derivazione della lingua latina
dalla lingua greca!?7.

Ora, come si pone Virgilio nei confronti di questa leggenda delle origini? Il ruolo privilegiato
attribuito - come rilevato - alla componente romana nel nuovo impero universale ellenistico-romano,
comporta, come ovvio, che in lui J’oftica nazionalistica sia pil energicamente accentuata che
nell’autore greco. Giove e Anchise profetizzano (1. 283 ss.; 6. 836 ss.) la vendetta dei Troiani, cioé
dei Romani, sui discendenti di Achille e degli Atridi, ed ¢ ovvio che Enea, narrando le proprie vicende,
raffiguri e tratti i Greci come nemici della nazione troiana. Perd c'¢ un punto del VI Iibro in cui
Virgilio mette in bocca alla Sibilla una profezia sull’aiuto decisivo che verrd ad Enea da una Graia
urbs (quella fondata da Evandro sui luoghi della futura Roma: 96 s.), ¢ nella seconda parte del-
I'Eneide, dedicata all'insediamento dei Troiani nel Lazio, in due passi di grande rilievo - in occasione
dell’accoglienza dei Troiani da parte rispettivamente di Latino ¢ di Evandro (7. 206 ss.; 240 ss.; 8.
134 ss.; cf. 3. 163 ss.) - fa esporre i legami di parentela fra i Troiani e i Greci, fra i Greci e i Latini e
soprattutto quelli abitanti i luoghi della futura Roma, ricostruendo un vero ¢ proprio albero
genealogico comune!28 ¢ citando a conferma la tradizione greca (8. 135 wt Grai perhibent), e,
coerentemente con questa linea, attribuisce agli Italici (cioé a Latini ¢ Rutuli), oltre a nomi puramente
nazionali (per es., Camerte, Fado, Galeso, Erbeso, Isbo, Numano, Priverno, Quercente, Remo,
Tolumnio, Ufente, Voluso ecc.), anche nomi greci (per es., Abari, Aconteo, Anteo, Cisseo, Enone,
Idmone, Lago, Lamo, Lica, Meone, Nifeo, Onite, Stenelo, Stenio, Terone ecc.129), che in parte sono
identici ai nomi dei Troiani (per es. Alcanore, Cia, Ilo nomi sia di Troiani che di Latini, Reto nome e
di un Troiano e di un Rutulo); anzi, egli si spinge al punto di dare, per converso, anche nomi italici a
Troiani (Asila, Ebuso, Liri, Lucezio, Palmo, Sergesto). La contraddizione fra i due orientamenti era
una implicazione inevitabile dello svolgimento che il mito aveva assunto nel suo poema;
accantonaria del tutto per il poeta sarebbe stato impossibile, anche se I'avesse voluto; perd questa non
era affatto la sua intenzione. Perché, proprio il fatto di accogliere come un dato offerto dalla leggenda

127 Cf. Dion. Hal. 1. 90. 1 “Pwpalot de puviy pev o dxpmg PaoBdowv oliT’ dnnguiops-
vag "Elada @Béyyovral, priv 8¢ uva 2E dueoiv, totiv 1) mheiov Alokic. In
precedenza un lficrate, utilizzato da Varrone (/. L. 5. 88), aveva scritto un’opera sulle parole
greche nella lingua latina (Gell. 16. 12. 6). In eta augustea Tirannione il giovane scrive xegi
tiic ‘Popawxiis dakéxtov du totiv &x tiic ‘ElMnvixiic (Suid.), Cloazio Vero scrive sui
verba a Graecis tracta (Gell. 16. 12), Ftosseno xzgx iy Powadoy Madéxioy (ue'gpera
in cui, per es., si sostiene che i Romani come gli Etoli non avrebbero duale), Didimo xegi tiig
napd ‘Popaiows dvaroyiag (opera in cui, per es., in omni parte orationis et constructionis
analogiam Graecorum secutos esse Romanos, Prisc. G.L. 3. 408. 5ss.).

128 Atlante Pleione
Elettra Giove Maia Giove
Dardano Mercurio  Carmenta
Enca Evandro

Evandro, re d’Arcadia, conduce una colonia di Pelasgi in Italia ¢ fonda sul luogo della futura
Roma Pallanteo. Cosi Enea pud incontrare Evandro, e gli intermediari fra Dardano ed Enea sono
ignorati (Dardano, Erittonio, Troo, Assaraco, Capi, Anchise, Enea; cf. Dionigi I 62; Heyne,
Excursus VI sul L. 11I).

129 13 nome del rutulo Ramnete ¢ scritto con Rh sempre (tre volte), & quindi un nome prettamente
italico sotto veste greca. Anche gli italici Evandro e Timbro hanno questa forma mista. In.9. 685
& sbagliato leggere, come fanno alcuni editori (tra cui Haupt) Marus con il cod. M contro
Tmarus di P oppure Tmaros di R, in quanto il primo nome ¢ quello di un italico; Marus, &
evidente, non & altro che grafia fonetica, cosi come grafia fonetica é I’altra forma Timarus di
alcuni mss. recenziori. A provare che Tmarus sia giusto, basta gia, come nota Forbiger, la
presenza contigua del nome di un altro rutulo Haemon.

-297-



le antichissime origini greche di Roma e del suo fondatore troiano, gli ha consentito di dare alla
propria opera da un lato un significato tale da travalicare gli interessi nazionalistici, e dall’altro una
precisa funzione nel nuovo impero di Augusto. Che il poema fosse letto in questa chiave é
confermato dalla nota di Svetonio-Donato (p. 59 R.), la cui seconda parte abbiamo gia constatato
essere eccellente: Novissime Aeneidem incohavit, argumentum varium et multiplex et quasi
amborum Homeri carminum instar, praeterea nomintbus ac rebus Graecis Latinisque commune, et
in quo, quod maxime studebat, Romanae simul urbis et Augusti origo contineretur. Anche sul piano
formale la combinazione di elementi nazionali e greci é evidente: Virgilio é stato 1'ultimo a fare largo
spazio a un artificio di versificazione tipicamente italico come ’allitterazione, si & concesso la
sinalefe anche di vocale lunga e dittongo, secondo il modo romano, come nessuno dei contemporanei
¢ dei suoi epigoni, e ha combinato in modo affatto originale espressioni oratorie arcaiche di lingua
latina con audacissime innovazioni di stampo greco. Non € un caso che si sia avvertita I’esigenza di
far conoscere un siffatto poema in lingua greca ai Greci digiuni di latino. Polibio, il dotto favorito
dell’imperatore Claudio, tradusse 1’Eneide in prosa greca'3°, un fatto cui non si dara mai abbastanza
rilievo, se solo si considera che in epoca cosi antica a nessun altro autore latino sembra essere toccato
cosi presto un onore del genere, che costituiva il rovesciamento del rapporto usuale; Virgilio fu anche
’unico poeta latino ad avere 1'onore di una statua nel ginnasio di Zeusippo a Costantinopoli al tempo
dell’imperatore Anastasio I (491-518)!31 e Fozio nel suo escerto della cronaca di Flegonte trasse la
notizia relativa all’anno di nascita di Virgilio (Bibl. cod. 97 p. 84 Bk.). E capito talora che i Greci si

degnassero di leggerlo in lingua on'ginalel32.

130 Seneca, Polyb. 8, 2: Homerus et Vergilius tam bene de humano genere meriti, quam tu et de
omnibus et de illis meruisti, quos pluribus notos esse voluisti quam scripserant. 11, 5:
Utriuslibet auctoris carmina... tu ita resolvisti, ut quamvis structura illorum recesserit,
permaneat tamen gratia, sic enim ex alia lingua in aliam transtulisti, ut quod difficillimum erat,
omnes virtutes in alienam te orationem secutae sint (quindi traduzione in prosa elevata, come
raccomanda Quint. 10. 5. 4, e secondo la prassi del padre di Stazio; cf. Leo, Poem. Gottingen

1892/3, 20).

Cristodoro Ekphr. 4P 2. 4]4ss.: nai @iloc Avooviolot AyvBgoog Empene xvxvog

nveiwy ebening Bepyilhog, 6v mote ‘Papng Oufeidg drhov “Opngov dvétpege

ratoLog. Inoltre lo scolio: elg dyahpa tod momtod Boywhhiov tol yodyavtog Tff 1OV

‘Popciov daréxt tiv xalovpévwy Alvéada &v Enect Bavpaciols.

132 Sorvolando sulle traduzioni ben note delle Georgiche e della Quarta ecloga, a proposito
dell’ Eneide va rilevato quanto segue. Un poeta anonimo (tardo) dell’Anth. Plan. 16. 151 difende
Didone dalla calunnia dell’ &yvog Magwv (come Dioscor. AP 7. 354 difende Neobule da quelle
di Archiloco). Malalas ha letto Virgilio, e in originale, come prova I'interessante passo indicato
da H. Dunger, Dictys-Septimius, Progr. Dresden 1878, 21 megi fig vuxtegivng £ogtiig
uépvnton Bepyidog & copédtarog ‘Popaiov momtic &v 19 8 adtod Adyw (303)
‘Popaxf] YAooon x0épevog tobta. toetnoa Baxyxe “Ogyia voxtougvog #ove
Boxot xAapwee Kibaipwv, & tot tff ‘EAANVISL yAdooy xTh. (p. 285, 6 Dindorf). Il
nome della Sibilla cumana ¢ citato nello scolio a Platone, Phaedr. 244B da Aen. 6. 36 con la
menzione di Virgilio. L' *IAiov ntégotg di un poeta del terzo secolo sembra essere una ripresa
quasi letterale del Il libro dell’Eneide: la patemnita del famigerato Aristodemo di Nisa sembra la
pitt credibile (cf. R. Foerster nelle Verhandlungen der Philologenvers. zu Gérlitz 1889 p. 430
ss.). Viceversa, da Fr. Kehmptzow, De Quinti Smyrnei fontibus, Diss. Kiel 1891, 49 ss. e F.
Noack, GGA 1892, 795, non ¢ stato dimostrato I'uso di Virgilio da parte di Quinto Smimeo
L’argomento principe di Noack € la presunta sostanziale affinita di narrazione dell’episodio di
Laocoonte in Verg. 2. 40 ss.; 199 ss.; e Quinto 12. 387 ss., le coincidenze riguardano tuttavia
solo aspetti marginali, cose che sono inevitabili dato I'argomento comune, mentre al contrario le
differenze, qualitative e quantitative, sono tanto significative che si dovrebbe supporre un drastico
rimaneggiamento della narrazione virgiliana ad opera di Quinto (cf. per es. Verg. 226 con Quinto
450 ss.). Anche I'affermazione (Noack p. 797) che la disposizione di Quinto nei suoi tratti
essenziali tragga origine da Virgilio ¢ sbagliata; non si trova invece in Quinto I'incongruenza del
racconto virgiliano additata da Bethe in RhM 44, 1891, 511: infatti mentre in Virgilio il discorso

13

-298 -



VIIL. Conclusione.

Ammettere la tendenza, nazionale € universale insieme, dell’Eneide significa rendere ad essa
giustizia anche come opera poetica. Questo non era certo possibile in un’epoca nella quale divenne
usuale, dopo Pope e Wood, giudicare ogni poema epico prendendo a normna assoluta 1’epica omerica e
bollando ogni deviazione da questa norma come una colpa. Erano i tempi in cui al «genio originale»
di Omero veniva contrapposto «l’ingegno cortigiano di Virgilio», come ebbe a definirlo Lessing, il
quale dopo Herder fu colui che pil contribui a trapiantare in Germania I’estetica di quei due inglesi. E
al rispetto nei confronti dei grandi letterati del XVIII secolo si deve se anche oggi questo modo di
vedere, a dispetto di qualche sporadico dissenso!33, continua a pmvalcrc'“. Eppure la nostra epoca
grazie alla sua capacita di visione storica, cui anche 1'estetica deve subordinarsi, & riuscita ad andare al
di 12 di quei grandi.

Come noto, per I’antichita era un articolo di fede che la storia fosse una continuazione del mito e
quindi che il presente storico della nazione fosse collegato, attraverso una catena ininterrotta di
generazioni, al passato mitico, cosi che proiczioni del presente nel passato, quali si incontrano in
Pindaro, nei tragediografi e, ancora, nei poeti ellenistici, venivano sentite come realta storiche. E vero
che la leggenda romana era stata «aggiustata» dai Greci secondo moduli collaudati ¢ quindi non recava
in s¢ la naturale vitalita delle leggende greche di fondazione. Perd questo costituiva una differenza non

di Sinone persuade tutti i Troiani, tanto che non si capisce a che serva poi la successiva disgrazia
di Laocoonte ai fini dell’accoglimento del cavallo (195 ss.), in Quinto (387 ss.) il discorso ha
successo solo in parte; alcuni gli credono, altri no, e tra questi Laocoonte; solo dopo la
sventurata fine di quest’ultimo i Troiani si decidono ad accogliere il cavallo. Or bene, non
sarebbe metodico credere che Quinto abbia individuato e corretto 1’errore di composizione di
Virgilio; se mai, se ne pud trarre un dato utile riguardo alla genesi della difettosa composizione
di Virgilio. 11 repertorio mitografico presente tanto a Virgilio che a Quinto riportava, 1’'una
accanto all’altra, le due versioni secondo le quali i Troiani si lasciavano convincere ad accogliere
il cavallo: «alcuni dicono perché persuasi dal discorso di Sinone, altri a causa del verdetto divino
su Laocoonte». Quinto ha fuso le due versioni, attribuendo al discorso di Sinone una riuscita
solo parziale. Quanto a Virgilio, invece, la tentazione di dare la massima efficacia al discorso di
Sinone lo ha indotto a elaborarlo al punto da fargli conseguire la piena newdw dei Troiani. A
questo modo 1’episodio di Laocoonte divenne in effetti superfluo, ma poiché anch’esso era di
grande effetto, egli non volle rinunciarvi. Quel che va sottolineato, comunque, ¢ che la
composizione, come noi la leggiamo, & quella voluta da Virgilio in via definitiva, dato che 40-56
si riferiscono chiaramente a 25 ss. ¢ 228 ss.: Tum vero tremefacta novus per pectora cunctis
Insinuat pavor mostra chiaramente che egli ha proprio voluto questo collegamento esteriore.
Altrettanto poco felice ¢ il tentativo di Noack di dimostrare 1'uso di Virgilio ad opera di
Trifiodoro (Hermes 27, 1892, 457 ss.; RhMus 48, 1893, 420 ss.); anche qui egli fa poco conto
dell’ipotesi di una possibile fonte mitografica comune. La confutazione definitiva della sua tesi &
stata effettuata in dettaglio da G. Knaack, RhM 48, 1893, 632 ss.

133 Coglieva nel segno gia Platen, un conoscitore di Virgilio particolarmente fine, quando annotava
(Werke, a cura di Goedeke, Stuttgart, [V 129): «I pregi della poesia omerica sono non gia quelli
della nostra epoca, bensi altri ... E questo vale anche per Virgilio, cui si fa grandissimo torto se
gli si applica il criterio di giudizio che va bene per Omeron. 1l meglio che io conosca su Virgilio
come poeta dell’Eneide (a parte le note, brevi ma molto succose, di Leo, Plautinische
Forschungen, Berlin 1895, 23 s.) &: G. Boissier, La réligion Romaine d 'Auguste aux Antonins,
1, Paris 1874, 248-94 ¢ Th. PliB, Vergil und die epische Kunst, Leipzig 1884. Al libro di
quest’ultimo, con il quale pure sono spesso in disaccordo su dettagli di interpretazione, debbo
nondimeno molti svariati stimoli per quanto riguarda problemi di carattere generale.

134 L’opinione attuale degli uomini di cultura su Virgilio si pud ricavare da un articolo su Nord und
Siid 88, 1899, 266s., in cui 1I'Eneide di Virgilio & bollata come «un imbarbarimento poco
intelligente dell’originalen, come «opera maldestra di un epigonow, I'intreccio come «storia
grossolana»; come autoritd 1’autore cita (a sproposito) il saggio di P. Cauer Uber die
nachahmende Kunst des Vergil, Kiel 1885, colpevole, a suo dire, di essere nelle conclusioni fin
troppo indulgente con Virgilio. Non citerei questo articolo se non mi sembrasse esemplare.

-299 -



tanto di sostanza quanto di livello e secondariamente anche fra i poeti greci ¢’¢ stato chi, trattando
delle origini, ha messo la propria Musa al servizio della pura finzione. Cosi - solo per citare un
singolo esempio per ogni genere, 1’epico, il lirico e il drammatico - I'autore cirenaico della
Telegonia, intorno al 550 a.C., poté inventarsi un figlio di Odisseo ¢ di Penelope e chiamarlo
Arcesilao, con il palese intento di ricollegare gli inizi storici della propria citta con Ia saga eroical35;
Pindaro, per compiacere amici e patroni, ha spesso celebrato saghe familiari di attendibilita pid che
dubbia anche ai suoi stessi occhil36; e, per finire, Euripide ha composto in onore del re Archelao un
dramma il cui protagonista era un fittizio discendente della famiglia degli Eraclidi, antenato del re.
Cosi come Pindaro una volta ebbe a definire le saghe familiari materia degna di poesia nazionale
(olx0Bev puaveve Nem. 3. 30), anche il poeta latino, Ia cui epoca non era ancora arrivata a concepire
una cosa tanto audace, aveva il buon diritto di soddisfare le aspirazioni dei suoi augusti patroni con
una rielaborazione della leggenda nazionale.

E stato qualcosa di grande che Virgilio, unico del suo tempo ¢ primo del suo secolo, sentisse in sé
la forza di concepire di nuovo un poema epico in stile sublime ovvero, detto piu precisamente, che
egli si sentisse nato per il compito che la nuova era ¢ I'esplicito desiderio dei suoi patroni esigevano.
Che il poema fosse un grande v era la prima cosa di cui si meravigliarono i contemporanei: i pib
dotati e pitt reputati di loro non erano andati al di 13 di poematia. La seconda era che al nuovo
contenuto corrispondeva una nuova forma, al livello di perfezione piu alto; infatti un nuovo stile
epico era appena da creare: chi allora ammirava Ennio quale cantore di una grande epopea, non poteva
non lamentare in lui la carenza di stile, di ars, e I'omogeneita di forma e contenuto era il postulato
artistico piu alto, Per Virgilio si trattava di affrancarsi dalla maniera sdolcinata e da tutti gli errori che
lui stesso aveva commesso da giovane, in ossequio allo spirito dei tempi, di trovare toni pieni che
fossero adeguati alla sostenutezza di pensiero, in breve, di sostituire alla miniatura ellenistica la
1€Y1 classica. Molto a cid ha contribuito la pipnows di grandi modelli greci, ma il poema divenne
qualcosa di genuinamente romano o meglio italico, degno anche formalmente delia nuova epoca.

Certo, Virgilio non era un «genio originale». Ma la sua mancanza di originalitd gli & stata per lo
pitt imputata da malevoli critici moderni, mentre al contrario nessuno dei numerosi detrattori che ebbe
nell’antichita gli ha rivolto tale accusa. La conoscenza da noi modemi acquisita nel campo della teoria
poetica antica ci consente di replicare agevolmente a questa accusa, senza dover negare ’oggettivita del
fatto in sé, in quanto tale. L’ &pdorvgov o0dév &eldw era per Virgilio un principio vincolante.
Alfa «libera invenzione», del resto, nella poesia greca erano posti dei limiti gia ben prima che
Callimaco desse fondamento teorico a quella che era una prassi usuale; solo la lirica subiettiva e la
commedia erano libere, negli altri generi il rispetto della xagddo0is era la prima legge, elevare a
dignita superiore i dati della tradizione era lo scopo piu nobile. A questi principi si erano gi attenuti
Pindaro e i tragici attici con pochissime eccezioni!37: non volevano essere altro che esegeti,

135 Cf. v. Wilamowitz, Homerische Untersuchungen, Berlin 1884, 184; Bergk, Griechische
Literatur-Geschichte, 11 , Berlin 1883, 53.

136 cf. v.Wilamowitz, Isyllos 178 ss.; Studniczka, Kyrene, Leipzig 1890, 72 s.: «Falsificazioni
mitico-genealogiche come queste difficilmente sono menzogne fabbricate a freddo: anche per esse
varra, come spiegazione e giustificazione, il fingebant simul credebantque. 1l confine in cui
incomincia 1’inganno consapevole non si potra sempre determinare con nettezza, esattamente
come ci capita ancor oggi con atti e parole delle genti del Sud». Le parole di Studniczka sono
importanti anche per la valutazione della leggenda di Enea e del suo accoglimento a Roma.

137 Aristot. poet. 9. 1451b. 19 ss. in effetti dice: «In qualche tragedia compaiono solo uno o due
personaggi noti, mentre gli altri sono di pura fantasia, in alcune addirittura neppure uno noto,
come nel Fiore di Agatone; in questo dramma, infatti, intreccio e personaggi sono di pura
fantasia, senza che per questo venga meno il piacere della lettura. Ne risulta che non &
assolutamente necessario essere vincolati ai miti tragici della tradizione». Se poteva parlare cosi,
perd, era solo perché per lui il mito eroico, fondamento della tragedia a partire da Eschilo, era
allora gia morto: questa acquisizione la dobbiamo a Wilamowitz (Eur. Herakles, 1! 101 ss.).
Quindi se ad Alessandria ci si prendeva la liberta di trattare argomenti storici (v. sopra 286), non
si faceva altro che trarre una conseguenza pratica dalla teoria aristotelica, solo che sarebbe stato
necessario Creare un nuovo YEvog, e a tal uopo 1’energia dei dotti alessandrini non era superiore a

-300 -



Umopftal, della tradizione e nobilitare i miti della tradizione, approfondirli ¢ arricchirli. Questo
vincolo severo e rigoroso si spiega sia con il carattere religioso della poesia piu antica (che rispettava
i sacri precetti [teBpoi] come norme irrefragabili sia nel contenuto che nella forma) sia con il loro
carattere storico: la religione infatti era qualcosa che a partire dalle epoche pit antiche entrava nella
iotogia, e le Muse figlie di Mnemosine erano deputate a conservare la memoria di quanto accaduto e
a comunicarla al profeta da loro scelto come verita garantita. Questo & lo stesso spirito che ancora in
eta ellenistica induce i poeti a riportare alla luce leggende locali del passato per non dover sempre
percorrere gli stessi triti sentieri e allargare invece i contenuti necessari alla poesia. Una saga locale
era anche quella che trattd Virgilio, solo che nel frattempo la citta che la riguardava era divenuta il
centro del mondo. Quindi «inventare liberamente» - cid che i modemi gli fanno carico dl non aver
fatto - egli non poteva. Un paio di volte (3 0 4 in tutto) egli informa di cose che neppure i
commentatori piu dotti dell’antichita sono stati in grado di reperire nelle fonti; ebbene, I'atteggia-
mento assunto dalla critica nei riguardi di questi casi & sintomatico: vituperabile est poetam aliquid
fingere, quod penitus a veritate discedat (Serv. a 3. 46) e obicitur Vergilio (ibidem); cf. Georgii,
Antike Aeneiskritik, Stuttgart 1891, 153 s. Piuttosto che «libera invenzione» c’era il trasferimento
di motivi da un mito all’altro. Gié in passato i rapsodi che avevano continuato a poetare gli antichi
miti, e i lirici come Pindaro avevano fatto uso di cio; non si pud quindi muovere a Virgilio nessun
rimprovero riguardo al fatto che la leggenda di Enea, cosi come egli la trovo, in molti punti era
nient’altro che una ripresa &x t@v negl TdOv "Odvooéa. Se, per esempio, lo sbarco a Cuma di
Odisseo ben prima di Virgilio era stato attribuito ad Enea, allora era senz’altro giusto metterci anche
una xatdfaog Ailveiov, poiché cid non era un XAdONa, ma una trasposizione. Oltre al ciclo
troiano egli ha usato allo stesso modo anche altri poemi epici; quando, per esempio, fa condurre Enea
dalla Sibilla nell’Ade, il motivo & ripreso da altre xatafdoeLs, in cui la guida & Ermes. Oltre alla
(tecnica della) trasposizione, ¢'¢ I'unione di pilt motivi tramandati in un nuovo tutto/insieme, vale a
dire la contaminazione. Anche di questo Virgilio, come molti autori greci e latini prima di lui, ha
fatto largo uso, per es. egli unisce nel I. VI la nekyia omerica con una nekyia pid recente ed
entrambe le combina con apocalissi religiose. Da tali contaminazioni & stato spesso indotto in
difficolta e incongruenze al pari di molti suoi predecessori, tra i quali niente meno che Pindaro.

Io sono ben lungi dal negare che I'Eneide, anche prescindendo dalle manchevolezze dovute alla sua
incompiutezza, mostri difetti dovuti all’imitazione, del resto canonica, di Omero, all’audace pretesa di
voler comporre, in controtehdenza rispetto ai suoi tempi, un €v, ¢ per finire (aspetto di primaria
importanza) ai limiti dI capacita poetiche di Virgilio. Ma se pur vogliamo energicamente sottolineare
i suoi errori, non dobbiamo perd neppure perdere di vista quanto di bello ¢’& nel suo poema e gli
appartiene interamente. La Ghwows Tooiag, 1a negl Alveiav xai Ado Afuxa, la xatapaoig
sono un patrimonio della «letteratura mondiale», ¢ quanto alla seconda parte del poema, meno
considerata, si dovra riconoscere che il poeta, sfruttando in maniera intelligente ¢ approfondita
1'lliade, ha saputo dare forma di azione drammatica ad una tradizione incredibilmente carente e misera,
¢ infondere nel lettore vivo interesse per alcuni personaggi, come Turno ¢ Pallante. Perd al di sopra di
tali singoli aspetti sta la concezione che cementa il tutto. Noi dobbiamo calarci nella mentalita di un
popolo che nella leggenda delle proprie origini, a prescindere dagli artificiosi contorni, riteneva di
avere il presupposto del proprio destino storico € che pur perdendo 1a sua religione, aveva comunque
mantenuto la fede nel Fato, capace di condurre a destinazione sia il singolo individuo che la singola
famiglia come pure lo stato, tra alterne vicende, guidandolo secondo un progetto sicuro! 38 Bastera
lasciarsi afferrare, passeggiando fra le rovine del Foro romano del Palatino, dal brivido pieno di
mistero che dovette attanagliare il lettore romano quando egli veniva condotto dal poeta sui luoghi

quella del retore Agatone; una commedia come 1'originale dei Captivi plautini era un caso
eccezionale.

138 Questa é una idea veramente antica. La troviamo espressa spesso in Pindaro, il quale vide
alternarsi nella propria come in quella dei suoi potenti amici e delle citta elleniche «I'impeto dei
flutti della gioia ¢ del doloren. Anche Solone ¢ animato da questa idea, come pure Demostene
(fals. leg. 255 s.; cor. 253 s.). Nella stessa epoca deli’Eneide essa ha ispirato 1'ode oraziana
Quem virum aut heroa lyra vel acri.

-301 -



della preistoria di quella Roma che sarebbe diventata sovrana del mondo. Bastera leggere la rassegna
degli eroi del VI e la descrizione dello scudo dell’VIlI, sezioni concepite in maniera a suo modo
grandiosa, con il sentimento di una generazione che tornava appena a guardare la luce dopo il caos e
alla quale ora il poeta presentava le splendide immagini di un passato idealizzato, nel quale il
degenerato presente poteva specchiarsi € ravvedersi. Allora ci si guardera dal parlare di «ottusa
mancanza di vita, sonnolenta noiosita di gran parte dell’Eneiden'39, e faremo piuttosto di noi stessi
¢ dei nostri allievi gli anelli di una catena che travalica i secoli. L'epoca nella quale I'Eneide & nata &
stata determinante per !'intera storia dei popoli occidentali: questo ha conferito al poema, un poema
nazionale religioso romantico fatalistico, un posto d'onore nella considerazione di innumerevoli
generazioni, ha offerto allo spirito romantico della poesia medioevale sempre nuovi motivi, ha nutrito
la fede di Dante nell'idea imperiale, ha, unitamente a Livio, dato al romantico Petrarca I'immagine
piu chiara della grandezza e peculiarita di Roma e con la sua raffigurazione dell’antica fede italica ha
strappato le lacrime a un uomo come Fénélon.

Eduard Norden

139 Teuffel-Schwabe, Rémische Literatur-Geschichte, V (1890), 595. Un florilegio di giudizi dello
stesso tenore ¢é recato da Plaf 1ss.

-302 -



ER E TESPESIO. PLUTARCO INTERPRETE DI PLATONE

Il mito escatologico di Tespesio costituisce la sezione finale del De sera numinis
vindicta (563 B-568 A)!, il dialogo in cui Plutarco si prefigge d’indagare, come
annuncia lo stesso titolo, un problema davvero tormentoso, € in un’ultima analisi
irresolubile: la misteriosa lentezza degli déi nel colpire i criminali. Dimostrando di
avere meditato a lungo I’argomento, il Cheroneese, intento a risolvere alcuni dubbi dei
suoi interlocutori in merito, sostiene una fervente apologia delle possibili ragioni che
stanno-alla base del ritardo della punizione divina, e propone altresi un’originale
giustificazione del principio dell’ereditarieta delle pene (movendo dall’apparente
ingiustizia insita nell’operato degli déi che talora, dopo aver trascurato d’infliggere le
dovute punizioni ai malvagi, si accaniscono sui loro innocenti rampolli).

Nondimeno, come osserva Plutarco gia nei primi paragrafi, rimane il fatto che € piu
facile per un Gpovoog parlare di musica che per un mortale trattare dei datpovia
noaypata (549 E). E cosi, al termine del proprio intervento ‘filosofico’, egli narra ai
presenti I’arcana e straordinaria esperienza vissuta da Arideo-Tespesio di Soli.

Questi, dopo avere trascorso molti anni nel vizio, desiderando apprendere
dall’oracolo di Anfiloco €l Béhtov Buboetan TOv Enidowtov Biov (563 D), ottenne
un misterioso responso: la sua condotta sarebbe mutata in meglio dopo la sua morte.
Di li a poco il malfattore cadde da un’altura e, pur non essendo visibile ferita alcuna
sul suo corpo, mori. Al terzo giorno, mentre gia si stavano apprestando i funerali,
ritornd miracolosamente in vita, e da quel momento divenne I’'uomo piu integro, pio €
leale che i Cilici avessero mai conosciuto. Ai pili intimi amici svel? il segreto del suo
inaspettato ravvedimento, dovuto a quanto era occorso al suo gpoovoiv durante il
breve periodo in cui il suo corpo era rimasto esanime (563 D-E).

Infatti, la sua “parte pensante’2, immediatamente dopo 1’incidente, si diparti dal
corpo e fu innalzata in un istante alle zone alte dell’atmosfera. Qui Tespesio esperi

P 1l testo greco del De sera numinis vindicta verra sempre citato secondo I'edizione teubneriana di
M. Pohlenz (Lipsiae 1929). Ho anche tenuto conto dell’ed. Loeb a ¢. di Ph.H. De Lacy ¢ B.
Einarson (1959), e dell’ed. ‘Budé’ a c. di Y. Vemiére (1974). Sono state anche utilizzate le se-
guenti traduzioni del De sera: Plutarque, Des délais de la justice divine, par G. Méautis,
Lausanne 1935, 75 ss.; Plutarch iiber Gott und Vorsehung, Ddmonen und Weissagung, von K.
Ziegler, Zirich 1952, 170 ss.; R. Flaceliére, Sagesse de Plutarque, Paris 1964, 119 ss.;
Plutarco, /l demone di Socrate (tr. € note di A. Aloni), [ ritardi della punizione divina (tr. € note
di G. Guidorizzi), Milano 1982, 127 ss. Per le abbreviazioni dei Moralia, cf. K. Ziegler,
Plutarco, a c. di B. Zucchelli, Brescia 1965, 391-92.

2 Preferisco tradurre cosi 10 Qgovobv (ciod il nucleo *spirituale’ distinto da GAAN Yuyti rimasta
ancorata al corpo: cf. ser. num. vind. 564 C), anziché ‘intelletto’ o ‘ragione’, per evitare sia I'idea
di una componente ‘razionale’ opposta ad un'altra dominata dagli istinti, sia I'idea di un
‘elemento’ immune da corruzione (come ¢ il caso del voig di gen. Socr. 591 E). 1l pgovoiv di
Tespesio, infatti, ha sicuramente in 8é i germi della corruttibilita, e quindi dell’irrazionalitd: non
si potrebbe comprendere, altrimenti, perché la sua guida lo distolga con tale veemenza dalle
lusinghe del Lete (ser. num. vind. 566 A 88ev [sc. dal Lete] o0d¢ diatoifewv foviouevov

LEXIS 17/1999 -303 -



sensazioni di benessere eccezionale e mai provato, e al suo sguardo si offrirono astri di
strabiliante grandezza e luminosita, i cui raggi, dotati di una particolare energia, lo
trasportavano velocemente in ogni luogo (563 E-F). Fra le molte meraviglie, assisté
allo spettacolo delle anime dei morti risalenti dal basso, che si movevano con armonia
proporzionata al loro grado di purezza (quelle dei virtuosi si slanciavano in linea retta
verso 1’empireo, quelle ancora in preda alle passioni roteavano su se stesse, inclinando
ora verso il basso ora verso I’alto). Tra le anime beate, raggianti in una zona piu elevata
€ pura, scorse anche quella di un suo parente, morto da tempo, destinato a divenirgli
guida in quel viaggio ultraterreno (563 F-564 C).

Dopo avergli conferito il nuovo nome di Tespesio (che Arideo avrebbe portato da
quel momento), il cuyyevii-guida comincid a illustrargli determinate conoscenze: la
distinzione tra anime candide, perfettamente trasparenti, € anime variamente maculate al
loro interno (564 D), la ferrea amministrazione della giustizia divina, affidata ad
Adrastea e alle sue tremende servitrici Poiné, Dike ed Erinni, ognuna con specifiche
mansioni (564 E-565 B), la relazione tra certi colori che contrassegnavano alcune
anime imperfette e le colpe che avevano commesso in vita (565 B-C), la condanna alla
ricaduta &ig owpata {@wv (565 D) per le anime riluttanti al bene e incapaci di
cancellare le macchie prodotte dal vizio (ibid.). Tespesio venne quindi condotto a
mirare dall’alto il fascinoso abisso del Lete, donde esalavano effluvi inebrianti che
trascinavano le anime alla rinascita (565 E-566 A). Distolto di li prima che il suo
gpoovoiv potesse liquefarsi per il piacere, raggiunse poi il grande Cratere dei sogni,
nel quale si riversavano diverse fiumane miscelate da tre demoni secondo certe
proporzioni: esso corrispondeva all’ambiguo oracolo della Notte e della Luna, al quale
un tempo era giunto pure Orfeo, che reco tuttavia agli uomini la falsa notizia che si
sarebbe trattato dell’oracolo comune ad Apollo e alla Notte (566 A-C).

Nonostante i tentativi del suo congiunto, Tespesio non fu in grado di elevarsi alla
contemplazione dell’oracolo apollineo, poiché ne fu abbagliato dal fulgore; poté sol-
tanto percepire, a un livello pitt basso, alcuni vaticini della Sibilla che cantava sul volto
della luna, quali I’eruzione del Vesuvio e la morte dell’imperatore Tito (566 C-E). 1
due (di li a poco il solo Tespesio, dato che il suo maestro si dileguera inspiegabilmen-
te) si volsero quindi allo spettacolo delle varie punizioni inflitte ai malvagi. Tespesio si
imbatt¢ in amici, parenti e persino in suo padre, orribilmente sfigurato, e costretto dai
torturatori a confessare il delitto di cui si era macchiato € che era riuscito ad occultare
in terra (566 E-F). I dannati puniti con maggiore ferocia erano proprio coloro che in

ela TOv Oeonéoov, GAL' Goelixe Pig, dddorwv dpa xai Aéywv O Extixetor xai
dvuygaiveran 10 @oovolv Um0 tiig fdovfig, TO0 & dloyov xal cwpatoeldig
Godouevov rai cagxovuevov tumotel ol owparog puviuny, éx 8¢ tiig pviung
fpegov xai x6Bov Ehnovra mpdg yéveowv xrh.). Si aggiunga I'influsso nefasto ¢ limitante
della parte ‘terrestre’ dell’anima: in 566 D si legge infatti che ad impedire a Tespesio la
contemplazione del fulgido Tripode celeste & to Emiyetov tig Yuyfig ...} 1@ cdpamn
nooomnoTévov, il quale, stando a 564 C, funge appunto da &yxvgiov.

-304 -




vita erano riusciti a celare dietro un virtuoso sembiante la loro turpitudine (567 A-B).
Massacrate in modo raccapricciante erano poi le anime degli avidi, rese irriconoscibili
da ripetute immersioni in stagni di metalli fusi. Ma la sorte pil terribile spettava a
quante, per i misfatti compiuti in vita, avevano arrecato sofferenze ai loro discendenti:
infatti, ogni qual volta uno di questi ultimi perveniva nell’aldila, si gettava furibondo
all’inseguimento dell’avo colpevole, che, tosto ghermito dagli aguzzini, era trascinato a
quelle pene alle quali vanamente credeva di essere ormai sfuggito (567 B-E).

Tespesio osservo infine le anime costrette da mostruosi fabbri a mutare forma in
vista della reincarnazione: a chi venivano tolti arti, a chi invece aggiunti, a seconda del
corpo che avrebbero dovuto assumere. Fra queste egli vide anche I’anima di Nerone,
destinata dapprima ad entrare in una vipera, ma poi, per improvviso ripensamento degli
dei - grati all’imperatore per avere concesso la liberta alla Grecia - assegnata ad un
animale canoro (rana o cigno?)3 delle paludi (567 E-568 A).

Mentre stava per distogliere lo sguardo da quella visione, Tespesio fu
improvvisamente afferrato da una donna, mirabile 16 £100g xai 1O uéyebog (568 A),
intenzionata ad imprimergli con un bastoncino infocato un marchio, affinché
ricordasse meglio ogni cosa: un’altra figura femminile pero s’interpose, quand’ecco
che, risucchiato da un violento soffio, Tespesio ricadde nuovamente nel corpo € tornd
alla vita (ibid.).

* % %

Nell’esame degli eventuali modelli greci ai quali Plutarco, per 1’elaborazione del
fantastico racconto sopraesposto, avrebbe verosimilmente potuto rifarsi, s’impone
anzitutto all’attenzione il celebre mito escatologico di Er, con cui si conclude la
Repubblica di Platone (10.614 B-621 B)?. Si tratta di un precedente di notevole
interesse, additato come principale termine di paragone per il mito di Tespesio, non
solo da buona parte degli studiosi modemi’, ma anche da alcuni scoli plutarchei:

3 A questo proposito si veda, soprattutto, F.E. Brenk, From rex to rana: Plutarch’s treatment of
Nero, in Il protagonismo nella storiografia classica, Genova 1987, 121-42,

4 Per Platone mi baso per le prime due tetralogie su: Platonis Opera, t. 1, recc. E.A. Duke, W.F.
Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et J.C.G. Strachan, Oxonii 1995; per il resto, si &
utilizzato: Platonis Opera, rec. 1. Burnet, l1-V, Oxonii 1901-1907.

5 Cf B. Latzarus, Les idées religieuses de Plutarque, Paris 1920, 128; Méautis, 59-60; Ziegler,
Plutarco, 254; 1d. Plutarch iiber Gott, 37, Vemiére, Symboles et mythes dans la pensée de
Plutarque, Essai d’interprétation philosophique et religieuse des ‘Moralia’, Paris 1977, 96-99
e 109; L.P. Culianu, Inter lunam terrasque... Incubazione, catalessi ed estasi in Plutarco, in
PERENNITAS, Studi in onore di A. Brelich, Roma 1980, 152 ¢ 171; Id., Psychanodia I, A
Survey of the Evidence concerning the Ascension of the Soul and its Relevance, Leiden 1983,
45; 1d., Expériences de l'extase: extase, ascension et récit visionnaire de I'Hellénisme au
Moyen Age, Paris 1984, tr. it. Esperienze dell’estasi dall’Ellenismo al Medioevo, Roma-Bari
1986, rist. 1989, 109 e 116; F.E. Brenk, Lo scrittore silenzioso: giudaismo e cristianesimo in
Plutarco, in Plutarco e la religione. Atti del VI Convegno plutarcheo (Ravello, 29-31 maggio
1995), a c. di L. Gallo, Napoli 1996, 253-55; R.M. Aguilar, Elementos religiosos en los mitos
de Plutarco, in Plutarco e la religione, 286.

- 305 -



«Haud paucas enim notas X! F! (in his quoque gemelli) Y! J! C2 in margine isdem
verbis exhibent. [...] ad initium mythi haec praebent: dujynua duotov @ &v Td
tpaiw Reog Tob dopeviov, in F vero m. recentior [Planude] subscribit: o0x £otuy
o080 wg [i.e. 00 Bhwgt] &v Tipaiw dujynua @ ob 1O nadV magerdtels,
&v nohteiang 8¢, xai tovTwv &v T® téhel, unde X3 1@ Taiy in Tf) noliteiq
nAATWVOC corrigity’.

Varie - e significative - analogie inducono a ritenere che Plutarco, filosofo platoni-
co, abbia imitato per molti aspetti il noto finale della Repubblica.

E nostra intenzione, in primo luogo, segnalare una serie di istruttive affinita tra i due
singolari brani.

a) Come il mito di Er ¢ di provenienza micrasiatica (R. 614 B "Hpog [...] 10
yévog IMapgilov), cosi Tespesio & di Soli (ser. num. vind. 563 B) e le sue
avventure furono note a Plutarco attraverso il grammatico Protogene di 7arso.

b) Entrambi i personaggi, mentre i rispettivi corpi giacciono apparentemente privi
di vita (R. 614 B/ ser. num. vind. 563 D) - ma in stato di perfetta integrita (R.,
ibid. Oywg pe&v avneedn / ser. num. vind., ibid. o0 yevopévov
ToavpaTog) -, godono di un’inaspettata esperienza di £xotaotg psichica e,
migrati in una dimensione nuova e misteriosa (benché, come si vedra, con
caratteristiche assai diverse nell’uno e nell’altro mito), hanno modo di
contemplare e apprendere cio che attende le anime dopo la morte (R. 614 C ss. /
ser. num. vind. 563 F ss.).

c) Comune ai due miti & che il protagonista del viaggio estatico debba annunziare ai
viventi quanto conosciuto nell’aldila. Il concetto, chiaramente evidenziato in
Platone (R. 614 D éavtod 8¢ mpooerBOviog eimeiv 6t déot avdtov
Gyyehov avBpwnols yevéaBal Tdv Exel xai Suaxereyovtod ol GxoveLy
1€ xai 8edobaL navia ta v Td TONW e infra 621 B avtdg d¢ Tob pev
Vdatog [sc. dell’ Amelete] xwAuBijval mielv), sembra ben ammissibile anche
nel De sera, stando a due luoghi del racconto di Tespesio: ser. num. vind. 567
A &g &vayxnv odoav otitw SieEeAOelv, che si potrebbe tradurre ‘poiché era
necessario che lui in questo modo [ossia spinto in avanti per vedere] potesse
narrare dettagliatamente [quanto veduto]’8; e 568 A delpo 61] [...] obtog,
onwg éxaota pdrhov pvnuovevoned.

$  Cf. A Patristic Greek Lexicon, ed. by G.W.H. Lampe, Oxford 1961, s.v. *o0d0Awg.

Cosi M. Pohlenz, Plutarchi Moralia, 111, p. XII, n. 1.

8 Nondimeno, per I'interpretazione che proponiamo, ci si aspetterebbe taita in luogo di otitw
ovvero un complemento oggetto con d1eEeAO¢eiv. II verbo (e, di conseguenza, il passo) ¢ tuttavia
reso in modo diverso dagli studiosi, che non attribuiscono a dieE€pxopar un valore traslato:
«comme s'il était nécessaire de passer par la» (Méautis); «da es ihm verhangt sei, diesen Weg zu
Ende zu gehen» (Ziegler); «giving him to understand that he was under compulsion to pass that
way» (De Lacy-Einarson), «comme s’il y avait pour lui nécessité de passer par 1a» (Flaceliére);

~3

- 306 -



d) Nei due rispettivi oltretomba ¢ operata una distinzione tra anime malvagie
suscettibili di miglioramento - per le quali ¢ prevista, dopo un periodo di catarsi,
1a possibilita di redenzione -9, e anime irrimediabilmente dannate, che nel mito
platonico precipiteranno nel Tartaro (R. 616 A €ig t0v TaQTaQOV EunecOV-
uevou), in quello plutarcheo sono crudelmente inabissate dalla Erinni €ig 10
dgontov xai ddeaTov (ser. num. vind. 565 A).

e) L’Ade ¢ il luogo in cui & impossibile sottrarsi ad una valutazione oggettiva e
trasparente del proprio operato. Le anime vengono letteralmente messe a nudo in
tutta la loro corruzione. Il tema, pur sviluppato con maggiore ampiezza nel De
sera (565 A-B; 566 E ss.), trova tuttavia nel mito di Er un riscontro degno di
nota: si confronti infatti R. 615 E-616 A (tov 8¢ *Apduaiov xai Gihovg [...)
xatafalovieg nai éxdeipavieg [...] 10ig el magiodol onuaivovieg
Qv Evexnd 1€ xal du elg 1ov Tdetragov Eunecovuevol &yoLvio) con ser.
num. vind. 567 B éviovg & avadépovres adtdv nai dvamtiooovieg
anedeinvuoav dmovhoug nai mowihovg, &v 1@ royloTnd xai nviw
v poydnoiav &oviag!!.

f) Analogamente a Platone (si consideri il caso di Ardieo, il despota torturato e
trascinato nel Tartaro da orrendi demoni: R. 615 E-616 A), Plutarco non manca
di rappresentare nel De sera (567 E) il supplizio di un tiranno (Nerone)!2. E
come gli aguzzini di Ardieo e dei suoi consimili sono detti didzrvgor ideiv.(R.
615 E), cosi ’anima di Nerone appare duanenaguévnyv fjlowg diandpois
(ser. num. vind., l. c.).

g) Sia Er (R. 617 D ss.) sia Tespesio (ser. num. vind. 567 E-568 A) furono spet-
tatori del processo di reincamazione di molte anime.

h) Alcune illustri figure mitologiche vedute da Er, quali Orfeo e Tamiri, scelgono di
reincarnarsi, rispettivamente, in un cigno e in un usignolo, uccelli canori (R.
620 A). Similmente, Tespesio udra che Nerone verra tramutato, per volonta

«qui [sc. d’autres personnages affreux a voir] I’entrainaient de force vers la sortie» (?) (Verniére);
«come se per lui fosse stabilito di passare attraverso tutte queste cose» (Guidorizzi). Cio
nonostante, alla base di questa &vayxn sembra esservi in ogni caso I'idea della ‘missione’.

Cf. supra, 305.

Nel mito di Er, i dannati ritenuti passibili di guarigione sono costretti a subire un ciclo
millenario di pene infernali, al termine delle quali sara data loro la facolta di scegliere, nell’aldila,
in quale vita reincamarsi (R. 614 D-615 C; 617 D ss.); nel De sera, gli espianti appartenenti alla
medesima categoria otterranno la piena purificazione a séguito della severa dixaiwoig di Dike
(564 E-565 B).

Cid nonostante, ¢ verosimile che Plutarco, per 1'idea di ‘nuditd’ dell’anima, abbia compulsato
pure altri passi platonici: cf,, ad es., R. 9.577 B; Cra. 403 B; Grg. 523 A-524 A.

Non sara altresi supetfluo rammentare che la sezione dialogica del De sera riflette (cf. 555 B-C),
pur con una sua intrinseca originalita, il motivo platonico del rimorso che rode continuamente il
cuore del tiranno (R. 9.576 B ss.). E d’altra parte vero che, a differenza dell’ opuscolo plutarcheo,
la denigrazione del tiranno, massimo esempio di iniquita, riveste un’importanza davvero centrale
nella Repubblica (si leggano 8.565 A-569 C e I'intero libro IX).

-307 -



degli déi, in un &GV Tuf...] nepl EAn xai Aiuvag Loov (ser. num. vind.
567 F).

i) Sia ’acqua del flume Amelete (che scorre nella piana del Lete) in R. 621 A-B,
sia il fascinoso ydoua del Lete in ser. num. vind. 565 E-566 A costituiscono
fonti di oblio dei misteri dell’aldila; in un caso e nell’altro, inoltre, 1’acquisizione
di quest’oblio prelude alla ricaduta delle anime nei corpi.

1) In entrambi i miti figura il daipwv destinato a svolgere la funzione di ispira-
tore/guida dell’anima assegnatagli (R. 617 E; 620 D-E / ser. num. vind. 564 F).

m) Er trascura di riferire la totalita dei meravigliosi spettacoli veduti dalle anime
beate (R. 615 A tag & ad &x 100 odgavod edrabeiag duyeiobar xai
8éag dunydvoug T0 xAAAOG. TG pév obv MoAAG [...] mohhot ygdvov
dupynoaodar): analogamente Tespesio tralascera la menzione dei nhelota
THV Beapdtwv da lui stesso goduti all’inizio del ‘viaggio® (ser. num. vind.
563 F)i3.

n) H ritomno dell’anima nel corpo, sia nella vicenda di Er sia in quella di Tespesio,
avviene proprio durante la celebrazione delle esequie; inoltre, in entrambi i cast,
cid ¢ ripetuto al principio e alla fine del racconto mitico (R. 614 B péilwv
OanteocBau [...] &ni tff mued xeipevog avePiw e 621 B avapiéypac
18etv [...] altov neipevov émi tf) mupd / ser. num. vind. 563 D mepi tdg
Ta@ag adtag &viveyxe e 568 A dvafiépar oxedov én’ adtol Tob
UVIRaTog.

o) Sottolineiamo, infine, alcune interessanti riprese lessicali del testo platonico, che
si aggiungono ai tre esempi gia segnalati ai punti e, f, n:

1) R. 615 E 1006 v [sc. i malvagi che, non ancora puniti a dovere, tentano di
uscire dagli Inferi] Stadafovreg fyov [sc. i feroci guardiani] / ser. num.
vind. 565 A toUtov 1} Aixn Sitadafoiioa xT).14

Cf. def. orac. 422 C Sywv 8¢ tovtwv xai Béav Yuyaic dvlpwnivag drnak v Eteor
pvpiog dnagyew, dv ¥ b Bubowor xal TV EviadBa teketdv Tag dolotag Exeivng
dvegov elvan tifg dromtelag xal teketiic' xal Tovg Adyoug dvapviicewg Evexa @V
txel QulocopeioBal xak@v i pdtnv nepaiveoBor. ‘tady’, €py, ‘mepl tovtwov
uvBohoyotiviog fixovov dreyxvde xabanmep &v teletii xoi purjoel, pndepiav
amodelkv tol Aoyou undé miouv Empégoviog’.

E probabsile che Plutarco riecheggi proprio questo passo del mito di Er, dato che in entrambi i
casi ci troviamo di fronte a peccatori sanabili si, ma destinati ad espiare ancora per un certo tempo
le loro colpe. Sono infatti dell’avviso che si possa evincere dal testo platonico una distinzione tra
la categoria di coloro che sono semplicemente afferrati ¢ portati via (R. 615 E toU¢ pév
duahaBov-teg fiyov) dagli sgherri infernali, e quella dei dannati brutalmente suppliziati ¢ poi
tratti nel Tartaro, luogo dell’eterna perdizione (615 E-616 A tov 8¢ *Apdialov xai GAhoug
oupnodicavies Xeigag xTA.): i primi parrebbero appartenere al gruppo di quanti tentano
soltanto di salire dall’Ade troppo in anticipo (cf. 615 E g [...] uf) ixavidg dedoxag dixnv
tmyewol dwvidvay), i secondi saranno inequivocabilmente da ascriversi alla schiera degli
irrecuperabili (ibid. T1g 1@V oltwg dvidtwg Exdviwv elg movngiav). Con questa lettura
sembrerebbe concordare U.E. Paoli (Platone, La Repubblica, Passi scelti e annotati, con
introduzione ¢ sommaria esposizione del-dialogo a cura di U.E. P., Firenze 19332, 113, n. ad

- -308 -




2) R. 614 D &x pév tod aviévan &x Tijg Yijc ueotag [sc. 1ag PYuyag)
avypol te nat xdvewg / ser. num. vind. 566 E-F tov natépa [...] od-
A@V ueoTov dvadvdpevov.

3) R. 617 B-C xaOnuévag méQlE O toov toeis [...) Moipag / ser. num.
vind. 566 B toclc daipovag opot xalnuévovs £v oxfipatt 1oLydvou
nEog dAAhovg.

4) R. 621 B éEaipvng avaBiépac \dely / ser. num. vind. 568 A éEaipvng
onaofévia mvevpatt veavixd [..] T CORATL TQOGMECEIV %O
avapiéypar nrh.

Se queste indubbie - e considerevoli - concordanze del mito di Tespesio con il
finale della Repubblica testimoniano, ancora una volta, quanto sia stato cospicuo
I’influsso esercitato dall’opera di Platone sul corpus plutarcheo!s, spicca tuttavia
I’estro innovativo con cui Plutarco, nel descrivere la straordinaria esperienza del
Cilicio, seppe utilizzare alcuni nomi o figure presenti nel mito di Er. Richiameremo
alcuni esempi al riguardo, allo scopo di mettere in luce come il Cheroneese, lungi dal
potersi stimare soltanto un compilatore di materiali svariati attinti dal modello
platonico, riveli pure un innegabile talento creativo.

In primis, rammenteremo il caso di "Agdaiog (ser. num. vind. 564 C), il nome
natale del Cilicio, ‘ribattezzato’ @conéoiog dal parente incontrato nell’aldilalé.
Secondo la Vemiére!?, 1a forma *AQudaiog - tramandata da tutti i codici € mantenuta
dal Pohlenz e da De Lacy-Einarson -, variante fonetica del noto nome macedone "Ag-
owaiog sarebbe da considerarsi lectio facilior che corrompe 1’originario *Agdwaiog,
giustificato invece dall’omonimia del tiranno della Repubblica (da vedersi come
«facheux parrain» del dissoluto abitante di Soli). '

Premettiamo che il richiamo alla Repubblica, legittimo e doveroso per i motivi che si
vedranno, non comporta comunque, necessariamente, una correzione ‘normalizzan-te’

loc.): «in ToUg pév vanno forse intesi quelli che tentavano di uscire prima del tempo».
Diversamente, I’Adam, nel suo magistrale commento alla Repubblica (The Republic of Plato,
ed. with critical notes, comm. and app. by J. A., Cambridge 19632, 11, 439, n. ad loc.),
considera parimenti destinati al Tartaro gli uni e gli altri: «<Some malefactors they seized in this
forcible way and marched off direct to Tartarus (see on 616 A): others, and among them Ardiaeus,
they tortured first, and utilised as xagadeiypoton. Tuttavia, & apprezzabile che egli non manchi
di rilevare la significativa ripresa plutarchea: «It may be noted that the reading duahafovreg is
confirmed by Plutarch’s imitation Tottov # Aixn dadaBolica (de ser. num. vind. 565 A)».

15 Per una rapida ma esauriente panoramica (soprattutto sul piano quantitativo) delle citazioni,
allusioni e reminiscenze platoniche presso Plutarco, cf. Ziegler, Plutarco, 141-43.

16 Cf. ser. num. vind. 564 C &AN &xelvqyv [sc. la Yuxn del parente] mgooayayotioav Eyyvg
elneiv ‘yaige, Geonéoe.” Havpaoavrog & adtod xai gricaviog (g ob Oeonéowog
&N *Audaldg Eon, ‘mQOTEQOV YE @avar, ‘TO 8 &nd Tobde Beontolog.

17 Vemiére, 218, n. 5 alla p. 164.

-309 -



di ’Agudaiog in "Apduaiog. Com’e stato gia messo in luce!8, il nome *Agidaiog
non si trova soltanto nel De sera, ma compare anche in autori tardi, e proprio dove é
mengzionato il tiranno del mito di Er!9: ivi il malvagio despota panfilio é chiamato
*Agudalog anziché *AgSuaiog (come si legge in Platone). E possibile dunque pensare
alla persistenza di una tradizione o fallace o parallela per Platone, o forse piu
semplicemente a occasionali confusioni, nate verosimilmente dalla sovrapposizione al
nome platonico originario del pid comune *Ag(p)1datog, nome macedone che - si
noti bene - Plutarco stesso utilizza, ad esempio, in Alex. 10, 1 (dove indica il nome di
un figlio di Filippo)20.

Riflettendo sulle possibili ragioni di una ripresa, da parte di Plutarco, del nome del
tiranno di R. 615 C, si giunge abbastanza facilmente alla conclusione che il nome
Arideo, legato alla fase ‘dissoluta’ della vita del Cilicio, in cui domina una condotta
moralmente biasimevole, puo ben spiegare, tutto sommato, il richiamo a una figura
totalmente negativa come il tiranno panfilio2!. Ma la ripresa plutarchea non & cosi ba-
nale come si potrebbe credere a prima vista; essa conferisce felicemente rilievo alla
fortunata vicenda di Tespesio: laddove il tiranno, infatti, ¢ destinato a un’eternita di di-
sperazione ¢ tormenti (viene precipitato nel Tartaro come 115 TdMv obtwg dvidtwg
Eyovrwv elg movnplav: ibid., 615 E), all’opposto, per una pur incomprensibile de-
cisione degli déi, Tespesio é condotto a ravvedersi € mutare vita attraverso un’espe-
rienza conoscitiva eccezionale. Il disegno di salvezza di cui & oggetto il Cilicio € il mo-
do straordinario con cui esso si realizza contrastano fortemente con la sorte di Ardieo,
del quale Er sente dire: Ovy fixer [...] 008 &v fiker debpo (ibid., 615 D)2,

Un’altra analogia soltanto blanda é rappresentata dal motivo della metempsicosi:
non essendovi affinita sulle modalita con cui quest’ultima si attua, il richiamo a Platone
nel De sera ¢ limitato in realta al puro tema, in sé e per sé.

18 pe Lacy-Einarson, 173, n. ¢; F.E. Brenk, In Mist apparelled, Religious Themes in Plutarch’s
Moralia and Lives, Leiden 1977, 137, n. 29; Culianu, Inter lunam, 163, n. 74.

19 Cf. Clem. Al Strom. 5.14.90.4 Boulluec; Ps. Just. cok. Gr. 27.1.7; 27.2.19; 27.3.32
Marcovich (quest’opera & databile probabilmente al III sec. d.C. secondo A. Wartelle: Saint
Justin, Apologies, par A. W, Paris 1987, 26); Eus. PE 13.13.5 (669 d) des Places.

20 E altresi degno di nota che il Cheroneese, in quaest. conv. 9.5.740 B, ritenga il panfilio Er figlio
di Armonio anziché di Armenio, come si legge nei mss. della Repubblica (R. 614 B "Hoog T00
*AQueviov). A prima vista, si potrebbe pensare che Plutarco, il quale ivi si avvale con profitto
dei nomi Armonio ed Er in virti del loro presunto valore etimologico (cf. quaest. conv. 740 B-
C), abbia operato una voluta deformazione del nome tradito. Ma apprendiamo da Proclo (in R. II,
p- 110, 11-14 Kroll) che vi era chi soleva leggere proprio Armonio in luogo di Armenio.

21 s ricordi tuttavia che vi sono alcune ovvie differenze, come ad esempio il fatto che il tiranno
ebbe una grave responsabilitd nei confronti della comunitd che governava, e per quanto ne
sappiamo, prosperd sino alla fine tra le sue nefandezze, laddove Tespesio ci viene presentato
solamente come un privato cittadino finito, a causa della suo vizioso comportamento, in rovina.

22 Questo contrasto ¢é stato accennato anche da Culianu, Psychanodia I, 45.

-310-



Nella Repubblica, infatti, vige la possibilita che le anime scelgano quale corpo dovra
ospitarle nella prossima vita: dopo che ciascuna ha raccolto il #Afjpog caduto accanto
ad essa (e che corrisponde al numero d’ordine secondo cui avverra la scelta), vengono
posti innanzi a tutte dei Biwv magadeiypara (618 A), affinché ognuna possa
liberamente decidere quale sia il modello ad essa pilt consono.

Nel De sera, invece, i ben tre casi - peraltro visibilmente dissimili tra loro - in cui &
data immagine alla reincarnazione non contemplano alcunché di analogo: nel primo
(565 D), sono le anime inette al OewQeiv che tendono naturalmente a tornare in un
corpo; nel secondo (566 A) é la brama di piaceri fisici, ingenerata dalle lusinghe del
Lete, a trascinare I’anima alla rinascita; nel terzo (567 E-F), le anime sono piegate a
forza e condotte a mutar forma, per divenire animali di vario genere, da mostruosi

‘operai specializzati’.

Anche il plutarcheo xdopa del Lete (ser. num. vind. 565 E ss.), ancorché
condivida con il tijg AOng rediov platonice (R. 621 A) una caratteristica rilevante,
ossia ’oblio delle verita supreme che precede la rinascita nei corpi (cf. supra,
nell’elenco delle ‘analogie’), mantiene essenzialmente una sua autonomia rispetto al
passo succitato del mito di Er. In Plutarco, sia per quanto attiene alla connotazione
“fisica’ del luogo detto Lete, sia per le modalita affatto peculiari con cui riaffiora nelle
anime la To odpatog pviun (ser. num. vind. 566 A), ci troviamo di fronte ad un
quadro ben diverso: infatti, nel De sera le anime sopraggiungono all’altezza di una
vasta voragine che offre allettamenti senza pari, e subiscono inavvertitamente la
liquefazione del goovotv; il che comporta il progressivo oblio delle visioni celesti
preliminare alla reincarnazione. Non solo. Il yaopa & anche ‘porta’ di accesso al cielo
attraverso cui Dioniso ascese fra gli déi e, in un secondo momento, condusse pure sua
madre Semele al mondo dei numi. Un contesto del tutto estraneo, dunque, a P1. R. 621
A, in cui, tra |’altro, concorre una ‘necessitd’ esterna e inesorabile a motivare la
metempsicosi: € necessario che ’oblio sia acquisito da tutte le anime (pévpov pév
obv u tob Udatog ndow dvayxaiov eival meiv)?3.

23 Rileva a questo proposito la Verniére (Le Léthé de Plutarque, REA 66, 1964, 23):
«Débarrassons-nous des réminiscences faciles: ce n’est pas la “plaine d’oubli” de la République
(621 a-b) ou coule la riviére Amélés; ce n’est pas le fleuve virgilien ou les Ames boivent “les
longs oublis” [Verg. den. 6.748-751]. C’est une sorte de cheminée qui s’ouvre dans la voite
solide du ciel et plonge vers la terren. Pud essere parzialmente utile il richiamo ad un altro passo
del mito di Er, ossia R. 614 C-E, dove & esposto, in un quadro di simmetriche e logiche
corrispondenze, come i due yaopara che salgono al mondo iperuranio (al quale si elevano,
attraverso uno di essi, le anime giudicate meritevoli di tale ricompensa, e dal quale discendono,
attraverso 1’altro, le anime che hanno terminato il loro periodo di beatitudine) siano antistanti ad
altri due, che raggiungono al contrario la terra (da uno di essi risalgono le anime che espiarono le
millenarie pene infernali, lungo I’altro invece precipitano nell’Ade quante ne furono giudicate
degne). Tuttavia, nel nostro caso, nel baratro leteo precipiteranno le anime in procinto di
reincarnarsi, non quelle destinate all’Ade, come in Platone (I c.). E vero che, d'altra parte,
nell’espressione xAt® difjxov con cui Plutarco specifica il sintagma ydopo péya (ser. num.

- 311 -



Un quarto possibile ‘riuso’ di un precedente platonico & costituito dal caso di
Ananke. Platone, nel mito di Er (R. 617 C), fa di Ananke la madre delle Moire, sulle
ginocchia della quale si volge il fuso attraverso cui avvengono tutti i moti circolari (e il
fuso corrisponde all’asse dell’universo24). Nel De sera, invece, Ananke & moglie di
Zeus e madre di Adrastea, ossia della suprema vindice di tutte le ingiustizie (564 E
"Adgaatea pév, *Avayrng xai Awg Buyatng, €xl GOl TW®EOS AveTdT
Téaxtol Toig Aduxrpact). Si tratta di una figura tutt’altro che irrilevante, essendo la
genitrice di colei (Adrastea) alle cui dipendenze operano le punitrici di tutte le colpe
urnane. Tuttavia, le differenze risaltano palesemente, e la relativa importanza di cui gode
Ananke nel De sera ¢ difficilmente paragonabile alla centralitd assoluta dell’ Ananke
platonica?3,

Infine, richiameremo all’attenzione alcuni possibili riusi o reminiscenze (piu o
meno conscie) del mito della Repubblica, che, per certi versi, parrebbero adombrare
un’opposizione di immagini tra i due racconti: ci limiteremo a segnalarle, senza
escludere la possibilita che si tratti soltanto di una nostra suggestione.

1l primo ¢ il caso dell’dtpaxtog di Ananke (R. 616 C), il quale simboleggia, come
gia ricordato, I’ Asse del Mondo, il perno attorno a cui si volgono in armonia le sfere
celesti. Ora, anche nel De sera (564 A) compare il fuso, ma come termine di paragone
del moto affatto scoordinato delle anime ancora in preda alle passioni (tdg 8’ donep
0l GTEAXTOL TEQUOTREPOUEVAS [...] XUKAW)?S.

Come secondo esempio proponiamo il contrasto tra I’immagine platonica delle
anime che, in procinto di reincamarsi, si disperdono in alto come stelle cadenti (R. 621
B pépecBar dvo eig TV yéveaw, drrovtag doneg dotégac)?’, e il tendere
verso il basso delle anime che sopra il xdopa leteo sonovprossime alla rinascita (ser.

vind. 565 E), si potrebbe scorgere un’allusione a Pl. R. 614 C: traducendo, infatti, xdtw
duijxov con ‘che si estendeva verso il basso’, si potrebbe ottenere una precisazione importante,
dato che nel mito di Er (R,, /. c.) ai due ydopata ‘terrestri’ se ne contrappongono altri due che
salgono paralleli nel cielo.

24 Cf. Sud. A 1830 Adler: "Avayxng Groantov tov Eova AéyeL

25 Merita ad ogni modo di essere riportata la curiosa notizia di uno scoli¢ platonico, che chiosa R.
5.451 A mpooxuvd 8¢ "Adgdoteiav: in esso leggiamo che le Moire sono figlie di Ananke (&
evidente la citazione di R. 10.617 C) e che un altro nome di Atropo ¢ Adrastea. £ 1'unica
testimonianza, oltre al De sera, che consideri Ananke madre di Adrastea. Si potrebbe pensare al
De sera come possibile fonte dello scolio, o, con maggiori probabilita, che Plutarco e lo
Scoliaste risalgano a una fonte comune.

26 La similitudine ricorre pure nel mito escatologico di Timarco: cf. gen. Socr. 592 A #viovug 8¢
Tolg nhwbopévorg drpaxntolg dpolwg EMxa TevaQayuévnv xai dvapalov EAxoviag,
ol duvapévoug xatactijoa Ty xivnow &’ edbeiog.

27 Secondo I'Adam (11, 462, n. ad Gvw), «t follows that the souls just before their reincamation are
underground: see on "Avayxig yovaowy 617 B and d1d xavpatog 621 A and Virg. den. VI
748 ff. Has omnis / Lethaeum ad fluvium deus evocat agmine magno: / Scilicet lmmemores
supera ut convexa revisant, / Rursus et incipiant in corpora velle reverti».

-312-



num. vind. 566 A nQoOg yéveowy, fiv obtwg dvopacbau, vebow &ni yijv ovoav
ATA.).

Infine, citeremo una curiosa opposizione (ma forse non voluta), basata sull’utilizzo
del medesimo verbo (xwhtw). In P1. R. 621 B si legge che ad Er si impedisce di bere
’acqua dell’ Amelete, cosicché egli possa ricordare ogni cosa (a0t0g 8¢ T0D pév
Vdatog xwAvbijvon meiv); nel De sera, egualmente alla fine del mito, compare una
donna che vuole impedire, invece, che un’altra donna possa conferire a Tespesio un
marchio atto a fargli rammentare meglio ogni cosa (568 A &étépav 8¢ xwhivewv
ATA.).

Le citazioni del mito platonico finora messe in luce, siano esse puntuali riprese di
quest’ultimo oppure allusioni dietro cui si delinea un soggetto nuovo, concorrono
senza dubbio a confermare la posizione di rilievo del finale della Repubblica tra i
precedenti letterari di cui si servi il Cheroneese.

Nondimeno, numerosi fattori differenzianti di indubbia importanza mettono in
guardia dal concludere tout court che il mito di Er costituisca proprio il modello
‘generatore’ di quello di Tespesio.

Cominceremo, anzitutto, col rilevare che molti temi - fondamentali - del mito
plutarcheo non compaiono affatto nella Repubblica: si pensi, ad esempio, ai vari
movimenti delle anime, differenziati a seconda del loro grado di purezza (ser. num.
vind. 564 A-B); alla distinzione tra anime candide e anime screziate e maculate (564
D); agli specifici ruoli delle inflessibili Vmovpyoi di Adrastea (564 E ss.);
all’abbinamento di un particolare colore delle anime a una determinata colpa (565 B-
C)28; alle tentazioni in agguato presso il baratro del Lete (565 E ss.); al Cratere dei
sogni (566 A-C); all’oracolo celeste di Apollo e alla Sibilla che vaticina dal volto
lunare (566 C-E)... Viceversa, alcuni temi del mito di Er, e di centrale rilievo, non sono
punto richiamati nel racconto di Tespesio: basti pensare al Aewpav, sito tra i due
s ‘celegt’ e L due ‘terrestri’, ¢ che corrisponde al tomog daudviog ove

sono giudicate le anime (R. 614 C ss.); oppure al simbolismo cosmico d¢la colonna &
luce, del fuso di Ananke, degli otto fusaioli, delle Sirene e delle Moire (616 B ss.).

Inoltre, rileviamo vari tratti differenzianti tra le due figure dei protagonisti,
unitamente alle loro rispettive vicende?.

28 i tratta di un tema di particolare interesse €, per quanto ne sappiamo, affatio originale. E se
anche nel mito di Er compare il simbolismo dei colori - in R. 617 A, il «giro del labbro» (tr.
Gabrieli) di ciascun fusaiolo ha un suo specifico colore -, esso si colloca tuttavia in un contesto
del tutto diverso, quello cosmologico. Peraltro, nessuno dei colori di questo passo platonico si
ritrova nel luogo testé citato del De sera.

29 1) Della vita di Er precedente e posteriore all'esperienza dell’8xotaoig, non sappiamo nulla;
dettagliate notizie, invece, ci sono offerte riguardo al personaggio di Tespesio, un autentico
criminale (ser. num. vind. 563 C o0devdg odv &meydpevog aloypot @égoviog elg

-313-



Un altro curioso aspetto, condiviso invece con i miti del De genio e del De facie,
rende dissimile il finale del De sera da quello della Repubblica: la presenza in Plutarco
di un Ade totalmente aereo. Se ¢ vero che, nel mito di Er, i buoni godono i meritati
premi in un etereo paradiso, donde discendono dopo mille anni (R. 614 C-615 A),

d’altra parte nello stesso mito permane una localizzazione tradizionale dell’Ade, che si
wova in basso rispetto al luogp di giudizio delle anime (& almeno a livello terrestre) € in

alto rispetto al Tartaro (614 D-616 A)30.

Tuttavia, il discriminante essenziale, a mio avviso, ¢ da ravvisarsi nel fatto che «Le
mythe de Platon, est pour ainsi dire, plus intellectuel»3!. E cio non solo perché, citando
ancora il Méautis, «les personnages dont Platon rapporte les destinées sont
uniquement mythologiques ou fictifs tandis qu’on distingue trés nettement, chez
Plutarque, le désir de faire ceuvre “actuelle” en parlant soit de Vespasien, soit de
I’éruption du Vésuve qui détruisit Herculanum et en mettant le récit dans la bouche
d’un contemporain»32, Oltre a questo, in Plutarco risaltano la prorompente fisicita dei
personaggi del mito, I’ampia gamma di emozioni, positive o negative, esternate da
anime che paiono assai meno eteree del dovuto, a giudicare dalla forte vitalita che
ancora le connota. Tutto il racconto di Tespesio & costellato da un brulicare di passioni
di ogni sorta: dalle anime impure che, tetrorizzate, rifuggono da ogni contatto e visione,
a quelle beate che manifestano la propria gioia dilatandosi, allo stato di euforia di cui

dnoravow fj x€pdog) redentosi e divenuto esemplarmente onesto grazie al miracoloso
excessus del ppovobv di cui poté beneficiare (dunque, I'iniziazione ai misteri oltremondani ha
un fine catartico, analogamente al fantastico viaggio di Dante nell’aldila);

2) Er, non appena tornato in vita, narra subito agli astanti quanto gli & accaduto (R. 614 B), a
differenza di Tespesio (cf. ser. num. vind. 563 E);

3) 1a yvyxn di Er, una volta uscita dal corpo, si mette semplicemente in cammino
(mopeteaban) con molte altre (R. 614 B-C); il poovolv di Tespesio, invece, s ‘innalza fino
alle zone superiori dell’aria (563 E-F);

4) Er, diversamente da Tespesio, riferisce per sentito dire delle pene ¢ dei premi spettanti alle
anime post mortem;

5) «Un autre aspect caractéristique de cette vision céleste [sc. di Tespesio], c’est la présence d’un
guide. Ulysse était seul, Er également» (Verniére, 112).

30 Questo mutamento di sede degli Inferi risentirebbe, secondo il Wehrli (Die Schule des
Aristoteles, Texte und Kommentar, hrsg. von F. Wehrli, IIl, Basel-Stuttgart 19692, 48), di
«jene theologischen Spekulationen iranisch-babylonischer Herkunft, die, wie es scheint, zuerst
von den Pythagoreern und dann unter dem EinfluB des Eudoxos von Knidos in der Akademie
aufgegriffen wurden». Teoria che, nell’essenza, si trova riproposta dalla Verniére (113): «1.’Hadés
est donc céleste. Invention des pythagoriciens puisée directement dans la contemplation du ciel
¢étoilé? Combinaison de 1’eschatologie mazdéenne avec la théologie astrale des Chaldéens? En
tous cas Platon, 2 la suite de ses conversations avec Archytas et Eudoxe, s’est déja rallié, semble-
t-il, & cette doctrine dans ses dialogues les plus récents. L’Epinomis, Xénocrate, Crantor, les
ceuvres de jeunesse d’Aristote, 1’ Axiochos, Héraclide, jalonnent le chemin de cet enfer aérien».

31 Méautis, 60. Col Méautis concorda 1" Untersteiner (Platone, Repubblical. X,acuradi M. U,,
Napoli 19663, 213).

32 pia

-314.-



sono preda le anime sovrastanti il Lete, ai patimenti atroci scontati dai reprobi. E la
dovizia di dettagli con cui, in quest’ultimo caso, viene data immagine alle ultime,
penose realta oltremondane, costituisce una cifra stilistica che differenzia notevolmente
i due miti di Er e Tespesio. Infatti, laddove presso gli scrittori di eta classica non era
consuetudine soffermarsi su particolari orrifici o cruenti, nelle epoche successive si
sviluppo, forse anche grazie ad influssi orientali33, una tendenza sotto questo profilo
assai pilt spregiudicata (di cui Plutarco in qualche modo partecipa)’4.

Nondimeno - ancora riguardo alla pii manifesta ‘intellettualita’ del mito platonico -,
¢ soprattutto notevole che la vicenda di Er, nell’esposizione di Socrate, lungi dal
denotare una marcata dissomiglianza rispetto alla parte piu prettamente “filosofica’ del
dialogo, sia ben amalgamata e strettamente compenetrata con quest’ultima, sia sul
piano stilistico sia, in parte, su quello contenutistico. Non assistiamo, nel mito delia
Repubblica, ad un venir meno delle categorie logiche, ad una sconnessa serie di quadri
visionari: vi si rileva, all’opposto, una solida architettura, un’armonia e coerenza
dell’insieme, e anche un’alta precisione nella scansione del tempo33. Il mito & parte
integrante del dialogo, nel senso che si avverte di continuo la presenza del narrante
(basti il rinvio ai passi in cui Socrate si rivolge direttamente a Glaucone, chiamandolo
per nome: cf. R. 615 A; 618 B) e che la storia di Er viene introdotta ¢ conclusa senza
uno stacco veramente marcato da cio che, rispettivamente, precede e segue. Addirittura,
vi & un lungo inciso (618 B-619 A) - che palesemente non fa parte del racconto di Er -
in cui Socrate riflette sull’importanza del saper discernere una vita buona da una
malvagia: particolare che dimostra come il linguaggio simbolico del mito trovi in realta
una felice intesa con ’argumentatio filosofica, anziché costituirne un’alternativa ad

33 E un’ipotesi sostenuta da 'molti, ma, quanto al caso del De sera, negata risolutamente da Culianu
(Esperienze, 116): «Per quel che riguarda i supplizi, non ¢’¢ assolutamente ragione di cercame
I’origine in Oriente; tutti i modelli possono essere greci».

34 Tuttavia, non credo sia opportuno parlare, nel nostro caso, né di «réalisme cruel» (Vemiére, 117),
dacché queste ultime pagine sono piuttosto all’insegna del grottesco e del fantastico, e, eccezion
fatta per quaiche similitudine, tutt’altro che riconducibili entro una prospettiva ‘realistica’, né,
come fece i} Latzarus (132), di compiacimento sadico nella descrizione di torture e pene, visto il
fine marcatamente didascalico dei §§ 30-32 (quelli maggiormente connessi con la parte ‘diatribica’
dell’opera) e 1'assenza di divagazioni dai temi principali. Il Latzarus, che a questo proposito ha
contrapposto all’equilibrio classico rappresentato da Platone, che accenna ma non indulge, la
morbosa immaginazione di Plutarco, il quale invece «par une manie commune aux époques de
décadence, entreprend d’épuiser le sujet» (ibid., 131), sembra perd trascurare che il passo da lui
citato di Platone (R. 615 E-616 A), per quanto breve, spicca ¢ colpisce assai per la violenza del
suo contenuto: vi si legge infatti che dei demoni, dopo aver legato il tiranno Ardieo e altri dannati
incurabili, li gettano a terra, li scorticano e quindi li trascinano via sulle ginestre spinose.

35 Cf R 616 B: «Quando i singoli gruppi che si trovavano nel prato vi avevano trascorso sefte
giomni, nell'ortavo dovevano levarsi di li ¢ mettersi in cammino, per giungere nel quarto giorno
in un luogo donde potevano scorgere, [...] una luce [...]. Vi erano arrivati dopo un giorno di
marcia...» (tr. Sartori). Si noti che vi é perfetta coerenza col fatto che Er dwdexaratog [...]
aveBiow (R. 614 B).

-315-



esso affatto estranea. Cio nulla toglie, s’intende, al carattere ‘rivelatorio’ e
intrinsecamente sovra-razionale del mito di Er, mito che é detto salvifico (cf. 621 B-C)
proprio in virtu della sua origine sovra-umana. Ci limitiamo a prospettare, solamente,
I’idea di un intrecciarsi concorde delle due forme espressive, facendo pertanto nostra la
posizione dell’Untersteiner, secondo cui «tra teoresi € mito non si spalanca una linea
di separazione {...}; dialettica e mito usano un linguaggio analogo»36.

Uno stato di cose di tutt’altro genere si presenta nel caso del De sera. Qui si
avverte una netta cesura tra le sezioni dialogica e mitica dell’opera, giacché nel mito &
manifesta la peculiarita assoluta non solo dei temi, ma anche dell’architettura generale
¢ delle strutture stilistiche. A differenza di Platone, in Plutarco il piano formale riflette
I’alterita del contenuto mitico. Infatti, innumerevoli sono le lacune narrative che
contraddistinguono il racconto di Tespesio. Solo in rare occasioni & possibile

“individuare una ragione di continuita tra i vari mirabilia contemplati dal Cilicio:
generalmente si ha I’impressione di avere a che fare con i discontinui frammenti di un
sogno, salvati a stento dall’oblio, e poi giustapposti sic et simpliciter.1’uno all’altro.
Tentare pertanto di rintracciare un filo conduttore o di localizzare geograficamente le
varie scene sembra impresa destinata a fallire; e pure il tentativo di accostare 1’uno
all’altro motivi ricorrenti, alla ricerca di una dimostrabile interconnessione tra di essi
(si pensi al tema della reincamazione, affrontato per tre volte nel mito), & rischioso: le
dissonanze infatti prevalgono sulle apparenti analogie.

Interrogarsi, ora, sulla possibilita che Plutarco stesso abbia invece esposto in
maniera ‘visionaria’ e, dunque, volutamente imprecisa, I’andamento dei fatti, € lecito,
ma essenzialmente vano, sia perché al quesito non potrebbe mai seguire una risposta
soddisfacente, sia perché, in ogni caso, tale stato di cose (la vaghezza disorientante del
mito) appare di per sé funzionale agli intenti dell’autore.

11 Cheroneese, infatti, fa seguire all’appena terminata sezione “filosofica’ una parte
governata da criteri affatto differenti, e destinata a proiettare il lettore in un mondo
estraneo € sconosciuto. Maggiore era ’alterita rispetto alla dimensione terrena e al
ragionare dei viventi, pii convincente per il lettore poteva essere la prova di un contatto
con la superiore sfera dei numi. Delegare poi a un terzo la ‘responsabilita’ di quanto
descritto permetteva a Plutarco di scagionarsi da ogni possibile accusa di disorganicita
dell’esposizione, nonché di svincolarsi da doveri di coerenza logica, e gli offriva quindi
un’eccezionale occasione per veicolare contenuti razionalmente indimostrabili.
L’autore stesso sembra suggerire questa prospettiva stando all’importante
precisazione che leggiamo qualche paragrafo prima (ser. num. vind. 560 F-561 A) del
racconto mitico: se I’anima ¢ immortale, & verosimile che vi siano premi o punizioni ad
attenderla in un aldila; tuttavia, riguardo a queste ipotesi, [sc. ydoiteg xai tioeig)
ovBév eloL mEog Muds tovg Ldvrag, &M dmotolivial xai AavBdavovoiy

36 Untersteiner, 209.

-316-



(561 A). Solo I’atto di fede in una verita inattingibile dalla pura ragione potra risolvere
dubbi inquietanti sulla Provvidenza.

E degno di nota, d’altra parte, come il mito di Tespesio sia definito e chiaramente
ritenuto da Plutarco un Aéyog (cf. ser. num. vind. 561 B Exw pév iva xal Adyov
elnelv Evayyogs axnrods, duvd & un paviy pdbog Luiv37), termine che
spetterebbe a maggior ragione al mito di Er, che per Platone & invece un nti@og (R.
621 B)38. Ma a chiunque affronti il brano platonico dopo aver letto il mito del De sera
parra di gran conforto rilevarne la solida struttura di fondo, 1a perspicuita dei concetti e
una logica sempre vigile; al contrario, il AGyog di Tespesio & spesso reso oscuro da un
intrico di simboli e passaggi talvolta inesplicabili in maniera univoca.

* ¥ x

L’obiettivo di questa breve analisi & richiamare alla cautela, qualora, ad una prima
lettura, si fosse portati a supporre un rapporto di filiazione esclusiva del mito di
Tespesio da quello di Er. Pertanto, esula dai nostri intenti passare in rassegna le altre
possibili fonti da cui Plutarco probabilmente attinse; rammenteremo solo che, oltre al
finale della Repubblica, molti altri spunti platonici hanno materiato il nostro mito:
numerosi sono infatti i lnoghi che richiamano un altro importante dialogo, il Fedone,
incentrato sull’immortalitd dell’anima; in ordine d’importanza seguono poi il Fedro, il
Gorgia e il Timeo.

Tutto il mito & inoltre ricco di immagini e concetti pitagorici (come del resto il mito
di Er39), e non vi ¢ di certo ragione per mettere in dubbio quest’influsso, come & stato
tentato da qualche studioso?0.

3T Cf fac. lun. 945 D duiv &', & Aopngia, xofioBaL td Aoy [ossia il mito di Silla)
ndgeonv 1) BovAeoBe. Penso, tuttavia, che il passo del De sera riecheggi senza dubbio Pl
Grg. 523 A “Axove &, pooi, pdra xakod Aéyov, 8v ov pev fiyiop uobov, bg Eyd
olpat, tyw 8¢ Adyov: dg GAnofl Yoo Svra cou AMéEw & péhw Aéyew (comincia il mito
escatologico del Gorgia narrato da Socrate); cf. ibid., 527 A Tdya & obv tafta uobog oo
Soxel AéyeoBat. Dunque, anche qui Plutarco & debitore in qualche modo a Platone. Non mi pare
opportuno, pertanto, insistere sull’idea di un voluto distacco lessicale di Plutarco - nel De sera -
rispetto alla Repubblica, vista la pervasivita dell’influsso platonico sul mito di Tespesio anche al
di fuori del modello di Er.

38 Anche il mito escatologico del Fedone, pure narrato da Socrate, é definito da quest’ultimo (e dai
suoi interlocutori) un pb0og (Phd. 110 B; 114 D).

39 si vedano, anzitutto, le puntuali segnalazioni al riguardo nei rispettivi commenti dell’Adam (iI,
434 ss.) e dell’Untersteiner (303 ss.); cf. anche Plato, Republic 10, with transl. and comm. by S.
Halliwell, Wiltshire 1988, 19-20.

40 .Cf. Culianu, Inter lunam, 151. Infatti, & sufficiente scorrere una parte del lungo frammento del
pitagorico Alessandro Poliistore tramandatoci da Diogene Laerzio per reperire affinita sorprendenti
¢ innegabili con molti passi del mito di Tespesio (D.L. 8.31-32). A cid si aggiunga I’entitd delle
influenze pitagoriche nel De genio Socratis (il dialogo plutarcheo che si presta maggiormente ad
istituire sistematici paralleli con il De sera), e cid non solo nel mito di Timarco, ma anche nella
parte dialogica dell’opera (si pensi alla discussione intorno alla sepoltura del pitagorico Liside).

-317-



Né dev’essere dimenticato, d’altronde, che esistevano altri miti escatologici (e
narrazioni di estasi sciamaniche) di cui Plutarco era indubbiamente al corrente. Si tratta
di un settore di studi di grande interesse, ma di cui non € possibile rendere ragione in
questa sede, data I’ampiezza e la complessita dei materiali disponibili4!.

Cio che veramente ¢ opportuno riconoscere ¢ come I’entita delle divergenze del
mito di Tespesio rispetto a quello platonico di Er invitino a volgere lo sguardo anche in
altre direzioni, valorizzando, nella giusta misura e con obiettivita, ogni testimonianza
che riveli consonanze o con I’impianto generale 0 con motivi particolari del nostro
mito. Proponiamo un punto di vista metodologico che non solo pud valersi, per essere
giustificato, della sorprendente erudizione del Cheroneese, ma anche di
quell’eclettismo che costituisce uno dei tratti peculiari dell’ars plutarchea.

In ultima analisi, si potrebbe concludere con la Verniére, «il {sc. Plutarco] ne fait
bien souvent que batir une construction neuve avec des pierres d’emprunt»42.
Immagine suggestiva e indovinata; tuttavia, non dev’essere neppure relegato
nell’ombra il talento artistico € creativo dell’autore del De sera, €, talora, ove I’evidenza
non lo neghi, & pure necessario «faire sa part 3 'imagination poétigue»43. Come ebbe
ad osservare lo Ziegler, esimio studioso di Plutarco, il mito di Tespesio «si collega
evidentemente con il mito che si legge alla fine della Repubblica di Platone e inserisce
pensieri e motivi pitagorici ed eraclitei; ma & nel contempo il pili eloquente documento
della potenza inventiva e creativa dell’autoren44.

Trento ‘ Matteo Taufer

Non sara vano sottolineare, inoltre, che Apollo ¢ figura centrale nel pitagorismo, cosi come nel
mito del De sera (cf. 566 C-D), il cui autore - & quasi inutile rammentarlo - fu fervente sacerdote
del dio delfico.

41 Per un’agile ¢ utile panoramica sui testi ‘affini’, rinvio all’excursus dell’Untersteiner (212 ss.)
sul Fortleben del mito di Er (cf anche Vemiére, 109 ss.). Sul delicato problema dello
sciamanismo greco, rimando alle ottime e ancora indispensabili puntualizzazioni del Rohde
(Psiche, 421 ss.), a E.R. Dodds (The Greeks and the Irrational, Berkeley-Los Angeles 1951, tr.
it. / Greci e I'Irrazionale, Firenze 1959, 159 ss.) e a Culianu (Esperienze, 19-38; Out of This
World, Boston 1991, tr. it. I viaggi dell’anima, Sogni, visioni, estasi, Milano 1991, 109 ss.).
Una testimonianza assai poco conosciuta, ma che, a mio parere, rivela una visione dell’aldila
assai vicina a quella plutarchea, & rappresentata dal mito di Cleonimo di Atene, tramandato dallo
scolaro di Aristotele Clearco di Soli (ap. Procl. in R. 11, pp. 114, 3-115,6 Kr. = fr. 8 Wehrli?).
Benché molto breve, esso riveste, quale potenziale modello di Plutarco, un’importanza veramente
elevata, tanto che il Rohde non esito ad asserire: «Aus Klearch wohl auch Plutarch ser. n. vind.
am Ende. Nicht um-sonst angeblich stammend Thespesios aus Soli wie auch Klearch» (Zu den
Mirabilia des Phlegon, in E. Rohde, Kleine Schriften, Tibingen-Leipzig 1901, II, 180, n. 5 [=
RhM 32, 1877, 335}; la n. 5 fu aggiunta in seguito).

42 Symboles, 294.

43 Vemniére, 220, n. 4 alla p. 166.

44 plytarco, 254. Cf. Méautis, 62: «vouloir ne découvrir, dans le mythe de Thespesios, que des
influences pythagoriciennes ou platoniciennes, sans tenir compte de Plutarque lui-méme et de son
talent, qui est grand, serait se condamner i une totale incompréhension de cette ceuvren».

-318-



QUALCHE NOVITA SUL TECHNOPAEGNION DI AUSONIO
CON UN SAGGIO INEDITO DI DANTE NARDO

Je suis ’Empire 4 la fin de la décadence,

Qui regarde passer les grands Barbares blancs
En composant des acrostiches indolents

D’un style d’or o 1a langueur du soleil danse.

Se, come suggeriva Henri-Irenée Marrou, «Verlaine... si ricorda qui di Ausonion!, fra i
tanti opuscula del poeta tardolatino, quello che pi di tutti avrebbe potuto ispirare la celebre
quartina di Langueur & senz’altro il Technopaegnion. L’elaborata ma convenzionale demi-
nutio sui delle epistole prefatorie che corredano il poemetto non lascia trapelare con
chiarezza quale significato il poeta attribuisse al virtuosismo — peraitro un po’ dozzinale — di
questi centocinquanta esametri tutti finiti con un monosillabo. Probabilmente anche qui, co-
me in tutto quel genere di esercizi che I'ultimo editore di Ausonio definisce «gymnastic
versen, «the essential fascination for him... lay in the manipulation of unpromising or
recalcitrant material»?; ma in questa programmatica adozione di una clausola esametrica che
i grammatici insegnavano essere witiosa?, non manchera neppure un po’ di quel gusto anti-
scolastico con cui il poeta aveva piegato il testo di Virgilio a esprimere una materia ad esso
profondamente aliena, nel dissacrante omaggio del Cento nuptialis®. 1l contenuto, interamen-
te asservito alla straniante struttura metrica, che costringe i dieci componimenti a sbriciolarsi
in tanti monosticha quanti sono i monosillabi trattati dal poeta, autorizza definizioni come «@a
masterpiece of ingenuityn, «a piece of contemptible frivolity»®; ma il lettore capace di
vincere la satietas, in mezzo a tante erudite banalitd pud fare incontri insospettati e (per
limitarci a un unico esempio) trovare, in un pezzo di desolante piattezza ‘scolastica” come
techn. 12 De litteris monosyllabis Graecis et Latinis, gettata li quasi per caso, una descri-
zione fonosimbolica della vocale u che non ha eguale in tutta la letteratura latina (v. 8):
Cecropiis ignota notis, ferale sonans U.

Ci sarebbero insomma ragioni bastevoli per indagare, pil strenuamente di quanto si sia
fatto, anche lo statuto formale e lo spessore culturale di questo prodotto davvero emblema-
tico della poetica tardoantica del Jusus ¢ della «futilitd permanenten®; a spianare la strada, un

1 S: Agostino € la fine della cultura antica (1949, tr. it. Milano 1987, 504 5. n.120.

2 The Works of Ausonius, Ed. with Intr. and Comm. by R.P.H. Green, Oxford 1991, XV s. [La reda-
zione definitiva di queste pagine risale all’autunno del 1998; non si ¢ potuto percié tenere conto della
nuova edizione a cura dello stesso Green (Decimi Magni Ausonii Opera, Oxonii 1999) nella serie
degli Oxford Classical Texts.]

3 Cfr. Seru. Aen. 5.481 ‘procumbit humi bos " pessimus uersus in syllabum desinens, e 8,83 ‘con-
spicitur sus": ... Sciendum tamen hoc esse uitiosum, monosyllabo finiri uersum; nisi forte ipso mono-
syllabo minora explicentur animalia, ut ‘parturient montes, nascetur ridiculus mus .

4 Cento p. 132.7-133.1 Green: pige! equidem Vergiliani carminis dignitatem tam ioculari dehonestasse
materia, p. 137 (Parecbasis) 4 ss. cetera quoque cubiculi et lectuli operta prodentur, ab eodem
auctore collecta, ut bis erubescamus qui et Vergilium faciamus impudentem.

5 Cos, riferendo il giudizio di certa critica, Green, 584.
6 Vd. in proposito A. La Penna, Il lusus poetico nella tarda eantichitd, Il caso di Ausonio, in AAVGV.,
Storia di Roma, 111, L ‘etd tardoantica, 2. I luoghi e le culture, Torino 1993, 731-51.

LEXIS 17/1999 -319-



convincente tentativo di inquadramento letterario dell’ultimo componimento ~ il Grammati-
comastix (13) — conclude il saggio inedito di Dante Nardo cui queste pagine fanno un po’ da
premessa. Per il momento, !'interesse prioritario rimane comprensibilmente centrato sui
particolarissimi problemi testuali che hanno fatto del Technopaegnion, insieme ad altri
opuscula di Ausonio, un ‘caso’ filologico degno di trovar posto nella rassegna che il VII
capitolo della pasqualiana Storia della tradizione ha riservato al fenomeno delle «Edizioni
originali ¢ varianti d’autoren. Alla soluzione dell’ormai piti che secolare questione da un de-
cisivo impulso la recente edizione annotata di uno studioso italiano, che due cospicui lavori
preparatori’ avevano gid da tempo reso familiare ai frequentatori del problema. Converra
dunque partire da un’esposizione e da una puntuale discussione del suo libro.

DECIMUS MAGNUS AUSONIUS, Technopaegnion. Introduzione, testo critico € commen-
to a cura di CARLO DI GIOVINE, «Testi ¢ Manuali per I'insegnamento universitario del lati-
no» 46, Bologna, Patron Editore, 1996, pp. 266.

Dopo un breve preambolo sulle Caratteristiche generali del «Technopaegnions (§ 1.,
pp. 27-31), che rende conto delle finalita, del tenore contenutistico ¢ formale ¢ dei piu rile-
vanti aspetti stilistici, si susseguono tre dense sezioni dedicate all’analisi della tradizione ma-
noscritta ¢ dei suoi complessi problemi filologici.

§ 2. Tradizione manoscritta. 1 numerosi testimoni, elencati e descritti alle pp.32-39, si
ripartiscono fra le due classi x ¢ §. Costituiscono x il codex optimus V (Leid. Voss. Lat. F,
111, IX sec.), piti i due florilegi Q (Leid. Voss. Lat. Q.33, X sec.) e O (Par. Lat. 2772, IX
s.). La classe § consta di due rami, uno rappresentato dal solo codice D (Cantabrigiensis
Bibl. Univ. Kk V 34, X sec.), che del Technopaegnion conserva i soli componimenti in versi,
Yaltro da una famiglia z di pii di venti codici umanistici (il pit antico, M Magl. Conv.
Soppr. J.VL.29, risulta «scritto intorno al 1385 per Coluccio Salutati») assai contaminati, di
cui ~ secondo le indicazioni di Reeve ~ solo quattro pienamente utilizzabili ai fini della
costituzione del testo: oltre a M ¢, quando serve, al suo apografo L (Laur. 51.13, XV sec.
ex.), si tratta di C (Patav. Capit. C 64, XV scc.), K (Mus. Brit. King’s 31, a.1475) ¢ T
(‘Tilianus’: Leid. Voss. Lat. Q. 107, XV sec.). Particolarmente utile risulta I’accurato rie-
same dell’inquadramento stemmatico di D che, malgrado inequivocabili segni di contamina-
zione con x, da cui ricava qua ¢ 13 alcune varianti, appartienc alla stessa tradizione di z, ma
poich¢ costituisce un ramo indipendente e sostanzialmente migliore di quello dei manoscritti
umanistici, conserva spesso da solo la lezione dell’archetipo G, oppure svolge un ruolo diri-
mente in caso di disaccordo tra i codici del ramo z. Cid permette di eliminare facilmente le
innovazioni peculiari di z isolando le ‘vere’ varianti di ¢, cioé le numerose lezioni che con-
traddistinguono il testo del Technopaegnion di questa tradizione da quello di x, e per le quali
si puo legittimamente avanzare ’ipotesi della variante redazionale. Per semplicita, salvo do-
ve sia necessario distinguere la paradosi D da quella z, d’ora in avanti useremo sempre la
sigla { anche per le parti conservate dal solo ramo z.

L’ipotesi della duplice redazione, esaminata nel § 3. Destinatari, redazioni, struttura
(pp. 48-55), si fonda anzitutto su un’incontrovertibile evidenza. La parte iniziale dell’opus-
culum ¢ costituita da un’epistola prefatoria, dal componimento esametrico Versus monosyl-
labis coepti et finiti ita ut a fine uersus ad principium recurrant (techn. 3), da un’ulteriore
prefazione prosastica conclusa da cinque versi con funzione dedicatoria (rechn. 4). Ma
mentre le sezioni 3 e 4 appaiono sostanzialmente identiche nelle due tradizioni, la prima

7 C. Di Giovine, /! Technopaegnion di Ausonio: solo varianti di trasmissione?, in AA.VV., Dicti stu-
diosus, Scritti di filologia offerti a Scevola Mariotti dai suoi allievi, Urbino 1990, 177-208; 1d., I
«Technopaegnion» di Ausonio, Orpheus n.s. 12, 1991, 133-54.

-320-




praefatio in prosa & tradita in due redazioni rispettivamente assai diverse, anepigrafa quella
di § (rechn. 1), intestata Ausonius Pacato proconsuli quella di x (techn. 2). Questo fatto,
’assenza in § di una sezione presente in x (techn. 12 De litteris monosyllabis Graecis et
Latinis) e le cospicue varianti testuali che si riscontrano in altre parti dell’opusculum, hanno
legittimamente suggerito che § e x rispecchiassero due diverse ‘edizioni’ del Technopaeg-
nion, che iniziavano in modo identico salvo anteporre al primo componimento poetico (fechn.
3) una diversa epistola prefatoria. Questa situazione, di per sé assai chiara, ¢ perd compli-
cata da una singolare aporia: mentre il testo di x & univoco nel dedicare il componimento a
Dreganio Latinio Pacato (tit. Ausonius Pacato proconsuli; techn. 4 v.2 Pacato ut

studeat ludus meus, esto operi dux;, 132\ indulge, Pacate, bonus, doctus, facilis uir),
quello di § da una parte manca dell'inscriptio di dedica, dall’altra oscilla tra il nome di
Pacato (fechn. 4 v.2 Pacato ul studeat labor hic meus, esto operi dux) e quello di
Paolino (13.21 induige, Pauline, bonus, doctus, facilis uir). Cié ha dato agio alla tesi
‘interpolazionistica’ di negare sia I’indipendenza delle due tradizioni (che discenderebbero da
un solo corpus, archetipo o Urcodeéx che dir si voglia, se non addirittura ’una - cio¢ § —
dall’altra, ¢ nel caso del Technopaegnion sarebbero entrambe parziali e percid complementa-
ri), sia ’esistenza di due redazioni dell’opuscolo; si postula cosi, a seconda degli studiosi:

A: un’unica redazione del Technopaegnion corredata di entrambe le epistole prefatorie
che avevano ‘personalizzato’ le copie dedicate rispettivamente a Paolino (techn. 1) ¢ a Paca-
to (fechn. 2: tesi di G. Jachmann$), oppure erano rivolte allo stesso Pacato ma in diverse
circostanze, una (fechn. 1) con carattere di introduzione generale, Valtra (techn. 2), forse
precedente, riferita al solo componimento 3 Versus monosyllabi coepti et finiti (tesi di
Green?),

B: un’edizione ‘completa’ del Technopaegnion, dedicata a Pacato con 1’ ‘epistola’
techn. 2, che raccoglieva in sequenza: (a) un breve opuscolo concepito per Paolino
(V’ “epistola’ rechn. 1 con il solo componimento 3), (b) un piu vasto poemetto gia indirizzato
a Pacato (I’ ‘epistola’ fechn. 4 con le poesie 5-13: tesi di H. Sivan!?);

. C: un’edizione del Technopaegnion in cui I'introduzione concepita per Paolino (techn.
1, 3, 4 solo prosa) sarebbe stata ‘contaminata’ con quella rivolta a Pacato (fechn. 2, forse 3,
4 solo versi: tesi di W.-L.Liebermann!?),

L’ipotesi B ¢ facilmente liquidata osservando che «techn. 4, che prende avvio con un
preciso richiamo al componimento aperto e chiuso da monosillabi (similium nugarum ... et
hi uersiculi monosyllabis terminantur, exordio tamen libero), é concepibile solo come
praefatio ‘di transizione’... € non come dedica autonoma (stadio (b) secondo Sivan)» (p. 53).
Nell’ipotesi A di Green, fechn. 2 ¢ 1 sarebbero originariamente due prefazioni alternative, ma
poiché I'una ha il tenore di un’introduzione generale, ’altra & invece la premessa al solo

8 G. Jachmann, Das Problem der Urvariante in der Antike und die Grundliagen der Ausoniuskritik, in
Concordia decennalis. Festschrift der Universitat Koln zum 10jahrigen Bestehen des Deutsch-Italie-
nisch Kulturinstituts Petrarcahaus, Koln 1941, 47-104 (poi in Ausgewahlte Schriften, Konigstein/Ts.
1991, 470-527, da cui si cita), passim.

9 Green, 584.

10 Y, Sivan, The Dedicatory Presentation in Late Antiquity: The Example of Ausonius, 1CS 17, 1992,
83-101, in part. 99 s.

11 (P.L. Schmidt -) W.-L. Liebermann, D. Magnus Ausonius, § 554 di R. Herzog (ed.), Handbuch der
lateinischen Literatur der Antike, 5. Restauration und Erneuerung, Die lateinische Literatur von 284
bis 374 n. Chr., Miinchen 1985, 295 (poi nell’edizione in lingua francese aggiomata da G. Nauroy,
Tumhout 1993, 337 s.).

-321-



componimento 3, la loro successiva integrazione in un unico Technopaegnion risulta for-
malmente tollerabile. Per P. Langlois (in un articolo comparso contemporaneamente al libro
di Di Giovine) essa & anzi organica e coerente, «et forme un tout qui se lit d’une seule traite,
préface unique... adressée a Pacatus et introduisant ’ensemble du Technopaegnion»!2: non
esistono pertanto due destinatari, ¢ nemmeno ~ ovviamente — due redazioni. A questo tipo di
spiegazione Di Giovine oppone per primo, ¢ in modo decisivo, la dimostrazione che le due
premesse prosastiche, che compaiono rispettivamente in § ¢ x, si riferiscono en-
trambe al solo componimento 3, quello in cui - spiega attentamente Ausonio nella
praefatio 1 - lo stesso monosillabo che chiude il singolo esametro apre per anadiplosi quello
successivo € cosi via, in modo tale che i versi, se non riescono a formare un’unita contenu-
tistica, hanno almeno un elemento di coesione estema in quanto — come recita dal canto suo
la praefatio 2 - «si saldano fra loro come singoli anelli di catenan:

¢ (techn. 1) X (techn. 2)

Misi ad te Technopaegnion, inertis otii mei inutile
opusculum. wersiculi sunt monosyllabis coepli et
yllabis terminati, nec hic modo stetit scru-
pea difficultas, sed accessit ad miseriam concin-
nandi ut idem monosyllabon quod essel finis ex-
tremi uersus principium fieret insequentis. ... La-
boraui tamen ut haberet aut historicon quippiam
aut dialecticon; nam poeticam uel sophisticam
leuitatem necessitas obseruationis exclusit.

Scio mihi apud alios pro laboris modulo laudem
non posse procedere. quam tamen si tu indulseris,
ut ait Afranius in Thaide, ‘maiorem laudem quam
laborem inuenero’. quae lecturus es monosyllaba
sunt, quasi quaedam puncta sermonum, in quibus
nullus facundiae locus est, sensuum nulla concep-
tio, propositio, redditio, conclusio aliaque sophis-
tica, quae in uno uersu esse non possunt;, sed
cohaerent ita, ut circuli catenarum separati.

Le due prose che aprono il Technopaegnion nei diversi versanti della tradizione manoscritta
sono pertanto concepite per la medesima funzione, ed essendo fra loro alternative si escludo-
no a vicenda, sicché appare improbabile che potessero trovarsi riunite in un’ipotetica edizio-
ne complessiva. E pit ragionevole pensare che si riferissero a due distinte redazioni del
poemetto rappresentate rispettivamente dalle famiglie § e x, le quali non a caso divergono
anche per un cospicuo numero di varianti. Secondo Di Giovine, che si allinea alla tesi
‘variantistica’ nella forma consolidatasi a partire dal saggio di W. Brandes!3, «’opuscolo fu
composto da Ausonio entro I’anno 389, forse anche prima del 383, ¢ fu dedicato a Paolino
con due praefationes in prosa, I’una [techn. 1] destinata a presentare il libellus all’amico
con specifico riferimento al carme aperto ¢ chiuso da parole monosillabiche [rechn. 3] e
I’altra che ebbe funzione di introdurre i successivi carmi col solo obbligo del monosillabo in
clausola [fechn. 5-13]...; a distanza di qualche tempo, nel 390, Ausonio decise di dedicare il
Technopaegnion a Pacato proconsole: scrisse una dedica piu sostenuta ¢ formale [techn. 2]
per accompagnare il carme aperto e chiuso da monosillabi [fechn. 3] e intervenne nel testo di
alcuni componimenti» (p. 55).

Questa, nella sostanza, ¢ certamente Iinterpretazione piti credibile del quadro che si
presenta nella tradizione manoscritta. Qualche perplessita suscita tutt’al piu la discussione a
proposito del destinatario di . Anche Di Giovine opta per la soluzione tradizionale,
che presta fede al Pauline di techn. 13.21 piuttosto che al Pacato presente nella parte
esametrica di fechn. 4, ¢ identifica il dedicatario con il poeta bordolese Ponzio Meropio
Paolino, un giorno vescovo di Nola, al momento (e certo fino al 389 d.C.) allievo affezionato
¢ assiduo corrispondente del nostro poeta. La ragione & che, mentre nelle altre prefazioni a

12 p, Langlois, Le texte d'Ausone en face de la théorie des «variantes d'auteurr, Latomus 56, 1997,
142-53, qui 152.

13 W. Brandes, Zur handschriftlichen Uberlieferung des Ausonius, Jb.cLPh. 27, 1881, 59-79.

-322-




Drepanio Pacato e, implicitamente, anche in fechn. 2 (x), I'amico di Ausonio ¢ eletto a
giudice e correttore dell’opera di volta in volta dedicatagli'4, il destinatario di techn. 1 ({)
non & chiamato a questo ruolo, sicché «difficilmente pud essere Pacato» (p. 51); questo dato,
unitamente alla complessiva differenza di tono delle due dediche, sembra indicare la diversa
identitd dei rispettivi destinatari e, nel caso di §, «il nome di Paolino appare quello piu
fondato» (p. 50). Anche nell’appendice metrica di fechn. 4, che chiude in entrambe le
tradizioni la prefazione-dedica ai rispettivi destinatari:

Acmula dis, naturae imitatrix, omniparens ars,

ludus x
Pacato xz ut studeat labor hic z
Arta, inamoena licet nec congrua carminibus lex,
iudice sub tanto fandi tamen accipiet ius;
quippe et ridiculis data gloria, ni prohibet fors.

meus, esto operi dux.

al v. 2 doveva dunque figurare Paulino, che secondo la vecchia spiegazione del Brandes
potrebbe esser stato eliminato (ma solo qui e non anche in 13.21) a causa di «un’interpo-
lazione antica, da parte di chi aveva avuto notizia che 1’opusculum era stato dedicato in un
secondo tempo a Pacato» (p. 54). Ma come conciliare I’intero ragionamento con la frase che
si legge appena due versi piu sotto: iudice sub tanto fandi tamen accipiet ius? Di
Giovine minimizza osservando che «in riferimento a Paolino, I esprcssmne non deve essere
considerata troppo impegnativa, visti i toni usati da Ausonio nei riguardi di Paolino stesso
nelle epistole che a lui rivolge» (p. 118), tuttavia la contraddizione resta, tanto piu che i loci
meglio confrontabili (vd. n. 14) derivano tutti da dediche a Pacato, ¢ Pacato ¢ appunto il
nome che entrambe le tradizioni recano anche nel nostro passo. In sostanza, assumendo che il
Technopaegnion di § fosse indirizzato a Paolino, come risulta da 13.21, il modo migliore di
spiegare i cinque esametri di fechn. 4 sarebbe di farli derivare in blocco, a opera del poeta
(ipotesi C di Liebermann: vd. supra, p. 317) o di un interpolatore, dalla redazione a Pacato:
idea intrinsecamente poco logica, perché comporterebbe che nella prima stesura di questo
Scherzo d’arte mancasse proprio il monosillabo ars, che si ha solo in questi versi, ¢ che
d’altra parte Uautare deila ‘contaminazione’ | cone dleva DL Glavipe, (@. S4)\, wx qeneen-
pandost & toccare ludus w labor hic, dirnenticasse & sostituire ) noree & Pacato con
quello di Paolino. Se al contrario, giustamente, si ritiene che «tutto techn. 4 (prosa ¢ versi)
facesse parte tanto della: prima che della seconda redazione dell’opuscolo», alla luce della
situazione descritta viene piu naturale credere che il destinatario fosse sempre Pacato ¢ che
I’errore, comunque si voglia spiegare, stia nella lezione Pauline di techn. 13.21.

§ 4. La questione delle varianti (pp. 55-60). A prescindere da quest’ultimo problema,
forse mai definitivamente risolvibile, abbiamo dunque 1’evidenza di due distinte ‘edizioni’ del
Technopaegnion individuate rispettivamente da rechn. 1 di § e rechn. 2 di x, e percio la seria
possibilita che anche le altre varianti tra le due tradizioni manoscritte siano da ricondurre alla
medesima trafila redazionale: una possibilita che I’ assenza di sicuri errori congiuntivi o di
altri dimostrabili indizi di un archetipo o capostipite comune lascia impregiudicata nel suo
complesso, e che rimane dunque da valutare e verificare caso per caso. Dopo aver passato in
rassegna le varie voci intervenute nel corso della lunga guerelle, Di Giovine riassume cosi i
risultati dell’indagine, rinviando al commento per la disamina dei singoli passi: «Comples-

14 Praef. 4.17 s. (Pacatus) ignoscenda leget, probala tradet. | Post hunc iudicium timete nullum; Ludus,
praef. 1 ss. Ignoscenda istaec an cognoscenda rearis, | attento, Drepani, perlege iudicio. | Aequani-
mus fiam te iudice egs. e lud., praef. 17s. Interea arbitrii subiturus pondera tanti / optabo ut
placeam; si minus, ut lateam.

-323 -



sivamente credo... dimostrata la genuinitd ausoniana di molte varianti, non solo nel
Grammaticomastix — il componimento che piti di tutti ha fatto parlare di varianti d’autore -
ma anche forse in larga misura nel De historiis e, qua e 14, in altri testi del Technopaegnion,
quanto meno si pud in numerosi casi affermare che quelle varianti possono essere uscite
dalla mano di Ausonio; ¢ il semplice sospetto di autenticita ausoniana impone di tenere sepa-
rato questo materiale dalle comuni corruttele della tradizione» (p. 60). Questa infatti, dopo le
pp. 61-64 dedicate alla rassegna delle Edizioni a stampa (§ 5.), ¢ la principale € benvenuta
novita ecdotica annunciata nel § 6. La presente edizione (pp. 64-65): aver registrato «in un
apposito apparato», isolandole dalle semplici varianti di tradizione, «le lezioni per le quali
esiste quanto meno un fondato sospetto che possano risalire fino all’autore» (p. 65). Cosi, in
base alla suaccennata scansione cronologica fra le due redazioni, il testo del Technopaegnion
rimane quello di x, che con tutta verosimiglianza rappresenta la seconda ¢ definitiva versione
del poemetto, ma nell’apparato «speciale» trovano ospitaliti molte varianti di § che, finora
imputate da critici ed editori a «librariorum temeritas in scriptura immutanda»!'3, si possono
invece piu o meno dimostrabilmente ascrivere a una prima stesura dell’opusculum. Su due di
esse, che interessano fechn. 10.5 e 13.5-7, mi soffermero nella seconda parte, aggiungendo
qualche argomento alla diagnosi di autenticiti cautamente formulata da Di Giovine; qui mi
limito a segnalare le pochissime riserve. Nel caso di rechn. 4 rr. 8-10:

x(VQ) ¢@)
Tu quoque mihi tua crede securior, quippe melio- Tu quoque mihi tua crede securior, quippe melio-
ra, ul, quod per adagionem coepimus, prouerbio ra, sed ul, quod per adagionem coepimus, prouer-
finiamus e ‘mutuum muli scalpant’. ’ bio finiamus, ‘mutuum muli scabant’.

a differenza di Di Giovine, che stampa il testo di x (ma con scabant in luogo di scalpant) e
riporta nell’apparato speciale la variante di §, non credo ci sia spazio per «il sospetto di va-
riante d’autore», tanto pili che nessuna delle due lezioni ¢ ineccepibile: «in VQ non sembra
del tutto naturale la dipendente uf ... finiamus dopo tu quoque mihi tua crede securior,
quippe meliora; in z potrebbe fare forse difficolta il congiuntivo in scabant» (p. 114 ad 1.).
Ora, sia il valore parentetico di ut ... finiamus, sia il congiuntivo esortativo (scabant),
senz’altro necessario anche in § perché coordinato con I’imperativo crede, richiedono la
congiunzione ef che troviamo in x, ma nella posizione in cui § ha sed; dunque: tu quoque
mihi tua crede securior, quippe meliora, et ut, quod per adagionem coepimus, prouerbio
Sfiniamus, ‘mutuum muli scabant’ «affidami anche tu i tuoi scritti, con maggior sicurezza in
quanto sono migliori, € — per concludere con un proverbio ci¢ che ho iniziato con un detto -
“i muli si grattino a vicenda™». L’eventualita di una variante redazionale mi pare assai de-
bole anche nei due versi successivi (fechn. 4 vv. 1-2) Aemula dis, naturae imitatrix, omni-
parens ars, | Pacato ut studeat' ludus (labor hic () meus esto operi dux, perché la
coppia ars—ludus «allude in maniera trasparente al titolo dell’opusculum» (p. 117 ad 1), ed &
improbabile che questo tratto programmatico mancasse nella prima stesura del Technopaeg-
nion. Giustamente invece rimangono relegate tra le semplici varianti di tradizione alcune
lezioni banalizzanti o comunque spurie di §, per le quali era stata talora avanzata I’ipotesi di

15 Prooemium a: D. Magni Ausonii Opuscula recensuit Carolus Schenki, MGH .44 V, 2, Berolini 1883
(= Mtnchen 1983), LVL

16 Quanto a studeat, osservo en passant che il verbo fa difficolta se si pensa a significati come «possa
suscitare I'interesse» (Opere di Decimo Magno Ausonio a ¢. di A.Pastorino, Torino 19782, 637),
«strive to please» (Green, 587) ecc.; un po’ meno se il senso & analogo a quello di fast. 1.6 sit tuus hic
Jructus, uigilatas accipe noctes; / obsequitur studio nostra lucerna tuo.

-324 -




autenticita: vd. in particolare fechn. 3.5 nox sortita uices (obitura uicem x), remeauerit
aurea cum lux e 16 uis tamen hic nulla est: uerum (tantum x) est iocus et nihili res; 6.1
Saepe in coniugibus (coniugiis x) fit noxia, si nimia est dos e 12 semper ubi aeterna
uertigine clara nitet (manet x) lux; 9.9 saeua (sicca x) inter rupes Scythicas stetit
alitibus crux e 12 Ibycus ut periit, uindex (index x) fuit altiuolans grus.

Sul piano propriamente ecdotico, tra le non molte novitd possibili per un testo comples-
sivamente ben tramandato e gia sottoposto in poco pii di un secolo alle cure di quattro
editori critici (Schenk! 1883; Peiper 1886; Prete 1978; Green 1991), segnalo I’ottimo maiu-
scolo personificante in fechn. 1.7 Mars, | quem numquam Pietas (pietas edd.), numquam
bona sollicitat Pax e in 7.13 il ripristino della lezione tradita er numquam in dubiis homi -
num (hominem 1. Dousa e tutti gli editori) bona destituens Spes, entrambi persuasivamente
sostenuti nelle rispettive note ad /. (pp. 139 s. e 145). Doveroso, soprattutto dopo 1’emenda-
tio un po’ disinvolta del pur serissimo Green, il ritorno di Di Giovine a un criterio tendenzial-
mente conservativo: solo nel caso di fechn. 4 sed laboraui ut, quantum eius possent
(VQ, quantum posset uideri z) apud aures indulgentissimas, absurda concinerent eqs. la
difesa della paradosi di x «con eius genitivo partitivo» (p. 112) mi pare difficilmente soste-
nibile, a fronte della ragionevole soluzione di Green quantum fieri posset. E nonostante la
diffusa spiegazione di Di Giovine, pp. 224-27, rimango convinto, per le ragioni esposte
altrove!?, che il verso iniziale del Grammaticomastix (techn. 13.1) vada letto Et logodaeda-
lias stride modo... (Ausonio apostrofa I’arcigno grammaticus scandalizzato dalla frivolezza
del Technopaegnion): «E adesso gracchia le tue pignolerie...».

Interamente dedicate al chiarimento dei complessi nodi filologici e degli innumerevoli
dettagli di erudizione ora spicciola ora peregrina dell’opusculum, le oltre centocinquanta pa-
gine (87-253) di capillare commento costituiscono un imprescindibile ausilio per i lettori di
questo lambiccato esercizio versificatorio. Inevitabile — proporzionalmente alla densitd delle
note — qualche modesta riserva, e qualche aggiunta. Ad esempio, I’inusitata notizia di fechn.
11.11 Sicca inter rupes Scythicas stetit alitibus crux, / unde Prometheo de corpore sangui-
neus ros / aspargit cautes et dira aconita creat cos esige una spiegazione, peraltro
gia adombrata in un’ormai lontana nota di P. Mastandrea a Valerio Flacco!8, Rispetto alla
tradizionale origine dell’aconito dalla bava di Cerbero, caduta al suolo nei pressi della citta
di Akonai sul Ponto Eusino, la versione offerta dal Technopaegnion risulta del tutto isolata.
Dall’icore di Prometeo incatenato sul Caucaso, Apollonio Rodio 3.843 ss. fa si germogliare
un fiore, ma si tratta di una sorta di croco dalla cui radice Medea ricava il [Tpopuwfeiov
dappakov capace di rendere invulnerabile Giasone (cf. Val. Fl. 7.355 ss.). Ora ¢é proprio la
maga, terribile manipolatrice dei veleni del paese pontico-caspico, a catalizzare la fusione dei
due miti nell’aitov di Ausonio, in virti di un sincretismo che appare gia avviato in Prop.
1.129 s. Inuidiae fuimus: non me deus obruit? an quae / lecta Prometheis diuidit
herba iugis?, dove la pianta capace di raffreddare I’amore di Cinzia si dice raccolta
«sulla montagna di Prometeo» in quanto degna del funesto erbario di Medea. In esso, anche
per ragioni geografiche, non pud naturalmente mancare il pericoloso aconito, che la donna,
avendolo portato Scythicis ab oris, cerca di propinare a Tesco in Ou. met. 7.406 ss. Alcuni
secoli dopo, le Argonautiche orfiche (v.922) faranno crescere I’erba direttamente nel
giardino della maga, ma intanto Seneca avra volto in veleno anche il magico fiore prodotto
dal sangue di Prometeo (Med. 705 ss.):

17 1, Mondin, Storia e critica del testo di Ausonio, A proposito di una recente edizione, BSL 23, 1993,
76s.en.54.

18 Gramina Ponti (Val. Fi. VII 357), AAPat 38, 1975-76, 119-24.

-325-



Postquam euocauit omne serpentum genus,
congerit in unum frugis infaustae mala:
quaecumque generat inuius saxis Eryx,
quae fert opertis hieme perpetua iugis
sparsus cruore Caucasus Promethei.

In Ausonio i due motivi si saldano definitivamente in una ulteriore variante, che € un invito al
lettore colto (e percid capace di cogliere la novita e di incuriosirsene) a spiegarsi il dettaglio
ritrovando le tappe di questo sincretismo mitologico € magari, en passant, a riconoscere nella
annominatio di v. 11 cautes... cos I'allusione a due correnti etimologie del nome dell’aconito
{cfr. Plin. nat. 27.10); nel complesso, un ‘enigma’ erudito solo un po’ piui elaborato di quello
storico contenuto a v. 14 fertia opima dedit spoliatus Aremoricus Lars.

Ugualmente non ovvio il senso di techn. 12.7 littera sum iotae similis, uox plena
iubens I, soprattutto a fronte di aggettivazioni come Quint. inst. 9.4.34 E planior littera est,
1 angustior e Isid. orig. 1.4.17 sicut exilis sonus, ita tenuis uirgula. Riferito a sonus o a
uox, plenus pud senz’altro significare ‘full, sonorous’ (cfr. OLD s.v, § 12a); non perd
nell’esempio (addotto da Di Giovine p. 203 ad 1) di Cic. de orat. 3.46 quare Cotta noster,
cuius tu illa lata, Sulpici, non numgquam imitaris, ut iota litteram tollas et E plenissi-
mum dicas, non mihi oratores antiquos, sed messores uidetur imitari, che allude
all’apertura dialettale di I" in e (del tipo ue(hja vs. uia: Varro rust. 1.2.14) o meglio all’esito
‘rustico’ € anziché 7del dittongo ei (del tipo speca vs. spica: Varro rust. 1.48.2), e dove ¢ da
intendersi «una e vera e propria», cio¢ pienamente distinta da /. Poiché nel nostro caso
chiaramente non ¢ in gioco la pronuncia del fonemal?, converra attenersi alla plausibilissima
interpretazione vulgata «Ego vocabulum integrum imperans I, sum littera similis
Iotaen?0, con uox = ‘parola’ e plenus nel senso di ‘completo, compiuto in se stesso’, per cui
vd. OLD ss.vv.

Beninteso, si tratta del consueto margine di perfettibilita che € lecito attendersi anche in
lavori sorvegliati come €, appunto, questo contributo ausoniano di Di Giovine. A favorirne la
fruizione, chiudono il volume un Indice degli studiosi citati (pp. 257-69), dei’ monosillabi in
clausola (261-62), delle parole e delle cose notevoli (263-66).

19 Come in Cicerone, anche nell’Ars de barbarismis et metaplasmis di Consenzio, grammatico gallico
del V secolo, I’aggettivo plenus é usato in senso oppositivo, per. indicare la pronuncia «nettax [i} di 7
rispetto a quella aperta [1}, a meta fra e € i, di I (p. 16.2 ss. Niederm. Mihi tamen uidetur, quando pro-
ducta est [scil. ] littera), uel acutior uel plenior esse; quando breuis est, medium sonum exhibere)
e si tratta, oltre che di una descrizione, di una regola ortoepica vdlta a correggere i difetti di iotacismo
precedentemnente esaminati: p. 15.13 ss. iofacismum dicunt uitium, quod per i litteram uel pinguius
uel exilius prolatam fit. Galli hac pinguius utuntur, ut cum dicunt ‘ite’, non expresse ipsam proferen-
tes, sed inter e et i pinguiorem sonum nescio quem ponentes (cfr. W. M, Lindsay, Die lateinische
Sprache. Ihre Laute, Stdmme und Flexionen in sprachgeschichtlicher Darstellung, Ubers. von H.
Nohl, Leipzig 1897 [= Hildesheim 1984}, 26 ss., in part. 30 s.). Ausonio, che ¢ a sua volta grammati-
cus e si muove nello stesso orizzonte linguistico, a rigore potrebbe intendere «sono la lettera simile a
iota, che pronunciata piena (=[iJ) esprime I'ordine ‘vail’ (i)», ma tanta precisione tecnica appare
estranea sia al tenore del contesto che alla complessiva fisionomia di questo fusus letterario.

20 1 Floridus, D. Magni Ausonii Burdigalensis Opera, Parisiis 1730, 366 (lo spaziato é mio); cf. P.
Canal, Le opere di Decimo Magno Ausonio volgarizzate, Venezia 1853, 531: «Accennasi all’essere /
I'imperativo del verbo ire; sicché preso come voce piena ed intera, comanda», e ancora H. G. Evelyn
White, Ausonius with an English Translation, [, Cambridge Mass.-London 1919 (= 1968), 305: «I am
a letter like Iota and a complete word of command, /».

-326-




«Ammetto che in uno stesso testo ’attribuzione di varianti significative ora a intervento
interpolatorio ora a rielaborazione dell’autore rappresenta un elemento di qualche debolezza
e ritengo che la spiegazione delle singole varianti debba essere, per quanto possibile, univo-
ca»: cosi nel suo libro Di Giovine (p. 60), cercando di prevenire una delle pii ovvie obiezioni
dei sostenitori della tesi interpolatoria. La precauzione non é necessaria, nel senso che il
presunto elemento di debolezza ¢ invece la semplice conseguenza della realtd documentaria e,
anziché un limite del procedimento seguito, rappresenta semmai una riprova della sua
correttezza. 1l vizio d’impostazione di cui risultano tuttora affette entrambe le teorie sul testo
di Ausonio — quella ‘interpolazionistica’ come quella ‘variantistica’ — € stato proprio il voler
costringere una fenomenologia testuale estremamente complessa entro la gabbia di una
spiegazione univoca, finendo da una parte coll’imputare a copisti e lettori medievali interven-
ti che essi non avrebbero avuto né ragione né possibilita di escogitare, dall’altra ostinandosi a
attribuire al dotto poeta di Bordeaux anche evidenti trivializzazioni sotto 1’etichetta di «prime
stesuren; € cio — denunciava il salutare caweat metodico venuto piu di trent’anni fa dalla
penna di Dante Nardo - «come se non fosse possibile ammettere per Ausonio la concomitan-
za di due fenomeni tutt’altro che rari ¢ occasionali nella trasmissione dei testi antichi,
I'interpolazione, in tutte le forme che essa pud assumere, e la variante d’autore, che sola pud
offrire, in certi casi, una plausibile spiegazione delle lectiones uariantesy, senza naturalmen-
te dimenticare «una terza fonte di vananti, essa pure ben nota, e cioé le cosiddette corruttele
meccaniche: aplografie, dittografie, fraintendimenti di copisti, etc.»?!. Caweat salutare,
dicevo, che spezzava I’unilateralita delle teorie fino a quel momento applicate alla tradizione
ausoniana, e che — se le circostanze, come vedremo, non si fossero opposte — avrebbe voluto
. mostrare tutta la sua validita proprio sul banco di prova del Technopaegnion, in cui Nardo
ravvisava la pit concentrata interazione dei diversi fenomeni di trasmissione testuale. E poco
importa che lo studioso, nello specifico, confermasse certe diagnosi degli “interpolazionisti’
giudicando spurie alcune lezioni di § che avrebbero qualche possibilita di risalire a varianti
originali; al di 13 del trattamento per lo piu felicissimo dei singoli Joci, il vero progresso stava
nella luciditd di un approccio filologico scevro da tesi preconcette, mirante a raccontare la
vicenda testuale di Ausonio cosi come risultava dai dati della tradizione spassionatamente
valutati, piuttosto che a conciliare anche forzatamente quei dati con una storia del testo
assunta a priori, o peggio, con un’idea precostituita della trasmissione dei testi antichi nel
suo complesso. Di fatto, a distanza di oltre un trentennio, [a tesi di una tradizione ausoniana
caratterizzata dalla stratificazione di eventi assai diversi rimane a mio avviso I'unica in
grado di spiegare in modo soddisfacente I'intera gamma fenomenologica, e la sua
giustezza si pud agevolmente dimostrare, prima ancora che sull’intricata situazione del
Technopaegnion, su qualche altro caso piti semplice ¢ di piii immediata evidenza.

L’esempio migliore ¢ dato forse dall’epigramma 8 Green, che cosi appare nelle due
tradizioni manoscritte x (cioé V) e § (i soli codd. del ramo z):

IN TUMULUM HOMINIS FELICIS Vz

bene olente (-is Tollius) et unguine nardi, V
et odoro perlue nardo, z
hospes, et adde rosis balsama puniceis.
Perpetuum mihi uer agit illacrimabilis urna
et commutaui saecula, non obii.
5 Nulla mihi ueteris perierunt gaudia uitae,
seu meminisse putes omnia siue nihil. V
Jelix seu ini siue nihil ini. Z

Sparge mero cineres

21 D. Nardo, Varianti e tradizione manoscritta in Ausonio, AIV 125, 1966-67, 336 s.
-327-



Per quanto concerne il v. 6, non ¢’é dubbio che il testo di z sia deteriore, perché «the loose
syntax of felix is unacceptable»?Z; ma come avra potuto prodursi questa lezione? In un pre-
cedente approccio al problema avevo ipotizzato che un errore di omissione fra caratteri
uguali seu meminis(se putes omnia s)iue nihil?3 avesse indotto un copista o lettore successi-
vo a ricostruire congetturalmente il pentametro <felix> seu memini siue nihil <memini>,
reduplicando memini e ricavando felix dal titolo del componimento. Oggi sono propenso a
credere che sull’iniziativa dell’ignoto restauratore abbia influito anche il ricordo del distico
Domitii Marsi de Atia matre Augusti conservato nella silloge bobiense (Epigr. Bob. 39 =
Dom. Mars. carm. 8 Bl.):

Ante omnes alias felix tamen hoc ego dicor,
siue hominem peperi femina siue deum.

Se ¢id & vero, I’intervento avvenuto in z, benché complessivamente un po’ goffo, suggerisce
un livello culturale inconciliabile con I’identikir del banalizzatore ~ che adultera il testo al
solo scopo di chiarificarlo ~ delineato dai sostenitori della tesi interpolatoria?®. Chi pose ma-
no al testo di v. 6 lo fece perché, come credo, si trovava in presenza di un pentametro mutilo:
messo davanti al verso sano, cosi come figura in V, non avrebbe avuto nulla da ridire. Tanto
meno, dunque, gli si potrd imputare la lezione del v. 1 (Sparge mero cineres) et odoro
perlue nardo, escogitata per eliminare secondo Jachmann I’iperbato bene olentis et unguine
nardi, secondo Green I’eventuale iato bene olente et poi sanato cosi semplicemente dal
Tollius23. Certo, scomparso I’elegante epiteto bene olens, di nobile tradizione poetica?s,
I’esametro di z pud risultare, quanto ad aggettivazione e a ordo uerborum, un po’ pil
convenzionale, appiattito su esempi come:

Ou. met. 9.87 Naides hoc pomis ef odoro flore repletum

-Calp. ecl. 4.19 lam puerum calamos ef odorae uincula cerae

Sil. 2.219 ad dulces ceras ef odori corticis antra

Stat. Theb. 4.417 uisceribus laceris et odori sulpuris aura
6.104 hinc audax abies ef odoro uulnere pinus

Mart. 6.80.5 tantus ueris honos ef odorae gratia Florae;

in compenso, perluere per suggerire una copiosa aspersione ¢ verbo tutt’altro che trito (cfr.
ThiL X,1 1521,55 ss.), mentre I’intero emistichio pare serbare memoria di un passo di Apu-
leio che descrive con parole simili, ¢ soprattutto impreziosite da una clausola esametrica,

22 Green, 382.

23 Mondin, 70. Per un caso analogo vd. ad es. fechn. 3.4 dove, rispetto al testo sano di x e D, la lezione di
z mors auida inferna mergi nequa nox si spiega come ‘salto’ fra due sillabe uguali: mors awida,
inferna mergilt caligilne quam nox: cf. Green, 586, e Di Giovine, 102 ad /.

24 Ad es. secondo Jachmann, 500 s. «Mit voller Klarheit... 148t sich auch das Motiv erkennen, welches
den Z-Recensor bei seiner Umformulierung des letzten Verses des felix-Epigramms leitete. Das Wort
Jelix war im Kontext selbst nirgends ausgesprochen. Zur Verdeutlichung, um den Leser formlich mit
der Nase darauf zu stofien, setzte der Recensor es in den Text, indem er es der Uberschrift entnahmy.

23 Jachmann, 499; Green, 382.

26 Verg, ecl. 2.48 narcissum et florem iungit bene olentis anethi, Copa 35 quid cineri ingrato seruas
bene olentia serta? Tib. 3.8.17 possideatque, metit quidquid bene olentibus aruis; Prop. 3.17.27 et
tibi per mediam bene olentia flumina Naxon, Ou. med. 91 profuit et marathos bene olentibus addere
murris.

-328-



un’analoga pioggia di vino profumato (met. 10.34.2); Tunc de summo montis cacumine per
quandam latentem fistulam in excelsum prorumpit uino crocus diluta sparsimque defluens
pascentis circa capellas odoro perpliit tmbré. Anche riconoscendo la superiorita
formale della redazione V, ¢ lecito estendere al v. | la diagnosi valsa per il v. 6 ¢ - in altre
parole — attribuire entrambe le varianti di z a un medesimo intento interpolatorio? lo credo
che la risposta non possa essere che negativa.

Altrettanto esemplare ¢ il caso di epigr. 103, che compare cosi nelle due tradizioni?”:

v

DYSEROS

‘Suasisti, Venus, ecce, duas dyseros ut amarem.
Odit utraque; aliud da modo consilium.”

‘Vince datis ambas.” ‘Cupio, uerum arta domi res.’
‘Pellice promissis.” ‘Nulla fides inopi.’

‘Antestare deos.” “Nefas est mihi fallere divos.” 5
‘Peruigila ante fores.” ‘Nocte capi metuo.’

“Scribe elegos.” ‘Nequeo, Musarum et Apollinis ex-
‘Frange fores.” ‘Poenas iudicii metuo.’  [pers.’

‘Stulte, 0b amorem mori pateris: non uis ob amo-
‘Malo miser dici, quam miser atque reus.” [rem?’

‘Suasi guo potui: alios modo consule.” ‘Dic quos.’
‘Quod sibi suaserunt, Phaedra et Elissa dabun,

z

(sine titulo, cum praeced. coniunctum)
*Suasisti, Venus, alma, duas Glyceras ut amarem.
Qdit utraque; aliud da modo consilium.”
“Vince datis ambas.’ ‘Cupio, uerum arta domi res.’
‘Pellice promissis.” ‘Nulla fides inopi.’
‘Antestare deos.’ “Nefas est mihi fallere diuos.’
‘Peruigila ante fores.” ‘Nocte capi metuo.’

‘Scribe elegos.’ ‘Nequeo, Musarum et Apollinis ex-
‘Frange fores.” ‘Poenas iudicii metuo.”  [pers.’
“Stulte, ab amore mori pateris: non uis ob amorem?”

‘Malo miser dici, quam miser atque reus.’
*Suasi quod potui: alios modo consule.” ‘Dic quos.’
‘Phaedra et Elissa tibi dent laqueum aut gladium,

quod Canace Phyllisque et fastidita Phaoni.’
‘Hoc das consilium?’ ‘Tale datur miseris.’

praecipitem pelago uel Leucados elige rupem.’

14 ‘Hoc das consilium?’ ‘Tale datur miseris.”

Sulle varianti di minor estensione non possono esservi dubbi. Il Vossiano cade in errore a
v. 9, dove il primo ob amorem & ametrico, € a v. 11, scrivendo quo in luogo di quod: ma nel
complesso il suo testo appare migliore. Nella poesia che z prepone senza soluzione di conti-
nuitd al nostro epigramma, lo stesso personaggio aveva consultato Venere per risolvere un
proverbiale cruccio d’amore (epigr. 102.1-2):

‘Hanc amo quae me odit, contra illam quae me amat odi.
Compone inter nos, si potes, alma Venus.’,

ricevendo il consiglio di amare entrambe le donne (ibid. 5-8). Di qui il copista di z, che non
avvertiva piti la separazione dei due testi e per questo motivo — forse - il valore di ecce?8, ha
trasferito il consueto epiteto della dea al v. 1 di epigr. 103, mentre V, tanto piu fededegno
perché non possiede il primo componimento, tramanda correttamente I’avverbio che marca il
legame tra la vecchia e la nuova situazione: «Ecco, ho seguito il tuo responso...». Inoltre V
conserva il grecismo diseros (cioé dyseros, gr. ucépmg ‘sofferente d’amore’), che va ad
aggiungersi alla lista degli hapax ausoniani, laddove il copista di z, disorientato dalla parola
sconosciuta, ne ricava per le due donne un nome proprio (Glyceras) tutt’altro che raro nella
poesia erotica??, ed effettivamente usato da Ausonio - e proprio al plurale - in epigr. 19.1-2
Laidas et Glyceras, lasciuae nomina famae, | coniunx in nostro carmine cum legeret...

27 Sulla possibilita di conservare sia nefds est mihi di v. 5 (corretto nec fas mihi a partire dall’editio prin-
ceps del 1472; non fas mihi da Schenkl) sia lo iato in cesura tra potui e alios a v. 11 (eliminato inte-
grando potui: <tu> alios fin dall’editio princeps), mi sono gi4 espresso in Storia e critica, 66 n. 33.

28 Jachmann, 492.
29 Cfr. Hor. carm. 1.19.5 e Nisbet-Hubbard ad /; 1.30.3; 1.33.2; 3.19.28; Mart. 6.40.2; 11.40.1 ss.

-329 -



Bastano queste due piccole interpolazioni per rendere sospette le piu cospicue varianti che z
presenta ai vv. 12-13? [ giudizi espressi sulla loro inautenticitd sembrano tutt’altro che pro-
banti. Peiper si limita a sentenziare che essa «balza subito agli occhin®®. Jachmann deduce
dal lemma Dyseros di V che anche questo epigramma, come tanti altri dello stesso autore,
doveva essere ispirato a un exemplar greco, € ne argomenta che il vincolo costituito dal
modello esclude gia di per s¢ la possibilitd di varianti redazionali: solo una delle due versioni
tradite puo risalire al poeta, € non sara certo quella di z, che ¢ «prolissa, goffa, spuntata; in
una parola: non-epigrammatica», concepita apposta «per lettori incolti ¢ di scarsa intelli-
genza»3!. Meno perentorio, ma sostanzialmente concorde, 1’ultimo editore ritiene che «Z’s
version is not appropriate to consule, and in spite of the need to supply consilium V’s more
allusive version is to be preferred»32.

Di fatto, allusivitd di V si riduce a ben poca cosa: basta una sommaria infarinatura
mitologica, o anche solo un po’ di cultura ovidiana, per ricordare I’estremo rimedio quod sibi
suaserunt le cinque donne evocate. L’unica finezza contenuta nei due versi, peraltro sempli-
cissimi, consiste nell’aver svariato la banalita del nudo elenco sostituendo al nome di Saffo
una perifrasi (fastidita Phaoni) che, mentre denota con precisione la poetessa, evoca anche le
circostanze della sua infelicitd e in definitiva la ragione della sua presenza in questo catalogo
di heroides. Osserviamo ora il testo «interpolaton di z. Qui effettivamente il consilium adot-
tato dalle sfortunate eroine ¢ chiarito dalla menzione dei rispettivi espedienti: il nodo scorsoio
di Fedra, la spada di Didone, e per Saffo il salto dalla rupe di Leucade; ma appunto in cio si
avverte la mano di Ausonio, che nella rassegna delle amanti infelici del Cupido cruciatus
mostra una netta predilezione per questi dettagli (22-26, 31-33, 37-39):

Fert fumida testae
lumina Sestiaca praeceps de turre puella
et de nimboso saltum Leucate minatur
" <mascula Lesbiacis Sappho peritura sagittis. >
Harmoniae cultus Eriphyle maesta recusat

Licia fert glomerata manu deserta Ariadne,
respicit abiectas desperans Phaedra tabellas.
haec laqueum gerit, haec uanae simulacra coronae:

Parte truces alia strictis mucronibus omnes
et Thisbe et Canace et Sidonis horret Elissa:
coniugis haec, haec patris et haec gerif hospitis ensem.

Si potrebbe obiettare che proprio questo poemetto, presente nella medesima silloge di z, pud
aver fornito lo spunto alla pretesa contraffazione dell’epigr. 103; ma sfuggirebbe pur sempre
la logica di un interpolatore che, volendo semplificare il testo, sacrifica due dei cinque exem-
pla originali (Canace ¢ Fillide) per lasciare maggior spazio a Saffo e perd, invece di menzio-
nare senz’altro la poetessa, vi allude obliquamente evocandone il folle gesto, con un proce-
dimento che risulta essere assai congeniale allo stesso Ausonio. Lo si ritrova (é un esempio a
caso) nell’epitimbio per il cavallo Fosforo, campione di galoppo in vita e destinato nell’aldila

30 R Peiper, Die handschrifiliche Uberlieferung des Ausonius, Jb.cL.Ph., Suppl. 11, 1880, 289.

31 jachmann, 493.
32 Green, 417.
33 Nei manoscritti il v. 25 & caduto: riporto exempli gratia I'integrazione dell'Ugoleto, ed. 1499,

-330-




a formare un’immortale quadriga coi pil splendidi destrieri del mito (epigr. 7.7-10):

hunc titulum uani solacia sume sepulchri
et gradere Elysios praepes ad alipedes.
Pegasus hinc dexter currat tibi, lacuus Arion
funalis, quartum det tibi Castor equum;

anche qui i primi due compagni sono indicati per nome, mentre il terzo, Cillaro, ¢ elegante-
mente criptato nella frase che ha per soggetto il suo leggendario fantino.

In cosa consiste, dunque, la pretesa inferiorita della lezione di z? Anche Pasquali, che
pure la ritiene genuina, esagera la qualita della redazione V, in cui ravvisa gli effetti di un
benefico ripensamento: «Il poeta consiglia a un dyseros il solo modo sicuro di guarir
dall’amore, uccidersi», ma la prima redazione, quella di z, «era troppo chiara, scortese: mu-
tando, Ausonio ha trovato modo di temperare verbalmente la crudezza e di trovare al tempo
stesso posto a due altre eroine»®*. Se si guarda bene, la piu forbita lezione di V ¢ in realtd
alquanto pil piatta; in fondo alla serie delle cinque donne famose, solo in virtu della perifrasi
la poetessa respinta da Faone si distingue fra le altre eroine suicide. Ma si era veramente
suicidata? Nella herois ovidiana 1’idea di saltare dall’altissima rupe di Leucade non deriva a
Saffo da volonta di autodistruzione, bensi dal consiglio di una Naiade, che le raccomanda
questa pericolosa esperienza come infallibile rimedio all’amore non corrisposto (161 ss.):

Hic ego cum lassos posuissem flebilis artus
constitit ante oculos Naias una meos;

constitit et dixit: ‘Quoniam non ignibus aequis
ureris, Ambracia est terra petenda tibi.

Phoebus ab excelso, quantum patet, aspicit aequor;
Actiacum populi Leucadiumque uocant.

Hinc se Deucalion, Pyrrhae succensus amore,
misit, et illaeso corpore pressit aquas.

Nec mora, uersus amor figit lentissima Pyrrhae
pectora; Deucalion igne leuatus abit.

Hanc legem locus ille tenet. Pete protinus altam
Leucada, nec saxo desiluisse time.’

Un frammento della Leukadia di Menandro (258 Korte) afferma che Saffo fu la prima ad
affrontare lo strapiombo per amore, mentre in Ovidio essa risulta preceduta nientemeno che
da Deucalione. Nel complesso, la tradizione antica fa della rupe di Leucade un luogo piutto-
sto frequentato. La Kainé historia di Tolemeo Efestione, schedata da Fozio al n® 190 della
sua Biblioteca, ignora la poetessa, ma cita altri otto personaggi che fecero la stessa esperien-
za per liberarsi di un amore disperato, i pit morendo, altri uscendone sani ¢ salvi, uno addi-
rittura riemergendo dal mare con un tesoro; la prima a saggiare I’effetto del salto era stata
perd la stessa dea dell’amore (153a):

Quanti dunque si gettano dalla rupe, si dice vengano liberati dall’amore, ed eccone il motivo:
dopo la morte di Adone narrano che Afrodite, vagando alla sua ricerca, lo trovasse ad Argo, citta
di Cipro, nel tempio di Apollo Erithios, e se lo portasse via dopo aver confidato ad Apollo il suo
amore per Adone. Apollo la condusse sulla rupe di Leucade e le ordind di gettarsi giu e lei,
gettatasi, fu liberata dall’amore. Poiché ne chiedeva la ragione, Apollo le rispose che — da buon
indovino — sapeva che Zeus, perennemente innamorato di Hera, veniva a sedersi sulla rupe e
trovava tregua alla sua passione.

34 Storia della tradizione e critica del testo, Firenze 19522 (= 1974), 415.

-331-



Naturalmente ¢ per motivi del tutto indipendenti che nell’epigramma di Ausonio é
proprio Venere a suggerire il rimedio; ma certo il testo di z si colloca in questa tradizione,
che fa del salto dalla Roccia Bianca non un mezzo di suicidio, bensi un’estrema terapia al
mal d’amore3’. Lo dimostra la netta differenza formale delle due frasi, ¢ la loro autonomia
sintattica marcata dalla disgiuntiva, nonché il fatto che solo la prima risulta logicamente con-
nessa con la precedente battuta dialogica con cui forma il distico (‘Suasi quod potui: alios
modo consule.’ ‘dic quos.’ | ‘Phaedra et Elissa tibi dent laqueum aut gladium),
mentre la seconda, rinviata all’esametro successivo (praecipitem pelago uel Leucados elige
rupen’), ne & staccata sotto ogni punto di vista, confermando che non si tratta di una ripeti-
zione con uariatio, ma di un’alternativa al primo suggerimento: «Togliti la vita - ¢ il respon-
so della dea - oppure scegli di tentare il salto di Leucade», ché «questo ¢ il consiglio che si
da agli amanti disperati». Nella redazione V I’anafora di quod e la sillessi dei verbi conferi-
scono alla risposta una gradevole concinnitas e una maggiore coesione interna, cui collabora
Iallitterazione unificante di f: ‘quod sibi suaserunt, PHaedra et Elissa dabunt, | quod
Canace PHyllisque et Fastidita PHaoni’, ma in questa levigatezza si smarrisce la diversa
valenza del gesto di Saffo rispetto a quello delle altre eroine, alle quali viene genericamente
accomunata da una medesima scelta suicida. Benché il primo verso mostri chiari segni di
interpolazione, la redazione di z si presenta, nonché piu espressionistica (basti notare
I'impianto fonico del verso PraeciPitem Pelago uel. Leucados elige ruPem), anche piu
docta e in ogni caso — non esiterei ad aggiungere — verosimilmente genuina.

La tesi delle varianti d’autore non ¢ dunque indebolita dal riconoscimento, talora nello
stesso contesto ¢ a brevissima distanza, di lezioni spurie, se nel contempo ¢ possibile dimo-
strare il netto divario di qualita stilistica e — eventualmente - di finalita che distingue le une
dalle altre, provando non solo la perfetta pertinenza delle varianti ritenute originali all’interno
dei rispettivi contesti, ma anche la loro piena rispondenza alla prassi compositiva e pit in
generale alla cultura letteraria dell’autore.

A tale proposito, fra le varianti del Technopaegnion si impone all’attenzione quella che
coinvolge i due successivi componimenti De historiis (9.22 ss.) € De uere primo (10):

(V) ¢ (D2)

9 DE HISTORIIS 9 DE HISTORIIS
.......... 1 peliax {Phrix.
Barbarus est Lydus, pellax Geta, femineus Phrix.  Barbarus est Lydus, ferus D seruus z Geta, femineus
Fallaces Ligures, nullo situs in pretio Car. Audaces Lycii, nullo tamen in pretio Car. (om.z)
Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser. Vellera depecti<e> nemoralia uestifluus Ser. (om. z)

17 Res Asiae quantas fato dedit immeritas fraus!
Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx. 25 Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx,
Nota Caledoniis nuribus, muliebre decus, Strix.  nota ef paruorum cunis, muliebre secus, Strix.

10 DE VERE PRIMO 10 DE VERE
Annus ab exortu cum floriparum reserat uer, Annus ab exortu cum floriparum reserat uer,
cuncta uigent: nemus omne uiret, nitet auricomum cuncta uigent: nemus omne uiret, nitet auricomum
[rus [rus

33 Su di essa vd. L. Burchner, Leukas, Leukadia, RE X11,2 (1925), in part. 2236; K.-H. Tomberg, Die
Kaine Historia des Ptolemaios Chennos, Eine literarhistorische und quellenkritische Untersuchung,
diss. Bonn. 1967, 147 ss,, e con particolare riferimento alla leggenda di Saffo, H. Dorrie, P. Ovidius
Naso, Der Brief der Sappho an Phaon, Manchen 1975, 33-49; G. Nagy, Phaethon, Sappho's Phaon
and the White Rock of Leukas, HSPh 77, 1973, 137-77, poi in Greek Mythology and Poetics, Ithaca-
London 1990, 223-62.

-332-




# fusura [stirps.
et fusura umbras radicitus exigitur stirps. et passuraD passura z umbras radicitus exigitur
Non denso ad terram lapsu glomerata fluit nix. Non denso ad terram lapsu glomerata fluit nix.
Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus. 5 Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus.

lam pelago uolitat mercator uestifluus Ser.

Presente in V all’interno del De historiis, a conclusione di una breve rassegna etnografi-
ca (9.22-24), nella versione wellera depectit nemoralia uestifluus Ser, 1'esametro di cui ci
occupiamo compare in § sotto la forma iam pelago uolitat mercator uestifluus Ser, perfetta-
mente idonea alla diversa collocazione a suggello del componimento 10 De (primo) uere. Se
le cose stessero semplicemente cosi, avremmo una variante analoga a quella di fechn. 13.3
Ennius ut memorat, repleat te ‘laetificum gau’ (V), che in { compare dopo v. 19, cio¢ alla
fine di una serie di citazioni enniane, nella forma e quod nonnumquam praesumit laetificum
gau. La situazione ¢ complicata dal fatto che D riporta il verso anche nel De historiis,
nella stessa posizione (dopo 9.23, che mostra cospicue varianti) € nella stessa forma (vellera
depectit etc.) di V, mentre I'altro ramo di £, cioé il gruppo dei codici z, passa direttamente
da 9.22 a 9.25, e quindi non reca neppure il v. 23; I’indebita presenza in Dz del v. 17 prima
di v. 25 mostra che in tutta questa tradizione il passo ¢ complessivamente disturbato.

Per lasciare aperta la possibilitd della variante d’autore bisogna ovviamente immaginare
che in ¢, ciod nell’archetipo di Dz, I’esametro in questione comparisse soltanto alla fine del
De uere ¢ nella forma iam pelago etc., e che poi il ramo rappresentato da D acquisisse
autonomamente uellera depectit etc. per contaminazione con la tradizione x; un’eventualita,
quest’ultima, tutt’altro che remota, e resa anzi alquanto probabile dai non pochi casi in cui il
Cantabrigiensis reca i segni di una saltuaria collazione con il testo dell’altra famiglia: si
vedano qui in alto le varianti di V pellax e fusura che D registra supra lineam in alternativa
rispettivamente a 9.22 ferus ¢ 10.3 passura; si veda techn. 7.3 tum Iouis et Consi germanus,
Tartareus Dis, dove D (consi™) recepisce la banalizzazione consors di V; si veda
soprattutto — € questo quarto esempio potrebbe offrire un modello di quanto andiamo
ipotizzando - il penultimo verso dell’Oratio o Precatio matutina (ephem. 3.84), che D
riporta dapprima nella stessa forma di z e subito dopo secondo la lezione di V36;

aeterno cum patre manens, in saecula regnans,
consona quem celebrat modulato carmine plebes,
consona quem celebrant modulati carmina Dauid
et responsuris ferit aera uocibus amen.

Immaginando invece che gia in { i due versi sul uestifluus Ser fossero compresenti nella
stessa dislocazione che si rileva in D, si dovrebbe percid stesso ammettere 1’interpolazione
del secondo (iam pelago etc.) alla fine del De uere, essendo fuori discussione sia la possibili-
ta di attribuire ad Ausonio la ripetizione dello stesso monosillabo ¢ addirittura della stessa
clausola a cosi breve distanza, sia quella di due redazioni alternative di 9.23, di cui una finita
per qualche ragione dopo 10.5. E appunto in rifiuto di queste due ipotesi, entrambe immeto-
diche e fantasiose, che Nardo®” propendeva per la tesi interpolatoria gia sostenuta da Schenk!
e pil energicamente da Jachmann, del quale riportiamo per esteso il ragionamento:

36 (Forse qualcosa di simile & avvenuto nello stesso titolo dell’Oratio, che sucna semplicemente Oratio
in V, Precatio matutina ad omnipotentem deum in Z ¢ Oratio matutina Ausonii ad deum omnipoten-
tem in C [= DJ: titolo, quest’ultimo, che pare originato da una contaminazione fra Z e V» (Nardo,
Varianti, 253, cui si rinvia per la discussione delle varianti dell’Oratio).

37 Vd. infra, pp. 352 s.

-333-



1l nostro recensore [scil. di §] trovava cosi difficile il v. 24 vellera depectit nemoralia vestifluus
Ser da non sapere che farsene, soprattutto in questa collocazione. Per tali evenienze egli possede-
va, come molti della sua risma, un metodo ben collaudato: la semplice, recisa eliminazione. ...
Col nostro v. 24 perd ha proceduto diversamente, rimuovendolo dalla sua sede originaria - la
sola adeguata ~ e rielaborandone la prima parte, a lui incomprensibile, cosicché il verso ricevette
questo assetto: iam pelago volitat mercator vestifluus Ser. Ovviamente il nostro rifacitore non ha
creato il nuovo emistichio con le sue sole risorse, ma dev'essersi appoggiato a Virgilio, Aen. III
24 linquimus Ortygiae portus pelagoque uolamus ¢ forse ad Ausonio, v. 13 quid fluitat pelago
del Per interrogati et responsiy [techn. 11]. E quale luogo era destinato a questo verso
bastardo? Esso doveva essere aggiunto in coda alla successiva poesia De uere primo, ¢ qui
figura pertanto in Z ... Che questo sesto verso, col suo etnico conclusivo, non appartenga a detta
sede, risulta chiaro gia da tale ragione esterna; quanto al contenuto, & con viva sorpresa che si fa
la conoscenza del vestifluus Ser nei panni di un audace navigatore. 38

Espressa con I’autorevole perentorietd che contraddistingue tutto il saggio di Jachmann, la
diagnosi ¢ pero inficiata da una intrinseca inverosimiglianza, attribuendo al presunto interpo-
latore la facolta di ricordare e utilizzare una clausola virgiliana, ma non di comprendere il
senso di un esametro, uellera depectit nemoralia uestifluus Ser, che & la contaminazione di
Auien. orb. terr. 936 uellera per siluas Seres nemoralia carpunt con un passo dello
stesso Virgilio, georg. 2.120 s. quid [tibi referam) nemora Aethiopum molli canentia
lana, / uelleraque ut foliis depectant tenuia Seres? — un passo, si badi bene,
talmente fecondo di imitazioni, da costituire un vero e proprio archetipo della rappre-
sentazione poetica dei Seri ¢ dei loro rinomatissimi tessuti?. Accantonata dunque la tesi
della difficolta contenutistica, un movente assai pit credibile per il presunto interpolatore di
¢ sarebbe, come indicava Nardo, la volonta di integrare nel De uere primo il motivo
dell’elemento marino, generalmente previsto dalla topica dell’ekphrasis primaverile. Gia la
squisitezza di una tale finalitd, assieme all’ineccepibile realizzazione formale, inserirebbero
di diritto il nostro verso tra le varianti di § che lo studioso giudicava non autentiche, ma «per
la loro correttezza metrica e il non volgare bagaglio culturale che presuppongono trascen-
dono di gran lunga le capacitd di copisti medievali e devono percid essere considerate
interpolazioni antiche, risalenti a un’epoca assai vicina a quella della diffusione degli opus-
cula ausoniani ¢ sorte in ambienti culturalmente qualificatin®®. In realtd, questo accorto
rimaneggiatore tardoantico, tanto diverso dallo sprovveduto interpolatore reclamato da
Jachmann, finisce per risultare cosi vicino ad Ausonio per epoca e per qualita letteraria e
culturale, che c’¢ da chiedersi cosa lo distingua da esso. Perché se & vero che nell’ambito
della descriptio ueris I'immagine della calma equorea & spesso associata alla fine del mare

38 Jachmann, 497.

39 Cfr. Sen. Thy. 379 Seres uellere nobiles, Petr. sat. 119.10 hinc Numidae accierant, illinc noua uellera
Seres; Sil. 6.4 Seres lanigeris repetebant uellera lucis, 14.664 munera Rubri / praeterea Ponti de-
pexaque uellera ramis, Paul. Nol. carm. 25.51 non cupiat lapidum pretium neque uellera Serum;
Claud. carm. 1.180 stamine, quod molli tondent de stipite Seres / frondea lanigerae carpentes uelle-
ra siluae, 7.211 uobis rubra dabunt pretiosas aequora conchas, / Indus ebur, ramos Panchaia, uelle-
ra Seres, 18.226 te foliis Arabes ditent, te uellere Seres, {Prosp.] carm. de prou. 143 s. queis ostro
contempto, uellere Serum, / eximius decor est tergis horrere ferarum, Flor. AL 376.12 R.2 uellera
quot Seres tingunt uariata colore, Sidon. carm. 5.43 fert Indus ebur, Chaldaeus amomum, ! Assyrius
gemmas, Ser uellera, tura Sabaeus, Auit. carm. 6.40 mollia uel tactu quae mittunt uellera Seres,
Ennod. carm. 2.56.8 uellera ceu Serum murice tincia feras, dict. 12.3 ebria uestito plus lucent uelle-
ra Sere; Boeth. cons. 2.5.8 nec lucida uellera Serum / Tyrio miscere ueneno, FPL incert 67 Bl. ignoti
Jacie, sed noti uellere Seres; AL 21.104 R.2 uiduatos... | ture Arabas, Persen gemmis et uellere Seres.

40 vd. infra, p. 355.

-334.-




clausum e percid alla ripresa della navigazioned!, il verso iam pelago uolitat mercator
uestifluus Ser attiva un dettaglio tutt’altro che consueto alla tradizione poetica latina (lo
troviamo appena accennato in Hor. carm. 3.7.1 ss. Quid fles, Asterie, quem tibi candidi /
primo restituent uere Fauonii / Thyna merce beatum... Gygen?), ¢ assai familiare invece a
quella epigrammatica greca, che troviamo condensata all’inizio del decimo libro dell’Anto-
logia Palating in una serie di esempi da Leonida di Taranto (HE LXXXV = AP 10.1: trad.
F. M. Pontani):

Di navigare & tempo: la garrula rondine ¢ giunta,
Zefiro toma e il bel tempo rimena.
Mettono fiore i prati, s’¢ fatto silenzio nel mare
che di flutti e folate ribolliva.
Salpa le ancore, sciogli da terra le gomene, avanti,
con le vele spiegate, marinaro!
Questo & I"ordine mio, di Priapo signore dei porti:
uomo, a tutfi i commerci [nGoav én’ Epnopinv] fa’ viaggio!

agli epigoni di epoca romana ¢ bizantina, Marco Argentario (GPA XXVIII = AP 10.4.1-2):

Stanno alla fonda le navi. Le gomene lunghe disciogli,
spiega, mercante [Eprope], le tue vele e va'l,

Tiillo (FGE Il = AP 10.5), Satiro (FGE 1= AP 10.6), Paolo Silenziario (4P 10.15). E se la
non ovvia cultura poetica presupposta dal verso di { rientra percid agevolmente nella
fisionomia di quell’assiduo ‘traduttore’ di epigrammi greci che & Ausonio*2, d’altro canto
anche la scelta lessicale rappresentata da iam pelago uolitat sembra deporre per una
competenza letteraria qualificata, giacché la funcrura non ¢ solo frutto della commistione di
un modulo ausoniano (fechn. 11.13 quid fluitat pelago) con lo spunto di Verg. Aen. 3.24
pelagoque uolamus, ma si rifa a una precisa accezione marinaresca di uolito che troviamo
ad es. in Fur. Ant. carm. frg. v. 4 sicut fulca leuis uolitat super aequora classis; Catull. 64.9
(la nave Argo) leui... uolitantem flamine currum; Hor. carm. 4.5.19 pacatum uolitant per
mare nautae, etc.

Insomma, quanto a fattura e ad armonia col contesto, il verso tradito da § puo essere
benissimo di Ausonio, ché la sola macula a offuscarne il nitore sarebbe tutt’al pit I’identita
etnica del mercator, la cui precisazione sembra irrilevante all’intemo della descrizione pri-

4l Sull’argomento mi permetto di rinviare al mio L ‘ode 1,4 di Orazio tra modelli e struttura, Napoli
1997, 61 ss.

42 Sy questo ben noto aspetto della poesia ausoniana, oltre all’imprescindibile F. Benedetti, La fecnica
del ‘vertere’ negli epigrammi di Ausonio, Firenze 1980, vd. almeno le dense pagine di M. Lossau,
Ausonius und litterae Graecae, Maia n.s. 41, 1989, 125-42. La stessa fonte d’ispirazione si pud forse
scorgere dietro I'idea del Grammaticomastix, con cui il poeta chiude il Technopaegnion immaginando
di rintuzzare la pignoleria di un grammaticus ostile con una raffica di quesiti su rari e astrusi monosil-
labi della lingua e della letteratura latina. Questo componimento, se da una parte rientra nel diffusis-
simo fopos della satira contro i grammatici, dall’altra si ricongiunge a uno specifico ¢ prezioso filone
dell’epigrammatica greca che ridicolizza il gusto pedantesco per certe viete forme monosillabiche: vd.
nella fattispecie Filippo di Tessalonica (GPh IX = AP 11.321), Lucillio (4P 11.142), e prima ancora
Erodico (HE 1 ap. Athen. 5.222a): «Fuggite, seguaci di Aristarco, sull’ampia distesa del mare, / via
dall’Ellade, piti codardi dell’agile cerbiatto, / che negli angoli ronzate monosillabi e avete in cuore / e
odlv ¢ a¢dLv e plv e viv! / Questo a voi, razza molesta! Ad Erodico / resti per sempre I’Ellade, e
Babilonia figlia degli det».

-335-



maverile, e andra perd imputata all’arta, inamoena lex del monosillabo finale. Dei restanti
argomenti della critica interpolatoria, I"uno ~ il fatto che il uestifluus Ser sembri meglio col-
locato nella piccola sezione etnografica del componimento 9 che alla fine del De uere primo
— & evidentemente ribaltabile: proprio la stessa considerazione potrebbe aver spinto il poeta a
modificare la prima stesura del verso, facendo migrare il cinese dalle vesti ondeggianti fra gli
altri popoli del De historiis, con una predicazione piu adatta al nuovo contesto. L’altro,
espresso gia da Schenk! («primum enim quis quaeso umquam audivit de Serum navigationi-
bus?... deinde id, quod proprium ac peculiare est Serum, desideratur in hoc versu, comme-
moratur in scriptura Vossianin43), addirittura immetodico, perché in violazione del principio
della lectio difficilior, ¢ comunque inapplicabile a un testo come il Technopaegnion, che
conta, oltre a imprecisioni ¢ a veri e propri errori, anche nozioni altrimenti inattestate o
attestate in modo assai diverso nel resto della tradizione antica*4, Non che tanti editori e
studiost di Ausonio, da Schenk! a Jachmann a Green, abbiano puntualmente trascurato i piit
ovvi criteri filologici: semplicemente, essi partivano da una preconcetta svalutazione di ¢,
subordinando ogni altra considerazione all’autoritd testimoniale del Vossiano 111. Lo
dimostra I’esempio di fechn. 9.26 in cui, contrariamente al metodo adottato per il nostro
passo, ¢ stata giudicata genuina la lezione di V Nota Caledoniis nuribus, muliebre
decus, Strix, con la sua inusitata localizzazione scozzese delle strigi (e malgrado I’incongruo
decus, chiaramente scaturito dalla difficoltd di intendere secus), a scapito della «Triviali-
sierung» di { Nota et paruorum cunis, muliebre secus, Strix. Naturalmente qui si é
avuto buon gioco a argomentare che il copista di §, disorientato dalle Caledoniae nurus, ha
modificato il verso in funzione della piu diffusa immagine delle siriges, che poteva trovare in
Qu. fast. 6.135 ss. nocte uolant {scil. siriges] puerosque petunt nutricis egentes /et
uitiant cunis corpora rapta suis e in numerose altre fonti; ma nel caso di cui ci stiamo
occupando ¢ improbabile che la comunissima nozione uellera depectit nemoralia uestifluus
Ser venisse modificata nel verso di § lam pelago uolitat mercator uestifluus Ser, piuttosto
eccentrico rispetto alle normali concezioni etnografiche, secondo le quali Seres mites quidem,
sed et ipsi feris similes coetum reliqguorum mortalium fugiunt, commercia exspectant (Plin.
nat. 6.55, cf. Amm. 23.68)%5.

Gia solo per questo difficilis, la lezione di & non ha bisogno che in sua difesa ci si acca-
nisca poi a spremere dalle fonti antiche le rade notizie sulle rotte marittime dall’Estremo
Oriente verso Occidente?. A riscattarla dalla taccia di goffa interpolazione provvede, pil
che la sua possibile giustificazione in un quadro di cultura geografica tardoantica, il suo
armonioso inserimento nel contesto del De primo uere, che ¢ spia di un gusto poetico

43 Schenki, LVI.

44 Tra i primi, in fechn. 6.11 3. la notizia relativa all’assenza di notte nella regione degli Etiopi e in 7.12
la confusione dei due diversi venti africani Lewcotonos e Libs; tra le ultime, 1’origine dell’aconito dal
sangue di Prometeo in 9.10 s. (vd. supra, pp. 325 s.) ¢ la lenta morte di Filopemene, in contraddizione
col racconto di Livio e di Plutarco, in 9.15: per tutti questi dettagli vd. il commento di Di Giovine ad #.

45 Cf. A. Hermann, China, RAC U, Stuttgart 1954, 1078-100, passim; J. Ferguson, China and Rome,
ANRW 11 9.2, Berlin-New York 1978, in part. 582-85; L. Cracco Ruggini, Conoscenze e ufopie: i
popoli dell'Africa e dell Oriente, in AAVV., Storia di Roma, 111, L ‘eta tardoantica, 1. Crisi e tra-
sformazioni, Torino 1993, in part. 469-80.

46 Sy queste ultime vd. J. Innes Miller, The Spice Trade of the Roman Empire, 29 B.C. 10 A.D. 641,
Oxford 1969, 119 ss. € 242 ss.; Ferguson, 585 ss.; L. Boulnois, La route de la soie, Genéve 1992,
55 ss.; J.-P. Callu, I commerci olire i confini dell'Impero, in AANV._, Storia di Roma, 111, 1., in part.
511 ss.

-336-




tutt’altro che mediocre. Non mi riferisco alla simmetrica corrispondenza delle clausole mo-
nosillabiche nella redazione §, che puo essere fatto casuale, comunque piit suggestivo che
probante:

quanto piuttosto all’orchestrazione dei motivi all’interno della descrizione primaverile, con-
dotta secondo i dettami del piu diffuso cliché, e pero sottratta all’ovvietd con la ricercatezza
un po’ barocca dell’aggettivazione (floriparum di v. 1 & hapax assoluto, auricomum di v. 2
applica a rus ’epiteto coniato da Verg. Aen. 6.141 per il prodigioso ramo d’oro) ¢ con
Pinusitato paragone di v. 5. Gia il probabile modello, Columella 10.261 ss., nel descrivere le
rose novelle che mescolano il loro profumo a quello dell’incenso, implicitamente uguagliava
la fragranza dei fiori primaverili a quella dei pregiati aromi mediorientali:

iam uer purpureum, iam uersicoloribus anni

fetibus alma parens pingi sua tempora gaudet.

Iam Phrygiae loti gemmantia lumina promunt,

et coniuentis oculos uiolaris soluunt;

oscitat et leo, ef ingenuo confusa rubore

uirgineas adaperta genas rosa praebet honores
caelitibus templisque Sabaeum miscet odorem.

Ausonio perfeziona il suggerimento in una vera e propria similitudine, florum spirat odor,
Libani ceu montis honor tus%, grazie alla quale il lettore ¢ improvvisamente
trasportato lontano dal tradizionale quadro primaverile, in un paesaggio dalle insolite coordi-
nate geografiche e pervaso di profumi esotici; ¢ a questo ampliamento dell’orizzonte
fantastico tiene dietro, nel verso seguente della redazione §, quella lontana visione di mari
orientali e di mercanti cinesi ritti sulla tolda delle navi con le seriche vesti fluttuanti al vento.
Perché Ausonio, tomando successivamente sul proprio opusculum, avrebbe rinunciato a
un esametro di bella fattura e dotato di una pregevole nota immaginosa, per appiattirsi sulla
trita nozione wuellera depectit nemoralia uestifluus Ser della redazione x? A questo
interrogativo, che i sostenitori della rielaborazione d’autore dovranno inevitabilmente porsi,
si potrebbe rispondere che nella seconda stesura prevalse Iintento di imprimere a certe parti
del poemetto un pit rigoroso ordinamento tematico, mandando il uestifluus Ser a raggiungere
gli altri popoli elencati alla fine del De historiis al prezzo di una caratterizzazione pit
anodina e generica. Non sarebbe del resto 1'unico caso in cui la pity forbita o elaborata
redazione di x avrebbe comportato il sacrificio di qualche altra qualita presente nel testo di §.
Ad esempio, rispetto alla redazione z (rechn. 1), la prima prefazione in prosa riceve in x una
forma insieme piu succinta e sostenuta (fechn. 2); nella revisione si perde perd molto
dell’originaria chiarezza, al punto che gli studiosi precedenti il Di Giovine non hanno
compreso che la frase sed cohaerent ita, ut circuli catenarum separati si riferisce alla
struttura del primo componimento poetico (fechn. 3) e non, genericamente, di tutto il
47 Che a sua volta sara forse capace di ispirare al Foscolo il traslato di Sepolcri 172 «e le convalli /
popolate di case e d*oliveti / mille di fiori al ciel mandano incensin: vd. D. Nardo, Modelli e messaggi,
Studi sull'imitazione classica, Bologna 1984, 113.

-337-



Technopaegnion, ¢ che i due testi, in quanto esprimono sostanzialmente lo stesso contenuto,
sono altemnativi fra di loro, sono cioé due diverse stesure della stessa epistola introduttiva ai
soli Versus monosyllabis coepti et finiti (techn. 3). 1l tono formale richiesto dalla dedica
Pacato proconsuli impone a questa seconda redazione di sacrificare ai modi astratti e
allusivi dell’epistolografia “alta’ 1a piu prosaica precisione tecnica defla prima redazione.

In sostanza, I’unica pregiudiziale contro 1a genuinitd dell’esametro di § rimane la pre-
senza nella medesima famiglia di manoscritti — in realta nel solo Cantabrigiensis — del verso
techn. 9.24 Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser: se si avesse la prova che quest’ultimo
era inizialmente anche in z, ¢ pertanto nell’archetipo §, la variante Iam pelago uolitat
mercator uestifluus Ser, benché prodotta da una penna raffinata, attenta all’effetto d’insieme
¢ in ogni caso ancora tardoantica, andrebbe iscritta nel novero delle interpolazioni. Ma D,
come abbiamo visto, & un codice che mostra ampi segni di collazione con il ramo x, € pud
aver ricavato da qui il v. 24 del de historiis originariamente assente nel suo archetipo, sicché
per il momento la questione dovra restare aperta. In queste condizioni, il posto del verso di §
¢ quello giustamente assegnatogli da Di Giovine, fra le varianti «speciali» che hanno buone
chances di risalire a una prima redazione autentica del Technopaegnion.

Particolarmente spinoso rimane il problema sollevato dal passo del Grammaticomastix
(techn. 13.5 ss.) dedicato ai monosillabi di Catalepton (epigr.) 2.4, cioé dell’oscuro verso
scazonte che i manoscritti virgiliani e la tradizione indiretta, rappresentata da Quintiliano,
tramandano pii 0 meno concordemente nella forma ((hjau Gallicum min et sp<h>in [uel
psin] e(t) male illi sit {uel illisif]*3. Mi dilungo un poco sulla questione perché dopo la
comparsa del lavoro di Di Giovine si ¢ aggiunto al dibattito il citato studio di P. Langlois,
che va a rafforzare con nuovi argomenti le file degli interpolazionisti.

La tradizione di Ausonio mostra la seguente discrepanza tra il testo di V (dove un errore
di trascrizione ha indebitamente anticipato i vv. 8-9, che nulla hanno a che fare col componi-
mento di Virgilio), e quello di §, che appare integro nel solo Cantabrigiensis:

v ¢ @)
5 dic quid significent Catalepta Maronis: in his 5 scire uelim Catalepta legens quid significet tau
6 Celtarum posuit, sequitur non lucidius tau. {al 7 et quod germano mixtum male letiferum min (om. z)
8 imperium, litem, ucnerem, cur una nofat res? 8 imperium, litem, uenerem cur una nofef res,
9 esme peregrini uox nominis an Latii 8il? 9 sitne peregrini uox nominis an Latii sil.
7 et quod germano mixtum male letiferum min

Ora, mentre i sostenitori della variante d’autore hanno sempre ripetuto come un’irrefutabile
ovvieta la spiegazione di Pasquali («noi non leggiamo pit in Virgilio al; Ausonio, quando ri-
prese in mano il suo componimento, deve essersi imbattuto in un esemplare che scriveva al
Gallicum tau min psin et male illi sit, ¢ ha mutato egli stesso la sua poesia. Egli stesso; non
lo poteva fare nessun altro, ché questa con quel metro e con quelle parole & un’acrobazia»*?),
il fatto stesso che la lezione di V faccia riferimento a un testo del Catalepton ignoto sia alla
tradizione virgiliana che a Quintiliano ha fornito alla tesi interpolazionistica due diversi ar-
gomenti per escludere la variante d’autore. Il piti semplice ¢ quello adombrato da Green, che
come tutti gli editori precedenti accoglie incondizionatamente il testo di V, insinuando che 1a
redazione abbreviata di § «was intended to meet the objection that al is not found in Catalep-
48 Semplifico cosl, per comodita, una paradosi alquanto pid complessa ma che qui non mette conto
prendere in esame, per la quale rinvio agli apparati delle principali edizioni critiche.
49 Pasquali, 414.
-338-



fon 2»%0, Piu articolata e complessa, la recente proposta di Langlois assume invece che, se la
redazione § ¢ una «compressione» del testo di V, neppure quest’ultima tradizione ¢ aliena da
corruttele, non solo per I’erronea dislocazione dei versi, ma soprattutto per la serie di mo-
nosillabi ... al,/ ... tau,/ ... min, che non corrisponde a quella dell’ipotesto virgiliano. Lo
studioso propone quindi di emendare, sulla scorta del Catalepton:

Dic quid significent Catalepta Maronis: in his fau
Celtarum posuit, sequitur non lucidius min
et, quod germano mixtum male letiferum, <sphin>

e supporta I’intervento con una «explication... simplement paléographiquen!:

les copistes qui, comme les éditeurs modernes, séparaient du reste du vers les monosyllabes pour
les placer en fin de ligne, ne les copiaient pas forcément en méme temps que le vers, ils
pouvaient méme les écrire en remontant du dernier au premier vers. Dan ce cas, un copiste a pu
sauter de sphin au presque méme min (Graecum est, non legitur) et se retrouver deux vers plus
haut avec un trou qu’il bouche vaille que vaille, & moins que ce al ne soit un signe quelconque,
marque d’impuissance.

Ipotesi insidiosa perché, una volta stabilito che Ausonio leggeva un Catalepton identico al
nostro con gli stessi tre monosillabi fau, min e sphin, non solo viene automaticamente liqui-
data V’esistenza di una variante d’autore, ma anche la diagnosi che fa di { una redazione
raccorciata e interpolata del testo di V non ha quasi-piti bisogno di dimostrazione: anzi,
sebbene lo studioso non si spinga fino a questo punto, vi sarebbero gli estremi per inferire
che essa deriva dalla tradizione di V (cio, se non proprio da V, da un suo antigrafo gia
viziato dal suddetto errore), che & appunto uno dei principali assunti della tesi interpola-
zionistica. Naturalmente la spiegazione di Langlois non ¢ esente da inverosimiglianza -
soprattutto 13 dove immagina il copista costretto a ricorrere alla zeppa per eliminare gli
effetti di un salto di riga, quando rimettere le cosc a posto avrebbe richiesto solo due
modestissime rasure —, ma ha il pregio di attirare I'attenzion¢ su una lezione di V data
altrimenti per pacifica. Chi, pur ammettendo che «inepta uox al a Vergilio non adhibita est»,
non ¢ disposto a credere a un mero errore nel testo ausoniano, deve assumersi I’onere di
spiegare almeno in via ipotetica da dove il Catalepton noto ad Ausonio abbia potuto recepire
il curioso monosillabo*2.

Ii fulcro della dimostrazione di Langlois ¢ che «ce n’est pas al qui est gaulois, c’est
taun®3, Secondo la spiegazione inaugurata da Buecheler, all’atticizzante Tito Annio Cimbro,
al retore Corinthiorum amator uerborum ¢ tyrannus Atticae febris, Virgilio avrebbe attri-
buito — imperdonabile tratto di peregrinitas | — «la prononciation du t comme les Gaulois»,

30 Green, 595.

51 Langlois, 151.

52 A differenza di Green, Di Giovine, 235 ad [, si dichiara giustamente scettico verso la spiegazione,
peraltro ingegnosa, di R. E. H. Westendorp Boerma, P. Vergili Maronis libellus qui inscribitur Cata-
lepton, 1, Assen 1949, 22: «scholasticus quidam zau Gallicum legens in margine adscripsit: Celticum,
unde varia lectio exstitit al. (i.e. alif) Celficum. Cum a correctore insequenti et haec lectio perperam in
versum recepta cst, Ausonius in exemplari Vergilii suo invenit: al Celticum, tau, min... Cui hoc proba-
ri non potest, fortasse in adverbio male originem vocabuli af reperiet».

3 Langlois, 151.

-339-



vale a dire la tipica affricata gallica che nelle iscrizioni appare notata come @ o B4, Ma,
quand’anche cogliesse nel segno, questa spiegazione modema non garantisce che 1’espressio-
ne tau Gallicum fosse altrettanto perspicua ai lettori tardoantichi, i quali forse nemmeno vi
ravvisavano pill un sintagma, bensi due parole in asindeto: fau, Gallicum. Sta di fatto che
mentre di un fau gallico non ¢’é traccia nella documentazione antica, e I’aquitano Auso-
nio (comunque si voglia leggere il testo di V) lo considera evidentemente oscu-
ro’3, un (Balfum/-us) Gallicum/-us come nome della pianta officinale chiamata in greco
ocOudvTovV si ricava, sia pur fra numerose varianti ortografiche, dalle frequenti menzioni che
ne fanno i trattati medici: Plin. nat. 26.42 halus autem, quam Galli sic uocant, Veneti
cotoneam; ps. Apul. herb. 59.19 ss. a Graecis dicitur sinfitum, alii confirma, alii conferua,
alii pecte, alii alum Gallicum;, Marcell. med. 10.68 radicem symphyti, guod hal Gal-
licum dicitur, 17.21 symphyti radix, quam quidam inulam rusticam, quidam al Galli-
cum uocant (= Scribon. Larg. 83); 31.29 symphyti radix, quae herba Gallice halus
dicitur, etc.>6 Ora, a prescindere da eventuali commenti, di cui a noi non resta traccia, del
rétore schemito in Catalepton 2 i lettori di Virgilio sapevano almeno cid che ne dice
Quintiliano, inst. 8.3.28: Cimber hic fuit a quo fratrem necatum hoc Ciceronis dicto
notatum est: ‘Germanum Cimber occidit’ (Cic. Phil. 11.14); era percid inevitabile che nella
pointe dell’epigramma, ista omnia, ista uerba miscuit fratri (v. 5, facilmente confronta-
bile con espressioni come georg. 3.282 s. malae legere nouercae | miscueruntque herbas et
non innoxia uerba), dietro I'irrisione dell’astruso stile verbale di Cimbro cogliessero ~ come
peraltro gran parte dei moderni — una ben pit grave accusa di veneficio. E azzardato pensare
che nel v.4 tau Gallicum min et sphin et male illi sit, affollato di incomprensibili
monosillabi, ma evidentemente allusivo a una tossica miscela, I’esegesi antica avesse tentato
di dar senso almeno all’aggettivo Gallicum, introducendo per emendatio il nome dell’erba
medicinale: al Gallicum, tau, min...7 In tal modo I’oscuro omicidio compiuto da Tito Annio
Cimbro poteva assumere i pili chiari contorni di un decotto ingannevolmente propinato al
fratello, in cui il salutare symphyton (in Ausonio: in his al / Celtarum posult) faceva da
eccipiente del misterioso (non lucidius) tau ¢ di una terza, venefica sostanza: ef, quod

34 1 semplice suggerimento di F. Buecheler, Catalepton, RhM 38, 1883, 508 = Kleine Schrifien, 11,
Stuttgart 1930 (Osnabriick 1965), 501: «tau gallicum adhuc ignoratur quid valeat, sit necne sit illud &
quod proprium habent inscriptiones gallicaes, & pienamente sviluppato da T. Frank, Tau Gallicum,
Vergil, Catalepton 11, 4, AJPh 56, 1935, 254-56; cf. Westendorp Boerma, 1, 35 s. e 39 (tralascio qui
esegesi di altro tipo, per cui vd. ad esempio A. Salvatore, Appendix Vergiliana. Epigrammata et Pria-
pea. Testo ¢ interpretazione, Napoli s.d. [ma 1963] 15 ss.). Sul fonema gallico vd. per tutti P.-Y.
Lambert, La langue gauloise, Description linguistique, commentaire d'inscriptions choisies, Paris
19953, 44: «cette affriquée résulte d’un groupe dentale + sifflante. Ex. *ad-sedillo-, gen. aBGedilli
Cham., ou sifflante + dentale, comme dans le nom de la déesse Dirona “déesse des étoiles”, sur le
théme ind. eur. *ster-. L'affriquée /ts/ a évoluée bientSt vers /ss/, comme le montrent les variations
graphiques: MeB81hog MeOGilus Medsillus | Messillus, CaraBBounios | Carassounius, Carassonius
ete.».

35 Green, 595, suggerisce che «the word Gallicum may have been absent from his text of the Cataleptan,
ma I’ipotesi & contraddetta dall’aggettivo Celtarum della redazione di V.

36 Si tratta della Consolida maggiore (Symphytum officinale L.), dagli effetti astringenti, che gli autori
raccomandano come rimedio contro emorragie, disturbi gastrici ¢ renali, lesioni interne ecc.: identifica-
zione ed elenco delle occorrenze in J. André, Les noms de plantes dans la Rome antigue, Paris 1985,
s.vv. alum e arum Gallicum (la grafia dissimilata, anche nella forma argallicum, prevale nei trattati di
veterinaria), cfr. ThIL I 1792 e VI 2520 rispettivamente s.vv. alum ¢ [hlalus, F. Granucci, Appunti di
lessicologia gallica, Ausonio e il Grammaticomastix, Romanobarbarica 9, 1986-87, 140 ss.

-340-



germano mixtum male, letiferum min?. A fronte della lezione di C, ligia al testo tradizionale
del Catalepton, il nuovo monosillabo citato nella redazione di V potrebbe insomma derivare
dal tentativo di risolvere una crux escgetica del difficile epigramma. Di fatto, mentre nella
redazione { Scire uelim Catalepta legens quid significet tau /et ... min il quesito
appare di pura natura linguistica, focalizzato sulle due astrusiti lessicali che intralciano la
lettura del Catalepton, in V Dic quid significent Catalepta Maronis: in his al /
Celtarum posuit, sequitur... tau / et ... min, la domanda non concerne i singoli monosillabi
(ora divenuti tre), quanto il senso complessivo che da essi deriva al verso virgiliano. Se
dunque ¢ vero che al, anziché una zeppa sprovvista di significato, ¢ un fitonimo celtico
integrato nel testo di Virgilio per fornire un plausibile referente all’aggettivo ‘vagante’
Gallicum in un contesto di ueneficium, I’autore della redazione V del Technopaegnion — fino
a prova contraria, lo stesso Ausonio — mostra di esserne consapevole. In questa prospettiva
I’ipotesi del manoscritto virgiliano venuto in mano al poeta perde di necessita, giacché egli
stesso poteva essere I’autore della congettura, per la vocazione filologica derivante dalla
pluridecennale professione di grammaticus, € soprattutto per via della cultura scientifica
lungamente respirata in famiglia, essendo egli figlio di quel medico sui cui libri studiera un
altro piua giovane tecnigrafo gallo-romano, il citato autore del De medicamentis Marcello
Empirico®8. Naturalmente questo eventuale frutto dell’ingenium di Ausonio sarebbe riuscito
del tutto incomprensibile a una vasta cerchia di lettori, ma non si deve dimenticare che gran
parte dei suoi opuscula sono notoriamente concepiti per un pubblico assai circoscritto, talora
poco piu esteso del semplice ambito familiare. Nel caso del Technopaegnion la dedica a
Drepanio Pacato di V, ancorché rivolta all’amico ormai divenuto proconsul Africae, sembra
tenerci entro i limiti dell’élite socio-culturale aquitanica orbitante attorno alla scuola di
Bordeaux®, dove I’emerito professore di grammatica doveva ancora godere di una inossi-
dabile notorieta.

57 L’idea gid in Granucei, 148: «Ricapitolando possiamo dire che Ausonio nel Grammaticomastix fa
riferimento ad una ricetta magica; nell’edizione ‘breve’ egli ci parla solo di un medicamento a base di
sil... con la qualifica di fau: ossia che da la morte che fa tacere, o simili. Nella seconda edizione egli ci
parla di una bevanda al sil, forse medicamentosa per le malattic renali, resa un veleno mortale
dall’augurio fau ¢ dal tossico min. Un medicamento preso per curare il male ai reni ¢ stato ‘fatturato’,
ecco come Cimber germarum occidity, ma si tratta di un saggio filologicamente debole (la redazione
€ ¢ fissata sul testo dei codici z, dove il min ¢ caduto assieme all’intero verso 7, mentre di V ¢ ignorata
I’erronea anticipazione dei vv. 8-9, con la conseguenza di attribuire anche questi due esametri alla se-
zione sul Catalepion, che invece comprende i soli vv. 5-7), complessivamente poco chiaro e, almeno
per quanto pertiene all’esegesi del passo ausoniano, a mio avviso scarsamente attendibile.

38 Marcell. med. praef. 2 nec solum ueteres medicinge artis auctores Latino dumtaxat sermone per-
scriptos, cui rei operam uterque Plinius et Celsus ac Designatianus aliique normulli etiam proximo
tempore inlustres honoribus uiri, ciues ac maiores nostri, Siburius, Eutropius atque Ausonius,
commodarunt, lectione scrutatus sum, sed etiam eqs.: cf. M.Schanz-C Hosius, Geschichte der romi-
schen Literatur, IV,2, Manchen 1920, §1128, 278 ss. Sulla professione di Ausonio senior (PLRE I
139) vd. Auson. epiced. 1 s. Nomen ego Ausonius, non ultimus arte medendi, | et, mea si nosses
tempora, primus eram, praef. 1.13, Par. 1.13 s.; nella famiglia del poeta erano stati avviati alla stessa
scienza la zia materna Emilia Taria (Par. 6.6) e il fratello Aviziano (ibid. 13.4 5.). Sull’origine gallica,
forse narbonese, di Marcello Empirico vd. J. Matthews, Gallic Supporters of Theodosius, Latorous 30,
1971 (= Political Life and Culture in Late Roman Society, Londen 1985, Ch. IX), 1083-87; per una
provenienza bordolese propendono K. F. Stroheker, Der senatorische Adel in spatantike Gallien,
Darmstadt 1948 (= 1970), 190 s., e PLRE 1551 .

59 Sidon. epist. 8.11.2 a Lupo (tu runc... Drepanium illis [scil. Nitiobrigibus) ... restituis) sembra
alludere a un’origine dalla zona di Agen, ma un’espressione dello stesso Latinio Pacato Drepanio
nell’orazione pronunciata davanti a Teodosio nel 389, Paneg. 12.12.1 cum ab ultimo Galliarum

-341-



Ammessa dunque la possibilita di legittimare la lezione di V contro i dubbi recentemente
sollevati da Langlois, rimane sub iudice la natura del testo breuior di §: prima redazione
originale, o abile rimaneggiamento di dotti copisti, per sgombrare la citazione del Catalepton
del monosillabo inattestato? «In un caso dubbio la presunzione piu forte sussiste per
I’interpolazione, e persino nel caso di un perfetto equilibrio dei reciproci argomenti la deci-
sione dovrebbe pendere — ¢ un imperativo del metodo - a suo favore, mentre la tesi opposta
esige una prova speciale, nella quale la spiegazione interpolazionistica venga tassativamente
esclusan®®: se si applicasse il drastico principio propugnato da Jachmann, non disponendo
evidentemente della pretesa «prova speciale», dovremmo rassegnarci alla diagnosi di inau-
tenticitd. Se invece, come dicevamo pit in alto, ha un qualche valore il confronto con le in-
discusse interpolazioni di { — brevi, scontate, sempre banalizzanti —, balza subito agli
occhi 1a superiore qualita di questa e delle altre varianti del Grammaticomastix, che sono poi
quelle che hanno innescato I’ipotesi della duplice redazione. Sulla sua verisimiglianza mi so-
no gia espresso in precedenza, e piu diffuse argomentazioni sono contenute nel commento e
negli altri lavori di Di Giovine. Di essa si dichiarava seriamente convinto anche Dante
Nardo, in quell’ultima parte del suo saggio sulle varianti ausoniane che, all’epoca rimasta
inedita, viene ora pubblicata nelle pagine che seguono.

Venezia Luca Mondin

recessu, qua litus Oceani cadentem excipit solem..., ad contuendum te... properassem, pare indicare
una permanenza nella regione pitl vicina alla costa atlantica, verosimilmente a Bordeaux: i rapporti
con Ausonio, che gli dedica il Technopaegnion, i} Ludus septem sapientum e almeno un’alira raccolta
di poesie (cf. praef. 4 Green), e il fatto stesso di essere stato scelto per celebrare ufficialmente la
vittoria di Teodosio su Magno Massimo, rendono assai probabile una sua attivita di retore presso la
scuola della capitale aquitanica: cfr. E. Galletier, Panégyriques Latins. Tome I (XI-XII), texte établi
et traduit par —, Paris 1955, 48 ss.; sul personaggio vd. altresi Stroheker, 197; Matthews, 1078 ss.;
PLRE1272.

60 Jachmann, 506, tradotto in Nardo, Varianti, 334.

-342 -



UN SAGGIO INEDITO DI DANTE NARDO

Quando Dante Nardo licenzio il suo articolo Varianti e tradizione manoscritta in
Ausonio per il tomo 125 degli «Atti dell’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti» (il
saggio era stato presentato dal socio corrispondente prof. Pietro Ferrarino nell’adunanza
ordinaria del 20 maggio 1967), ventisette cartelle facenti originariamente parte di quel denso
lavoro restavano inedite nel suo cassetto. Il saggio — che mirava a dirimere ’annosa querelle
tra ‘variantisti’ e ‘interpolazionisti’, mostrando nelia tradizione di Ausonio I’interazione di
eventi troppo diversi per poter essere spiegati da soluzioni rigidamente unitarie — conservava
beninteso tutta la sua efficacia innovativa. Anzi, senza quelle pagine la dimostrazione
riusciva per certi versi anche pil essenziale e incisiva, limitando la disamina ai soli testi del
Ludus septem sapientum, dell’Oratio matutina ¢ dell’Epicedion in patrem, da cui emergeva
come da un trittico esemplare «una casistica completa ~ sono parole dell’Autore ~ dei
fenomeni verificatisi nella tradizione ausoniana, cioé, rispettivamente, la corruttela meccani-
ca, interpolazione ¢ la rielaborazione d’autoren$!. N sacrificio, d’altro canto, toccava
proprio la parte riguardante il caso piti famoso e cruciale del Technopaegnion, quello da cui
aveva preso le mosse l'intera questione ¢ che meglio di tutti serviva a mostrare,
concentrato in un solo testo, quell’intrico di errori di trasmissione, interpolazioni e
varianti d’autore davanti a cui le due opposte tesi filologiche segnavano il passo denunciando
le rispettive inadeguatezze. Il motivo della rinuncia, secondo quanto raccontd piu volte lo
stesso Autore, era interamente racchiuso nel giudizio del suo maestro Pietro Ferrarino, che
del saggio originario approvava ogni cosa tranne, appunto, I’analisi del Technopaegnion:
ché laddove Nardo di tutte le varianti di { giudicava autentiche solo quelle del Gramma-
ticomastix e ascriveva le altre a interventi interpolatori o tutt’al pii ad abbagli di copisti,
Ferrarino propendeva per una diagnosi di totale genuinita, e assolveva apoditticamente ogni
singola lezione di § col marchio di «puro, purissimo Ausonio». Ne era nata, tra i due
studiosi, una diatriba, anzi un quotidiano attrito di opinioni, che portd Nardo a scorporare
dal saggio le pagine in questione e poi, dinanzi all’irremovibile parere di Ferrarino, a ri-
nunciarvi del tutto, rimanendo convinto della sostanziale bontd della propria tesi, ma anche
dell’obbligo morale di «non pubblicare una sola riga senza 1’approvazione del Maestro».
Non vi tomno piu sopra, perché i suoi interessi lo spinsero ben presto lontano da Ausonio, in
altre ¢ ancor pii fruttuose direzioni, finché la cartella contenente quei fogli dattiloscritti
divenne completamente irreperibile, confinata in angoli sempre piu remoti del suo archivio;
né egli riusci a trovarla quando, a vent’anni di distanza, nell’esortare gli allievi a un nuovo
riesame della questione ausoniana, avrebbe voluto mettere a loro disposizione il suo vecchio
lavoro incompiuto perché potessero giovarsene. Solo qualche mese dopo la morte di Nardo,
avvenuta il 16 luglio 1996, il dattiloscritto sul Technopaegnion ricomparve tra le mani di chi
aveva il malinconico compito di recuperare dalle sue carte quanto poteva servire al ricordo
dell’uomo ¢ dello studioso. Viene dunque pubblicata, per la prima volta, la parte soppressa
del saggio sulle varianti di Ausonio del 1967, nella fiducia che, avendo ormai il tempo
estinto, insieme ai protagonisti, anche 1’eco di quel lontano dissidio tra maestro ¢ allievo, la
stampa di queste pagine di Dante Nardo non sard atto irrispettoso delle sue decisioni di
allora, ma doveroso tributo alla memoria del latinista, e servizio utile a quanti si occupano
dei problemi della trasmissione dei testi antichi.

61 Nardo, Varianti, 381 s.

-343 -



AVVERTENZA. - Le pagine che seguono erano state concepite da Dante Nardo come § 6
del saggio sulle varianti ausoniane stampato negli «Atti dell’Istituto Veneton. La loro estra-
polazione, avvenuta mentre il lavoro era ancora in fier!, comportd sensibili modifiche alla
struttura complessiva dell’articolo, sicché in nessun modo la parte sul Technopaegnion
avrebbe potuto essere reintrodotta nel testo cosi come effettivamente pubblicato. Si &
pertanto rinunciato a restituire il saggio alla sua originaria integritd, ritenendo sufficiente
ricordare al lettore che ¢ all’interno di esso ~ e percid della trattazione complessiva ~ che
questi fogli finora inediti trovano la loro ideale collocazione. Le pagine recuperate mostrano
inevitabili segni di incompletezza, dai molti richiami di nota in bianco, sprovvisti di numero ¢
senza i relativi pié di pagina, ai ‘ripensamenti’ annotati a penna in interlinea o a margine del
dattiloscritto. Questi ultimi sono stati senz’altro introdotti nel testo, mentre per le note ci si &
limitati ad aggiungere tra parentesi quadre quelle necessarie a contenere i rinvii bibliografici
¢ i rimandi interni chiaramente presupposti dall’Autore, ¢ poche altre informazioni utili ai
lettori attuali. Il testo ausoniano di riferimento ¢ quello di K. Schenkl nei MGH (1883) su cui
sono condotte le citazioni; per comoditd dei lettori, 14 dove necessario ¢ stata indicata la cor-
rispondenza con I’edizione 1991 di R. P. H. Green. A parte questi accorgimenti e gli ovvi
adattamenti tipografici, il dattiloscritto ¢ stato riprodotto con la massima fedelta.

-344 -



Dante Nardo

VARIANTI E TRADIZIONE MANOSCRITTA IN AUSONIO
(IL TECHNOPAEGNION )

6. — Un numero eccezionalmente elevato di varianti si riscontra anche nell’ opus-
culum che rappresenta la pity funambolesca prova stilistica di Ausonio, il Techno-
paegnion (p. 132 Sch., p. 175 Gr.): 10 composizioni (9 in Z) in esametri dalla
clausola monosillabica (in uno di essi [IIT], dal titolo Versus monosyllabis et coepti
et finiti, ita ut a fine uersus ad principium recurratur, lo stesso monosillabo che
chiude il verso apre il successivo); gli argomenti sono i piti disparati e spesso i pitl
astrusi. Nella recensione Z 1’opuscolo € preceduto da una prefazione prosastica {I]
intitolata, nelle edizioni moderne, a Paolino, in V da una prefazione diversa [IIJ,
anch’essa in prosa, diretta al proconsole Pacato; dopo i Versus monosyllabis etc.
entrambe le recensioni tramandano rispettivamente una seconda e identica prefazione
[IV], con titoli differenti e mista di prosa e versi. Alcune parti di questo poemetto
sono trasmesse, oltre che da Z e V, anche da altri codici: il Canrabrigiensis (C), che
appartiene alla stessa recensione di Z, lo da quasi per intero, omettendo i soli brani
prosastici. La tradizione manoscritta, distinta secondo le due recensioni, si presenta
cosi:

1 <Ausonius Paulino> Z I Ausonius Pacato proconsuli VQ
IO Versus monosyllabi et coepti et finiti, ita 1  Versus monosyllabi coepti et finiti, ita ut
ut a fine uersus ad principium recurratur a fine uersus ad principium recurrant
CcZ vQO
IV Versus monosyllabis terminati exordio li- IV  Praefatio monosyllabarum tantum in fine
bero. Praefatio Z(C) positarum VQ(O)
V  De membris CL V  De membris VQO
V1  De inconexis CL V1  De inconexis VQ
VII DedisCZ VII DedisVQ
VIII De cibis CZ VIII De cibis VQ
IX  De historiis CL IX  De historlis VQ
X  DeuereCZ X De uere primo V
XI  Per interrogationem et responsionem CL X1  Per interrogationem et responsionem V
XMl  De litteris monosyllabis Graecis ac Lati-
nisV
XMl Grammaticomastix CZ Xl Grammaticomastix V

S’¢ gia vistol!] come la natura peculiare delle divergenze fra le due recensioni Z
¢ V nel Technopaegnion provocasse quaiche perplessitd perfino nel Peiper, pregiu-
dizialmente avverso ad ammettere la presenza di varianti d’autore in Ausonio, e co-
me proprio da una loro parziale analisi il Baehrens?! deducesse I’esistenza di due
successive redazioni dell’operetta, di cui V tramanderebbe la prima, Z la seconda. La

[ Warianti, 323 5]
[ 2E. Bachrens, Zu Ausonius, Jo.cl.Ph. 22, 1876, 151-159, in part. 152 ss.]

-345-



tesi del Baehrens, condivisa dal Vollmerl3l, veniva accettata e insieme capovolta dal
Brandes!*! e dal Seeck!’), per i quali é invece Z a trasmettere la prima redazione e V
la seconda, mentre lo Schenklf], il Jachmann(”] e il Pretel8! non vedono in Z altro che
corruttele e interpolazioni.

Si tratta di uno dei piu sottili e spinosi problemi del testo ausoniano (e non solo
di esso): una quantita di elementi s’intricano in un viluppo a prima vista insolubile.
Per dire solo dei principali: I'esistenza di due diverse prefazioni nelle due classi di
codici sembrerebbe provare che Ausonio abbia pubblicato due distinte edizioni
dell’opusculum, dedicandole in tempi diversi ad amici diversi, Paolino e Pacato. Di
qui a dedurre che il poeta, ripubblicando ’opera, vi abbia apportato affinamenti,
modificazioni e aggiunte, e dunque che le divergenze della tradizione manoscritta
rappresentano altrettanti varianti d’autore, il passo ¢ stato breve: ma si tratta di una
pericolosa suggestione, a cui sard bene non cedere troppo precipitosamente, perché
una seconda edizione non comporta di necessitd mutamenti rispetto alla prima. Per di
piu I'iscrizione col nome di Paolino che precede la prefazione di Z € puramente con-
getturale, introdotta dagli editori lionesi®! forse sulla base del v. 21 del Grammatico-
mastix ([XII], p. 139 Sch., p. 182 Gr.) trasmesso dalle due recensioni rispettiva-
mente in questo modo:

CZ A" .
Indulge, Pauline, bonus, doctus, facilis uir. Indulge, Pacate, bonus, doctus, facilis uir.

Ma questa divergenza non si ripete al v. 2 della seconda prefazione [IV], che in am-
bedue le recensioni segue i Versus monosyllabis coepti et finiti (p. 134 Sch., p. 176
Gr.): qui tanto CZ che V danno concordemente il nome di Pacato e insieme traman-
dano il verso in forma notevolmente variata:

CZ Vv
Pacato ut studeat /abor hic meus, esto operi dux. Pacato ut studeat /vdus meus, esto operi dux.

Rinunciando per ora a una spiegazione del singolare fenomeno, occorre sottoli-
neare una seconda, e grave, difficolta attinente alla natura delle varianti del Techno-
paegnion: diversamente dall’ Epicedion in patrem, dove le divergenze fra le due re-
censioni trovavano una giustificazione anche in elementi esterni, quali lo «stato di
famiglia» di Ausonio e la possibilita di un confronto con i Parentalial1®), le varianti

{ 3 F. Vollmer, Die kleineren Gedichte Vergils, SAWM 1907, 343 s. n. 2.]

{4 Vd. supra, p. 322 ¢n. 13

[ 3 0. Seeck, recensione dell’edizione ausoniana di R. Peiper (1886), GGA 13, 1887, 497-520.]
{ 6 Schenkl, LIV-LV1]

[7 Vd. supra, p. 321 n. 8]

[ 3 S. Prete, Ricerche sulla storia del testo di Ausonio, Roma 1960, 53 ss.)

[ ® Et. Charpin et aa., Lugduni 1558; ma il titolo Paulino suo compariva gia fin dall’edizione del-
I’Ugoleto (1499).]

(10 Cfr. Varianti, 367 ss.)

-346 -



del Technopaegnion presentano una fisionomia prettamente stilistica, che esclude
perciod ogni ricorso a dati oggettivi € non concede altro strumento d’indagine che
quello dell’esegesi, con tutti i pericoli di ogni valutazione soggettiva e con gli inevi-
tabili margini di incertezza. E chiaro, per esempio, che se una recensione presentera
una lezione migliore dell’altra, la scelta dovra cadere fra due soluzioni entrambe
astrattamente ipotizzabili: o che la lectio che si riconosca come potior rappresenti un
consapevole ritocco operato dall’autore, insoddisfatto dei risultati raggiunti nella
prima redazione, o che la Jectio che si dovra qualificare come deterior vada attribuita
alla mano di un interpolatore: la linea che separa un esito poetico parzialmente fallito
da una interpolazione pud essere in qualche caso sottilissima, e si sa bene quanto sia
rischioso in simili occasioni affidarsi al criterio dell’usus scribendi, dato che notoria-
mente gli interpolatori sono anche buoni conoscitori delle peculiarita stilistiche degli
autori su cui lavorano. Né, d’altra parte, una volta raggiunta la prova dell’interpola-
zione o della variante d’autore in un determinato passo, sara lecito estendere, eo ipso
Jacto, tale valutazione a tutte le divergenze offerte dalla tradizione manoscritta,
poiché non si pud escludere a priori la compresenza intrecciata, in una stessa opera,
della variante e dell’interpolazione. Percid, a questo punto, I'indagine deve frantu-
marsi in una serie di esami particolari, secondo I'ordine in cui le varie parti del
Technopaegnion sono trasmesse dai codici, omettendo per ora il Grammaticomastix,
che merita un discorso a parte.

Versus monosyllabis et coepti et finiti {IT] 5:

Cz vQO
NoX sortita uices, remeauerit aurea cum lux n0Xx obitura uicem, remeauerit aurea cum lux

La lezione di VQO s’impone subito come pofior per ragioni sia di sintassi che di
stile. Sintattiche: obitura & in corretta correlazione temporale col futuro esatto re-
meauerit, stilistiche: obire uicem equivale p.es. a peragere uicem di Ou. met. 4.218
nox... uicem peragit, ma & (per quanto si pud ricavare dai lessici specializzati, in
mancanza del Thesaurus) una iunctura insolita, in cui 'idea di obire come perficere,
exsequi, perfungi (obire negotium, Cic. imp.Pomp. 34; facinus, Cic. Cat. 1.26; con-
sularia munera, Liu. 2.8; publica ac priuata officia, Iust. 41.3.4, etc.) si associa a
quella dell’alternarsi del giomo e della notte, espressa pill comunemente con wicissi-
tudo (dierum noctiumque uicissitudo, Cic. leg. 2.16; diurnae nocturnaeque uicissi-
tudines, Cic. inu. 1.59). Sortita uices di CZ andra dunque intesa come glossa e ba-
nalizzazione, su cui pud aver influito la suggestione fonico-semantica di Verg. Aen.
3.633-34 nos... sortiti uices. L’ origine spuria della lezione si rivela soprattutto nella
rottura del nesso temporale con remeauerit; poiché esso risulta essenziale al signifi-
cato della frase, non puo essere stato introdotto da Ausonio come correzione solo in
un secondo tempo.

De historiis [IX] 6:

cz vQ
el furiata oestro tranat mare Cymmerium bos  Thraeicium Libycum freta Cymmeriumque secat bos

-347 -



La favola condensata in questo verso & quella di Io che, amata da Giove e da lui tra-
sformata in giovenca, fii perseguitata da Giunone finché, dopo molti vagabondaggi
giunse in Egitto dove riacquistd forma umana. L’intervento di un interpolatore nel
testo tramandato da CZ, acutamente messo in luce dal Jachmannl!l), é reso evidente
dal fatto che esso viola la legge strutturale imposta da Ausonio a questa sezione del
Technopaegnion, dove i versi si susseguono per pura giustapposizione e ognuno
racchiude, in forma allusiva e sintetica, un intero mito, o un episodio storico, o le
caratteristiche morali di alcuni popoli. Solo due volte questa norma viene abbando-
nata, cioé quando due miti hanno qualcosa in comune fra loro, come ai vv. 4-5, dove
alla beffa giocata a Issione mediante la nube dall’aspetto di Giunone viene accostato
I’ambiguo responso delfico che inganné Pirro:

Periurum Lapitham Tunonis ludificat nubs,
Judit et Aeaciden Parnasia Delphicolae sors,

oppure quando da un mito se ne fa, ovidianamente, scaturire un altro, come ai vv. 9-
11, dove all’immagine del supplizio di Prometeo segue quella dell’origine dell’aco-
nito dal suo sangue:

Sicca (VQ: sacua CZ) inter rupes Scythicas stetit alitibus crux:
unde Prometheo de corpore sanguineus ros
aspargit cautes et dira aconita creat cos.

Orail v. 6 nella forma trasmessa da CZ ¢ legato sintatticamente da un et ai due versi
precedenti, senza che sussista alcuna connessione logica o analogica fra il mito di Io
e le storie di Issione e di Pirro: :

Periurum Lapitham Iunonis ludificat nubs,
ludit et Aeaciden Parnasia Delphicolae sors,
et furiata oestro tranat mare Cymmerium bos.

Appare ben difficile attribuire all’autore questa deviazione dalla norma architettonica
del componimento e spiegare la lezione di VQ - a sua volta corrotta nel monosillabo
finale: uos V, ros Q - come un rifacimento ausoniano della primigenia redazione di
CZ. La riprova dell’interpolazione viene dall’analisi interna del verso. Ausonio ha
centrato il mito di Io, che pure gli offriva molteplici spunti, sul tema degli errores
marini della giovenca, che & I’elemento comune alle due recensioni (franat mare CZ,
Jreta... secat VQ). Ora C e Z citano solo il mare Cimmerium, mentre in VQ sono
evocati i freta Thraeicium, Libycum e Cimmerium, cioé esattamente i due stretti di
mare che anche nel nome conservano il ricordo del passaggio di Io — il Bosphorus
Thracius e il Bosphorus Cimmerius — e il fretum Libycum, attraverso il quale Io ap-
proda alla sua ultima meta, I’Egitto: cosi I’elemento eziologico del mito veniva con-
giunto a quello religioso, perché in Egitto Io riceveva onori divini e veniva identifica-
ta con Isis. Del tutto inverosimile appare che in un primo tempo Ausonio avesse
pensato solo al mare Cimmerium che, nella sequenza dei viaggi di o, ha un posto

[!! Jachmann, 494 s.)
-348 -



del tutto periferico e secondario. Molto pil probabile risulta piuttosto che il verso sia
stato ricostruito da un interpolatore semidotto, che ha ristretto il quadro marino per
lasciare posto alla causa che sospinge Io nel suo vagare, il tafano, oestrus, con cui
Giunone pungola e assilla la giovenca. Il Jachmannl!2] vede in furiata oestro la meta-
frasi dell’epitetico oiotponAnE con cui lo viene caratterizzata in Aesch. Prom. 681
e Soph. E/. 5; ma all’interpolatore bastava forse il ricordo di Verg. georg. 3.146-53:

Est lucos Silari circa ilicibusque uirentem
plurimus Alburnum uolitans, cui nomen asilo
Romanum est, oestrum Graii uertere uocantes

Hoc quondam monstro horribiles exercuit iras
Inachiae Tuno pestem meditata juuencae.

11 nesso _furiata oestro sembra a sua volta prendere avvio ancora da una reminiscenza
dell’Eneide (2.407 furiata mente), forse filtrata attraverso i piti noti cultori e imita-
tori di Virgilio, Sil. 6.514 mentem furiata dolore e Stat. Theb. 7.489 luctu furiata.
Un’ultima traccia dell’interpolazione si pud scorgere probabilmente anche nel
mutamento dell’individuato secare nel generico franare.

Particolarmente numerose sono le varianti nell’ultima parte del De historiis,
costituita dai vv. 19-26, che qui si trascrive com’é variamente tramandata dalle due
recensioni:

{07/ vQ

Stat Iouis ad cyathum generat quem Dardanius Tros.  Stat Iouis ad cyathum genera uicturus homo Cres.
Praepetibus pinnis super aera uectus homo Cres. 20

Intulit incestam tibi uim, Philomela, ferus Thrax. Intulit incestam tibi uim, Philomela, ferus Thrax.
Barbarus est Lydus, ferus Geta, femineus Phrix. Barbarus est Lydus, pellax Geta, femineus Phrix.
Audaces Lycii, nullo tamen in pretio Car. Fallaces Ligures, nullo situs in pretio Car.
Vellera depecti<t> nemoralia uestifluus Ser. Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser.

Rea Asine quantas leto dedit immeritas fraus! 17 ' ‘

Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx, 25 Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx.
nota ef paruorum cunis, muliebre secus, Strix. Nota Caledoniis nuribus, muliebre decus, Strix.

Entrambe le recensioni presentano vistose corruttele meccaniche: in VQ i vv. 19-20
si sono fusi in un solo verso, secondo un processo gid descritto sopral’¥:; in CZ
prima del v. 25 silegge il v. 17 di VQ Res Asiae quantas leto dedit immeritas fraus!,
certamente fuori sede, perché cade nella sezione dei nomi propri: lo spostamento &
stato provocato o per lo meno favorito dall’assenza di legami sintattici fra verso e
verso. Alla medesima causa, e non a un deliberato proposito di tralasciare i versi pit

[12 Jachmann, 494.)

[13 Varianti, 346 s.; «In V si possono riconoscere addirittura tre successivi gradi di corruzione: 1)
un copista, forse quello dell’archetipo, scrive genera per generat, uictus per uectus; 2) I'omeo-
teleuto genera — aera provoca la caduta del tratto intermedio quem ... aera: rimane Stat louis ad
cyathum genera wictus homo Cres, 3) il verso cosi risultante ¢ errato nel quinto piede (uictus
homo Cres) e un correttore (esattamente la seconda mano di V) provvede a rabberciarlo aggiun-
gendo sopra wictus la sillaba richiesta dal metro (rus) e cancellando la s finale. In questo modo
la grammatica ¢ salva... Rimane un errore prosodico nel quarto piede (-rd wic-) che poteva
sfuggire all’attenzione, o alla possibiliti di emendamento, di un copista medievale».]

-349 -



difficilil*4}, si deve con ogni verosimiglianza la caduta nella classe Z, costituita tutta
di codices recentiores, dei vv. 15, 23 e 24 del De historiis, conservati invece dal
Cantabrigiensis e dunque presenti nell’archetipo comune alle due classi. Ma importa
soprattutto notare che nella recensione CZ I'intero gruppo di versi 19-26 risulta iso-
lato dalla prima parte del De historiis e reca un suo titolo particolare, Incipiunt mo-
nosyllaba Ausonii de gentibus (semplicemente De gentibus nel Magliabechianus
[M]), titolo che si addice tutt’al piui ai soli vv. 22-24: chi lo ha coniato ha creduto
evidentemente che anche i monosillabi 7ros, Cres, Thrax, con cui si chiudono i vv.
19-21, fossero degli etnici, mentre essi designano tre noti personaggi del mito, ri-
spettivamente Ganimede, Dedalo e Tereo. Gia qui s’incomincia a intravedere la ma-
no di un interpolatore: e I’interpolazione pud essere accertata con sicurezza al v. 26.
Il De historiis si chiude con due versi designanti animali mostruosi ed esiziali, la
sfinge e la strige: I’apparente mancanza di legame con i versi precedenti, dedicati
triadicamente alla caratterizzazione di eroi (vv. 19-21) o di alcuni popoli (vv. 22-24),
& restituita, all’interno dei due esametri anziché nella loro clausola monosillabica, da -
un elemento etnico, Thebana (Sphinx, v. 25) e Caledoniis (nuribus, v. 26), che si al-
linea accanto agli altri presenti in tutta quest’ultima parte del componimento. Questo
accade perd solo nel testo di VQ, poiché in CZ al posto di Caledoniis nuribus si
legge et paruorum cunis: lezione di per sé facilior e che I’assenza dell’etnico, cioé
ancora una volta di una componente essenziale, dimostra non genuina. La tradizione
popolare attribuiva alla strix caratteristiche assai simili a quelle del vampiro, accu-
sandola di succhiare il sangue dei bambini in culla e di istillare sulle loro labbra il suo
latte avvelenato, come testimonia, sia pure scetticamente, Plinio il Vecchio (nar. 11.
232 Fabulosum... arbitror de strigibus, ubera eas infantium labris immulgere. Esse
in maledictis iam antiquitus strigem conuenit, sed quae sit auium constare non ar-
bitror). Ausonio dava a questa tradizione una coloritura che si sarebbe tentati di
definire ossianica, collocando la strige in quella remota regione britannica che dalle
pagine di Plinio (nat. 4.102) ¢ di Tacito (4gr. 10) sembrava spirare un misterioso
orrore (cfi. Claud. carm. 22.247 Caledonio uelata Britannia monstro), un interpola-
tore, a cui sfuggiva Poriginale elaborazione ausoniana dei dati tradizionali, ricon-
duceva I’espressione Caledoniis nuribus nel solco della piu trita convenzionalita,
forse tenendo presente Ou. fast. 6.135-36:

Nocte uolant (scil. striges) puerosque petunt nutricis egentes
et vitiant cunis corpora rapta suis.

Il v. 26 della recensione CZ risulta cosi da una parte interpolato, dall’altra portatore
della lezione genuina secus, usato anche altrove da Ausonio (griph. 8 Vesta, Ceres et
Iuno, secus [decus V) muliebre, sorores, epigr. LXV [= 73 Green] 6 Corrupit totum
qui puerile secus), ma evidentemente incomprensbile ai copisti di V che I’hanno
corrotto in decus sia qui che nel Griphus (I’epigramma citato & trasmesso solo da Z).

A questo punto la presenza di CZ di una rimanipolazione spuria di tutta la parte
finale del De historiis sembra incontestabile: e a questa luce andranno interpretate
anche le divergenze della tradizione manoscritta nei vv. 23-24. La caratterizzazione

{14 Costi ad es. Jachmann, 495.)
-350-




dei cinque popoli nominati (i Lidii, i Geti, i Frigi, i Liguri e i Cani) é tutta tramata, in
un raffinato e ambizioso gioco d’intarsio, di reminiscenze letterarie assunte con valo-
re epitetico: barbarus Lydus deriva da Plauto (Bacch. 121 O Lyde, es barbarus);,
pellax Geta & allusione al noto personaggio del Phormio terenziano, lo schiavo Geta
complice degli intrighi del protagonista, qualificato sulla falsariga dell’Ulisse virgi-
liano (den. 2.90 pellacis Ulixi), femineus Phrix prende ancora lo spunto da Virgilio
(den. 12.98-99 loricam... semiuiri Phrygis), come pure fallaces Ligures (Aen. 11.
701 haud Ligurum extremus, dum fallere fata sinebant, cfr. Cato ap. Seru. auct.
Aen. 11.715 Sed ipsi [= Ligures) unde oriundi sunt, exacta memoria, inliterati men-
dacesque sunt et uera minus meminere), la vigliaccheria dei Cari doveva essere pro-
verbiale, come risulta da Cicerone (Flacc. 65 De tota Caria nonne hoc uestra uoce
uolgatum est, ‘si quid cum periculo experiri uelis, in Care id potissimum esse fa-
ciendum'?). Ma in luogo di pellax (Geta) C tramanda ferus (corretto in pellax sopra
la riga), forse una dittografia dal precedente ferus (Thrax), letta male (serus) e in-
sieme chiosata (seruus) dall’amanuense del capostipite di Z. Nel successivo v. 24,
omesso da Z, al posto di fallaces Ligures il Cantabrigiensis trasmette audaces Lycii,
che & lezione doppiamente sospetta, in primo luogo perché I'epiteto audaces riferito
ai Lici non ha dietro di sé, per quanto & possibile appurare, nessuna tradizione lette-
raria, in secondo luogo perché, esprimendo una valutazione positiva o almeno pas-
sibile di essere ritenuta tale, contrasta irrimediabilmente con la serie di giudizi nega-
tivi barbarus, pellax, femineus, nullo situs in pretio. Attribuire la lezione audaces
Lycii ad Ausonio equivarrebbe dunque ad ammettere ’elusione da parte del poeta di
una cifra stilistica da lui stabilita in maniera chiaramente identificabile. Ma neppure la
tesi interpolazionistica del Jachmannf!3] appare del tutto soddisfacente: secondo lo
studioso un lettore poco avveduto avrebbe trovata strana I’inclusione di una popola-
zione italica, i Liguri, fra nazioni dell’ Asia Minore come i Lidi, i Frigi ¢ i Cari, o della
Tracia come i Geti, e avrebbe percio sostituito i Liguri con i Lici, finitimi dei Cari. La
spiegazione € acuta e plausibile, non chiarisce pero la ragione del mutamento di fal-
laces in audaces. 1 processo di corruttela ¢ stato, con ogni probabilitd, pii compli-
cato e tortuoso: il copista di C o del suo antigrafo aveva forse davanti un codice in
cui la lezione fallaces Ligures éra semisvanita, e la ricostruiva parte sulla falsariga
delle lettere ancora leggibili (ad esempio a..ces li..), parte sotto la suggestione dei
contigui nomi di popolazioni medio-orientali: il risultato, audaces Lycii, contrastava,
nell’epiteto audaces, con le parole seguenti nullo situs in pretio Car, donde la suc-
cessiva correzione di situs in tamen. Qualcosa di molto simile, dunque, a quanto é
accaduto al v. 23 per la doppia lezione ferus di C e seruus di Z: una riprova che
Iinterpolazione prende talora I’avvio non solo da difficolta di interpretazione ma an-
che, pit semplicemente, da difficolta di lettura dell’esemplare da trascrivere, e che
nei processi di corruzione i fattori cosiddetti meccanici s’intrecciano, spesso indisso-
lubilmente, con quelli psicologici.

In tutti i passi finora esaminati un elemento ha permesso di scartare I’ipotesi
della variante d’autore e d’identificare I'interpolazione: una delle lezioni divergenti si
¢ dimostrata non solo peggiore dell’altra ma, quel che pil conta, discorde e stonata
rispetto al contesto o all’architettura generale del componimento. E se n’intende la

{!S Jachmann, 496 s}
-351-



ragione: I’interpolatore &, per definizione, un commentatore e un volgarizzatore, che
tende irresistibilmente a sostituire un’espressione ben caratterizzata, e percid nuova e
sorprendente, con un’altra pil piatta e scialba, una locuzione rara e difficile con la
sua chiosa, e in questa operazione poco si cura dei nessi logici e sintattici, tutto teso
e concentrato com’é sul particolare, sull’ostacolo che gli si ¢ parato improvvisamen-
te davanti. Interpretare, in simili casi, la Jectio potior come una correzione o un affi-
namento dell’autore non & possibile, perché il presunto lavoro di lima non si esercita
su una materia artisticamente formata, anche se ancora perfezionabile, ma su ingre-
dienti disorganici, totalmente estranei al processo poetico. Ancora pill evidente si fa
la mano dell’interpolatore dove questi accarezza 1’ambizione di gareggiare con I’au-
tore o addirittura di sostituirsi a lui, come accade nel De uere primo [X], che segue
immediatamente il De historiis e che in CZ si chiude con un esametro assente in V:

Annus ab exortu cum floriparum reserat uer
cuncta uigent: nemus omne uiret; nitet auricomum rus
et fusura umbras radicitus exigitur stirps.
Non denso ad terram lapsu glomerata fluit nix.
5 Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus.
Iam pelago uolitat mercator uestifluus Ser.

Non & mancato chi ha visto in quest’ultimo esametro un rifacimento d’autore rispetto
al v. 24 del De historiis: Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser, ricalcato a sua
volta su Verg. georg. 2.121: uelleraque ut foliis depectant tenuia Seres. Se cosi
fosse, un nuovo campo d’indagine si aprirebbe ai ricercatori di varianti d’autore:
queste sarebbero reperibili non solo per confronto fra le due recensioni ma persino
all’interno di una stessa recensione. Tuttavia a escludere che Jam pelago etc. rappre-
senti una rielaborazione di Vellera depectit etc., finita non si sa come nel De uere
primo, basta il monosillabo iniziale, che contrasta irrimediabilmente con la struttura
sintattica del De historiis!!6 e non ha senso alcuno in rapporto ai versi che lo prece-
dono. E neppure si pué ammettere che I’esametro sia stato composto originariamen-
te, come chiusa del De uere primo, da Ausonio stesso: questo instancabile facitore di
versi non aveva certo bisogno di riutilizzare, a cosi breve distanza, i due piedi finali
(uestifluus Ser) del v. 24 del De historiis né la retractatio rientrava fra gli espedienti
consueti della sua tecnica compositiva, ché anzi egli amava piuttosto ridire lo stesso
pensiero in forma sempre nuova e variata. Gia queste semplici costatazioni avvalora-
no, forse in maniera decisiva, la tesi dell’interpolazione: I’analisi del componimento
ne spiega anche la genesi. Il De uere primo - una delle cose piu delicate e fragranti
di Ausonio — muove, come al solito, da un modello letterario, e fra i piu illustri, il
proemio del poema lucreziano: lo dimostrano la presenza di certi vocaboli, come re-
serat e uigent (cfr. Lucr. 1.11 et reserata uiget genitabilis aura fauoni), I'uso di
nomi composti (floriparum, auricomum), che richiamano la temperie stilistica di
quella famosa pagina (cfr. 1.3 nauigerum... frugiferentis), e soprattutto un’aria di
vita che si rinnova, una visione di spazi aperti e luminosi che impregnano di sé i
cinque versi, insolitamente sgombri dell’apparato erudito che appesantisce tutto il
Technopaegnion. Senonché nel breve carme ausoniano manca un elemento che ha

[16 Vd. supra, p. 348.)
-352-



gran parte in Lucrezio, il mare (cfr. 1.3 mare nauigerum, 8 aequora ponti, 17 per
maria). e un interpolatore provvedeva a colmare la presunta lacuna, associando
all’idea del mare I’altra, comunissima, della riapertura a primavera della navigazione,
espressa fra tanti altri anche da Orazio (carm. 1.4.1-2):

Soluitur acris hiems grata uice ueris et fauoni
trahuntque siccas machinae carinas.

Ne nasceva un verso «bastardo»(!7], in cui il mercator che scorrazza per i mari al ri-
torno della buona stagione finiva per coincidere con il uestifluus Ser nominato poco
sopra: il materiale linguistico era fornito in parte da Ausonio stesso (Per interr. et
resp. [XT] 13): Quid fluitat pelago, in parte da Virgilio (den. 3.124): linquimus
Ortygiae portus pelagoque uolamus. Non molto diversamente si ¢ comportato
I’interpolatore in un altro luogo ausoniano, la chiusa dell’epistola VIII [=2 Green],
trasmessa da V in questa forma (vv. 13-14):

Nobiscum innenies nullas (scil. lites), quia liquimus istic
nugarum ueteres cum sale relliquias,

da Z cosi:

Nobiscum innenies nullas, quia liquimus ...
Vale ualere si uoles me uel uola,

I puntini sostituiscono la parola finale del v. 13 di Z, che & corrotta in tutti i mano-
scritti di questa recensione: il Tilianus [T] e il Magliabechianus [M] leggono qui ali-
qui mustio, I’editio princeps stampa quia liquimus eio, altri codici tramandano una
lezione malamente emendata, quia legimus eia. L’esemplare da cui é stato trascritto
’archetipo doveva essere guasto: e sia che il verso finale fosse caduto, sia che esso
divenisse incomprensibile per la corruttela del v. 13, un interpolatore provvedeva a
sanare, a suo modo, il testo, ricuperando la chiusa di un altro passo ausoniano, Fpist.
XV [= 11 Green] 37: Vale. Valere si me uoles peruola, e modificandola lievemente,
senza neppure accorgersi di sostituire un pentametro con un trimetro giambico.

Se non ¢ possibile provare 1’esistenza di varianti d’autore, anzi se I’interpolazio-
ne risulta evidente in casi, come quelli finora analizzati, in cui le divergenze fra le due
recensioni assumono il carattere di veri e propri rifacimenti, parziali o totali, di uno o
piu versi, sara grave imprudenza attribuire ad Ausonio le varianti costituite da singoli
vocaboli, talora graficamente simili. La tradizione manoscritta del Technopaegnion
ne presenta qualcuna in piu di quelle elencate dallo Schenkl alle pp. LIV-LV del suo
Prooemium:

Versus monosyllabi et coepti et finiti [II], 16:
CzZ ' vQoO
uis tamen hic nulla est: werum est iocus ac nihi-  uis tamen hic nulla est: fanfum est iocus ac nihi-
[li res [li res
(17 Jachmann, 497: vd. supra, p. 334.]
-353-



De inconexis [V1], 1 e 12:

cz vQ
saepe in coniugibus fit noxia, si nimia est dos saepe in coniugiis fit noxia, si nimia est uox
semper ubi acterna uertigine clara nitet lux semper ubi aeterna uertigine clara manet lux

De historiis [1X], 9 e 12:

cz vQ
Saeua inter rupes Scythicas stetit alitibus crux sicea inter rupes Scythicas stetit alitibus crux
Ibycus ut periit uindex fuit altiuolans grus Ibycus ut periit index fuit altiuolans grus

De uere primo [X], 1 e 3:

Ci v
Annus ab exortu cum floriferum reserat uer Annus ab exortu cum floriparum reserat uer
et passura umbras radicitus exigitur stirps. et fusura umbras radicitus exigitur stirps.

Non c’¢, forse, neppure bisogno di dimostrare che in tutti i luoghi citati le lezioni di
CZ sono faciliores o deteriores rispetto a quelle di V. Una si elimina subito da sé in
base allo stato della tradizione, floriferum (uer) che non solo é banalizzazione
dell’hapax ausoniano floriparum, ma ¢ data esclusivamente da Z, mentre la lezione
di C, flore parum, conferma, pur nell’errore, 1’esattezza di V. Per altre ¢ il contesto
a dire che si tratta di sviste o di cervellotici interventi di copisti: tali uerum e coniu-
gibus di fronte a tantum e coniugiis; tale, con ogni probabilita, uindex rispetto a in-
dex, se & vero che la leggenda di Ibico (sorta evidentemente dall’etimologia del no-
me) narrava di certe gru che, testimoni dell’uccisione del poeta, avrebbero denun-
ciato (index) gli assassini volando sul teatro di Corinto durante uno spettacolol!®.
Anche saeua (crux) rispetto a sicca ¢ lectio facilior, tanto pii comprensibile in
quanto tra le fonti antiche solo Luciano ¢ Ausonio, a quanto pare, parlano del sup-
plizio di Prometeo come di una crocifissione{!9); tutto il verso, del resto, nasce da un
duplice spunto virgiliano, ecl. 6.42 Caucasiasque refert uolucres furtumque Pro-
methei, dove I’aquila (o I’avvoltoio) della tradizione si ¢ mutata in uno stormo di uc-
celli (alitibus in Ausonio), ed Aen. 5.180 siccaque in rupe resedit, che Ausonio ac-
coglie trasferendo 1’aggettivo dalla rupe allo strumento di tortura: due tasselli di un
mosaico letterario tipicamente ausoniano che ¢ innaturale supporre saldati in due
distinti momenti. In passura si potra vedere, invece, una chiosa sinonimica di fusura
a cui non ¢ rimasto forse estraneo il ricordo di Verg. Aen. 6.282-83 ramos annosa-
que bracchia pandit / ulmus opaca ingens. E nessuno, credo, vorra riconoscere una
variante d’autore in manet rispetto a nitet: quest’ultima lezione appare chiaramente
suggerita dall’enclave fra clara e lux; clara nitet lux & convenzionaliti pura, come

[18 Vd. Antip. Sid. HE XIX = AP 7.745, 3 5. 30A' ¢mBaouevov yeplvav vEsog ai tot ikovo /
pé&prvpeg dinotov ddlopéve Bavatov e Di Giovine ad 1., 163 5.]

['9 Cfr. Lucian, Prom. 1; per il piccolo dossier sulla crocifissione di Prometeo (da integrare almeno
con Tert. adu. Marc. 1.1.3) vd. Di Giovine ad 1., 160, e soprattutto P. Mastandrea, Cruces Cau-
casorum, Osservazioni sul «Prometeo cristiano», ATV 134, 1975-76, 81-94, con un’interpreta-
zione in chiave ideologica del passo di Ausonio.]

-354 -



non & invece nitet auricontum rus del De uere primo 2, mentre manet ¢ in perfetta
coerenza con semper ed aeterna uertigine.

Un primo bilancio delle varianti del Technopaegnion consente di trarre fin d’ora
qualche indicazione qualificante sullo stato delle due recensioni Z e V: solo la prima
denuncia a chiari segni la presenza di manomissioni interpolatorie, mentre la seconda
¢ viziata soltanto da comuni corruttele (come wox per dos nel v. 1 del De inconexis)
oppure da pseudo-emendamenti (come decus per secus nel v. 26 del De historiis).
Ma il dato pil importante rivelato dall’esegesi ¢ che alcune varianti di Z (in partico-
lare quelle analizzate alle pp. 347-53), per la loro correttezza metrica e il non volgare
bagaglio culturale che presuppongono trascendono di gran lunga le capacita di co-
pisti medievali e devono percid essere considerate interpolazioni antiche, risalenti a
un’epoca assai vicina a quella della diffusione degli opuscula ausoniani e sorte in
ambienti culturalmente qualificati, come dimostrerebbe I’insistenza degli echi virgi-
liani, cioé dell’auctor per eccellenza delle scholae imperiali.

Si & volutamente lasciato fuori della discussione il Grammaticomastix [X1II],
cioé I’ultimo componimento del Technopaegnion, il pil oscuro e problematico. Esso
¢ dato dalle due recensioni in questa forma:

CZ v

Et logodaedalia? stride modo, qui nimjum trux E<n> logodaedalia: stride modo, qui nimium trux
frivola condemnas: nequam quoque cum pretio est frivola condemnas, nequam <quia> cum pretio est

[merx. {mers.
Liuida mens hominum concretum felle coquit pus. Ermius ut memorat, repleat te laetificum gau:
Scire uelim catalepta legens quid significet tau Liuida mens hominum concretum felle coguat pus.
¢t quod germano mixtum male letiferum min. 5 Dic, quid significent Catalepta Maronis? in his al
Imperium litem venerem cur una notet res? Celtarum posuit, sequitur non lucidius tau.
Sitne peregrini uoc nominis an Latii sil? Imperium litem uenerem cur saepe notat res?
Lyntribus in geminis constratus ponto sit an pons? Esme peregrini uoc nominis an Latii sil
Bucolico saepes dixit maro, cur Cicero saeps? et quo<d> germano mixtum male letiferurn min?
Vox solita et cunctis notissima, si memores lac: 10 Lyntribus in geminis constratus ponto sit an pons?
cur condemnetur, ratio magis ut faciat lact? Bucolico saepes dixit maro, cur Cicero saeps?
An, Libyae ferale malum, sit Romula uox seps? Vox solita et cunctis notissima, si memores lac:
Si bonus est insons, contrarius et reus est sons? cur condemnatur, ratio magis ut faciat lact?

Diues opum cur nomen habet Ioue de Stygio dis? An, Libyae ferale malum, sit Romula uox seps?
Vnde Rudinus ait *diuvum domus altisonum cael’? 15 Si bonus est insons, contrarius et reus est sons?
Et cuius de more quod adstruit ‘endo suam do’? Diues opum cur nomen habet Ioue de Stygio dis?
Aut de fronde loquens, cur dicat ‘populea frus’? Vnde Rudinus ait ‘diuvum domus altisonum cael'?
Ed quod nommumquam praesumit ‘laetificum gau'?  Et cuius de more quod addidit ‘endo suam do'?
Sed quo progredior? quae finis, quis modus etcalx?  Aut de fronde loquens, cur dicit ‘populea frus™?

Indulge, Pauline, bonus, doctus, facilis uir. 20 Sed quo progredior? quae finis, quis modus et
Totum opus est sparsum, crinis uelut Antiphilae, Indulge, Pacate, bonus, doctus, facilis uir. [calx?
[pax. Totum opus est sparsum, crinis uelut Antiphilae,
[quid.

Si tratta, come si vede, di una tradizione tormentatissima, inquinata da corruttele di
ogni genere e caratterizzata da numerose varianti, delle quali soprattutto due hanno
richiamato 1’attenzione degli studiosi e sollecitato il dibattito sui rapporti fra le due
redazioni: il v. 3 di V ¢ dato come v. 18 da CZ in un testo notevolmente modificato;
al v. 4 di CZ corrispondono in V due versi (5-6). Ma non va trascurata 1’oscillazione

-355-



fra indicativo e congiuntivo aivww. 3C=4V,;6CZ=7V;7CZ=8 V; 11 CZ =13
V; 17 CZ = 19 V. Inoltre tanto CZ quanto V tramandano rispettivamente i vv. 5-7 ¢
7-9 in un ordine che & apparso illogico allo Schenk! e al Peiper, per I’intrusione fra le
citazioni del Catalepton virgiliano di un verso (Imperium litem uenerem cur una no-
tet [saepe notat V] res) che con esse non ha nulla a che vedere: percié entrambi gli
editori ristabiliscono la successione in questo modo:

Estne peregrini uoc nominis an Latii sil
et quod germano mixtum male letiferum min?
Imperium litem uenerem cur una notat res?

Lo Schenk! e il Peiper, che come al solito riproducono il testo di V, si trovano poi
d’accordo nel sostituire in tre casi la lezione di V con quella di CZ, e precisamente al
v. 7 (una per saepe), al v. 18 (adstruit per addidit) e al v. 22 (pax per quid); diver-
gono invece nel costituire il testo dei primi due versi: il Peiper segue fondamental-
mente CZ, solo scrivendo mers anziché merx, lo Schenkl accetta V, integrandolo in
due punti, e<r> e nequam <quia>: s’intende che diverso ¢ anche il senso che ne ri-
sulta.

S’¢ gia visto come il primo a proporre la tesi della doppia redazione d’autore
fosse il Baehrens!?%! che, muovendo dal Grammaticomastix, la estendeva poi a tutto
il Technopaegnion e ne deduceva la coincidenza di Z e V con due distinte edizioni
ausoniane. Il Bachrens giungeva a questa conclusione osservando che la divergenza
fra le due recensioni nel penultimo verso del Grammaticomastix (Pauline in CZ, Pa-
cate in V) ha il suo esatto corrispettivo nelle due differenti prefazioni del Techno-
paegnion, affermava poi la prioritd della redazione V sulla base di questo semplice
dato: in V le quattro citazioni enniane sono collocate da Ausonio in due luoghi sepa-
rati, e precisamente al v. 3 e ai vv. 17-19, mentre esse si susseguono nei vv. 15-18 di
Z: in questa modificazione si dovrebbe riconoscere il lavoro di lima del poeta che,
spostando e rielaborando il v. 3, otteneva contemporaneamente due risultati, quello
di raccogliere tutte insieme le testimonianze di Ennio e quello di saldare meglio il
v.4 al v. 2, assestando in questo modo un colpo piil duro al grammatico con cui
stava polemizzando. Lo studioso era peré costretto ad ammettere di non saper spie-
gare, se non con una pura ipotesi, la riduzione a un solo esametro dei vv. 5-6 di V:
«Forse un grammatico aveva rinfacciato ad Ausonio I’ignoranza implicita nelle paro-
le Dic quid significent catalepta Maronis e gli aveva fatto osservare che la presunta
oscurita di quell’al non era poi tanto impenetrabile»!2!l, Proprio su questo passo si
fondava invece il Brandes per accertare la seriorita di V rispetto a Z: «dei copisti non
erano in grado né di compendiare i vv. 5-6 di V nello scorrevole verso scire uelim
catalepta legens quid significet tau di Z, né di sviluppare da questo verso gli altri
due con il loro dottissimo al Celticum. 1l passo conferma la nostra affermazione, che
la recensione a Pacato ¢ la pil tarda, ammesso che di una conferma ci sia bisogno:
Ausonio non ha certo eliminato senza un visibile motivo un verso del suo faticoso
lavoro, né si & lasciato sfuggire un monosillabo che era gia riuscito a trovare; noi

[20 Bachrens, 152 ss.}
[2!1d,, 154.]

-356 -




abbiamo qui, come nell’ Epicedion, un ampliamento della prima, cioé una seconda
‘edizione’»[22], Di contrario avviso si mostrava invece lo Schenkl, il quale osservava
che, se Ausonio leggeva al nel carme virgiliano, non c’era motivo perché lo tacesse
nella prima redazione(3]. A questa obiezione ha risposto il Pasquali: «Noi non leg-
giamo piu in Virgilio a/; Ausonio, quando riprese in mano il suo componimento, de-
ve essersi imbattuto in un esemplare che scriveva al Gallicum tau min psin et male
illi sit, e ha mutato egli stesso la sua poesia. Egli stesso; non lo poteva fare nessun
altro, ché questa con quel metro e con quelle parole ¢ un’acrobazia»(24l. Per il Jach-
mann e il Prete invece non sussiste alcun dubbio che V trasmetta il testo genuino,
CZ quello interpolato: il primo cerca di dimostrare 'interpolazione nel v. 18, il se-
condo nel v. 4. Jachmann: «Per prima cosa mi chiedo: qual & il senso di questo
verso? Praesumere gaudium é in se stessa un’espressione corrente con un senso ben
determinato: pregustare, anticipare una gioia. Ma in che modo lo fa Ennio, e in che
modo lo fa “talvolta’ (nonnumquam)? Se tutto questo non ha senso, io affermo — in
secondo luogo - che praesumit é qui improprio anche per un altro motivo. In cia-
scuno dei tre versi che precedono c¢’é un verbo di senso letterario: ait, adstruit, dicit;
com’¢ possibile aggregare in questa serie come quarto verbo praesumit? Esso cade
fuori della serie e consente gia cosi di riconoscere la sua non genuinita»[2, Prete:
«Un lettore 0 commentatore medioevale, leggendo il verso Dic quid significent Ca-
talepta Maronis. in his al, poteva annotare al margine del suo manoscritto: i.e. scire
velim, catalepta legens, quid significe[n]t [al] tau, cioé spiegava in prosa il contenu-
to del passo; forse tale lettore scriveva ambedue i monosillabi al e fau e soltanto in
un secondo momento avra eliminato il primo perché forse si & accorto che con tale
taglio si restituiva un verso. Si potra pensare che questa interpretazione sia piuttosto
arbitraria, ma mi sembra certo che il verso di Z non sia altro che una derivazione da
Vri26],

Le osservazioni del Jachmann e del Prete provano a usura che se accertare una
‘variante d’autore & fra i compiti piu difficili della filologia, neppure dimostrare
I'interpolazione ¢ dei piu agevoli. Questo lettore medievale che chiosando, si badi
bene, in prosa, un testo antico scrive cinque esattissimi piedi esametrici e poi s’ac-
corge che con un’espunzione I’intero esametro & bell’e fatto, & un personaggio cosi
fantastico che lo stesso Prete é costretto a sospettare «piuttosto arbitraria» la sua
interpretazione. Pil meritevoli d’attenzione ma anch’essi tutt’altro che intangibili gli
argomenti del Jachmann. Che il v. 18 di CZ non abbia senso, che Ennio non potesse
praesumere gaudium, e magari piu di una volta (nonnmumquam: ma qui si potra vede-
re anche una dilatazione enfatica di Ausonio) & un’asserzione apodittica che fa il paio
con quella dello Schenkl: «uerba ‘quod nonnumquam praesumit’ non Ausonii,
sed librarii manum prodere uidentum”!: si dimentica che la locuzione laetificum gau

[22 Brandes, 71.]
[?3 Schenki, LVL]
[24 Pasquali, 414: vd. supra, p. 338.]
[25 Jachmann, 498 5.
[26 Prete, 54.]
[27 Schenkl, LVL]
-357-



¢ estratta da un testo che non possediamo pil ma al quale poteva appartenere, in
qualche modo, la nozione di praesumere, esattamente come alv. 5 di CZ eal v. 9 di
V si fa allusione, con germano mixtum, all’ultimo verso dell’epigramma virgiliano da
cui sono tratti i monosillabi, ista omnia ista uerba miscuit fratrit8l. E non si nota
intanto la precisione sintattica dell’inserto, ottenuta mediante una relativa prolettica
innestata in un’interrogativa, esattamente come nei vv. 4-5 di CZ:

Scire uelim Catalepta legens quid significet tau
et guod germano mixtum male letiferum min

né si osserva il perfetto parallelismo dei quattro versi «enniani», distribuiti in due
coppie in ciascuna delle quali il secondo verso ¢ introdotto con e, proprio come ac-
cade nella coppia «virgiliana» appena citata. In favore dell’interpolazione non parla
qui nessuno di quegli indizi che si sono colti con relativa facilitd nelle parti del
Technopaegnion esaminate sopra.

Ma con questo il problema del Grammaticomastix & ben lontano dall’essere ri-
solto. Non si pud tacere che esso ¢ stato finora affrontato puntando I’indice su alcuni
versi strappati al contesto e analizzati isolatamente, senza che nessuno degli studiosi
citati abbid tentato una ricostruzione organica di tutto il componimento; eppure solo
da essa puo venire prima di tutto una persuasiva costituzione del testo - che nei due
versi iniziali trova ancora discordi lo Schenkl e il Peiper ~ e poi un chiarimento de-
finitivo sulla natura delle sue varianti. Che il carme voglia essere una spiritosa deri-
sione dei grammatici e delle loro dotte e astruse disputazioni, risulta chiaro fin dal
titolo: esso vuole esplicitamente riallacciarsi a un’illustre tradizione di polemiche let-
terarie che risale indietro fino all’ ‘Ounpoptont di Zoilo (IV sec. a.C.) passando
attraverso il Ciceromastix di Largo Licinio, il Vergiliomastix a cui accenna Servio ad
ecl. 2.23, Aen. 5.521 e I’ Aeneomastix attribuito da Donato a un Carvilio Pittore. Lo
scherno del grammatico ¢, del resto, un vero e proprio T6nog della tarda letteratura
latina, che viene svolto ampiamente anche da Ausonio nei suoi epigrammi (cfr.
specialmente il ciclo contro Rufo, XLI-XL VI [= 45-52 Green], e gli epigrammi XL
De Philomuso grammatico e LXIIl De Ausilio grammatico [= 44 e 81]); ma, si badi
bene, di un Ausonio che & lui stesso un grammaticus, e dunque si aggira nello stesso
mondo tutto libresco e umbratile, condivide lo stesso gusto per il raro e il prezioso,
ama la stessa erudizione antiquaria e mitologica, come prova, appunto, il Techno-
paegnion. Percio la sua polemica aduersus grammaticos non ¢ animata, come in Se-
neca e Marco Aurelio, dal disdegno per le vuotaggini di una cultura futile e oziosa,
sempre pill estraniata dalla vita, non ¢ la condanna della philologia in nome della
Pphilosophia, ma piuttosto la schermaglia arguta e mordente con gli altri «addetti ai
lavori», i compagni d’arte e di mestiere. Ecco perché nel Grammaticomastix la can-
zonatura diventa subito esibizione della pit culta e sofisticata dottrina grammaticale,

[28 In realta «la recente disponibilitd della voce nel Th. I. Lat. (X 2, 960, 41 sgg.) ha consentito... di
chiarire definitivamente che praesumit qui deve essere inteso secondo 1'accezione tecnica del
tardo lessico grammaticale ‘aliquid contra normam adhibere, fingere'» (Di Giovine, 229), ed &
pertanto verbo di tipo metalinguistico, con cui Ausonio sottolinea I'inusitata audacia del tronca-
mento di gaudium nell’espressione enniana (Jaefificum) gau.]

-358 -



e 'aggressione fa tutt’uno con 'apologia. Giunto al termine della sua elaboratissima
fatica, Ausonio prevede che non gli mancheranno i censori, quelli che taccerano il
suo Technopaegnion di vacuita e di insulsaggine, i maliuoli e gli inuidi sempre
pronti a gridare allo scandalo e a scagliare la prima pietra: e da una parte si difende,
chiamando al suo fianco, in veste di paladini, nientemeno che Virgilio ed Ennio, re-
sponsabili anch’essi di non poche stravaganze verbali che dovevano essere un campo
di battaglia favorito per le dispute dei grammatici, dall’altro contrattacca, sottopo-
nendo I’ideale avversario a un fuoco di fila di sottili questioni linguistiche. Gl ultimi
due versi contrappongono alla truculenza e al livore del grammatico nemico I'indul-
genza e la comprensione che Ausonio é sicuro di trovare presso i suoi buoni e dotti
amici, Paolino (recensione CZ) o Pacato (recensione V). A guardar bene, tutto il
discorso obbedisce a uno schema che ha anch’esso precisi antecedenti letterari: la
battaglia terenziana contro Luscio Lanuvino, per esempio, in cui ai maleuoli / ueteris
poetae maledictis (Andr. prol. 5-6) viene contrapposta |’autorita di Nevio Plauto ed
Ennio (ibid. 18-19 Qui quom hunc accusant, Naeuium Plautum Ennium / accusant,
quos hic noster auctores habef) e la polemica virgiliana contro Bavio e Mevio (ecl.
3.90 Qui Bauium non odit amet tua carmina, Maeui), in cui al nome dei detrattori
viene opposto quello dell’amico ed estimatore Pollione (ibid. 84 Pollio amat no-
stram, quamuis est rustica, musam). Collocato in questa prospettiva il Grammati-
comastix appare uno dei componimenti piu significanti per una caratterizzazione
storica dell’arte ausoniana, specchio lucidissimo di una determinata situazione cultu-
rale, per un verso, nodo di confluenza, per un altro, di tutta una secolare tradizione
letteraria, ormai esausta ma ancora nobilmente esemplare e capace di rivivere, in
questo autunno del mondo antico, in fragili ma decorose stilizzazioni, concertate se-
condo la tecnica tipicamente decadente del pastiche e del collage. Se poi si volesse
dare un nome al misterioso Ausoniomastix contro cui & diretto I'ultimo componi-
mento del Technopaegnion, si dovrebbe forse pensare — entro i limiti in cui é possi-
bile una coincidenza tra fictio letteraria e realti anagrafica — a quel Siluius Bonus
bersagliato senza pieta negli epigrammi CVIII-CXIN [= 116-121 Green], ciascuno
composto di un solo distico, il primo dei quali suona cosi: ‘

Siluius ille Bonus, qui carmina nostra lacessit,
nostra magis meruit disticha, Brito bonus.

-359-



FILIPPO MELANTONE INTERPRETE DI EURIPIDE

Nel 1540 I’'umanista tedesco Ph. Schwarzerd, detto alla greca Melanchthon, leggeva
Euripide agli studenti dell’universita di Wittenberg. In quella prestigiosa sede aveva preso
avvio la sua brillante carriera di pedagogista moderato, capace di conciliare, non senza
scatenare malumori e polemiche, Riforma e Umanesimo: nel 1518, appena ventunenne, era
approdato a Wittenberg come professore di greco e si era presentato al mondo accademico
con una prolusione, De corrigendis adolescentiae studiis, ai cui principi sarebbe rimasto
fedele per il resto della sua vita. Soprannominato (a ragione) praeceptor Germaniae,
fondo molte scuole con programmi umanistici e nel 1536 innové gli statuti della stessa
universita di Wittenberg, che furono poi presi a modello da altre universita tedesche!.

Profondamente consapevole del proprio ruolo di riformatore delle istituzioni
scolastiche, Filippo Melantone compose numerosi trattati di retorica e dialettica divenuti
poi fondamentali per la stesura delle Schulordnungen, i programmi delle scuole
protestanti2, Infatti, I’attivith pedagogica di questo umanista tedesco, ‘delfino’ di Martin
Lutero, influenzd prepotentemente, in una sorta di monopolio didattico, 1’organizzazione
del sistema scolastico tedesco di tutto il XVI secolo: a tale attivita si formarono, ad
esempio, uomini di chiesa e intellettuali di spicco come Joachim Camerarius padre
(1500-1574) e Joachim Camerarius figlio (1534-1598), rispettivamente filologo € medico,
che aprirono la propria casa di Norimberga all’intellighenzia’ europea piu brillante e
prestigiosa3. .

I rapporti tra Filippo Melantone e Martin Lutero furono contrastati € complementari al
tempo stesso. Alla base di essi ¢’era gia I’irrisolto conflitto (stimolante, perd, per molti
aspetti) tra I’autore della Riforma e il principe degli umanisti cristiani, 1’olandese Erasmo
da Rotterdam?. Le loro storie, nonostante i numerosi sforzi per farle convergere, si
svilupparono su binari paralleli: le personalita di Erasmo e di Lutero troppo diverse

I Circa I’attivitd pedagogica di Filippo Melantone cf. A. Sperl, Melanchthon zwischen Humanismus
und Reformation, Minchen 1959; R. Stupperich, Melanchthon, Berlin 1960; J. Boisset,
Mélanchthon éducateur de 1'Allemagne, Paris 1967; K. Hartfelder, Philipp Melanchthon als
Praeceptor Germaniae, Nieuwkoop 19722; H.-A. Stempel, Melanchthons pddagogisches Wirken,
Bielefeld 1979; M.P. Fleischer, Melanchton as Praeceptor of Late-Humanist Poetry, Sixteenth
Century Journal 20, 1989, 559-80. Per un’antologia della produzione pedagogica di Melantone si
consiglia la raccolta di testi in latino con traduzione tedesca a cura di G.R. Schmidt (P. Melanchthon,
Glaube und Bildung, Texte zum christlichen Humanismus, Stuttgart 1989).

2 Si veda in proposito il recentissimo saggio di J. Knape, Philipp Melanchthons *Rhetorik”,
Tiibingen 1993.

3 Cf E. Bonfatti - A. Morisi, La nascita della letteratura tedesca, Dall’Umanesimo agli albori
dell’llluminismo, a c. di P. Chiarini, Roma 1995, 90 s. A Joachim Camerarius padre si deve, tra
I’altro, una interessante biografia dello stesso Melantone (De vita Melanchthonis narratio, Halle

1777).

4 Circa i delicati rapporti intercorrenti tra Erasmo ¢ la Riforma si vedano C. Augustin, Erasmus en de
Reformatie, Amsterdam 1962 e Bonfatti - Morisi, 42-45; 51-52.

LEXIS 17/1999 - 361 -



escludevano un vero sodalizio. Lutero, tuttavia, rnconosceva all’antagonista una cultura
sconfinata, di gran lunga superiore alla propria; Erasmo, a sua volta, che affermava di non
conoscere il tedesco (per non doversi forse misurare con Lutero, poco propenso all’uso
del latino), non disprezzava i contenuti della dottrina di Lutero, solo non condivideva il
modo, per lui poco elegante e per nulla sfumato, con cui tale dottrina veniva espressa.
Accogliendo da Erasmo un’antropologia meno pessimistica di quella di Lutero, perché
sostenuta da una diversa valutazione delle capacita umane, Filippo Melantone formulo
un’elaborazione teologica originale, poco distaccandosi dalla linea di pensiero del suo
predecessore ErasmoS. Certo, a differenza di Erasmo, Melantone non si attestd su una
posizione antitetica a quella di Lutero; tentd invece di operare a fianco del grande maestro,
a convincerlo della possibilita di un equilibrio tra istanza religiosa e aspirazione poetica.
Per raggiungere tale scopo, Melantone ritenne fondamentale possedere e praticare la
paideia di Erasmo, pur sempre ammirata da Lutero: solo cosi il filologo tedesco avrebbe
evitato lo scontro con il maestro, dimostrando cio¢ che un corretto e mirato impiego della
cultura umanisticamente intesa poteva giovare all’affermarsi della Riforma, contribuendo
alla piena accettazione di essa anche presso la cerchia degli intellettuali. Non quindi
1’Umanesimo in opposizione alla Riforma, ma I’Umanesimo al servizio della Riforma.
Questa operazione doveva svilupparsi attraverso alcune tappe obbligate. In primo luogo,
Melantone aspirava a una fruizione consapevole e pratica della lingua greca, a cui
assegnare il primato anche su quella latina, considerata giocoforza mezzo necessario (ma
pur sempre surrogato) per diffondere e far comprendere «linguam Graecam magistram»$.
Ad essa il praeceptor Germaniae dedicd 1’Oratio de studiis linguae Graecae (1549), vera
e propria apologia in favore di un idioma anch’esso, come il latino, non troppo amato da
Lutero, che gli preferiva il tedesco (perché reale e vivo mezzo di comunicazione con le
masse, non elitario strumento di cultura). Ma al greco - spiega Melantone - «Dio affidd il
Nuovo Testamento, vale a dire quella dottrina, di cui ci invid quale nunzio e maestro il
figlio che vive in eterno»’. Se, dunque, «voluit Deus hanc linguam eius doctrinae
potissimum nuntiam et ministram esse»8, ci si dovrebbe augurare, e magari fosse
possibile, che tutti gli uomini imparassero tale lingua, ne diventassero padroni e godessero
a pieno di tale opportunita®. Nessun altro idioma - continua il pedagogo - ¢ in grado di

5 Gia lo Scaligero aveva notato la forte corrispondenza culturale ¢ metodologica tra i due umanisti e
cosi si era espresso: «Melanchthon (Erasmo) proximus, pius vir fuit et vario disciplinarum genere
tinctus potius quam eximie doctus et alicuius scientiae ad unguem peritus. ... Hi tamen tres simul
componendi. Magni locorum collectores fuerunt potius quam suum aliquid in medium proferentes»
{Scaligerana, 11 87, Amsterdam 1740).

6 P. Melanchthon, Oratio de studiis linguae Graecae, in Philippi Melanthonis opera quae supersunt
omnia, X1, ed. C.G. Bretschneider, Halis Saxonum 1843, 862.

7 Ibidem, 858.

Ibidem.

9 «Quapropter si fieri posset, optandum foret, ut omnes mortales hanc linguam discere ac tenere
tantaque commoditate perfrui possent»: cosi si esprime Melantone nella sua Oratio, 860.

o0

- 362 -



offrire altrettante possibilita!?; lo studio del greco non solo pone a diretto contatto il fedele
con il verbo divino, «quasi fontem ... caelestis doctrinae»!!, ma si rivela fondamentale per
I’esistenza dell’uomo piu dell’aria o del fuoco, in quanto veicolo di conoscenza
«reliquarum artium ... pulcherrimarum ... et vitae humanae ... necessariarum»!2. «An non
infantes,» - si domanda il Melantone - «an non velut in densa caligine rerum versari
videbimur, si hac luce destituamur?»!3. Illuminati, dunque, dalla luce che dirada le nebbie
(il greco, fuor di metafora), possiamo arricchire il nostro bagaglio culturale con nozioni
nuove di filosofia, astronomia, fisica, medicina e storial4. Per un corretto indirizzo
didattico degli studi adolescenziali «c’¢ anzitutto bisogno di sapere il greco, che abbraccia
I’intera conoscenza dell’universo, cosi da poter esprimere, con vocabolario ricco e
appropriato, la nostra opinione sulla morale. Di valore fondamentale sono a tale proposito
Aristotele e gli Argomenti morali, Platone ¢ le Leggi, i poeti e tutti quegli autori, nelle cui
opere, di altissimo livello, si possono leggere precetti utili ad educare gli animi. Per i Greci
fonte di tutte le discipline fu Omero, per i Latini Virgilio e Orazion15.

Nel progetto pedagogico di Melantone lo studio analitico dei testi greci doveva avvalersi
del latino quale tramite tra un passato, oggetto di conquista graduale, e un presente che in
esso affondava le sue radici. Alla base dei «puerilia studia», definiti xgoyvpvaopata
(grammatica, dialettica, retorica), occorreva ci fosse un metodo ben preciso, fondato
sull’«unione della lingua greca con quella latina, allo scopo, ovunque ci si volga nella
lettura di filosofi, teologi, storici, oratori, poeti, di cogliere 1’essenza profonda delle
questioni, non la loro ombra, come quando Issione, pronto a unirsi a Giunone, si ritrovd
tra le bractia una nuvola»!$.

Ma il compito del buon maestro non si limita a questo. «Ex optimis optima selige»!7: il
patrimonio letterario degli scrittori greci e latini, passato al vaglio!8 e correttamente
interpretato, si configura ricco di spunti, regole, esempi, per nulla in contrasto con quelli
contenuti nella Bibbia. Occorre saper scegliere, estraendo dai testi massime conformi al
verbo divino e corredandole di una traduzione latina aderente al massimo all’originale.

10 Melanchthon, Oratio, 862.

'L Ibidem, 862.

12 E ancora il discorso del Melantone sullo studio della lingua greca (p. 862).

13 Melanchthon, Oratio, 862.

14 Scrive infatti Melantone (Oratio, 862): «Nam ex qua alia lingua, quae quidem nobis nota esse potest,

. tu mihi petes omnes paene partes philosophiac? Quae enim alia, ut de his primis artibus dicendi et

ratiocinandi iam taceam, habet eruditiores aut illustriores scriptores doctrinae de motibus caelestium
luminum, de natura rerum, de valetudine corporum nostrorum ac remediis morborum? Ex qua alia
historiam imperiorum et rerum gestarum totius mundi petemus?». .

15 Pp. Melanchthon, De corrigendis adolescentiae studiis, in Philippi Melanthonis opera quae
supersunt omnia, X1, ed. C.G. Bretschneider, Halis Saxonum 1843, 22.

16 1bidem, 22.

17 Melantone completa cosi il motto della sua linea pedagogico-didattica: «eaque cum ad scientiam
naturae, tum ad mores formandos attinentia» (De corrigendis, 22).

18" Queste le parole precise del Melantone, consapevole delle difficolta di una lingua complessa come
quella greca: «Deligunt vobis praeceptores vestri quae ex usu est scire, frivola secernunt, atque ii
Latina quidem, simul cum Latinis Graeca disci, et debent, et facile possunt» (De corrigendis, 25).

- 363 -



L’opzione per il teatro tragico come lettura formativa deriva probabilmente dalla possibilita
stessa della rappresentazione scenica quale esercizio atto a fortificare la memoria e dal
forte impatto emotivo a fini educativi che il teatro pud avere su un pubblico formato da
studenti: d’altra parte, come testimoniato dai prologhi in latino scritti da Melantone, le
tragedie euripidee tradotte furono effettivamente messe in scena in ambito universitario!9.
La preferenza accordata da Melantone ad Euripide rispetto agli altri tragici20 va forse
ascritta, come si chiarira in seguito, alla maggiore sentenziositd del testo e alla sua
complessa problematicita psicologica. Del tragediografo greco il praeceptor Germaniae
tradusse per i suoi allievi diciassette delle diciotto tragedie pervenuteci?!. L anno di corso
era il 1540; I"universita, quella di Wittenberg; scopo del professore/umanista conciliare la
religione cristiana con il dramma greco di Euripide, cosi come gia aveva fatto (e avrebbe
continuato a fare) con la logica di Aristotele e la retorica di Cicerone. D’altra parte, in
quegli stessi anni, anche Lutero si lasciava sedurre dal fascino dei ‘luoghi comuni’,
teorizzati da Melantone nei suoi Loci communes rerum theologicarum (Wittenberg
1521). Ferma restando la centralita della Bibbia, emergeva sempre pill viva in Lutero la
tendenza a rivisitare anche gli scrittori classici in una prospettiva evangelica per ricavarne
sillogi di esempi anticipatori del messaggio da lui lanciato, ad esso favorevoli o contrari; e
le aspettative di Martin Lutero non dovettero andare deluse se, come scrisse Melantone,
«I’insegnamento ricavabile dalle tragedie di Euripide fu utile per i paradigmi esemplari e i
luoghi comuni, che ci istruiscono su numerosi aspetti della vita e illuminano egregiamente
chi si accinge a scriverenZ2.

Il primo a pubblicare I’Euripide in latino di Melantone fu W. Holzmann (Xylander) nel
155823, 11 filologo, che raccolse «Euripidis Tragoediae, quae hodie extant, omnes, Latine

19 Cf. Corpus Reformatorum XVIII 291, laddove vengono trascritti i tre prologhi latini premessi ad
altrettante opere euripidee (Reso, Ciclope, Ecuba) da Melantone. Nel caso del Reso, il v. [0
specifica I’ora in cui verra fornita lettura della tragedia; le parole latine premesse al Ciclope offrono
un breve riassunto dei fatti, senza perd che ci si rivolga esplicitamente a un pubblico; nell’Ecuba
invece ¢ agli spettatori che si parla, chiedendone il benevolo consenso, forse per riscattare una
tragedia precedentemente considerata contraria ai dettami del Cristianesimo e della morale.

20 A quanto risulta, Melantone non lavord sulle opere di Eschilo; a Sofocle, invece, dedicd alcune
letture che non volle perd pubblicare. 11 testo di queste lezioni fu perd trascritto da uno studente, Paul
Obermeier, e oggi conservato presso la biblioteca della Ratsschule di Zwickau (cf. RSB Zwickau
XLIX, fol. 1-128v.; A. Scheler, Der Apparatus Melanchthonianus des Lowener Professors Van de
Velde, nebst 37 unedierten Briefen Melanchthons, Serapeum 28/6, 1867, 87). La traduzione latina
delle cinque tragedie sofoclee, dettata da Melantone ai suoi allievi nel 1545, fu invece pubblicata
I’anno successivo da Veit Oertel; I’edizione su cui si baso il praeceptor Germaniae fu quella curata
da Peter Brubach a Francoforte nel 1544. Dell’uso di Sofocle da parte di Melantone si & occupato St.
Rhein nel suo contributo Melanchthon and the Greek Literature di prossima pubblicazione.

2} La tragedia di cui il praeceptor Germaniae non forni traduzione alle sue classi & Elettra (sui motivi
cf. n. 41). K.E. Bindseil, curatore di parte degli opera omnia del Melantone (precisamente dal vol.
XVI al XXVIII, Halle 1834-1860) precisa che G. Xylander, primo editore dell’Euripide in latino del
Melantone nel 1558, aggiunse alla seconda edizione del 1562 (per ovvie ragioni di completezza) una
versione latina dell’Elertra a opera dello Stiblinus (Caspar Stiblin).

22 Cf. Corpus Reformatorum X 88.

23 L’edizione dello Xylander fu pubblicata a Basilea apud loannem Oporinum.

-364 -



soluta oratione redditae, ita ut versus versui respondeat, e praelectionibus Philippi
Melanchthonis»24, si dimostra informato circa 1’'intento primario del praeceptor
Germaniae nel redigere la sua interpretatio. Nella lettera premessa alla sua edizione e
dedicata a Heinzel, Xylander sottolinea 1’altissima incidenza di loci communes (definiti
«capita ... philosophiae moralis», utili per gestire al meglio la vita di tutti i giorni)2’ nella
produzione euripidea, cosi ricca di tanti innumerevoli tesori nascosti26. Nel solo Reso, ad
esempio, «vengono disegnati i tratti caratteriali che contraddistinguono tre condottieri: la
temerarieta di Reso, 1’eccessiva fiducia nel successo di Ettore, la cautela di Enea»?’. E per
permettere a molti, incapaci di leggere Euripide in greco (o desiderosi di imparare bene la
lingua, confrontando il greco con il latino), di utilizzare tali exempla?8, Xylander, novello
Melantone, propone la versione latina del suo predecessore affiancata dal testo originale.
D’altra parte, Melantone stesso si serviva del grande tragico (come di Omero, Esiodo,
Teocrito, Demostene) per insegnare la sintassi del greco alle sue classi. Da qui nasceva
dunque I’esigenza di una traduzione latina che seguisse le pieghe dell’originale (una sorta
di versione con testo a fronte), nell’assoluto rispetto del valore lessicale del termine, del
costrutto sintattico del periodo, addirittura dell’ordo verborum?9. Secondo Melantone
accadeva raramente che una «sententia» venisse riproposta in un’altra lingua con eguale
chiarezza e la stessa felicit espressiva. Erano invece numerosi gli inconvenienti legati alle
«interpretationes»: oltre all’abbuiamento del senso originario (danno minore), incombeva
il rischio del fraintendimento, se non addirittura dello stravolgimento, «ut vix eundem fsott.
nativum sensum] agnoscere possis». In questo caso estremo, ma non raro, sarebbe quindi
piu corretto definire la traduzione «metamorphosis» anziché «interpretation30.

D’altra parte, in pieno Umanesimo non mancavano certo «traduzioni strumentali ed
esegetiche spesso ad verbum, rivolte a quella larga frangia del pubblico colto che alla
consuetudine col latino non univa o univa una conoscenza ancora sommaria e imperfetta
del greco»3!. Contro tale tendenza polemizzava il Bruni nel De interpretatione recta del
1420 circa’2: per I'umanista, «I’obiettivo pil alto della traduzione & ... una "con-versione",

24 i tratta dell’intestazione con cui si apre la prima edizione delle versioni latine di Euripide a opera del
Melantone (Basileae 1558).

25 «Quot res ad vitam communem dirigendam utiles»: cosi si esprime lo Xylander nella sua prefazione
dedicata «ad Amplissimum Virum, Ioannem Baptistam Heinzellium P. Consulem inclytae
Reipublicae Augustanae prudentissimum, dominum suum».

26 Ancora nella suddetta prefazione si legge: «tot in uno Euripide thesauri latent, hoc est, innumeri».

27 Sono sempre parole dello Xylander, contenute nell’ampia dedica a Heinzel.

28 Questo il testo latino: «ltaque cum in magnam spem venirem, fore hanc meam industriam usui
multis, qui vel Graccum legere Euripidem non possent, vel perdiscendae linguae gratia conferre
Graeca cum Latinis cuperent ...».

29 Sul piano teorico Melantone indirizza cost a finalitd puramente didattiche il principio, che Gerolamo
applicava alla Bibbia, di una traduzione verbum de verbo.

30 ¢f. Melanchthon, Oratio, 859.

31 §jveda G. Folena, Volgarizzare e tradurre, Torino 1991, 53-54.

32 La datazione di questo breve trattato, strettamente connesso alla traduzione bruniana dell’Etica
nicomachea (1416-1418), con tutti i problemi derivati dalla nuova versione di Aristotele in
confronto con le precedenti, é ancora oggi oggetto di discussione. Il Folena, ad esempio, sulle orme

- 365 -



una immedesimazione con lo stile dell’originale, che ¢ la vera "fedelta", un "farsi rapire"
da esson33. A dettare legge ¢ ciceronianamente il rispetto assoluto della «sententia», non
del «verbumy»: bandite, dunque, le versioni ostinatamente letterali, che sfociano spesso nel
puro "non senso”, il Bruni propone di «traducere» dimostrando perfetta padronanza sia
della lingua di partenza sia della lingua d’arrivo e capacita di imitare lo stile personale
dello scrittore prescelto. Nel passaggio dal greco al latino il filologo deve annullarsi
«nell’autore che sta traducendo, al quale deve rimanere fedele anche nelle eventuali
trasformazioni, guidato dal criterio della chiarezza e della fedelta allo "spirito"
dell’autorex34,

Discorsi da umanista, non da cattedratico illuminato dalla grazia di Dio. La natura
prettamente pedagogica delle traduzioni euripidee di Melantone ne condiziona gli esiti.
Esempio di un certo interesse ¢, a tale proposito, la versione latina del Reso, edita da H.E.
Bindseil, all’interno degli opera omnia del Melantone (vol. XVIII, Halle 1852, con
ristampa anastatica New York 1963)35.

Gia a una prima sommaria lettura il Reso in latino di Melantone tradisce la ferrea
applicazione dei principi da lui enunciati a livello teorico8. Come si & gia detto, la
restituzione & condotta ad verbum, nel rispetto di una stretta rispondenza tra greco e latino,
fondata addirittura sull’equivalenza numerica dei termini. Di conseguenza, Melantone
tende alla ‘conservazione’, intervenendo sul testo solo in casi di corruttele evidenti. Lo
sforzo di questa pedissequa latinizzazione comporta inevitabilmente clamorosi (forse
consapevoli) svarioni. Al v. 466, ad esempio, il verbo fruare costruito con ablativo (hasta)
e genitivo (bellicosae manus) si adegua al greco &molvd.oaio con dativo (AdyYQ) e
genitivo (RoAvpdovov YeWog): tale doppia costruzione in latino, tuttavia, non & altrimenti

di altri studiosi, la fissa intorno al 1420 (Volgarizzare, 61); M. Cortesi (La tecnica del tradurre
presso gli Umanisti, in AA.VV., The Classical Tradition in the Middle Ages and the Renaissance,
ac. di C. Leonardi - B. Munk Olsen, Spoleto 1995, 156) opta per il 1424-1426.

33 Cf Folena, 64

34 Cortesi, 157. A proposito del passaggio dall’area umanistica nordeuropea a quella italiana (e
viceversa) cf. R. Peiper, Zur Geschichte der Lateinischen Comédie des Funfzehnten Jahrhunderts
(aus Wilibald Pirckheimers Studienzeit in Padua), NJPhP 110, 1874, 131-39; A. Sottili, Notizie
per il soggiorno in ltalia di Rodolfo Agricola, in Rodolphus Agricola Phrisius (1444-1485),
Proceedings of the International Conference at the University of Groningen (28-30 October 1985),
Leiden-New York-Kobenhavn-Kéln 1988, 79-95; 1d., Una corrispondenza epistolare tra Ambrogio
Traversari e I'Arcivescovo Pizolpasso, in Ambrogio Traversari nel VI centenario della nascita,
Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli - Firenze, 15-18 settembre 1986), Firenze 1988,
287-328, entrambi con bibliografia. Circa i contatti tra Filippo Melantone e gli Umanisti italiani si
veda poi S. Rhein, Appunti sul rapporto fra Filippo Melantone e I'Umanesimo italiano, in
Memores tui, Studi di Letteratura classica ed umanistica in onore di Marcello Vitaletti, a cura di
S. Prete, Sassoferrato 1990, pp. 155-63. Va infine citato G. Chiarini, Gli Umanisti, in Lo spazio
letterario della Grecia antica, 11, La ricezione e !’attualizzazione del testo, Roma 1995, 631-60
(in particolare su Melantone pp. 652-60).

35 Cfn 2l

36 11 riferimento & ai passi sopra citati, tratti dai due saggi in latino che Melantone dedico
all’insegnamento del greco (De corrigendis adolescentiae studiis del 1518 e Oratio de studiis
linguae Graecae del 1549).

- 366 -



attestata e si ha anche ’impressjone di un equivoco tra dnovivapat e drowvdw.
Ancora: il v. 577 (num cohors abiit aliquo?) si sovrappone perfettamente all’originale
u®dv Aoxos PéPnué mou; con due vistosi errori interpretativi, uno consequenziale
all’altro. Odisseo e Diomede, introdottisi di nascosto tra le tende dei Troiani, trovano
inspiegabilmente vuota quella di Ettore e temono un agguato: in questo senso va inteso il
sostantivo A0%0g, gia utilizzato nel Reso anche nella sua altra accezione, quella di
«schieran, che corrisponde al cohors di Melantone??. Il pedagogo, sviato dalla doppia
valenza del termine, fraintende di conseguenza il significato di Baivew, sinonimico qui al
perfetto di «esseren, e gli attribuisce quello del perfetto latino di abeo: ma interrogarsi su
dove sia finita la coorte nemica, quando al verso successivo si insiste sul concetto di
unxawvr), la «trappolay, & un vero e proprio etrore.

L’ossequio al principio di rendere parola per parola gli idiotismi del testo greco si
spinge fino al tentativo di riprodurre i composti nei singoli elementi. L’infinito
subministrare del v. 153, ad esempio, & traduzione puntuale di Dsnpeteiv (con
corrispondenza di sub- e Uno-), mentre il septemgradae del v. 529, coniato appositamente
da Melantone, rispecchia il greco érrtdstogot. Del termine, tuttavia, I’umanista sembra
ignorare il risvolto di natura astronomica, che implica altresi la luminosita di queste sette
vie, emananti altrettante luci. In una tragedia come il Reso, che si svolge tutta in piena notte,
il ricorso a un vocabolo del genere non pud essere casuale: deve avere valenza
drammaturgica’8. Al praeceptor Germaniae, tuttavia, poco importa se il testo che traduce
sia stato scritto per il teatro o per essere declamato in un cenacolo di dotti uditori. Il suo
pubblico siede dietro banchi di scuola. L’aggiunta nella versione latina dell’attributo
nocturnos concordato con ignes (vv. 78 e 823) rivela forse che Melantone ha notato
I’insistenza con cui ’autore del Reso torna sul concetto della notte, e si & ad essa
adeguato. Il passaggio dalla forma affermativa dei vv. 152-153 e 483 dell’originale a
quella interrogativo-retorica della versione latina punta sulla sollecitazione degli affetti,
rende piu incalzante il dialogo tra Ettore/Dolone ed Ettore/Reso.

L’attenzione per il vocabolo e i moduli sintattici & letteraria e non scenica. Lo
dimostrano i vv. 205 (un generico ifineri traduce il pil plastico frjuaot, con radice di
Baivw, che potrebbe forse suggerire un movimento mimato sulla scena), 290 (dove
veniens non rende bene il participio presente Géwv, capace di evocare lo spostamento in
massa dell’esercito attraverso la piana), 301 (il presente storico 60 pronunciato dal
pastore conferisce vivezza al fatto passato; I’episodio viene ripreso con estrema chiarezza,
ma questa immediatezza si perde nel perfetto vidi), 340 (armatus latino non equivale al
coloristico yQuooTeEVXNS, hapax euripideo, che viene privato cosi della propria funzione
drammaturgica - illuminare con i bagliori dell’oro la scena calata nel buio -), 478 (la

37 Cosi, ad esempio, in Rh. 17 e 26. Al v. 560, invece, il vocabolo viene utilizzato inequivocabilmente

con il significato di «agguaton.
38 Sulla funzione teatrale del drammatico gioco di luci e ombre nel Reso mi sia permesso rinviare al
mio saggio Reso. i problemi, la scena, Genova 1997, in partic. pp. 11-30.

-367-



sostituzione della 2 persona singolare Aéyews, che presuppone un interlocutore, con il
supino dictu, corretto grammaticalmente, ma meno pregnante), 715 (dove al trasformismo
di Odisseo, che entra in Troia strisciando, camuffato da cencioso mendicante, non
corrisponde un’immagine efficace: venit, che traduce efgn’ , da I’idea del fatto, non del
modo del fatto stesso).

D’aitra parte occorrera attendere ancora qualche anno prima dell’affermazione dello
Schuldrama, il teatro scolastico protestante destinato a diventare «un mezzo espressivo
delle diverse concezioni politiche, religiose e culturali in cui si dibatteva la societa tedesca
nel periodo della riforma luterana»3%. Primi fra tutti saranno gli studenti dell’accademia di
Strasburgo (poi trasformata in universitad dal 1621) a recitare, in particolari ricorrenze
laiche e religiose, in lingua originale Terenzio ¢ Plauto, ma anche i tragici greci in
traduzione latina, oltre ad autori moderni talvolta in versione tedesca, talvolta con il
supporto di ‘programmi’ (periochae) redatti in volgare?.

Qualche volta, la resa infelice del testo dipende dall’infelicita del testo stesso
nell’edizione (aldina? hervagiana?) di cui disponeva Melantone?!.

Andra invece osservato che egli evita di intervenire criticamente sul testo. Prendiamo ad
esempio i vv. 535-37. Nelle due edizioni succitate Melantone leggeva: &g 61 ntélag,
adg | yiyveta, xai g mpo dépwv. | 6de yap tomv dvio. Quindi traduceva:
Aurora prope est, aurora / iam fit, et quis pro foribus? / Aliquis enim vir adest. La
battuta lascia perplessi. Manca poco alle prime luci dell’alba ed ¢ il momento del cambio
della guardia. Le sentinelle che formano il Coro attendono con impazienza di essere
sostituite e lamentano un certo ritardo nelle operazioni. Che senso ha parlare di dopwv in
un accampamento ¢ asserire poi con certezza la presenza di qualcuno nelle vicinanze? Di
chi puo trattarsi? Non dei Lici, sorteggiati per il quinto turno ma ancora immersi in un

39 s Bertini, La commedia umanistica e il primo Umanesimo tedesco, m AA.VV., Dal teatro greco
al teatro rinascimentale: momenti e linee di evoluzione, a c. di L. de Finis, Trento 1992, 105.
Sullo Schuldrama cf. inoltre Bonfatti - Morisi, 90-95; sull’argomento si veda infine la rassegna
bibliografica curata da A. Burlando (studiosi stranieri) e C. Frisone (studiosi italiani) nel volume
Spettacoli studenteschi nell’Europa umanistica, Atti del Convegno del Centro di Studi sul Teatro
Medioevale e Rinascimentale (Anagni, 20-22 giugno 1997), Roma 1998, 219-79.

40 Mentre in Germania & necessario attendere sino alla meta del XVI secolo per assistere alle prime
rappresentazioni teatrali di testi classici, in Italia erano gia stati allestiti i Menaechmi di Plauto
tradotti in volgare forse da Battista Guarino (25 gennaio 1486, palazzo ducale di Ferrara). Per
un’esauriente analisi dei problemi che doveva affrontare il volgarizzatore alle prese con un’opera
teatrale latina si veda S. Pittaluga, Plauto in vulgare, in AA.VV., Atti dei Convegni «ll mondo
Scenico di Plauto» e «Seneca e i volti del potere», Genova 1995, 65-75. Meriterebbe analoghe
riflessioni il passaggio da un dramma greco alla sua versione latina con finalith drammaturgiche.

41 Nel 1540, anno in cui Melantone traduceva Euripide, erano gia state pubblicate due edizioni
dell’opera del tragediografo greco: una, V'editio princeps, stampata a Venezia nel 1503 nella
tipografia di Aldo Manuzio, I’altra a Basilea nel 1537 presso I. Hervagius. Tranne rarissime
discrepanze di punteggiatura (cfr. anche la prefazione di J. Diggle alla sua edizione di Euripide, I,
Oxford 1987, V), I'edizione di Basilea e I'Aldina sembrano I'una la copia dell’altra, e quindi non entra
in discussione quale avesse sott’occhio Melantone. Entrambe le edizioni citate sono prive dell’Eler-
fra, pubblicata per la prima volta in un’edizione a stampa nel 1545 a Roma a cura di P. Vettori.

- 368 -



sonno profondo42, non di Odisseo ¢ Diomede, pronti a penetrare tra le tende troiane ma
all’insaputa di tutti. Il vocabolo cacciato da dvvjo (e documentato da vari codici) & dorrg,
perfettamente congruo all’insieme: ad astri e costellazioni si & infatti gia accennato ai vv.
528-31 e 535. Il Musgrave nella sua edizione oxoniense del 1778 sulla scorta Govno di
avrebbe emendato brillantemente 1’inspiegabile mpd dopwv in npodoodpwv,
«premonitore, in sintonia con Gov)o. Melantone non avverti il problema: sulla sua pur
attestata sensibilita di filologo prevaleva 1’urgenza di una minuziosa ripresa ad verbum.

Esiste un solo caso in cui forse lo studioso fa eccezione. Nella parte conclusiva della
sua invocazione ad Apollo Timbreo, il Coro prospetta con tono esaltato un esito felice alla
spedizione di Dolone. «Chi tra gli Achei» - si domanda - «cadra ucciso nella sua tenda per
mano di colui che cammina imitando il passo del lupo? Forse Menelao o piuttosto
Agamennone: e cosi portera a Elena la testa del morto tra le mani e lei intonera un canto
funebre per il crudele cognato, che, a capo di una flotta di mille navi, venne contro la citta,
contro la terra di Troia» (vv. 254-63). Ho tradotto in base alla lezione &¢ &rmi (testimoniata
da O, il Laurentianus XXXI 10), comunemente accettata; 1’ Aldina e 1’Hervagiana hanno
invece 8¢ &ni dAov, che Melantone rende con uno strano qui ad scortum (v. 261).
Come mai? II®Aog, oltre a significare «puledro», indica la «fanciulla», la «vergine», come
attestano Anacreonte (fr. 78 Gentili) ed Euripide (Hec. 142, Hipp. 546). Ma ancora lo
stesso Euripide utilizza il vocabolo connotandolo negativamente in Andr. 621, laddove
Peleo, rivolto a Menelao, definisce proprio Elena «quella sgualdrina di tua moglie»
(naxfic yuvairdg ndrog). Dunque il ripensamento, basato forse su esegesi e scol,
potrebbe nascere da un usus interno all’autore che Melantone conosceva in maniera tanto
approfondita®3. ‘

La traduzione di Melantone non € scevra da finalita di ordine etico. La teoria dei Joci
communes, contrassegnata dal motto. optima ex optimis selige, trova applicazione nella
ricerca di yv@uat all’interno del testo tragico. Le quindici sentenze moraleggianti
vengono segnalate tra virgolette dall'umanista tedesco™ (esattamente come erano gia state
messe in evidenza dai curatori delle edizioni di Basilea e di Venezia): ad esse il compitd di
dimostrare la conciliabilita della parola di Lutero con 1’alto contenuto morale dei testi
classici.

42 Esplicito & infatti I'invito ai Lici da parte delle sentinelle del Coro ad alzarsi dai giacigli e a
sostituirle: «Svegliatevi, che cosa aspettate? Basta dormire, sta a voi far la guardia! Non vedete come
splende la luna?» (Rh. 532-34). E poi ancora, qualche verso dopo: «Allora sard bene chiamare i Lici:
sono stati sorteggiati loro per il quinto turno» (Rh. 543-45). E infine, a ribadire il concetto:
«Chiamiamo i Lici, che devono montare il quinto turno di guardia, perch, cosi ha voluto la sorte!»
(Rh. 562-64).

43 Nella precedente redazione di questo mio contributo, apparsa sugli StPic 17, 1997, 49-58, avanzavo
I'ipotesi che la scelta lessicale di scortum per tOAOG potesse trovare spiegazione se Melantone
avesse pensato che in A@A0V si nascondesse nOQVYY; alla luce, perd, del passo dell’dndromaca
citato tale ipotesi risulta forse improbabile.

44 1 versi debitamente segnalati dal Melantone per il loro contenuto altamente morale sono i seguenti:
vv. 69, 84, 105-08, 162-63, 176, 206, 245-48, 317-18, 332, 510-11, 583-84, 609-10, 626, 758-60,
980-82.

- 369 -



La versione latina del Reso rivela la propria natura pedagogica anche nel suo intento
costante di chiarezza e completezza: strumento prezioso per I’apprendimento della lingua
greca, essa deve fugare ogni dubbio anche a livello contenutistico. Si spiega cosi la
precisazione procul a navibus del v. 214 e ’aggiunta del v. 894 a filio Telegono necatus,
entrambi assenti nell’originale greco. Nel primo caso, Dolone perfeziona nei dettagli il
piano da lui progettato e specifica quindi che attraversera un luogo isolato quando sara
«lontano dalle navi». Nel secondo la Musa, madre di Reso, spiega che «col tempo 1’as-
sassino di Reso, I’astuto Odisseo, paghera una giusta punizione per la sua colpa»4.
dpiav ... dixnv: difatti, verrd ucciso per mano di Telegono (il figlio da lui concepito con
la maga Circe). Si tratta, insomma, di utili glosse esplicative.

I fine della comprensibilita immediata determina anche un ‘adattamento’ geografico ai
vv. 441 e 541. ITawovag (v. 441) viene tradotto con Pannoniam, Iaiwv (v. 541) con
Pannonius: 1a Peonia era una regione montuosa a nord della Macedonia, delimitata a est
dal fiume Strimone. Ma ben pill conosciuta della Peonia era, in epoca umanistica, la
regione a nord dell’Illiria chiamata Pannonia, una parte dell’odiemna Ungheria (Reso, nella
sua marcia di trasferimento dalla Tracia alla piana di Troia, non poteva certo averla attra-
versata). Melantone ha operato un adattamento, ha per cosi dire ‘normalizzato’ la
geografia alle comuni informazioni della sua epoca: Pannonia era un luogo noto a tutti.
Andra anche detto che la confusione tra Peoni ¢ Pannoni si era verificata ben prima di
Melantone, se Cassio Dione lamentava una certa interscambiabilita nell’uso del termine
MNaiwveg, «Peoni», in luogo di «Pannoni», e rivendicava la forma ITavvoviol,
scarsamente impiegata persino dagli stessi Romani?.
~ Sarebbe interessante indagare di quali strumenti lessicografici disponesse Melantone.
Ma siamo per ora solo in grado di segnalare certe sue scelte nell’accezione dei vocaboli
che mal si adattano all’originale. Cosi, al v. 43 I’attributo SieLnetij trova rispondenza
nell’avverbio divinitus. Due sono le principali accezioni del termine greco: a) «che scende,
che viene dal cielo (lett. da Zeus)», frequente da Omero in poi7; b) «limpido, splendente»
detto di aria e luce e utilizzato da Euripide, Bacch. 1268. Melantone sceglie il significato
pilt noto, pil accreditato, di matrice epica (che trovava forse in qualche lessico), ma
inadeguato al contesto del Reso: il Coro, rivolto a Ettore, lo informa che «I’armata greca
brucia fuochi tutta la notte, e le navi risplendono alla luce delle fiaccole»?8, non che «le
stazioni delle navi ardono per volere divino» (navium stationes ardent divinitus). Di un
certo interesse ¢ anche il passaggio dal sostantivo xpotnua, riferito a Odisseo (v. 499)

45 Rh. 89394,

46 Cf. D.C. 49. 36. D'altra parte, si pud essere certi che Melantone avesse chiara Ia differenza geografica
tra Peonia e Pannonia perché al v. 408 della sua versione traduce correttamente Paeoniam terran.

47 Omero usa spesso Iattributo Siewwenig soprattutto per i fiumi, in quanto generati dalla pioggia
caduta per volonti di Zeus; I’epiteto, proprio dei torventi a regime piovano, passd poi per estensione
a tutti i corsi d’acqua. Dopo Omero il termine fu impiegato con questa accezione divina da Hesiod.,
fr. 217 Rz. = 320 M.-W. (Sch. A. Rh. 1.757) ¢ Plut. Marius 21 (dove compare la variante
durerg).

48 Rh. 41-43,

-370 -



nel senso di «ciarliero, millantatore», a crepitaculum, il «sonaglino per bimbi», utilizzato a
partire da Quintiliano, peré mai con valore traslato%d.

Il latino di Melantone ¢é agile e fresco, proprio per I’intento di chiarezza che lo
contrassegna. Non ci sono grovigli di parole né turgori espressivi. Non possono mancare
naturalmente prestiti dai classici: abbiamo accennato all’utilizzazione di Quintiliano, va
ricordato anche, accanto alle formule attinte da Plauto e da Terenzio30, un’interessante
espressione ovidiana. Ai vv. 808-19 del Reso greco Ettore accusa con ferocia le guardie
del Coro di avere mal sorvegliato il campo troiano, € conclude la sua invettiva con pesanti
minacce: «Aprite bene le orecchie, lo giuro su Zeus padre: voi siete gli unici responsabili e
io vi fard frustare, anzi vi taglierd la testa - o sarete liberi di pensare che Ettore non vale
niente!»5!, La traduzione ad verbum di Melantone tradisce 1’originale in un solo punto: il
uapdyva ¥’ 1 dell’Aldina e dell’edizione di Basilea, che indica la «frusta», lo «staffile», &
reso con |’espressione terra Taurica. 1l sostantivo latino non crea problemi: in luogo di ¥’
1} Melantone certamente leggeva yij, donde terra. D’altronde terra Taurica & iunctura
ovidiana (Pont. 1.2.78: cultaque Oresteae Taurica terra deae) per indicare la regione dei
Tauri, I’inospitale terra dell’esilio di Ovidio32.

«Abbiate il coraggio di capire»s? scriveva Melantone ai suoi discepoli, e in cambio -
come si ¢ visto - offriva loro interpretazioni originali e cultura. Consapevole delle grosse
difficolta dell’impegno richiesto, prometteva cosi alle future generazioni di umanisti
convertiti alla Riforma: «ego faxo studio ac labore meo, ne opera vos vestra frustretun 4.
L’attivita del praeceptor Germaniae non risultd vana. I suoi seguaci, detti ‘filippisti’,
animarono il tardo Umanesimo tedesco, distinguendosi quale ceto di intellettuali per lo piu
di origine borghese e omogenei per mezzi e fini: «professionalitd acquisita nelle scuole,
esaltazione della "penna” e della "nobilta dello spirito” contro la nobilta del sangue come
autolegittimazione a ricoprire le cariche dello Stato, preclusione alla plebe degli illetterati
..., irenismo religioso, fedelta alla "sapiens et eloquens pietas” di Melantone ..., che
significa anche amore per ’eloquenza (la retorica) e per la poesia latina e sua

49 Cf Quint. inst. or. 9.4.66.

50 si vedano, ad esempio, I'espressione opportune venisti del v. 52, che traduce &¢ RALQOV ﬁxELg,
un clam con accusativo (clam me: v. 54, in luogo di AaB4vteg dupa TovPOV), gid in Plaut.
Curc. 173 e in Caecil. Plocium fr. 1.12.-

51 Rh.816-19.

52 Melantone, che ben conosceva I'opera di Ovidio, si era occupato con particolare attenzione delle
Metamorfosi, dei Fasti (oggetto di un corso nell’anno accademico 1537/1538) e dell’Ars amatoria.
Resta comunque aperto il problema del passaggio da pagayva a Taurica. Melantone potrebbe forse
aver letto Magyava, nome di una citta dell’Elide (cf. Xen. Hell. 3.2.25 ¢ 30; 4.2.16; 6.5.2; 7.4.14;
Diod. 15.17), ma anche di una lontana localita indiana (cosi in Ptol. 7.1.57: Melantone conosceva
bene la sua opera, al punto da dedicargli diversi corsi negli anni 1535, 1536, 1537, 1541, 1543,
1544, 1545): la punizione minacciata alle guardie sarebbe cosi 1'esilio in lontane terre orientali,
analoghe alla Taurica terra dell’esilio di Ovidio.

53 ¢t Oratio, 25, dove si legge: «Sapere audete, veteres Latinos colite, Graeca amplexamini, sine
quibus Latina tractari recte nequeunt».

54 Cf. Oratio, 25.

-371-



emulazione»’S, La lezione dei classici, mediata attraverso un interprete non meno dotto che
sensibile, aveva in qualche modo lasciato il segno.

Genova ) Annalaura Burlando

53 Cf Bonfatti - Morisi, 113-14.

-372-



FUNCION Y SIGNIFICADO DEL MITO CLASICO EN LA NOVELA
DE RAMON PEREZ DE AYALA®*

«La pregunta - afirma Ramén Pérez de Ayala! - que hay que proponer ante la obra
de un escritor es ésta: ;Descubre alguna idea nueva o alguna nueva sensacion, algun
nuevo camino por donde penetrar y comprender la realidad o alguna emocidn, antes
desconocida, con que gozarla? ;Enriquece el acervo espiritual de la Humanidad?
;Aumenta en la conciencia del hombre la inteligencia y la posesién del universo? He
aqui el escritor, el verdadero escritor, el Gnico escritor: el escritor universal»?2.

«Los grandes escritores - dice en otro lugar? - son aquéllos que mejor han sabido
responder a las preguntas esenciales y eternas, segin el modo y expresién de su
tiempo y pueblo. Y en esto esta el secreto de su universalidad en el espacio y de su
perduracion en el tiempo».

Consecuente con estas ideas, Pérez de Ayala crea una obra intelectual, critica, que
obliga a la constante reflexién y que tiene como propésito fundamental la educacién
del lector®. Esta actitud ante el hecho literario no es aislada. Durante las primeras
décadas del siglo XX, varios escritores sienten la necesidad de contribuir a las
imprescindibles reformas sociales y politicas que necesita Espafia. Precisamente,
Ortega, Azaiia y Pérez de Ayala, junto con otros intelectuales, crean, en el otofio de
1913, la ‘Liga para la Educacién Politica’, con la que quieren levar a una mayoria de
hombres sus criticas y sus ideas renovadoras.

Cualquiera que se acerque a la obra literaria de Pérez de Ayala puede comprobar, en
efecto, la honda preocupacion por la sociedad y por la vida que subyace en cada una de
sus creaciones artisticas. Desde su primera obra, la novela corta Trece Dioses, que data
de 19025, hasta su dltimo articulo periodistico, titulado E! rio y el hombre. Sélo la
razon es libre, publicado en ABC el 22 de mayo de 19626, el escritor asturiano se

*  Este trabajo se inscribe en el marco del proyecto de investigacién 96PYB08JCL subvencionado
por la Universidad de La Ricja.

1 Sobre los escritores y poetas esparioles, en Obras Completas, 11, Madrid 1965, 559-63, p. 560
(citaremos las Obras Completas por esta edicién).

2 Véase, en este sentido, la opini6én de J.J. Macklin sobre la narrativa de Pérez de Ayala (Tradicion
literaria en Luz de Domindo, Insula 404-05, 1980, 6): «Cada novela de Ayala, cualquicra que sea
su tema aparente, trata en el fondo de la significacion del acto creativo, de la relacién entre realidad
y arte, del papel y funci6n de la literatura en el contexto de la experiencia humana». Cf. también
del mismo autor Myth and Mimesis: the artistic integrity of Pérez de Ayala's ‘Tigre Juan and
El curandero de su honra’, HR 48, 1980, 15-36.

3 Las madscaras, en Obras Completas, 111, 209.

Cf. A. Amor%s, La novela intelectual de Ramon Pérez de Ayala, Madrid 1972, passim.

5 Cf. las referencias a esta novela corta en M. A. Lozano Marco, Del relato modernista a la novela
poematica: la narrativa breve de Ramon Pérez de Ayala, Alicante 1983, 20-26.

6 El escritor asturiano falleceria en Madrid ¢l 5 de agosto de 1962.

E-N

LEXIS 17/1999 -373-



afana por descubrir y sacar a la luz los defectos de sus conciudadanos para incitarles a
modificar su conducta. Quiza fuera esa una de las razones por las que su produccién
literaria evolucioné relativamente pronto hacia el ensayo y el articulo periodistico?,
como resultado de la necesidad de comunicar con un publico més numeroso. Hay
quien considera incluso que la primera imagen de Pérez de Ayala es la de un ensayista
que impregna de ensayismo su poesia y su novela$, donde el texto se construye sobre
ideas que van tomando cuerpo en personajes y acciones. No habria mds que recordar
la organizacién de su obra cumbre: Belarmino y Apolonio, cuyo carcter ensayistico se
apoya, ademds, en las frecuentes meditaciones de los personajes®.

Pues bien, uno de los instrumentos mas adecuados para esta labor intelectual y
didactica del artista que venimos comentando es, segiin nuestro autor, €l mito, porque
constituye, en palabras suyas, «una interpretacién poética de la realidad incdgnita [...].
Todas las mitologias no son sino sublimaciones simbdlicas del subconsciente de un
pueblo»10. Por su caricter atemporal, que le permite aclimatarse a los gustos
imperantes en los més variados tiempos y lugares, y por la carga ejemplificadora que
ya tiene desde las epopeyas homéricas se presta como nada a su uso simbdlico con
propdsito pedagdgico!!. Los mitos vienen a ser para Pérez de Ayala representaciones
de profundas verdades filoséficas y expresion de actitudes humanas permanentes. Son
eternos como eternos son los problemas que plantean: el amor, I» 72—~ *- " - - 1
tirania, el destino. Prometeo, el titin que se atrevié a desafiar a los dioses, se puede
utilizar como imagen del hombre modemo y Orfeo como el siwviv ue 1a mismisima
creacién.

Un mito es, pues, una leyenda simbélica, en la que lo modélico y lo ejemplar tienen

- mucha maés importancia que la verdad de lo referido, y los personajes son mas
representativos que histéricos. Asi lo entendi6 ya Platén, que no dejé de introducir
relatos miticos en su obra, porque los consideraba utilisimos dispositivos pedagdgicos
para la facil conceptualizacién de una idea dificil. «La recurrencia al mito - afirma
Lasso de la Vega'? - da a las realidades mis intolerables una cierta irrealidad que las

7 Su dltima obra narrativa es de 1928 y se titula Justicia.

8 Cf. J. M. Martinez Cachero, Prosistas y poetas renacentistas, La aventura del ultraismo,
Jarnés y los ‘nova novorum’, en Historia General de las literaturas Hispanicas, V1, Barcelona
1968, 375-442, p. 401.

9 Cf. el capitulo titulado Novela y ensayo: Belarmino y Apolonio, en Amorés, 290-319, p. 319:
«Al que le guste esta novela, lo que més apreciard, sin duda, son las divagaciones intelectuales, el
ingenio del vocabulario (més mecénico y ensayistico que humano, novelesco), las historias
secundarias (Felicita, don Guillén) y los chispazos de humanidad entrafiable».

10 Vigje entretenido al pais del ocio, Madrid 1975, 55 y 66.

1 Ninguna escuela de estudio de la mitologia ha negado e carécter paradigmatico o trascendente del
mito. Cf. M. Detienne, Théorie de I’ interprétation des mythes (XIXC et XX® s.), en
Dictionnaire des mythologies, 1, Paris 1981, 568-73.

12 5.S. Lasso de la Vega, El mito clasice en la literatura espafiola contempordnea, en Actas del II
Congreso Espariol de Estudios Clasicos, Madrid 1964, 405-86, pPp. 442-43.

-374 -




hace tolerables [...] Mitos vigorosamente sencillos e infinitamente evocadores, que
describen el nacimiento de las guerras y sus efectos, los que hacen problema de la
legitimidad del poder politico, los que evocan el amor y la fidelidad conyugal, aquellos
de que son protagonistas los dioses y el Destino y la Muerte, poderes rara vez
benéficos, ante los cuales el héroe no abdica un apice de su propia dignidad de
hombre, mitos que son fuente inagotable de poesia... se prestan a que el autor de hoy
entrevere a las aventuras antiguas sus propias aventuras intelectuales.»!3

En ultimo término, el mito es un modo de conocimiento. Mito y paideia son
realidades inseparables!4. La literatura contemporanea, en efecto, acude las mas de las
veces al mito clasico no como simple adomo, sino con el fin de recrearlo y convertirlo
en cauce para interpretar el mundo!S. «Nosotros - dice G. Highet - repetimos ahora
los mitos griegos, y vemos que a menudo son la inica iluminacién de muchos oscuros
rincones del alma humana, y encontramos en ellos multiples sentidos de vital
importancia.»16

No resultara extrafio, por lo tanto, hallar en la obra de Ramén Pérez de Ayala, un
escritor en quien, en ¢l conjunto de la literatura contempordnea, la presencia del mundo
clasico se da con la méxima intensidad'?, referencias y alusiones a personajes y
hechos mitoldgicos. Nuestro autor, justamente, no s6lo no desecha la utilizacién del
mito, sino que cree , como ya hemos apuntado, que tras €l esta presente la realidad
misma de la vida. «Observando el devenir humano, - escribe Andrés Amorés al
respecto!8 - Ayala llega a una idea bésica: todo se repite, todo es igual a lo que ya ha

13 L. Feder (Myth, Poetry, and Critical Theory, en Literary Criticism and Myth, ed. J. P. Strelka,
London 1980, 51-71) apunta tres funciones basicas del mito en el texto literario: «Myths are used
in literature in three major ways: mythical narratives and figures are the overt base on which plot
and character are created; or the are submerged beneath the surface of realistic characters and
action; or new mythical structures are invented that have a remarkable resemblance to traditional
ones» (p. 53).

14 H. Dérrie, Myth in Greek and Roman Literature, en Strelka, 107-31, p. 111.

15 Cf. L. Gémez Canseco, Introduccién. Anotaciones sobre el papel de la mitologia en la
literatura, en Las formas del mito en las literaturas hispanicas del siglo XX, ed. L. Gémez
Canseco, Huelva 1994, 11-22; p. 19. Entre la extensa bibliografia que estudia la interpretacién y
presencia de los mitos en la literatura contemporénea seitalamos la obra de L. Diez Del Corral, La
funcion del mito clésico en la literatura contemporinea, Madrid 19742, Para las literaturas
hispanicas en concreto, puede verse Las formas... .

16 G. Highet, La tradicion cldsica. Influencias griegas y romanas en la literatura occidental, 11,
Meéxico 19862, 166.

17 Cf. Amorés, 9: «Ante todo, Pérez de Ayala se distingue del tipo habitual de novelista espafiol por
su formacion clasica: conocimiento del griego y el latin, predileccién constante por los autores
clasicos. Como es bien sabido, esta aficion nace en los afios de su formacién jesuitica, pero - esto
ya no suele ser sefialado - se prolonga hasta los Gltimos dias de su vida, como refugio y consuelo
frente a Dios sabe cudntas decepciones y amargurasy. Cf,, en general, el magnifico estudio de M.
de Hoyos Gonzélez, EI mundo helénico en la obra de Ramon Pérez de Ayala, Oviedo 1994.

18 Amorés, 66.

-375-



sido; aunque sea distinto por vivirlo personas diferentes. De aqui deriva una visién del
mundo como encarnacién repetida de los mitos clasicos».

Las grandes figuras imaginadas por los clésicos siguen vivas en nuestro mundo:

La Musa:

«En mis luchas incruentas
como Musa te presentasy.!®
Erato:
«Ti trazaste mi destino,

fuiste mi musa y mi diosa;

pero Erato la celosa,

nevé luego en mi caminos,20
Zeus:
«La escena ha sido en Francia.

El Zeus del Pamnaso

en un antiguo vaso

¢l néctar nuevo escancian 2!

Ariadna:

«]Ariadna, Ariadna, Ariadna! Que la hebra dorada

de t voz me conduzca sicmpre en el laberinto».22
Afrodita:

«Y en el triunfo de 1a vida, con su rubia cabellera

Y Su cuerpo dgazmmes que aromé la primavera,

va Afroditan.

Filomena;

«En la floresta lejana,

junto al érbol en que trina

Filomena matutinan24
Diana:

«Nunca la diosa Diana

fue en su fermosura dina

de lanzar flecha firrina

cual la tuya, ni a'la humana

mitad hiri6 tan aynan.25
Eusebeya, Tetis y Eolo:

«Marcha Eusebeya con pasos tenues - tal una nube que se desliza

por lo azul suave,

tal una nave

que a Tetis peina glaucos cabellos que Eolo rizan26
La Sibila:

«Se escuchan arpegios fluyentes en ondas glaciales.

19 Obras Completas, 11, 13.
20 pid.

21 pid, 17

22 1bid., 43.

23 pbid., SO

24 pid, 52

25 bid.

26 bid., 53

-376-




Es la Sibila que dice sus horas noctales»2?
Atlante:
«Surcando el vellén hibrico de Atlante
de aquende aliende el tencbroso ponton28
Leda:
«Para gozar la sonrosada came
de Leda, prefirié el jocundo Zeus
encarnarse en ¢l cisne alegre y blanco,
que po en ¢l triste y negro».29

Y no olvidemos que dos de sus novelas reciben directamente el titulo de Artemisa y
de Prometeo. Apoyandonos en el mito - afirma nuestro autor en un poema que titula
«Se repiten los mitos clasicos» - aumentan los brazos con que ases el presente. He
aqui este significativo poema completo0:

«Tu espiritu se multiplica

en metamorfosis sin cuento.

Adquieres los cien ojos de Argos, ¢l Arestérides,
y espias los designios de Zeus, ¢l soberbio.
Al tacto de una hoja de papel deleznable

se te infunden las fabulosas fuerzas de Anteo,
la sapiencia de Palas, la claridad de Apolo

y la industria de Hermeias ligero.

Te emboscas en 1a selva sonora,

cobijo de la ninfa Eco,

donde cada voz suscita

un comentario volandero,

y tus brazos experimentan

infinito acrecentamiento,

con que ases y oprimes el presente robusto,
como ¢l monstruo quimérico

que ahogd a Laoconte y sus hijos,

y luego lo extiendes hacia lo venidero.

Desde esos presupuestos, centraremos a partir de ahora nuestra atencién en las
recreaciones de mitos clasicos que en la novela de Pérez de Ayala sirven de instru-
mentos para interpretar Ia realidad y de recurso de significacion ética y politica3!.

Los mitos de inspiracién clésica que Pérez de Ayala utiliza en su obra narrativa para
este menester no son realmente muchos. Se circunscriben esencialmente a Artemis y

27 Ibid,

28 pid., 63.

29 Ibid., 148.

30 mid., 183.

31 El trabajo bésico para ¢l estudio del mito en la obra.de Ramén Pérez de Ayala cs el de M. Salgué
de Cargill, Los mitos cldsicos y modernos en la novela de Pérez de Ayala, Jaén 1971.

-377-



Acteén, Odiseo y Prometeo y al mito literario de Dafnis y Cloe32. Todos ellos estan
redivivos en personajes extraidos de la realidad de su tiempo y de Espaifia, pues la
substancia de su mitologia, como opina Maruxa Salgué, es el problema de Espafia. En
sus novelas Pérez de Ayala nos habla, en efecto, de la falta de sensibilidad y de cultura
del pueblo espafiol, de la estupidez reinante en la politica, de la chabacaneria y de otros
muchos aspectos negativos que le preocupaban. A veces, la critica est4 expresada
directamente, como en sus muchos ensayos y en sus novelas de la primera época,
sobre todo en Troteras y danzaderas33; en otras ocasiones recurre al simbolo y al
mito, sabedor como era de su especial fuerza paradigmatica y docente.

Veamos ya como se materializa y cuél es el significado del mito clésico presente en
las novelas de Ramén Pérez de Ayala.

Artemis y Acteén

La novela corta titulada Artemisa (1906)34 es la «historia dramética» de los
hermanos Gloria y Alfredo y de Tomasén, trasunto de los miticos Artemis y Apolo y
de Actedn. Uno de los personajes, el cura don Robustiano, ducho en cultura clésica, les
sefiala a los protagonistas y a los lectores las coincidencias. Dice Don Robustiano
dirigiéndose, muy al estilo homérico, a Gloria:

«Eres Artemisa, hermana de Apolo, nacida el mes de Buysios, un dia antes que tu
luminoso hermano. A tus flechas se atribuyen las muertes sibitas. ;Cudntos jabalies
cerdosos recibirdn muerte desastrosa de tus manos, diestras en el manejo del arco y en el
gobiemo de la flecha, que parte veloz y cantante como grito de golondrina? T participas
del poder adivinatorio de tu hermano. Uno de tus santuarios esta construido en un cedro
odorifero. jSalve, Artemisa, diosa virgen y sin tacha!»33

Gloria, como la Artemis del mito, s una extraordinaria cazadora que ilumina la
" noche con su belleza; tiene don adivinatorio y advierte que su novio «no la quiere
bien»; celosa de su virginidad y para que ésta quede «sin tacha», cometera un horrendo
crimen. En lugar del cortejo de ninfas de la diosa, Pérez de Ayala, con su habitual
toque de ironia, la provee de dos gatos eunucos, de nombre Sirio y Aldebaran, y, para

32 El novelista recrea también grandes mitos modernos, como Hamlet, Don Quijote, Don Juan y el
honor calderoniano, y, por ultimo, en categoria aparte, los mitos derivados de cuentos de hadas,
entre los que se destaca ¢l de la ‘La Bella y la Bestia’. Cf. Salgué de Cargill.

33 Alberto, el protagonista de Troferas y danzaderas, es la encarnacién del hombre espafiol: un ser
abilico que posee un agudo complejo de inferioridad, resultado directo de haber nacido en Espafia,
que, segin €1, es un pais de «gente miserable, holgazana e initil, sin fortuna y con ambicién, sin
trabajo y con loteria nacional».

34 Es Ia tercera de seis narraciones breves agrupadas bajo el titulo conjunto de Bajo el signo de
Artemisa. Artemisa (Novela Dramadtica) ocupa las paginas 925-64 del II tomo de las Obras
Completas.

35 Obras Completas, 11, 931.

-378 -



darle.color local a su recreacién, ia protectora de Gloria es una tipica criada asturiana
llamada Belarmina.

Gloria quiere muchisimo a su hermanc Alfredo, el nuevo Apolo, que regresa de
Inglaterra educado y hecho un verdadero gentleman: «Suéltame, suéltame, inglesote.
;Te han ensefiado en Inglaterra a ser tan bruto?»36, exclama en una ocasién Gloria.
Hay entre ellos una admiracién mitua y en el sentir de su hetmana, Alfredo es el ideal
masculino. No aparece la madre de Gloria y Alfredo, pero si el padre, que se llama
Jovino El nombre, habitual en la novela de Ayala, parece hacer referencia tanto a
Japiter como al ilustrado, y también asturiano, Jovellanos.

Tomas es quien pretende a Gloria. Nos es retratado como una sintesis del cazador
Actedn y del pastor Endimién:

«Tomés Alvarez del Nalon era un seilorito aldeano, de abolengo noble y hacienda no
exigua. En toda la comarca llamibanle en aumentativo, Tomasén, a causa de la
corpulencia y reciedumbre de sus miembros, de la bronquedad de su voz y de lo
formidable de toda su persona. Su faz no era correcta ni hermosa, mas tenia cierto
encanto de varonil animalidad y de rustiqueza aristocritican.37

Los personajes se han ido presentando con rasgos miticos alusivos. Y, a la par, va
tomando cuerpo el conflicto en torno a la muchacha y sus relaciones con el rudo
Tomasén, quien contrasta con la elegancia inglesa de Alfredo. Los jévenes llevan cinco
afios de relaciones sin que Tomas se decida a proponerle matrimonio a Gloria. Tomas
la quiere, pero teme casarse con ella porque la considera superior. Se encuentra
intimidado en presencia de Gloria, como si de un ser sobrenatural se tratara.

Alfredo, educado en Inglaterra, representa ideas nuevas, una tradicién no espafiola,
que, segin Tomés, todos deben rechazar. Al ver que Gloria se adhiere a las posturas de
su hermano, Tomas decide no casarse con ella. Se llena de resentimiento y se despierta
en él un profundo complejo de inferioridad. Tomé4s acaba acusando a Gloria de estar
enamorada de su hermano, a quien deberia rechazar, no sélo porgue es su hermarno,
sino también porque representa otra cultura38.

El desenlace tragico es previsible y se nos ha ido anunciando por medio-de la
caracterizacién mitolégica de los personajes: en el mito clasico, Actedn, muere
devorado por sus perros por haber espiado a Artemis mientras la diosa se bafiaba. En
la situacion que recrea Ayala, Tomasén ronda la casa de Gloria de noche y ésta mata 2
Tomas de un tiro de su carabina 2l creer que intentaba poseerla contra su voluntad;
algo que ella, celosa de su castidad, nunca permitirfa. Al ver a Tomés muerto a sus pies,

36 1bid., 925.

37 pbid., 933.

38 Es posible que Pérez de Ayala pensara en el amorio mitico entre Fete, otro nombre de Artemis o
de la Luna y Febo - ¢l Sol -, 0 sea, su hermano Apole. Cf Salgué de Cargill, 49.

-379 -



la humana Gloria, que carece de 1a proteccién y de la naturaleza de los dioses
olimpicos, no tiene otra salida que quitarse la vida.

Con este nuevo-viejo mito, Pérez de Ayala no pretende sino reflejar el conflicto de
clases y de culturas imperante en la sociedad espafiola de la época. «La inflexibilidad
de la estructura social espafiola - indica Maruxa Salgué3? - queda de este modo
demostrada, parece tarea imposible el derrumbar los muros que separan las distintas
clases».

Odiseo y Prometeo

En 1916 Pérez de Ayala publica la novela corta titulada Prometeo, que forma parte
de un conjunto de tres obras que llamé6 «novelas poeméticas de la vida espafiola»40. El
subtitulo permite vislumbrar la finalidad que Pérez de Ayala se propuso al com-
ponerlas. Son «poemadticas» porque cada capitulo se abre con un poema, a manera de
prélogo, lleno de referencias al mito. Su funcién es «resumidora, anticipadora, distan-
ciadora, generalizadora, simbolizadora»4!. Asi escribe en uno de esos poemas*2:

«Tt, como yo, todos, hermano,
todos somos como Odysseus, |

todos poseemos un arco, '

para los demds imposible,

para uno mismo #gil y biando.
Todos apuntamos al cielo.

Si alguno no apunta ... jmenguado!»

El relato constiuye lo particular y realista; el poema, lo general y simbdlico. La
distincién nos recuerda la que Aristdteles estableci6 en su Poética (1451 b 4) entre
poesia e historia: «la poesia - dice el estagirita - es més filos6fica y seria que la historia.
Pues la poesia refiere més bien lo general, la historia, en cambio, lo particular.» En
estas novelas «poematicas» de Ayala, poesia y mito se unen a lo anecdético, a lo
narrativo. El mito, al trascender el tiempo histérico de la narracién en que aparece
envuelto, se torna una historia genérica, paradigmatica, ejemplar. Y la poesia, escribe el
propio Pérez de Ayala®3, «es el punto de referencia, y como si dijéramos el ambito en
profundidad de la prosa narrativa. Muchas y enfadosas descripciones naturalistas
ganarian en precisioén y expresividad si se las cristalizase en un conciso poema, inicial
del capitulo, como las mayisculas miniadas que encabezan las cronicas antiguas.»

39 Ibid, 107.
40 Prometeo esth en el tomo II de las Obras Completas, 589-635. Las otras dos novelas de la
trilogia llevan por titulo Luz de Domingo y La caida de los limones.

4L Amoros, 288.
42 Son los versos finales del poema que inicia el capitulo Il de la novela Prometeo, en Obras

Completas, 11, 601.
43 «Alegato pro domo mea», en Obras Completas, 11, 78-79.

-380-




La novela Prometeo empieza con el poema titulado Rapsodia a manera de prélogo,
De como el moderno Odysseus encontré a la moderna Nausikad. En su recreaciéon de
la saga de Odiseo, escoge como clave el episodio de Nausicaa: «cuenta - pide Ayala a
la ‘musa’ - como el moderno Odysseus encontré a Nausikaa, de los brazos blancos,
porque es lo unico que verdaderamente nos interesa en este punto»44. El mito de
Odiseo es encadenado, a su vez, al del titdn Prometeo, que da titulo a la novela y que
sera la personificacion de los frustrados anhelos del moderno Odiseo. La referencia al
titan era inevitable para quienes, de forma simbdlica, abordaban la cuestion del tipo de
intelectual necesario para la Espaiia de la generacidn de 191445,

El vinculo de uni6n entre ambos mitos, bien captado por Ayala para su originalisimo
‘enlace, estriba en que los dos héroes encarnan las aspiraciones del ser humano, si bien
difieren en sus métodos y en la actitud ante la divinidad. Odiseo es siempre consciente
de sus limites, se sabe hombre. Justicia, inteligencia y templanza son sus cualidades,
virtudes que le permiten salir triunfante de los muitiples peligros que le acechan en su
regreso a ftaca%, La filantropia de Prometeo, en cambio, le lleva incluso a oponerse a
los dioses, lo que le acarrea el terrible castigo”. Su astucia, adem4s, provoca
catastrofes que se vuelven finalmente contra €, hasta el punto de aparecer a veces como
imprudente e irreflexivo?8,

Pérez de Ayala, como es habitual, nos da una versién completamente personal de
los mitos implicados, fijandose especialmente en aquellos aspectos que més se prestan
al paralelismo con el presente, con la realidad espafiola de la época.

En la primera parte de la novela se encarga de establecer ¢l paralelo entre las
aventuras de Joan Pérez de Setignano*? (més tarde Marco de Setifiano) y el Odiseo

438 Obras Completas, 11, 595.

45 Cf. E. Navarro, El mito de Prometeo en la Generacion de 1914, en Las formas..., 53-88.

46 Cf. J.S. Lasso De La Vega, Etica homérica, en AA.VV., Introduccién a Homero, Madrid 1963,
289-316, 313: «Es Ulises un eterno ideal de la Humanidad, uno de los pocos mitos perdurables
del espiritu humano». Sobre las diferentes adaptaciones del mito de Odiseo, véase, con carécter
general, la monografia de W. B. Stanford, The Ulysses Theme, Oxford 1968. Para la literatura
espafiola, vid. J. L. Calvo Martinez, La figura de Ulises en la literatura espafiola, en La épica
griega y su influencia en la literatura espafiola, ed. J. A. Lopez Férez, Madrid 1993, 333-58.

47 Del mito de Prometeo el pensamiento contemporéneo ha destacado precisamente la filantropia
como razdn tltima de la trangresi6n del orden; la rebelion por el afén de conocimiento para la
consecucion del progreso y del bienestar y el sufrimiento del castigo que impone el poder
desafiado. Cf. R. Trousson, Le théme de Promethée dans la littérature européenne, 1-11, Géneve
1964.

48 3.P. Vemnant, Mifo y pensamiento en la Grecia antigua, Barcelona 1983, 246.

49 Lozano Marco, 242 s. asegura que «resulta ficil identificar tras Juan Pérez de Setignano a don
Rafael de Zamora y Pérez de Urria»; y sustenta su afirmacién con las palabras de Ayala al
comienzo del segundo capitulo: «este falso Odysseus fue gran amigo nuestron (Obras Completas,
11, 601). Afiade Lozano Marco otros indicios: la semejanza en los rasgos fisicos y el que Rafael de
Zamora llegara a Oviedo procedente del extranjero (de Paris, no de Florencia) después de pasar por
Salamanca; y la frecuencia de locuciones homéricas con las que el Marqués se expresaba en los
momentos de mayor ebriedad.

-381 -



homérico. De entrada, leemos esta peculiar e irénica invocacién: «Canta, oh diosa
cominera de estos dias plebeyos, diosa de la curiosidad impertinente y del tedio fisgén,
que no te gozas si no es hurgando entre las cenizas del hogar ajeno; canta, te digo, las
raras empresas de amor y fortuna del moderno Odysseus, hombre magna-nimo y
astuto cuando el caso lo exigiera, semejante a los Inmortales por su prestancia, por la
anchura de sus hombros y por su aficién a los brebajes ambrosianos. . .»50.

Segln va avanzando la obra, los nombres miticos son sustituidos por nombres
modernos>!; Calipso es una viuda llamada Federica Gomez; la tierra de los Lot6fagos
es Sevilla, ciudad que provoca «la dulce pereza de los sentidos» y el olvido de toda
preocupacion y accion futura; Circe es la encantadora sevillana Lolita «la de la came».
El nombre moderno del protagonista no aparece hasta el capitulo 11, cuando nos
enteramos de que es profesor de lengua y literatura griegas en la Universidad literaria
de Pilares, el nombre con que Pérez de Ayala llama en sus obras a Oviedo.

Juan, italiano de padre espafiol, viaja a Espatfia en busca de la Virtud, que consiste en
la armonia perfecta entre la fuerza, la gracia y la astucia. Son las cualidades necesarias
que deben poseer los hombres que deseen ver cumplidas sus mis altas aspiraciones.
Recorre Espafia y observa que en ninguna de sus regiones se halla el equilibrio
buscado: en el Sur falta la fuerza, en Levante la gracia y en el Norte la astucia.
Entonces se dirige al Centro, y alli no encuentra més que «una ciudad centenaria,
centenariarnente muerta», que simboliza el Hades. En esta ciudad, que se ha querido
identificar con Salamanca, consulta a Tiresias, «que era un sabio y tenia cara de biho»
{;Unamuno?)52, quien le dice que ya no volvera a ser un hombre, sino «un recuerdo de
hombre». Huye, asustado, a Madrid. A la etapa vivida en la capital Marco la calific de
«episodio en que mis compafieros hicieron matanza y comieron de los rebaiios de
Helios, incitando a los dioses a que se vengasen [...] y daba a enten-der, por manera
alegérica, que en Madrid se vive de noche y el castigo es no hacer cosa que valga»33.
Sus estrecheces econdmicas por la ciudad de Helios (Puerta del Sol) equivalen a los
peligros de Escila y Caribdis y para vencerlos, como Odysseus a la higuera, Marco se
agarr6 a una catedra de griego en la Universidad de Pilares.

A los pocos meses de regentar su cdtedra, reconoce que es un hombre frustrado,
incapaz de realizar cabalmente su destino. Y comunica por carta a su tio las conclu-
siones a las que habia llegado al cabo de sus viajes y estudios: «Vine a Espafia - dice -
creyendo que era el pais de las posibilidades. Ahora se me figura el pais de las
imposibilidades. Esto por lo que se refiere a mi, porque he renunciado al éxito y me

50 Obras Completas, 1, 594.

51 Sobre los pasajes concretos que se imitan del relato homérico, véase de Hoyos Gonzilez, 179-84.

52 1ozano Marco, 235 sefiala la posibilidad de que la ciudad sea Salamanca y de que bajo Tiresias se
esconda la persona de M. de Unamuno.

53 Obras Completas, 11, 609.

-382-



declaro un hombre frustradon4. El Odiseo ayalino tiene el rasgo unificador de los
Odiseos del siglo XX: es un antihéroe, un perdedor55.

A partir de este momento, el trasfondo mitico de la novela cambia de manera
abrupta. Marco concibe la idea de casarse y engendrar al superhombre, al hombre de
pensamiento y de accién que él no logr6 ser y al que llamaré Prometeo:

«Pues esos puntos con que, de largo en largo, la Humanidad est4 unida al cielo, son
los hombres que yo llamo Prometeos. Cuando de uno a otro la distancia histérica se
dilata demasiado, la comba es tan baja, que la Humanidad se hunde en el lodo. Pues
bien, suefio con mi Prometeo [...] Iré al matrimonio con la conciencia de ser
instrumento providencial y dilecto del genio de la especie»>6.

Su hijo serd el encargado de redimir a la humanidad. Se dispone, entonces, a buscar
a una mujer fuerte, hermosa e inteligente. Y asi, al descender de su balsa y poner pie en
una playa cercana a Pilares, encuentra a su Nausfcaa, cuyo nombre real es Perpetua
Meana, nombre ridiculo que no anuncia nada bueno:

«Cuando Marco supo su nombre y apellido celebré el primero, reputandolo muy
bello y significativo, y le hizo ascos al segundo por carecer de eufonia y por otros
motivos.»5?

El matrimonio se celebra pronto. Y su gran ambicién de reproducirse en un
superhombre es, de nuevo, un fracaso. El hijo que estaba destinado a ser el redentor de
la humanidad, con la fuerza y el arrojo del mitico titin, es un ser deforme y «de recia 'y
precoz lascivian. Su Prometeo, cuando contaba apenas catorce afios, se snicida después
del fallido intento de violar a una aldeana.

El Prometeo de Pérez de Ayala se contrapone, por lo tanto, a la figura mitica y,
precisamente, en esta contraposicion se halla el propésito pedagégico de la novela.
Todo va dirigido a reflejar el caracter espafiol y a descubrir, mediante el proceso de
kdtharsis que ha de sentir el lector, las caracteristicas mas idéneas que todo espaiiol
debe reunir para beneficio de la comunidad y del pais58. Como los héroes tragicos,
Marco parece que ha incurrido en Aybris al ambicionar convertirse en el salvador de la
humanidad y en su individual tragedia ejemplifica la tragedia de Espafia. La forma en
que se ha desarrollado la trama nos recuerda, ciertamente, el drama griego. Las cinco
partes de la novela son como cinco actos de una tragedia clasica y los poemas iniciales,
sus coros. En el que cierra la obra el escritor le aconseja a su protagonista una
moderacién no carente de pesimismo:

54 Ibid,

55 Cf. Calvo Martinez, 333-58, p. 354. El Ulises de L’ ulfimo viaggio de G. Pascoli, por ejemplo,
pierde incluso su propia identidad. El de J. Joyce pierde hasta la fidelidad de su Penélope.

56 Obras Completas, 11, 610-11.

57 Ibid., 613,

58 Cf. de Hoyos Gonzdlez, 213. E. Rodriguez Monescillo, «El humanismo griego en Ramén Pérez
de Ayala», Insula 404-05, 1980, 8.

-383 -



«Odysseus, hombre esforzado,

que has puesto tan alto la mira

y has disparado tu flecha

contra el cielo que a todos cobija;

si otra vez repites la hazaiia,

cuida de poner bien prendida

en la punta de la flecha tu alma,

tu propia alma dolorida,

y con tu voluntad robusta,

luego, volando, al cielo enviala».59

Como Marco, todos los espaiioles tienen una excelente voluntad, pero les falta
tenacidad y constancia. Todos son hombres de pensamiento, pocos hombres de accién,
y sus ideales se frustran porque no se deciden a tensar por si mismos, como Odiseo,
su propio arco, porque pretenden transferir a otros seres, incluso sobrenaturales, su
propia responsabilidad. La significaciéon que da nuestro escritor al mito de Prometeo
viene a coincidir con las interpretaciones contemporéaneas, donde, en palabras de Diez
del Corral®, «falta por completo la nocién de una justicia sobrehumana. La rebeldfa
titanica ha de concluir, de manera unilateral, en la restauracién de un orden puramente
humano, sin participacién de instancias divinas.»

Dafnis y Cloe

«El amor - afirma A. Amor6s®! - suele ocupar amplio espacio y desempefiar
importante papel en la obra narrativa de Pérez de Ayala. Se¢ trata siempre de un amor
problematico, intimamente relacionado con muchas de las principales cuestiones que se
le plantean al hombre». Pérez de Ayala, preocupado como estaba por la educacién
sexual de los espaiioles52, presenta el tema amoroso desde muchas perspectivas
diferentes, correspondientes con las diversas formas que adopta socialmente el amor63.
En Tinieblas en las cumbres, por ejemplo, es la prostitucién y la superficialidad del
amor puramente sensual de los sefioritos de Pilares. En contraste, nos presenta la

59 Obras Conmpletas, 11, 629.

60 Diez Del Corral, 248 s.. En esa linea, para Mary W. Shelley, por ejemplo, en su novela
Frankenstein or the Modern Prometheus (1818), tampoco es posible la esperanza de un mundo
nuevo y mejor; €l hombre nuevo que, con ayuda de la ciencia, intenta crear el titinico
Frankenstein sera un fracaso, porque no podra compeur en perfeccién con los humanos ni podrd
sobrevivir.

61 Amords, 103.

62 pérez de Ayala habla, en repetidas ocasiones, de la nefasta educacién sentimental que reciben los
espaiioles. Desde Estados Unidos escribe varios articulos con ese mismo tema. En La fuerza de
la castidad, publicado el 29 de octubre de 1913, el escritor afirma que «en Espaila urge resolver,
o cuando menos contribuir a resolver, el problema de la relacién de sexos» (articulo recogido en
El pais del futuro. Mis viajes a los Estados Unidos, Madrid 1959, 60).

63 Cf. N. Urrutia, De Troteras a Tigre Juan. Dos granda temas de Ramon Pérez de Ayala, Madrid
1960, 61-110.

-384-



relacién amorosa plena y natural entre Rosina y Fernando, un «herciileo»$* titiritero de
circo. Idéntico amor une a Marco y Perpetua, los modernos Odiseo y Nausicaa.

Pero es en sus novelas de madurez Luna de miel, luna de hiel55 y, su segunda
parte, Los trdbajos de Urbano y Simona%6 (1923), donde el amor se convierte en el
motivo central. También aqui recurre al valor simbélico de personajes miticos, si bien
en esta ocasion se trata del mito literario de Dafhis y Cloe novelado por Longo.

El propio Longo nos habia presentado su novela como una obra cuya tesis de fondo
era el misterio y el poder universal del amor. Su historia se localiza en la isla de
Lesbos y cuenta los efectos del amor sobre los protagonistas, un nifio y una nifia,
Dafnis y Cloe, que, abandonados por sus respectivos padres, son encontrados y
adoptados por unos siervos rurales en Mitilene. En medio de un ambiente arcadico, los
dos nifios se sienten atraidos mutuamente; pero, cuando entran en la adolescencia, su
ignorancia no les permite satisfacer su sed de amor. Después de diversas peripe-cias,
con viajes y aventuras incluidos, llega el final feliz (y ejemplar) en que Dafnis se casa
con Cloe como resultado de la trabajosa conquista de la experiencia amorosa.

Pérez de Ayala recrea el mito griego ambientdndolo, cémo no, en Pilares, para
desarrollar el tema del amor juvenil y de paso plantear la necesidad de la educacién
sexual que acabe con la absurda vivencia social espafiola del amor. La originalidad de
Pérez de Ayala - opina Norma Urrutia57 - consiste en «haber dado forma actual,
contempordnea, al milenario mito de la inocencia en el amor; al mito de Addn y Eva
con que comienza el texto biblico y al mito griego de Dafhis y Cloe; esto dentro de la
sociedad provinciana éspafiola, pues la accién transcurre en Pilares y sus alrededores,
y por medio de personajes extraidos - aunque con frecuencia caricaturizados - del
diario vivim.

Don Céstulo sera el personaje que instruya a los inocentes muchachos sobre las
esencias del trato amoroso. Es quien, al conocer a Urbano y a Simona, los identifica en
un divertido - y triste - coloquio con Dofia Micaela, la madre de Urbano:

«- ¢Por qué rebullias, pues? - pregunté Dofia Micaela.

- Ideas peregrinas que se le ocurren a uno de sopetén - respondié evasivamente
Don Céstulo.

~ A ver, a ver, echa fuera esas ideas peregrinas.

- Sin querer - habl6, compungido, don Castulo - acordéme de Dafhis y Cloe.

64 Salgué de Cargill, un poco forzadamente, ve en Fernando la encamacién del mitico Hércules. Cf.
51: «el nuevo Hércules es, como el clasico, un atleta hermoso, amante de los viajes y de las
aventuras. Pero su profesién es la de titiritero en el circo de monsieur Levitén. Fernando
representa el mito vuelto del revés, no es una figura heroica, a pesar de su fortaleza y hermosura
de héroe griegon.

65 Luna de miel, luna de hiel ocupa las péginas 225-383 del tomo IV de las Obras Completas.

66 Los trabajos de Urbano y Simona ocupa las phginas 387-547 del tomo IV de las Obras
Completas.

67 Urrutia, 70.

-385-



- Da finis sicloen? - inquiri6, sonriendo la sefiora -. Mira, Castulo, déjanos ahora de
latinajos.

- No es latinajo. Es el nombre de dos amantes helénicos.

- A todo lo que no me suena lo llamo latinajo. Estoy en mi casa y en mi derecho.
Pero sepamos: ;qué le sucedi6 a esos amantes edénicos?»68

Y en otro lugar®? declara Don Castulo:

«Ante tanta pureza y candor, yo, gran erudito, que es como decir gran mentecato y
tonto de capirote, me hice desde luego la ilusién de ser como dios del Olimpo que
presidiese en la revivida égloga de Dafnis y Cloe, ahora Urbano y Simona.»

En Luna de miel, luna de hiel, Urbano y Simona se casan sin tener ni experiencia
ni conocimiento en lo relativo a las artes y los juegos de Afrodita. Urbano es, en
realidad, la victima de las inverosimiles ideas pedagdgicas de su madre:

«Doiia Micaela revisaba de antemano los libros de texto y arrancaba las paginas
que reputaba insinuantes o peligrosas. En las historias taché lo referente a bastardias,
favoritas de monarcas y el tributo de las cien doncellas. Al descubrir en el tratado de
Fisiologia y Organografia un capitulo con l4minas sobre el sexo y sus funciones, doiia
Micaela se puso blanca de ira: - Eso - declar6 - es cosa de judios y masones para
pervertir 1a juventud espafiola» 0. '

Respecto a la bondad del prematuro matrimonio de su hijo lo tiene claro: «Los
chicos - dice - no pueden vivir mis tiempo el uno sin el otro. Son dos 4ngeles
purisimos. A ninguno de los dos les ha rozado el ala de un mal pensamiento. Seré un
matrimonio ideal; algo asi como Ad4n y Eva en el Paraiso»’!. Durante el viaje de luna
de miel, cuyas peripecias sirven a Pérez de Ayala para trazar el contraste entre el
mundo real y el aparentemente irreal de los jévenes, Simona cree que concebird el hijo
por mediacién sobrenatural. Urbano, al regreso del infructuoso viaje, lleno de dudas
derivadas de su inexperiencia, abandona a Simona y huye a su casa.

Mis tarde la pareja va a parar al jardin de la casa de una tia de Simona acompaitados
del preceptor, Don Céstulo, quien trata de sacarles de su ignorancia por medio de sus
libros y teorias. Pérez de Ayala reemplaza a Licenion, la mujer que en la novela de
Longo instruye a Dafnis sobre las relaciones sexuales, por este don Céstulo. Licenion
es extremadamente realista en sus informaciones: «Consumada la amorosa instruccién

68 Juna de miel, luna de hiel, en Obras Completas, IV, 228. Doiia Micaela, en contraste con Don
Céstulo, lleva en su cabeza el paradigma biblico.

69 Ibid., 292.

70 1bid, 248. Mis abajo: «Dofia Micaela expurgaba los libros en que estudiaba su hijo comenzando
por ¢l Astete, en el cual hall6 frases duras y manifiestas. Censurd, asimismo, en el devocionario
ciertas expresiones de amor divino, concebidas en términos de amor voluptuoso. Al confesor de
Urbano se le instruyé para que no hiciese preguntas indiscretas, que las mas veces, lejos de servir
de alivio y laxante a las conciencias embarazadas, son desasosiego y sugestién de pecado para las
conciencias virginales» (Luna de miel, luna de hiel , en Obras Completas, IV, 247),

T Ibid., IV, 225.

- 386 -



- cuenta Longo?2 -, Dafhis, que seguia teniendo una mente de pastor, iba a correr hacia
Cloe y a practicar con ella de inmediato cuanto habia aprendido, como con miedo, si se
demoraba, de olvidarlo. Pero Licenion lo contuvo y le hablé asi: ‘Todavia, Dafhis,
debes aprender esto también: a mi, por ser mujer, no me ha pasado nada ahora, pues
hace tiempo que otro hombre me dio a mi esta leccién, llevandose mi doncellez de
recompensa. Pero Cloe, cuando se enzarce contigo en esta lucha, gemira, lloraré y,
como herida de muerte, yacera ensangrentada’«. El personaje de Ayala, sin embargo,
es el producto del estudio de las humanidades y recurre a un lenguaje figurado,
demasiado tedrico e incomprensible a veces. Consciente de ello, en el soliloquio que da
inicio a Los trabajos de Urbano y Simona, continuacién de Luna de miel, luna de
hiel, y en el que «analizaba mentalmente la situacién, separando sus elementos», Don
Castulo lanza al lector la siguiente advertencia:

«Os reis de la tragedia, como os reis de la mitologia. Los mitos los juzgéis
inverosimiles y los calificdis de cuentos de viejas. Lo que no comprendéis, decretais
que no existe. Si supierais de Antigona, diriais que no es verosimil, y que por lo tanto
no existié. Si supierais de Micaela, de Urbano, de Simona, dirfais que son
inverosimiles y que, por lo tanto, no existen. Yo, el mis inverosimil de todos, soy ef que
menos existo. Pues si, a pesar del vulgo, a pesar de vosotros, existo. Aqui me tenéis
contra toda l6gica y verosimilitud».”

En Los trabajos de Urbano'y Simona el relato se aleja del mito de Dafnis y Cloe
para tomar otros derroteros. Alcanzado el «conocimiento», igual que en el otro mito
aludido, el biblico de Adén y Eva4, se entra en el sufrimiento; y esto constituird los
‘trabajos’ futuros de la pareja. La novela se convierte en la confirmacién en la vida
real”s de lo aprendido con Don Céstulo en el marco paradisiaco del jardin. Urbano y
Simona pasan a ser una de tantas parejas sobre la tierra que ha descubierto finalmente
la esencia del amor, que consiste - dice Urbano - «en el triunfo y la superacién de la
vida sobre la muerte». La novela rebasa asi su finalidad m4s inmediata: alegato en pro
de la educacién sexual, de la educacién para el amor; y «consigue expresar un
profundo mito humano: el de un hombre y una mujer que buscan la plenitud humana
desde la inocencia, pasando por el doloroso descubrimiento de la vida y venciendo con
sus trabajos los obstaculos que la sociedad pone en su camino».’®

72 Libro I, 19.

73 Los trabajos de Urbano y Simona, en Obras Completas, IV, 390 s.

74 Cf. Urrutia, 75. ' _

75 Cf. Salgué de Cargill, 80 s.: «El dolor de la experiencia de la vida - ha visto a un pescador
ahogado - y la observacion de la actividad sexual de los animales, lo mismo que sucede en el mito
de Longus lo llevan hacia Simona, hacia el amor, simbolo de la vida, y en brazos de su amada se
hace hombre». ’

76 Amorés, 356 s.

-387-



Conclusién. La educacién como problema

Las palabras citadas de don Céstulo bien pueden servir como conclusion de nuestro
trabajo. Con ellas Pérez de Ayala, humanista y pedagogo, resume su propia postura
sobre la utilidad del mito para el conocimiento y la explicacién de la realidad. Desde
sus primeras novelas hasta las novelas de madurez, sus personajes e historias,
envueltos por la aureola ejemplar del simbolo y del mito, tienen un propdsito
marcadamente moralizador, decididamente pedagdgico. Los mitos antiguos son
recreados con el objetivo de ofrecer nuevos enfoques a viejos problemas. Artemis es la
refinada Gloria y Acteén el rudo hidalgo Tomds Alvarez del Nalén. La Odisea ayalina
compara parte del viaje homérico por el mar Mediterréneo con el viaje infructuoso de
Marco de Setifiano - el moderno Odiseo - por Espaiia; su Prometeo es una alegoria
pesimista de la imposibilidad de salvar a Espaiia si las cosas no cambian. Por tltimo,
su Dafnis y Cloe son dos jévenes inocentes, Urbano y Simona, victimas de una
equivocada educacion sexual.

En la Espafia de Pérez de Ayala, eran muchos los obsticulos que impedian el
nacimiento de nuevas ideas y de nuevas actitudes. Ramén Pérez de Ayala, como otros
intelectuales de su época, creia firmemente que s6lo la educacién y la cultura podrian
resolver los problemas tradicionales de su pais.

.Es precisamente el ideario, y con esto finalizamos, de la revista que lleva por titulo
Prometeo. Revista social y literaria, fundada en 1908 por Javier Gmez de la Serna,
padre de Ram6n Gémez de la Serna. En su portada aparece representado el titan
iluminando con su antorcha a un grupo de jévenes que estudian. En su primer nimero
la revista se revela como instrumento para la accién social y politica desde la premisa
de la extension de la educacién y hace la siguiente declaracion de intenciones:

«Concentrados nuestros espiritus ante la perentoria necesidad de ‘hacer’,
reaccionando contra la eterna indecisién que se contenta con decir: ‘Si, hay que hacer
algo’, fundamos esta Revista ansiosos de sumar voluntades [...]. Queremos que se
eduquen los de arriba tanto como los de abajo y, sobre todo, la juventud, que habra de
reemplazar a jueces, patronos, gobernantes y maestros [...]. Queremos poner a su
alcance el secreto arrebatado a la tierra, como el primer Prometeo les dio el fuego
sabiendo que al poner en sus manos la Juz ponia también el incendio».

La Rioja José Antonio Cabatlero Lopez

-388 -



Archives Louis Gernet: stato dei lavori

Chi pratichi le scienze dell’antichita e le scienze della cultura pud disporre, oramai da piu di
quindici anni, di un nuovo strumento. Buona parte della ricerca svolta sotto I’egida della seconda delle
discipline evocate si svolge tra le carte degli archivi, e lo strumento di studio di cui si vuole offrire
qui una presentazione, sommaria e focalizzata, sul lavoro svolto e su quello in corso di svolgimento,
¢ appunto 'archivio delle carte di Louis-Jules Gernet (1882-1962), sociologo e ellenista, fondatore
dell’ Antropologia Storica del Mondo Antico. L’archivio & stato sottoposto ad un ordinamento
ragionato e si rivela utile su diversi fronti: dalla fondazione epistemologica della pii giovane tra le
discipline coltivate entro le scienze dell’antichita, alla pratica concreta di alcuni rami di questa
disciplina, fino alla comprensione della dimensione totale di uno studioso assai radicato nel tempo
suo.

Le motivazioni relative alla mancata pubblicazione di molti scritti di Gernet sono da cercare
probabilmente nella sua condizione di helléniste en marge, che passod ventisette anni della vita ad
insegnare nella Facolta di Lettere di Algeri, ma anche nella sostanziale ed effettiva novitd della
disciplina da lui elaborata. Gemet nel corso della sua attivitd interagi intensamente con il sinologo
Marcel Granet, con il sociologo Marcel Mauss, con il fondatore della psicologia storica, Ignace
Meyerson e, dal 1948, con Jean Pierre Vernant. La parte principale delle carte ¢ stata affidata a
Vemant dalla famiglia Gernet, alla morte dello studioso nel 1962. Da Vernant & stata consegnata a
Riccardo Di Donato nel febbraio del 1981. Nel 1983 Ia famiglia Gernet ha fatto un nuovo versamento
di carte a Di Donato, il quale ha curato 1'inventario dell’insieme dei due nuclei, stabilendo i criteri di
archiviazione ed individuando i cinque cartoni di cui sono oggi composte le Archives Louis Gernet
(ALG, d’ora in poi), nella loro collocazione provvisoria, presso il Dipartimento di Filologia Classica
dell’Universita di Pisa. Non ¢ escluso che carte siano ancora rinvenibili in futuro.

Da un punto di vista tematico, ALG contiene testi di diversa natura. I fascicoli sono composti da
schedature di testi antichi e di libri, da lettere, da riassunti di corsi universitari, da moltissimi schemi
di lavoro continuamente rielaborati, oltre che da numerosi studi inediti di cui buona parte ¢ stata
pubblicata oppure ¢ in corso di pubblicazione. I fogli, riferibili ad un arco cronologico che copre la
quasi totaliti dell’attivita scientifica gernetiana (dal 1903 al 1960), sono stati raggruppati dal curatore
in cartoni tematici: ALG I contiene i testi e gli articoli che costituiscono una sezione di Les Grecs
sans miracle (di cui si dira pid avanti); ALG II racchiude il corpus di studi relativi alla leggenda
greca; ALG III ¢ il cartone in cui sono stati archiviati i lavori di sociologia giuridica; in ALG IV
sono state raccolte tutte le carte relative ai corsi universitari tenuti da Gernet, sia ad Algeri (1921-
1948) che presso la VI sezione della Ecole pratique des Hautes Etudes (dopo il 1948); ALG V
contiene infine quaderni di lavoro (relativi a buona parte degli studi gernetiani editi) e note di lettura
su religione, storia e diritto. 11 materiale contenuto nelle Archives & piuttosto eterogeneo, essendo
composto di quaderni, dattiloscritti, fascicoli costituiti dail’autore stesso, ma anche di numerosi fogli
sparsi, isolati o in relazione con altri, scritti con una grafia che, col passare del tempo, ha subito
un’involuzione e che varia anche in relazione ai processi di pensiero da cui ¢ determinata: nei
momenti in cui il pensiero corre pil veloce della penna, la grafia tende ad appiattirsi e si connota, per
I’interprete, di scarsa leggibilitd. L’inventario di ALG ¢ stato pubblicato per la prima volta in Efudes
durkheimiennes, Bulletin d’information 8, 1983, 8-15, ed ¢ stato poi stampato in appendice al
volume in cui gli aspetti filologici dei manoscritti sono inquadrati entro lo sviluppo dell’attivita
scientifica e del pensiero di Louis Gernet (R. Di Donato, Per un'antropologia storica del mondo
antico, Firenze 1990, 33 ss.). 11 lavoro condotto dal curatore si & svolto su un duplice livello di
analisi. Su un primo livello si colloca la riflessione epistemologica relativa alla costituzione di un
metodo, quello della Antropologia Storica del Mondo antico, che affonda le sue radici nelle nozioni di
civilisation e di homme total elaborate da M. Mauss (su questo si veda I'introduzione del curatore a
M. Mauss, I fondamenti di un’antropologia storica, Torino 1998) e nella psicologia storica di 1.
Meyerson (si veda la postfazione del curatore alla riedizione delle meyersoniane Les Fonctions
psychologiques et les oeuvres, Paris 1995) e che vede nella pubblicazione postuma, a cura di J.-
P.Vemant, della Anthropologie de la Gréce antique (Paris 1968, tr.it. Milano 1983) un suo primo
esito positivo. La riflessione che Di Donato ha dedicato a La fabbrica dell’Antropologia e a Le
ragioni dell'Antropologia (Per un’antropologia, 33 ss. ¢ 108 ss.) lega lo studio dei processi di
concepimento del libro curato da Vernant nel 1968 all’elaborazione di una disciplina e del suo metodo.

LEXIS 17/1999 -389-



Un primo esito di questa riflessione & stato la pubblicazione, nel 1983, di una serie di saggi gemetiani
pubblicati con il titolo di Les Grecs sans miracle (Paris 1983, tr. it. Roma 1986), una raccolta che
affianca lavori inediti (L Eryxias pseudoplatonicien, Sur un point de la théologie de Pindare, La
préhistoire d’une vertu morale: la tempérance chez les Grecs, Les débuts de I'hellénisme,
Constitution et Réligion, Solon, Les bases de la cité classique, ALG I, 1-7) a recensioni e scritti di
politica ¢ cultura.

Ad un secondo livello si situa un lavoro sistematico sui testi gernetiani, che ha portato alla

pubblicazione di alcuni lavori inediti, collocati entro linee di ricerca ben definite. Tra gli scritti
contenuti nel terzo cartone & stato isolato un tema che si iscrive in modo pienamente legittimo nella
riflessione della scuola sociologica ¢ antropologica francese. Se si pensa all’attenzione costante
dedicata da Durkheim (e dal gruppo dell’ Année Sociologique, di cui Gernet fu parte attiva dal 1910
fino alla morte) al tema della famiglia ¢ della parentela, risultera facilmente intelligibile il motivo per
cui sono stati isolati tre scritti intitolati Quelques désignations homeriques de la parenté, La
Jfamille en Gréce ancienne, vue générale, Observations sur le mariage en Gréce (ALGIII,3 a-be
Conferenza 17.4.1953), che coprono un arco temporale che va dagli anni ‘20 al 1953. GHi scritti in
questione sono stati pubblicati per la prima volta da R. Di Donato con il titolo di Forme e strutture
della parentela in Grecia antica nel 1983 (AION, 1983, 109-51) e sono stati poi pubblicati in
traduzione italiana, a cura dello stesso, nel volume La famiglia in Grecia antica (Roma 1997).
Ancora sulla linea della sociologia giuridica é da ricordare la pubblicazione, antecedente alla
costituzione di ALG, di una delle conferenze tenute da Gernet presso I’Institut de Droit Romain de
I'Université de Paris, intitolata Aspects du droit de propriété en Gréce (6.2.1959, pubblicata a.c. di
R. Di Donato in ASNP, serie 111, 1980, 1291-310), poi confluita nelle Archives. Tra i lavori
collocati nel cartone di sociologia giuridica (ALG III), ricorderemo anche la pubblicazione di un
lavoro intitolato Le droit pénal de la Gréce ancienne, pubblicato per la prima volta, ancora a cura di
R. Di Donato, nel 1984 a Roma (in Du chétiment dans la cité, 10-35).

Come si vede, buona parte del lavoro sugli inediti ¢ della pubblicazione si colloca negli anni ‘80,
sia per quanto riguarda la costituzione stessa dell’archivio, sia per I'isolamento di alcuni temi in
relazione ai quali sono stati pubblicati alcuni inediti (la famiglia, la proprieta, il diritto penale), sia
per la riflessione relativa agli aspetti epistemologici della disciplina, connessa all’edizione italiana
dell’ Anthropologie. Tutta collocata negli anni ‘80 ¢ anche la pubblicazione, in francese prima (1983)
¢ in italiano poi (1986), dei primi inediti contenuti nelle Archives. Nel 1990 si colloca I’esame,
effettuato da A. Soldani, degli studi linguistici gernetiani. In occasione della sua tesi di laurea di
Storia della lingua greca (a.a. 1989/1990), A. Soldani si é occupata di ALG IV, 1 ¢ delle schede per il
corso di Grammaire Comparée tenuto da Gemet presso la Faculté de Lettres di Algeri. Dalla schede
emerge il contatto gemetiano con la linguistica sociologica di Meillet, il rapporto con i risultati della
linguistica storica ¢ comparata tedesca e la lontananza dallo studioso francese da ogni forma di
semantica strutturale. Negli anni ‘90, il lavoro sugli archivi si & radicato in modo assai saldo
all’insegnamento di Antropologia del Mondo Antico istituito presso la facoltd di Lettere
dell'Universita di Pisa. Alcune carte sulla tragedia sono state utilizzate in occasione di un corso sui
Persiani di Eschilo (La tragedia come espressione di un pensiero sociale, 1. Eschilo e Atene a.a.
1993/1994), mentre gli studi giuridici ¢ quelli religiosi sono divenuti oggetto di numerose tesi di
laurea e di dottorato. Come sembrano mostrare molti degli schemi contenuti in ALG III, lo studioso
francese concepi I’idea di un piano di studi sul diritto greco piuttosto articolato, progetto che
individud nella pubblicazione antologica di scritti giuridici del 1955 (Droit et société dans la Gréce
ancienne, Paris 1955) solo il punto di arrivo di un progetto irrealizzato. Tutti gli inediti giuridici
pubblicati postumi di cui si ¢ parlato sono richiamati nei molti schemi di lavoro che Gemet raccolse
tra le sue carte. ALG contiene anche due volumi inediti sul diritto greco antico, anche essi richiamati
a pil riprese negli schemi di lavoro (generali ¢ particolari). Si tratta di un volume relativo agli aspetti
del diritto procedurale ateniese (ALG II1,17 intitolato Le fonctionnement du droit: studiato come Tesi
di Laurea nell’a.a. 1995/6, in corso di stampa nella traduzione italiana, Diritto e civilta in Grecia
antica, Firenze 2000, a cura di chi scrive) e di un volume pidl tecnico (ALG 111, |: Etudes sur la
technique du droit athénien & I’époque classique) di cui chi scrive si sta attualmente occupando per
una tesi di dottorato. Naturalmente, la divisione in fascicoli tematici comporta delle scelte di
collocazione anche quando il lavoro in questione si collochi al crocevia di diverse discipline € possa
talvolta situarsi in pit di una sezione. L’inedito Eranos (ALG I1,8) affronta questioni che incrociano

-390 -




assai spesso la sfera giuridica, ma & stato collocato (in modo assai significativo, per la sua
comprensione) in ALG II, tra gli scritti gemetiani che costituiscono gli studi di religione greca e
compongono il corpus sulla leggenda. Eranos, inedito di genesi complessa, & stato oggetto della tesi
di laurea di R. Amenta, discussa alla Statale di Milano e condotta in collaborazione tra I'Istituto di
Diritto Romano dell’Universita degli studi di Milano (sotto la direzione di E. Cantarella e A. Maffi) e
I'insegnamento di Antropologia del Mondo Antico dell’Universitd di Pisa. Il testo gernetiano
sull’eranos ¢ in corso di pubblicazione con un’introduzione di chi scrive (Eranos, La confiance des
uns et le sentiment d'obligation de l'autre, in Dike. Rivista di diritto greco ¢ ellenistico, 2, 1999).
ALG II, come si ¢ detto, & il cartone in cui sono stati collocati gli scritti sulla religione greca. Si ¢
vista I’importanza del secondo cartone delle Archives per la comprensione della genesi di un volume
e, allo stesso tempo, di un metodo. Sulla stessa linea si deve collocare lo studio Polyvalence
d’images (ALG IL1), un lavoro suli’uso del mito come documento di protostoria sociale utile sul
versante teoretico ¢ sul versante dell’indagine diretta ‘sul campo’ di alcuni miti greci, in preparazione
per la pubblicazione a cura di R.Di Donato. Il corpus sulla leggenda costituisce oggetto di riflessione
da almeno un triennio; nell’ a.a. 1996/1997 le carte gemetiane sulla leggenda sono state oggetto del
corso universitario di Antropologia del Mondo antico (Mifo e civilta in Grecia antica, Le leggende e
la protostoria sociale ellenica nell’opera di L.Gernet): un esito di quel corso & costituito da due
lavori di tesi di laurea attualmente in fasc di stesura: L. Marrucci si sta occupando del fascicolo di testi
relativi a Teseo, sul quale aveva gia lavorato, presso la Scuola Normale Superiore di Pisa, E. Savoldi;
M. Benedetti intraprende ora uno studio su testi contenuti in ALG II ¢ in ALG IIl. Le carte
gemetiane sono dense di materiali, di accessibiliti non sempre semplice, utili a stimolare la
riflessione non solo su molti aspetti delle socictd della Grecia antica, ma anche su un uomo
profondamente calato nel suo tempo, che imterpretava il processo noetico proprio della disciplina, di
cui egli ¢ fondatore, nel modo piu pieno: partire dal presente per giungere al passato, ma per poi
tornare sempre al presente, capirlo ¢ poi sforzarsi per cambiarlo.

Pisa Andrea Taddei

-391-



Gérard LAMBIN, Homeére le Compagnon, Paris 1995, pp. 434.

En el seu manual, ja classic, d’introduccié a Homer, «der erste Dichter des Abendlandes», J. Latacz
parlava (cito per la traduccié italiana de Laterza, Roma-Bari 1990, 23-31) de La leggenda di Omero:
una strada sbagliata i de Una solida base: la descrizione indiretta che Omero fornisce di sé. Arriba
un moment que aquesta mena de judicis peremptoris no poden acceptar-se sense tota mena de
qualificacions. Sospito que cada vegada van essent més nombrosos els especialistes disposats a
subscriure els plantejaments, tan distints, que ja fa molts anys apuntava J.A.K. Thompson en els
seus Studies in the Odyssey (Oxford 1914, 186): «Phemios and Demodokos do not chant in
competition with others bards [...] They are figures of the heroic past as much as Aias and
Agamemnon; and we cannot assume because the Odyssey is familiar with such court-poets, who
seem an invariable element of every feudal society, that it is a product of an art like theirs. The Greek
themselves never thought so. For them Homer was a wandering minstrel, the father of the Homeridai
..» (86¢ jo qui subratllo).

En passatges com aquest es ventila la complicadissima oposicié entre poetes de cort «> bards
errants; una oposicié que no és imprescindible d’entendre en termes de seqiiéncia cronologica i potser
tampoc de diferenciacié social; L[ambin], per exemple, més aviat sembla opinar (cf. pp. 124-25),
amb matisos, que la figura del pocta de cort ja era inexistent en 1'época del mateix Homer: quelcom
com ara una imatge ideal, ficticia, un paradis debolit. El nostre A prefereix la nocié d'una gild
d’Homeérides («que mai no tingué el menor aspecte sacral, cap dimensié religiosa» - podria molt ben
ésser; perd, com &s que n’esta tan segur?), d’un complex tramat d’escoles i rivalitats poétiques (p.
127), etcétera. Al meu entendre, de fet, els capitols VII-IX, encara que estan lluny de resultar
convincents del tot, s6n els més interessants del volum. L hi manifesta les seves opinions de manera
aplomada i contundent: Homer, «en tant que individu», no ha existit mai (p. 150); «Il paraft avoir été
le représentant de I'ensemble des compagnons-podtes qu’étaient les addes issus de ces confréries
poétiques dont I'existance, sans étre véritablement attesté, nous est apparue plus que probable, ne
serait-c¢ que pour assurer 1’apprentissage de la technique de la composition orale et formulaire; [...}
confréries poétiques dont celle des Homérides semblent les hériti¢res, ou pour mieux dire le
prolongement...» (p. 151). En un altre passatge (p. 173) parla d’escoles, de col.lectivitats més o
menys estrictament closes, que «étaient au demeurant bien faites pour aider & garder un savoir devenu
avec le temps un secret». Només lamento una mica que L hagi cregut del cas recolzar aquesta
construcci6 sobre una altra etimologia (encara!) del nom d’Homer; la versemblanga del quadre pot
prescindir perfectament de suports d"aquesta mena, fragils per definici6 i massa ficils de desacreditar.

Perd potser convindria oferir una ressenya d'aquest llibre una mica més endregada. Es tracta d’una
obra bastant desconcertant, en la qual conviuen, al meu entendre, intuicions brillants i alld que
semblen, de vegades, disbarats sense pal.liatius. Es possible que un dels seus pitjors defectes (un
defecte prou honorable, val a dir-ho!) sigui la seva mateixa riquesa, la seva abundancia d’informacié
(bastant desordenada) que, a estones, el fa dificil de pair. Perd aixd té quelcom a veure amb les seves
formes d’argumentar. L es troba sovint que vol ‘defensar’ alguna llegenda o contalla que la critica
positivista titlla d’inviable; i ho sol fer oposant a les lectures positivistes una acumulacié formidable
d’informacions - sovint d’un caracter més historico-literari que limitadament ‘filologic’, en el sentit
restringit del terme.

El primer capitol, Les auteurs anciens (pp. 15-29), descriu els comengaments de I’homerologia
d’una manera apressada i una mica confusioniria; tanmateix, presenta el fr. Aristotil 76 Rose (apud el
Pseudo-Plutarc) detalladament i amb cura - tot i que em sembla que encara es podria treure més partit
d’aquest text. En el capitol Il hi trobem una apologia, prudent i forga ben construida, de les Vitae
(especialment de les dues pseudo-plutarquees, més encara que de Iatribuida fantasiosament a Herddot),
contra els partis pris i les prevencions de tota la filologia positivista; no sabria negar que agui rau una
de les claus del meu interés pel llibre. Tanmateix, la tasca d’integrar de manera solida i coherent els
Biot homerics en I’ambit immens de 1’imaginari grec progressa lentament, i encara queda moltissima
feina per fer. Per posar exemples manllevats a la mateixa obra que comentem: a L no se li acud
d’adregar un esguard menys apressat a aquest Melanop imaginari (p. 86): ¢s tracta d’un avantpassat
fantistic d’Homer, perd algunes fonts el vinculen amb el cant de les Verges Hiperbories; que tot
plegat sigui pura invenci6 ho fa encara més interessant. Ara, el nostre A no sembla sentir gaire
curiositat, tampoc, pels noms de la nissaga homérica (tret del del propi “Opngog), tan sovint
parlants. Per exemple, trobo que rebutja d’una manera excessivament aspra i tallant (pp. 93 ss., amb

-393 -



les nn. corresponents) I’explicacié de la vulgata sobre I’origen del nom de Melesigenes. Tampoc de
Maién el lidi en treu amb prou feines profit; no deixa de remarcar, en canvi (p. 88), «I’union de
Créthéis et du Mélés, que Philostrate (Tableaux 2.8) met déja en paralléle avec celle d’Enipeus et de
Tyro»...

Les pagines consagrades a la llengua homérica, a la qiiestié de 1’oralitat i al que hom ha anomenat
feligment I’epopeia del pic i la pala (arqueologia i historia) s6n menys originals, més convencionals i
previsibles, perd correctes. (Aixd no vol dir, tanmateix, que determinats matisos no hi siguin d’allo
més ben reflectits; per exemple L - al contrari del que sovint s’esdevenia, fa pocs anys, fins i tot en
obres de referéncia - evita amb cura d’establir entre oralitat i formularitat una relacié massa inequivoca
i necessaria; pp. 54 ss. i 351, amb nn. 58-60). Un retret que em sembla que se li pot fer amb justicia,
en canvi, €s que tracta el Cicle épic («I’altre Homer», com ell I’anomena) d’una manera una mica
frivola. També trobo que fa servir per refutar els Neoanalistes més espai del que em sembla que es
mereixen, a aquestes algades.

Allb que convé de formular com més clarament millor, en definitiva, és que ens trobem davant
d’una obra que fonamentalment vehicula una tesi -una tesi que sembla, alhora, molt interessant, perd
no massa probable (i no gens facil de demostrar): a saber, que I'Erog és poesia colonial (fins aqui,
perfectament), perd que serveix sobretot per expressar tot 1’enyor, la nostdlgia punyent dels
immigrants per la patria dolorosament deixada enrere, sota I’empenta cruel de la historia; i també tota
la malfianga envers els territoris novells, guanyats d’una manera tan precaria; la consciéncia, licida i
desesperada alhora, que alimentar esperances de retorn &s absurd, insensat i potser fins i tot culpable.
Deixant a banda el fet que practicament ni una sola de les interpretacions de passatges concrets
(sobretot de I’Odissea) que aquesta dptica suggereix al nostre A resulta gaire defensable, és el propi
punt de partenga, que sembla subjecte a caucid. Personalment, no és que trobi gran cosa a objectar a
aquesta imatge tan vivida (p. 152) d’un «ensemble d’aédes béotiens, argiens, eubéens, etc.»; perd ja
em costa una mica més d’acceptar aquesta comunitat -prepolitica? suprapolitica?- «uée avec les
migrations du Xle siécle» i que troba el seu torsimany en «celui qui dit la grandeur d’un peuple
d’immigrants en enracinant son présent dans un passé mythique...». Es podria sospitar que la imatge
d’una poesia d’immigrants haurd acabat temptant més, al llarg dels temps, a determinats poetes i
escriptors europeus (i en aquest context sembla logic evocar el nom de C. Pavese) que no pas als
mateixos estudiosos d’historia i de filologia. L mira de fer técnicament més sofisticada i acceptable la
seva idea precisant que el record obsessiu que turmentava els exiliats no cra pas el de la remota
grandesa micénica sin6 el de les lluites supremes, de tot alld que havien deixat -feia tan poc!- a I’altra
banda de I’Egeu... Perd qualsevol bona disposici6 per part del lector naufraga davant de les exhibicions
d’enginy vanament esmergades (poso per cas) per ‘explicar’ el cavall de Troia, amb recursos que van
dels herois Nartes, de duméziliana memoria, fins a un desplegament d’evemerisme de la mena pitjor.

La tercera part del volum (A4 travers { imaginaire homérique), notdriament desordenada, comenga
per les tradicions populars de I'Odissea (I’Ogre, la magica, les Sirenes, Escil.la), continua amb
I’ambit dels Benaurats, les Illes (reals, com Itaca, o mitiques), ressegueix Ombres i tenebres, pretén de
dibuixar ‘I’Univers homéric’ (Espai / Comparacions / Colors / Els herois i les coses / El ros
Menelau) i desemboca en una breu Conclusié (pp. 325-32). L’arbitrarietat en les interpretacions s’hi
déna lliure curs: quina relacié es pot trobar, raonablement, entre una contalla tan singular com la
d’Eol i el ‘désir obsédant du retour’ dels Aqueus? I de qué s’havien fet exactament culpables, els
immigrants: d’audAcia? de curiositat? d’haver abandonat la patria ‘massa alegrement’? Es possible que
la contalla dels Lotdfags constitueixi un advertiment contra la temptacié de la inactivitat o la
passivitat, en el moment precis que la colonitzaci6 de terres noves reclamava una acci intensa i
eficag? Ulisses, a la ribera de Calipso, constitueix realment una «image superlative de I’'immigrant»?
Queé vol dir la «temptation du repli sur soi»? I de veres «1’imaginaire collectif» va estar, durant tant de
temps, i tan decisivament, «marqué par le traumatisme de 1’exil»?

Enmig de tantes interpretacions forgades o dubtoses, I'apartat dedicat a la Nekuia (pp. 273-84) em
sembla, tanmateix, molt bell; perd és que, deixant de banda 1’obsessié pels moviments colonials i les
sacsejades animiques que pogueren provocar entre els que hi participaven, tracta de temes ‘auténtics’:
la Mort ‘homérica’, I’estatut i la condicié dels herois. Em sembla de justicia que L, a punt de cloure
el seu llibre, evoqui él dictum memorable de P. Mazon: «Jamais on n’est arrivé a faire quelque chose
de plus neuf avec des éléments plus vieux»; pero el que potser quedara d’aquest llibre no és pas,
almenys al meu entendre, les seves interpretacions de la poesia d’Homer siné la imatge memorable
que dibuixa del vell poeta - o del seu fantasma? - com a poeta ‘professional’: «Il fit partie d’une école

-394 -



ou s’est transmise la memoire véritable [més o menys...] du passé, avec les moyens de rendre 3 la vie
ce passéy.

Barcelona Jaume Poértulas

Francesca D'ALFONSO, Stesicoro e la performance, Studio sulle modalita esecutive dei carmi
stesicorei, Gruppo editoriale intemazionale, Roma 1994, pp. 180.

Es bien sabido que, de un tiempo a esta parte, la antigua, tajante distincién entre lirica mon6dica y
lirica coral ha entrado en crisis; si esta crisis es irreversible o no, ain resulta pronto para decirlo. Los
trabajos de una serie de estudiosos -mayormente anglosajones; y, en particular, de M. Lefkowitz- han
conducido, para emplear las palabras mismas de la autora del presente estudio, a un «singolare
risultato aporetico» (p. 10). Los focos neurdlgicos de la discusién son muy pocos, quizd solamente
dos - pero objeto de apasionadas discrepancias: a) ;Qué peso debe otorgarse a los testimonios
indirectos? ;Es licito minimizar su importancia, como lo vienen haciendo muchos criticos
anglo-americanos, para mayor irritacién de sus colegas italianos, herederos de una tradicion totalmente
opuesta? (Aunque la 4cida acusacién de-«voler programmaticamente fare a meno degli antichi per
ricostruire l'antico» [p. 90] carece de sentido, cuando se reivindica el valor testimonial del fr. 89
Wehrli de Aristoxeno [apud Athen. 619¢-620a], pero se rechaza con fastidio el fr. 28 Wehrli de
Camaleonte [apud Athen. 620c]). b) ;Se pueden deducir conclusiones realmente estables y seguras de
la disposicion triddica? En este terreno, s¢ ha pasado de una situacién en la que la performance coral
era «considerata elemento essenziale ¢ quasi congenito per i canti costituiti antistroficamente» a la
opuesta, en la cual «lo schema triadico appare privo de qualsiasi funzionalitd di tipo specificamente
coralen.

La enérgica discusién de F. D'Alfonso se apunta algunos tantos bastante indiscutibles, pero de
cardcter fundamentalmente negativo. Consigue demostrar, por ejemplo, que no es inevitable
interpretar la escena coréutica del escudo de Aquiles o la performance de Demédoco entre los Feacios
del modo en que se hace habitualmente (a saber, canto de un solista acompafiado de danzantes mudos);
pero la interpretacién mds econémica sigue siendo ésta, por lo menos en mi opinién. La A. tiende a
persuadirme de la frivola subjetividad de algunas argumentaciones a las que (quizd de un modo
irreflexivo) se suele otorgar bastante peso: por ejemplo, que la extraordinaria extensién de
determinados poemas convierte su performance coral en algo casi imposible. D'Alfonso aduce
oportunamente un pasaje de Platén (Leg. 1. 633c), donde precisamente se exalta la prodigiosa
resistencia de quienes participaban en los &y@veg corales de las Gimnopedias espartanas. En cambio,
las tipicas proclamaciones pindéricas a propdsito de la concisién y brevedad de su arte (ex.gr. Nem.
4.33ss.: 1@ poxed & BEevémewv dQUxer pe teBudg xth.) me parecen objeto de algunas
interpretaciones muy poco afortunadas (pp. 55 ss.); y, por otra parte, la tesis del libro se resiente del
hecho de que no se consiga (bien es verdad que la empresa probablemente es imposible) extraer una
interpretacion clara y concluyente de las correspondientes entradas de la Suda (ZxnoiyoQos [pp-
73ss.]; pero también dQudreov péhog, dnpotioBar, tola o dQov, etc.). A lo mejor, la
pregunta de veras importante deberfa formularse asi: ;cuél podria ser la ocasion para las performances
estesicoreas?; aunque tampoco se me oculta que no hay respuesta concluyente. Como paliativo, la A.,
en un buen capitulo sobre la segunda xatdataois musical (pp. 81-88) intenta sacar el méximo
partido de las observaciones clisicas de Angelo Brelich acerca de las Gimnopedias, para dibujar, a
grandes rasgos, «una festa di iniziazione [...) un unicum all'interno del quale la separazione tra cantore
¢ coreuta non avrebbe avuto senso» (p. 88).

Si es cierto, como suele decirse, que un razonamiento tiene la misma fuerza que sus partes mas
débiles, la discusién sobre las narraciones amatorias de Estesicoro (que da pie a una serie de
observaciones muy interesantes) deberia haberse obviado; pues no parece que sirvan en absoluto para
convencernos de las tesis que més interesan a la A. -ni siquiera en lo tocante a la autenticidad de la
KaAvnn, eic., vehementemente defendida, pero de modo poco persuasivo. Mas no seré yo quien
lamente esta inclusion: algunas sugerencias sobre el cardcter inicidtico de estas narraciones (piénsese,
ademés, en la historia sifica de Fadn y la roca de Léucade y en el motivo del xaramoviopds, para
el que se remite [p. 99 n. 44] a un buen trabajo de C. Gallini) resultan fascinantes. (Por cierto, en la

-395-



misma pagina, la mencién de un viejo articulo de E. Gangutia debe ser substituida por la de su
reciente Cantos de mujeres en Grecia, Madrid 1994).

En definitiva, Estesicoro continua siendo una figura envuelta en brumas, dotada de una suerte de
halo mitolégico. Portador de un nombre que es solamente un epiteto indicativo de su profesién de
instructor y guia de coros; magnificado en su papel de p@TOg €VEETTS por leyendas diversas;
graves incertidumbres acumuladas acerca de su cronologia, de su lugar de nacimiento incluso. Luciano
Canfora ha recordado no hace mucho que la vieja férmula de Wilamowitz «alguien, un cierto poeta
apodado Estesicoro» no ha dejado de ser pertinente; el que denominemos ‘estesicoreo’ a un
determinado tipo de poesia épico-lirica es sobre todo cuestién de comodidad: 1a identidad del poeta casi
se desvanece en el simbolo. Mientras tanto, hemos recuperado una coleccién de fragmentos, la
mayoria de ellos -cuando se dejan leer- verdaderamente admirables.

Barcelona Jaume Portulas

AESCHYLUS, Tragoediae, edidit Martin L. West, Stutgardiae et Lipsiae, editio correctior editionis
primae, in aedibus B.G.Teubneri, MCMXCVIII, pp. Ixxxv - 508.

Un libro in cui non ¢’¢ nulla da criticare & un libro su cui non c’¢ nulla da dire. Fortunatamente
questo non ¢ il caso dell'edizione eschilea di Martin L. West, che ¢ giunta alla seconda edizione
mentre il suo Editor da tempo & impegnato con altri testi e si possono fare scommesse sull’autore
classico cui dedichera le sue cure quando avra terminato di occuparsi di Omero.

La prima edizione di questo libro ¢ apparsa nel 1990; nella seconda West ha proceduto ad eliminare
alcuni errori di stampa e a integrare pochissime omissioni di testimonianze che gli erano sfuggite.
Parliamo dunque dell'unica edizione eschilea di West esistente, in circolazione da una decina di anni e
sulla quale si sono appuntate in questo periodo espressioni di approvazione e di critica, le une ¢ le al-
tre estremamente decise.

Da molti anni West studiava Eschilo: fanno fede di questo suo impegno le molte note testuali
apparse dal 1977 all’84 sui BICS e in altri periodici scientifici, e riprese negli Studies in Aeschylus
pubblicati sempre da Teubner, contemporaneamente alla prima edizione delle tragedie. Nella Praefatio
West rende conto dei lavori precedenti sulla tradizione manoscritta ¢ informa di avere consultato
quattordici nuovi manoscritti, oltre ai ventisei gia studiati da Dawe, Wilson, Young ¢ Page in vista
dell’edizione che lo stesso Page ha compiuto nel 1972. Tutti coloro che in questi anni hanno studiato
Eschilo hanno avuto modo di apprezzare le nuove informazioni acquisite nel corso di questa revisione:
anche il Mediceus, da sempre scandagliato da studiosi alla ricerca di nuove informazioni, ha rivelato
dati che prima non erano conosciuti, ¢ che possono essere di notevole utilitd per la costituzione del
testo: il punto in alto apposto tra xahoBioa e ndteg a Cho. 130 potrebbe forse essere una di queste
acquisizioni. Chi scrive almeno non ne ha avuto notizia da altra fonte: Stinton aveva postulato, ma
non osservato una simile interpunzione. La descrizione che successivamente West fa delle numerose
famiglie che raggruppano manoscritti della triade bizantina, ¢ la valutazione che ne offre, appaiono
impeccabili. )

Non meno prezioso ¢ il lavoro di West riguardo le testimonianze antiche de] testo: ci si potrebbe
chiedere se oggi non sia possibile andare oltre, e con I'aiuto del Thesaurus di Irvine ritrovare le occor-
renze di termini rari o di locuzioni singolari eschilee anche dove il nome di Eschilo non ¢ espressa-
mente fatto dai testimoni. Qualche ritrovamento di questo genere mi & avvenuto di fare, studiando i
termini che per eccezionalitd strutturale e particolare funzionalita al testo eschileo in cui ricorrono
possono essere considerati con qualche probabilita neoformazioni eschilee: taluni di questi termini,
che potevano apparire unici sulla base del LSJ, sono stati invece ripresi a distanza di secoli in decla-
mazioni di retori, e poi ancora da padri della Chiesa come Giovanni Crisostomo o dai Cappadoci, per-
sone che certamente conoscevano molto del nostro poeta, e in eruditi come Eustazio: di solito il
nome di Eschilo non viene indicato, ¢ quindi questi materiali sono sfuggiti ai repertori ¢ agli editori.
Alcuni di questi echi potrebbero legittimamente figurare tra i testimoni della tradizione indiretta del
poeta, come Aristid. 13.157.7 Edeikav & 8t o0 hvodéope oxedig vobg moBuovg
Levyvivia Ot dwxBaivew (cf. anche gli scoli relativi, p. 154.4) che riprende letteralmente Aesch.
Pers. 69 Mvodéop@ oxediq, mentre in altri casi la tentazione di indicare testimoni di Eschilo &
almeno forte: penso a Joh. Chrys. PG 61.716.8, dove per due volte un carro che trasporta Cristo é

- 396 -



TOQPUESGOTEWIOG, nei confronti del TOEPVEOOTEWTOG NGOG percorso da Agamennone quando
scende dal suo carro. Luoghi invece come Eusth. in /l. 3.24.12 16 8¢ GnBév Exnndnua tiig
xagdiag potrebbero essere forse solo accostati ad Ag. 1376 tog xpelooov Exandiuatog per
P’eccezionalitd del termine Exnidnpa: ci si pud chiedere se potrebbero costituire documento della
fortuna del poeta o se riecheggiano altri passi, a noi non noti.

West ha ripreso in mano una quantitd impressionante di letteratura critica sul testo di Eschilo: ne
fa fede il vasto.Index criticorum che si estende per ventidue fittissime pagine, € in cui in pochissimi
casi troviamo apposta a un item 1’avvertenza “non vidi”, e inoltre non ha ignorato le numerose anno-
tazioni manoscritte, indicate sui margini di edizioni precedenti da studiosi come il Dorat, il Casaubon,
lo Scaligero € molti altri. Questo lavoro gli ha permesso di riattribuire una quantita di antiche conget-
ture. Ad esempio in Cho. 23 il Mediceus ha xURTQ, vox nihili che & stata corretta dapprima in
207w e nel 1726 da George d’Amaud in xT0Om®. Page attribuiva %67 a Jacob, vissuto tra il 1608
¢ il 1652, mentre ora West ridata questa congettura, trovandola annotata da Casaubon (} 1614) nei
margini di un esemplare ora posseduto dalla biblioteca universitaria di Cambridge. Questo ¢ vero, ma
& anche vero che nella storia della critica eschilea questa congettura ¢ stata messa in circolazione dal
Pauw, nelle annotazioni con cui egli ha accompagnato, nel 1745, la ristampa del testo e della tradu-
zione di Stanley. Similmente per Cho. 427, dove il Mediceus ha émipgo0el, la congettura
£neQEOBEL, oggi generalmente accolta, veniva normalmente attribuita a Stanley (1663): da West ora
apprendiamo che Bourdelot 1’aveva annotata sui margini di un esemplare dell’ed. di Pier Vettori con-
servata a Leiden: giacché Bourdelot mori nel 1638, West ¢ in grado di ridatarla e di restituirla al suo
legittimo autore. L’importanza di queste acquisizioni & indubbia e non possiamo non esserne grati al-
I’acribia di West; esiste se mai un problema editoriale che forse proprio in seguito a questo lavoro ci
si presenta con chiarezza. Effettivamente Pauw ha congetturato %0z e Stanley ha congetturato
£neQeoBeL: né 1'uno né 1'altro potevano aver notizia delle congetture manoscritte che giacevano lon-
tano dai luoghi dove essi lavoravano, né forse avrebbero mai pensato di andarle a cercare. In questi
casi sarebbe giusto dare notizia anche del deregog e fors'anche del Tgitog bpemic, quando da lui
ha avuto inizio 1a storia della fortuna critica dell’ipotesi.

Nella vastissima bibliografia raccolta nell’ Index criticorum si notera facilmente la prevalenza di
titoli inglesi e tedeschi. Non ¢ il caso di prendersela per questo. Forse quaiche altro contributo avrebbe
meritato di essere ricordato, ma non dimentichiamo che nel nostro bel paese le riviste nascono come i
funghi, ma che spesso gli articoli hanno il sapore sciapo dei funghi coltivati. Questo & accaduto anche
nel campo della critica testuale, dove abbiamo avuto grandi maestri, ma anche quaiche magistello bo-
rioso che non ha fatto ben parlare di 8¢, e tanti difensori della tradizione manoscritta per partito preso.
Questo modo di procedere si paga ed & giusto che si paghi.

Resta da dire delle scelte testuali di West. V. Di Benedetto ha scritto (RFIC 120, 1992, 129-53, in
part. 152 s., a conclusione di una lunga discussione del testo dell’ Agamennone) che nella storia del-
I'ecdotica eschilea, dopo i tempi avventurosi delle edizioni rinascimentali e dell’attivita di filologi
come Dorat, Portus, Canter e Casaubon, il testo delle edizioni del poeta aveva mostrato una certa ten-
denza a stabilizzarsi in un sistema equilibrato in cui un certo numero di congetture erano apparse ine-
vitabili ed altre erano cadute; 1’ultima grande scossa a questo cquilibrio era stata data dal periodo che
va dalle edizioni di Schiitz a quella di Hermann. Dopo quasi centocinquant’anni, West ha improvvi-
samente rimescolato tutte le carte, introducendo una quantitd grandissima di congetture sue ¢ di altri:
pili ancora di quelle introdotte da Hermann. Questo ¢ un fatto, come & un fatto che il lettore abituato a
leggere un certo Eschilo trasecola trovandolo cosi rinnovato. Molti recensori si sono soffermati a
lungo su questa che onmai ¢ assodato essere la caratteristica di questa edizione. Essa potrebbe d’al-
tronde essere considerata un merito. West pud rispondere ai suoi critici di aver reagito di fronte all’esi-
stenza di un textus receptus, e di aver proceduto in ogni caso in modo motivato. Cosi ha fatto in so-
stanza nel seminario eschileo di cui pubblichiamo gli atti all’inizio di questo fascicolo, quando diversi
intervenuti gli hanno prospettato la possibilita di mantenere il testo dei manoscritti o del manoscritto.
Nessuno, credo, ha dimostrato con tanto rigore ed efficacia che il testo di un autore antico non ¢ un
oggetto, ma un problema, anzi un fascio di problemi che un editore organizza in un sistema sensato,
in relazione alle sue ipotesi di lavoro. Il sistema proposto da West ha indubbiamente una sua coe-
renza, ¢ tutti dobbiamo riconoscergli, oltre agli altri meriti, anche quello di aver dimostrato in modo
assolutamente convincente la complessa problematica che il testo di Eschilo comporta.

Trento Vittorio Citti

-397-



A. TRAINA, Virgilio, L utopia e la storia, Il libro XII dell’Eneide e antologia delle opere, Collana
di autori greci ¢ latini diretta da Scevola Mariotti, Loescher, Torino 1997, pp. 206.

«L'utopia e la storia: credo che questo binomio delimiti, con I'inevitabile angustia di ogni
formula, I’orizzonte ideologico di tutta I'opera virgiliana. I’utopia ¢ la pace, perenne e universale...,
che assume i colori mitici dell’eti dell’oro, i Saturnia regna; la storia & la realtd sanguinosa della
guerra, gli horrida bella: fra questi due poli si instaura una tensione che, nel suo vario atteggiarsi
nelle Bucoliche, nelle Georgiche e nell’ Eneide, costituisce il filone pit coerente e vitale della poesia
virgiliana». Cosi (p. 2), con il consueto stile incisivo, Traina introduce il lettore alla lettura del suo
volume che, muovendo dalle Ecloghe di Virgilio e passando attraverso il poema didascalico, perviene
all’analisi del libro conclusivo del poema epico con ’occhio costantemente vigile all’assunto di
partenza, la dialettica fra il desiderio di evasione dalla storia e il ritorno ad essa, elementi che
sostanziano di sé altre pagine dell’Eneide (1. 1-33; 92-101; 198-209; 227-64; 275-96; 450-63; 613-
30; 2. 594-623; 4. 296-361; 6. 83-97, 788-95; 860-86; 10. 439-509; 789-832; 11. 148-81),
anch’esse oggetto di commento da parte dell’A.

Considerando come il settore dell’esegesi virgiliana sig uno di quelli privilegiati dalla pluriennale
attivitd filologica del Traina, s’intende subito come il libro appaia il punto d’arrivo di una lunga
frequentazione, ulteriormente arricchita da una conoscenza della storia della lingua poetica latina che,
in atto, non conosce eguali. Poste queste premesse, il compito del recensore si annuncia di particolare
difficoltd. Infatti non si pud non provare imbarazzo dinanzi all’equilibrio ¢ alla capacita di
penetrazione testuale dello studioso, il quale, lungi dall’inzeppare il commento di un’inutile quantiti
di dotti riferimenti bibliograﬁci', punta dritto all'essenziale, la coniugazione dell’analisi interstiziale
del passo con le esigenze della sintesi intesa quale frutto ultimo (e piu prezioso) dell’interpretazione
linguistico-letteraria, il che lascia poco spazio ad aggiunte o critiche,

Esula comprensibilmente dai limiti di queste pagine la valutazione dei singoli contributi del
Traina alla lettura di Virgilio, laddove I'unica via percorribile appare la scelta di una loro
campionatura che, induttivamente, dia ragione del genere di approccio dello studioso a brani su cui,
spesso, si & scritto troppo ¢ male.

Cominciamo con Verg. duc. 1. 15: silice in nuda conixa reliquit (scil. gemellos). Immediato
I'intervento dell’A. che segnala come il participio costituisca un hapax semantico per enixa dato che
«il preverbio e- direbbe I'esito del parto, con- lo sforzo, in quelle condizioni» (p. 15). 1l rinvio ad
Aen. 10. 127 avalla la sottolineatura dello studioso circa I'uso particolare di conitor (cf. ThiL s.v.
319, 66 ss.) che, a consultare H. Merguet, Lexicon zu Vergilius, Hildesheim 19602 (=1912), 134
s.v., presenta in tutto sei occorrenze ‘epiche’, relative alla tensione del corpo nel lancio di fuochi,
giavellotti o proiettili (den. 5. 264 ¢ 642; 9. 410 e 769; 10. 127; 11. 613).

Sbrigativi, se non elusivi,. i commenti classici, come, ad es., Heyne-Wagner 1830 I, 57 ad loc. il
quale si limita ad osservare: «non modo enixa est; religuit, maiorem etiam miserationem excitab»
aggirando il problema, laddove Conington-Nettleship 19792 (=18985) I, 26 ad loc, rimarca come
«conixa stranger than the ordinary enixa, denotes the difficulty of the labour», seguito in sostanza da
Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 1, 23; Coleman 1977, 76 ¢ Clausen 1994, 41 (che in pil segnala
I'imitazione ovidiana di met. 11. 316 e, come gia il Ladewig, insiste sullo iato volutamente evitato
da Virgilio con tale ‘sinonimia’ riprendendo la vecchia opinione di Servio sull’'uso linguistico
specifico).

A breve distanza, a proposito di buc. 1. 45: Pascite ut ante, boves, pueri; summittite tauros
Traina non esita a restaurare 1'accezione di summitto usato in senso assoluto con il rimando a Verg.
georg. 3. 159 e Varr. de re rust. 2. 2. 18 e 2. 3. 4 contro la valenza corrente di ‘aggiogare’ che
presupporrebbe la presenza del dativo iugo (discussione sistematica in Conington-Nettleship 197921,
29 ad loc.; Coleman 1977, 81 ad loc.), utilizzando a riscontro dell’esegesi prescelta il parallelismo
con I'imperativo pascite taciuto dai predecessori, dato che «per Titiro (diversamente che per Melibeo,
cf. vv. 70 ss.) si tratta di pastorizia piuttosto che di agricoltura, un’attivit meno faticosa» (p. 17).

Un terzo esempio della profondita con la quale I'A. riesce a scavare nel testo virgiliano scoprendo
risonanze sinora sfuggite ¢ dato da buc. 4. 32: telluri infindere sulcos, emistichio reso tramite
«squarciare la terra coi solchi» con la sottolineatura che il sintagma «tellurem infindere sulco ¢

1 Una doviziosa bibliografia generale e specifica & infatti contenuta nelle pp. 5-12 del volume, corredata
di un utile cifrario di sigle e abbreviazioni a p. 13.

-398 -



lectio facilior, smentita anche da E 5, 142: infindunt...sulcos). 1l raro composto accentua lo sforzo
dell’aratore» (p. 24). Ora, infindere & impiegato da Virgilio soltanto qui ed in Aen. 5. 142, passo pit
tardi echeggiato da Val. Flacc. 1. 688 (cf. Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 1, 51-52 ad loc.), e, certo,
se si considera il precedente di Cic. de div. 2. 50 (sulcus altius... impressus), ripreso da Pallad. 2. 10.
2 (sulcus imprimitur), non si potra non convenire con Traina sul fatto che I’espressione, di matrice
tecnica, sia piegata da Virgilio a veicolare la fatica affrontata dal contadino nello sventrare il grembo
della terra, rimarcata com’¢ 1'azione del «fendre en enfongant» (Emout-Meillet 19854, 235 s.v. findo)
dal verbo sovraordinato iubeo (buc. 4. 32) che peraltro regge il tricolon temptare / cingere /
infindere.

Anche a proposito della nona Ecloga, uno dei brani piu letti e scandagliati dai filologi di tutti i
tempi, I'acume del commentatore aggiunge tessere sin qui sfuggite: una di queste ¢ rappresentata
dall’interpretazione del celebre hemiepes memini me condere soles di buc. 9. 52 pronunciato da
Moeris, nel quale viene individuato il coagulo di Lucr. de rer. nat. 3. 1090 (vivendo condere
saecla), rimodellato attraverso la sostituzione di saecla con il catulliano soles di c. 8, 3, e il
tecnicismo di (se) condere impiegato in georg. 1. 438 ¢ 458 - che, dal canto suo, riconduce a Callim.
epigr. 2. 2.

Piuttosto che sfruttare 1’ovvia chiosa di Serv. ad Buc. 9. 52 (CONDERE finire, usque ad occasum
ducere) o limitarsi alla registrazione del modello lucreziano, Traina spiega il procedimento di
allusione sintetica sotteso al conio del sintagma georgico, distante anche dal caso conclamato di Hor.
¢. 4. 5. 29 (condit quisque diem collibus in suis), procedimento dal quale risulta la giustapposizione
dell’infinito lucreziano ¢ del sostantivo catulliano in una nuova formula valorizzata, aggiungerei, dal
verbo di memoria prediletto da Virgilio, memini (vd. documentazione in Merguet 19602, p. 410 5.v.)
di contro a recordor (2 occorrenze) e reminiscor (1 occorrenza), al massimo rimpiazzato dal comodo
memoro (vd. ancora Merguet 19602, 411 s.v.).

Suscita peraltro interesse 1'interpretazione del lessema aequor in Buc. 9. 57 che, concordato con il
participio stratum ¢ la certa imitazione teocritea (2, 38), «farebbe pensare al mare, ma trattandosi
evidentemente di Mantova... o indica gli stagni intorno alla citd (cfr. Liv. 14, 10, 7), o, meglio, data
la vastita spaziale dell’immagine, la pianura, come spesso in V. e come chiosa il Serv. Dan. (spatium
campi» (p. 33). Che qui Virgilio si ispiri al prototipo enniano di ann. 137 V2 (per aequora campi)
¢ fuor di dubbio, cosi come & palese la resecazione del genitivo campi rispetto al modello. A Traina
preme soprattutto rilevare la distanza del passo specifico da Aen. 5. 821 (sternitur aequor aquis)
anche perché, direi, sterno non ¢ qui semanticamente condizionato dalla vicinanza del sostantivo
aquae che determina I'idea di una distesa marina prima gonfia, poi volumetricamente ridotta (tumidus
¢ infatti Iattributo che specifica il punto di partenza dell’icona epica), bensi ¢ sintagmaticamente
connesso alla coppia allitterante stratum silet che unisce all’uniformita pianeggiante del sito I’idea di
una dominante calma cenestesica (vd. la voce sileo registrata da Licinia Ricottilli sotto taceo in EV
1V, 11-13, verbo la cui presenza nelle Ecloghe costituisce un caso isolato).

Passiamo alle Georgiche. Soltanto due, fra i tanti, gli esempi che vorrei prendere in esame,
cominciando con I'uso di invideo in 1. 504. Siamo all’interno del famoso finale del primo libro del
poema, 1 dove Virgilio proclama come Ottaviano gia da tempo costituisca un motivo di giustificata
gelosia da parte degli déi, desiderosi di privare la terra della sua presenza ¢ di elevare il giovane stesso
agli onori dell’Olimpo (iam pridem nobis caeli te regia, Caesar, / invidet atque hominum queritur
curare triumphos vv. 503-504). Preliminarmente I'A. ammonisce il lettore (p. 35) su come, a partire
da Virgilio, invideo regga 1'accusativo di persona, «forse con 1’accezione conativa di “cercar di
togliere” (vd. oltre, E 4, 350)». Scartata la ridondante parafrasi degli Scholia Bernensia, p. 214 Hagen
(vult in caelum tollere et te adhuc terrenis laudibus interesse invidet) che nulla dice sulla novita del
costrutto, Traina scioglie il nodo semantico e sintattico inerente al verbo in questione sottaciuto dalla
totalitd dei commentatori, da Heyne-Wagner a Conington-Nettleship, da Ladewig-Schaper-Deuticke a
Castiglioni, da Paratore a Richter, da Thomas a Mynors. Non diversamente, in georg. 2. 523 (Interea
dulces pendent circum oscula nati), viene valorizzata dall’A. la compresente valenza di ‘essere
attaccato’ e di ‘appendersi’ nel verbo pendeo, con la risultante che Virgilio avrebbe fuso due
suggestioni lucreziane, «il dinamismo di 3, 895 s. (dulces occurrent oscula nati / praeripere) ¢ la
staticitd del cit. 1, 37 (... pendet...)» grazie anche all'impiego del sostantivo osculum che «denota la
bocca atteggiata al bacion» (p. 42).

La nascita del sintagma virgiliano & scomposta nei suoi elementi base ¢ ricomposta nella nuova
icona che, di per sé, riassume movimento e stasi presenti nei modelli: se nel primo caso non

-399-



mancano segnalazioni precedenti (Conington-Nettleship 19792 1, 281 ad loc.; Thomas 1988, 260 ad
loc.; Mynors 1994, 174 ad loc.), nel secondo difetta qualunque cenno specifico. La novita
dell’esegesi proposta da Traina si coglie proprio attraverso I’esame sinottico dei due ipotesti incrociati
da Virgilio. Se a cid si aggiunge che osculum costituisce un hapax georgico, il suggello ‘didascalico’
lucreziano diviene ancor pil significativo: all’interno di un comune patrimonio espressivo, il poeta
epicureo fissa la sequenza dei figli che si fanno incontro al padre per strappargli baci (praeripio
intensifica la foga della scena); il poeta georgico isola invece il ‘grappolo’ dei piccoli intorno alla
bocca del padre, senza perd dimenticare il ritratto di Marte il cui respiro & attaccato alle labbra di
Venere (eque tuo pendet resupini spiritus ore de rer. nat. 1. 37).

Se dal terreno delle Georgiche ci spostiamo all’ambito epico, varra senz’altro la pena di
soffermarsi innanzitutto sull’esegesi della clausola fremet horridus di Aen. 1, 296 concernente il
destino del furor impius annunziato da Giove nel colloquio con Venere: I'A., dopo aver tradotto con
«ringhiera orribilmente» ed aver rinviato alla figura del leone ferito di Aen. 12. 8, coglic
I’onomatopea nell'iterazione della littera canina proseguita dall’adonio ore cruento che conferisce
«all’epiteto cromatico... un plusvalore fonosimbolico» (p. 62). L’assimilazione del Furor
all'immagine del leone che ringhia consente a Virgilio di sfruttare un precedente catulliano (63. 86) -
ben noto al Traina m quanto oggetto di un suo puntuale intervento (vd. PL IIl, 137-40, da integrare
con PL IV, 80) - imodellando la sequenza vadit, fremit, refringit virgulta pede vago, dove dato visivo
e dato acustico si concatenano per asindeto, nel sintagma fremet horridus ore cruento dove la catena
parlata sembrerebbe valorizzare enfaticamente il continuum fonico herridusore, mentre 1'adonio ore
cruento si avvia a costituire una formula conclusiva di esametro parecchio fortunata, come si deduce
da Virgilio stesso (9. 341 ¢ 12. 8) oltre che da Tib. 1. 5. 49; Petr. bell. civ. 1. 127; Sil. It. Pun. 4.
378; 5. 331 € 526; 6. 47; 10. 240; 17. 134 etc.

Per quanto concerne altri brani antologici tratti dall’Eneide, mi limito a segnalare tre casi: den.
10. 441; 382; 796. In merito al primo (Ut vidit socios: ‘Tempus desistere pugna), Trajna rimarca
come pugnae sia un genitivo, grecismo sintatico esemplato sull’omerico pdyng dxonavel di /1. 16,
721 o sull'dnéheye péyng di 7, 263, parallelo all'oraziano desine... querellarum di c. 2. 9. 17-18.
«L’ablativo pugna & lezione normalizzatrice (cf. E 1, 37: incepto desistere), il dativo di Stat. Theb.
5, 273 s.: labori / destitit, ¢ probabile cattiva interpretazione di questo passo» (p. 84).

Il ripristino di pugnae s’impone per ragioni sintattiche, al di 14 della rubrica di passi paralleli
offerta da Conington-Nettleship 19792 II, 276 o dell’analogia con I’espressione excedere pugnae di
Aen. 9. 789 menzionata da Paratore 1982 V, 267: ’affinita con il costrutto greco ¢ palmare ¢, tra
I’altro, costituisce un unicismo nell’economia dell’ Eneide, dato che le altre due occorrenze del verbo
suddetto sono connesse in un caso ad un prevedibile ablativo (1. 37), in un altro ad un infinito non
meno scontato (12. 60). Riguardo poi ad Aen. 10. 382: sanguine turpantem comptos de more
capillos, il commentatore insiste sul trasferimento di una iunctura enniana quale sanguine turpare
(sc. 99 V?2) e lucreziana (de rer. nat. 1. 85) da un luogo sacro ad un essere umano, operazione che
«riverbera il senso di una violazione (la locuzione attesa era foedare, cf. E 2, 502, e vd. oltre, 12, 99
ecc.)» (p. 97).

La notazione di Traina risulta tanto pit debita in quanto Virgilio presenta Priamo nell’atto di
sanguine foedare ignis proprio in Aen. 2. 502 con una minimale variatio verbale che, nel caso
particolare, predilige 1'idea dell’ ‘insozzare’ rispetto a quella del ‘bruttare’, fermo restando che il
discrimine fra i due campi semantici risulta piuttosto esiguo e che, in genere, foedo & verbo piu
frequente nel lessico del poeta mantovano (11 impieghi contro 2 di turpo).

Piu oltre, a proposito di den. 10. 796, I'A. stampa il testo nel modo seguente: Prorupn iuvenis
seseque immiscuit armis respingendo la variante piu accreditata proripuit, accolta da ultimo anche dal
Mynors, poiché essa «urta contro 1'uso v. di questo verbo nella accezione di “fuggire a precipizio,
sottrarsi fuggendo” (cf. oltre il cit. E 5, 741, dove segue: quem fugis? , B 3, 19). Per prorumpo cf. E
10, 379: densos prorumpit in hostis. La mancanza di un determinativo non & argomento valido contro
prorupit, la cui azione si prosegue e determina con sese... immiscuit armis» (p. 93).

Paleograficamente la vicinanza fra i due perfetti & tale da spiegare con facilitd la corruttela dell’uno
nell’altro, ma direi che a suo modo proripuit, intransitivo, banalizza il testo virgiliano fino a
snaturarlo: a Mezenzio che indietreggia colpito subentra Lauso che certo né sfugge né si salva
fuggendo, pronto com'¢ ad Aeneae subire mucronem (10. 798). La foga del giovane si traduce in un
balzo in avanti che avra conseguenze letali (prorumpo ci trasmette la direzione in avanti dello slancio;
a sua volta, immisceo ci comunica la dispersione nella mischia). Se consideriamo poi come

- 400 -



nell’ Eneide I'unica altra presenza di prorumpo nella valenza di ‘balzare’ - riferita ad un essere umano -
ricorra in 10. 379 (haec ait et medius densos prorumpit in hostis) verso in cui si condensa I’icona
sdoppiata in Aen. 10. 795 (prorumpit | prorupit, medius / sese immiscuit), 1’opzione testuale
compiuta dall’A. convincera senza riserve.

E veniamo finalmente al XII libro dell’ Eneide, punto di forza dell’intero volume. 11 fatto che il
commento sia continuato ¢ non pil antologico consente a Traina di istituire un’ancor piu fitta trama
di rimandi interni, linguistici e letterari, onde mostrare la compattezza espressiva e ideologica di
quello che & stato definito tante volte «il libro di Turno» e che si apre e si chiude nel nome
dell’indiscusso rivale di Enea, quantunque, osserva I’A. «sarebbe piu giusto definirlo il “libro della
morte di Tuno”, nel cui corso si attua quella progressiva preparazione e accettazione della sconfitta e
della morte che ne ribaltera I'ethos da superbus a humilis» (p. 101). Suddividendo il testo in quattro
ampie sezioni (vv. 1-80: il prologo; vv. 81-310: il patto violato; vv. 311-696 la battaglia con le
aristie di Enea ¢ di Turmo; vv. 697-952 il duello intervallato dal colloquio fra Giove e Giunone), il
commentatore dispone la lettura del complesso in altrettanti episodi principali dove il rispetto o lo
scarto da convenzioni sancite dal codice epico vengono di volta in volta esaminate in rapporto al forte
pathos di cui Virgilio ha intessuto la namrazione. Costante, per altro verso, la preoccupazione di
sottolineare, ove possibile, le corrispondenze formali nella designazione dei personaggi e dei loro
comportamenti tra i restanti undici canti e il dodicesimo, una preoccupazione, questa, che tradisce
I’obiettivo primario di Traina: cogliere, passo dopo passo, la metamorfosi interiore di Turno, sempre
pit consapevole del destino tragico che I'attende (vd. p. 124 ad Aen. 12. 220) e dell’irrecusabilitd
dello stesso via via che si profila lo scontro decisivo con Enea e che questo si compie. Non a caso
dell’eroe rutulo si elencano sdbito le caratteristiche salienti, fiducia, audacia, violentia ¢ superbia
(p. 101) contrastanti con la pietas del condottiero troiano, connesse come sono «all’egocentrismo del
personaggion» (p. 101) ¢, aggiungerei, all’impulsivita della sua condotta: specificando in anticipo le
marche distintive dell’ ‘antagonista’ e registrandole 14 dove esse ancora si presentino (vd., e.g., den.
12. 19-20; 55; 101), Traina facilita al lettore la comprensione del divenire psicologico di Turno che,
definito implacabilis nell’apertura del libro (12. 3), apparird humilis supplex oculos dextramgque
precantem | protendens (ibid. 930-31) nclla preghiera rivolta al nemico, pochi versi prima
dell’explicit del poema.

Innumerevoli le riflessioni Jinguistiche suscitate dall’esegesi del Traina, sensibile nel cogliere le
pii riposte valenze semantiche di lessemi ¢ sintagmi utilizzati da Virgilio, restituendoli di norma alle
loro originarie accezioni e spiegandone i progressivi slittamenti sino al momento in cui entrano a far
parte dell’idioletto del poeta epico il quale, in pid d’un caso, ne rinnova il significato di base
concordandoli a sostantivi o a verbi inattesi.

Naturalmente, I'A. non tralascia occasione per ricostruire i procedimenti di conio di immagini
poetiche, come, ad ¢s. nel caso di den. 12. 8: frangit telum, sintagma che «se ci fosse il ricordo del
tribuno Celio (Enn. ann. 405 V2 hastas frangit), conferinerebbe la trasfusione di metafora; ma c’é
probabilmente la descrizione lucreziana degli animali in battaglia (5. 1327): tela infracta suo
tingentes sanguine saevi» (p. 102).

In immediata sequenza, Traina esamina Aen. 12. 9: haud secus accenso gliscit violentia Turno:
conclusosi il paragone fra I’eroe ¢ il leone ferito, Virgilio adopera il verbo glisco «sinonimo alto di
crescon (p. 102) che, come I’A. sottolinea, ricorre solo in questo passo del poema, ¢ in genere, ¢
associato ad immagini di fuoco, come attesta Lucr. de rer. nat. 1. 474: ignis... sub pectore gliscit. 11
riscontro del commentatore risulta quanto mai pertinente. Per parte mia, riguardo alla connessione tra
un astratto appartenente alla sfera semantica della violenza e il verbo in esame non potrei citare che un
secondo passo di Lucrezio: de rer. nat. 4. 1069 (inque dies gliscit furor atque aerumna gravescit),
dove se non la virulenza bellica, almeno ricorre la furia dell’istinto sessuale che cresce di giomo in
giomo.

Di rilevante spessore risulta poi I’interpretazione di den. 12. 115: Solis equi lucemque elatis
naribus efflant, I'esametro in cui Virgilio racchiude 1’apparizione della quadriga del Sole in occasione
dei preparativi per la cmmoma del patto. A p. 114 si legge infatti : «*‘soffiano dalle erte froge la luce”
da Enn. ann. 600 V.2 : fundunt... elatis naribus lucem (con variatio del verbo, cf. E 7, 786:
efflantem faucibus ignis), il primo a variare con lucem il topico “fuoco”, cf. Pind. Ol. 7, 71: nip
avedvrav ... innov, Enn. sc. 184 V.2», Gia Serv. ad loc., p. 586 Thilo-Hagen, annotava:
Ennianus versus est ordine commutato: ille enim ait funduntque elatis naribus luce
m, sottacendo come un’imitazione esplicita fosse riscontrabile invece in Ov. mer. 2. 85, variato in 3.

-401 -



686: certo € che solo rimarcando la sostituzione del ng con la fux attuata da Ennio s’intende la
genesi del verso virgiliano dove peraltro la traiectio enfatica del verbo nello spondeo finale conferisce
ulteriore risalto all’utilizzo di efffo al posto di fundo, che, grazie al preverbio, non solo indica la
provenienza della luce, ma ne fa un soffio al posto di un’emissione generica, al posto di uno spandere
indistinto.

Se volessimo poi scendere alla discussione filologica stricto sensu, un saggio del rigore di Traina
¢ offerto a mio parere da Aen. 12. 126: ductores auro volitant ostroque decori relativo al volteggiare
dei comandanti fulgidi nei loro manti di porpora e d’oro: Mynors 1965 (accodandosi a Cunningham,
Heyne-Wagner, Ribbeck, Conington-Nettleship) accoglie nel testo la variante superbi anziché decori
tradita dal Mediceo, ma I’A., nel ricordare come la scelta di superbi possa appellarsi alla clausola
ostroque superbo di Aen. 5. 639 (p. 115), sottolinea altresi come decori si raccomandi oltre che per
la ricorrenza in eguale sintagma in Aen. 5. 132-33, per la tradizione indiretta donatiana, per
I’allitterazione a comice del verso (dato che ductor nell’ Eneide entra spesso in nessi allitteranti come
in 2. 14; 8. 129; 10. 602-03 e 814 etc.) e per «la connotazione prevalentemente negativa di
superbus». La difesa di decori risulta esemplare nella sua sobria esaustivita: la paraformularitd di
Aen. 12. 125-26 rispetto a 5. 132-33 poggia indubbiamente sulla fraiectio del dimostrativo ipsi a
conclusione del primo dei due esametri al posto dell’apertura del secondo hemiepes di 5. 132 (Nec
non mediis in milibus ipsi — ipsique in puppibus auro), nonché sullo spostamento dell’abl. auro al
primo emistichio di 12. 126 dall’excipitaria sede spondaica di 5. 132, enfatizzato com’é dall’intensivo
volito che, sostituendosi all’effulgent del ‘modello’, guadagna I'occhio del lettore sul volteggio
balenante d’oro dei condottieri piuttosto che sul brillio tout court dei loro manti, sempre in mezzo ad
una massa indistinta (vd. 11. 546).

Tomando agli approfondimenti semantici distintivi della pagina del Traina, si puo segnalare il
caso di forqueo in Aen. 12, 180, estrapolato dalla preghiera ai celesti e, in particolare,
dall’allocuzione a Marte (cuncta tuo qui bella, pater, sub numine torques)? .

Serv. ad Aen. 12. 180, p. 597 Thilo-Hagen, istituisce una sinonimia con sustineo ¢ rego, ma,
ribatte I'A., «forqueo & piu dinamico, “fai muovere, girare™; trasposizione metaforica del moto
circolare del cosmo (E 4, 269: caelum et terras qui numine torguet) o del timone (E 5, 177:
clavum... ad litora torquef)» (p. 121). In controluce emerge la perfetta padronanza del linguaggio
astronomico latino da parte del commentatore (non a caso Traina, oltre ad aver lungamente studiato
gli Aratea di Cicerone, ha recensito con la solita competenza per RFIC 117, 1989, 221-22 il volume
di A. de Boeuffle, Astronomie, Astrologie, Lexique latin, Paris 1987): Virgilio ricorre infatti
all’identico tecnicismo astronomico allorché rappresenta Atlante in un verso di palese sapore enniano
axem umero stellis ardentibus aptum (Aen. 4. 482), cosi come, per altro verso, si avvale del
tecnicismo marinaresco nel ritrarre i naviganti che dirigono, girandole, le prue verso il litorale in
Aen. 3. 532. Altrettanto centrata ritengo sia Iinterpretazione del v. 284 (tempestas telorum ac
ferreus ingruit imber) come eco prolungata di Enn. ann. 284 V2 (kastati spargunt hastas, fit ferreus
imber) e di 401 (undique conveniunt velut imber tela tribuno). Dice I’A.: «V. ha conservato il ritmo
spondaico del primo emistichio smorzandone la figura etimologica (hastati... hastas) nell’allitte-
razione (tempestas telorum), ha spostato ’allitterazione del secondo emistichio (fif ferreus) dai primi
due agli ultimi due lessemi (ingruit imber) e potenziato la ricorsivitd fonosimbolica della /r /» (pp.
128-29).

In merito, Conington-Nettleship 19792 III, 431, e con Iui Paratore 1983 VI, 220, cita solo il
primo dei due passi menzionati da Traina, tacendo i processi di riadattamento operati da Virgilio
sull’ipotesto enniano, né I’interpretazione complessiva si arricchisce di molto additando, come fa
Ladewig-Schaper-Deuticke 1907, 241-42, il riscontro liviano di 21. 55. 6: velut nube iaculorum con
ulteriore rinvio ad Aen. 10. 809 (nubem belli). Per questa via i commenti classici finiscono con
I'offrire una messe di Joci similes pitt 0 meno contigui all’immagine o al verso di partenza, eludendo,
com’é ovvio, il problema della dinamica intertestuale che all’esegesi moderna e scaltrita de] Traina &
viceversa ben presente, venendo addirittura a rappresentare il Leitmotiv del suo procedere tanto sul
versante filologico-linguistico, quanto su quello letterario. D’altra parte, considerando le occorrenze di
ingruo all’interno dell’ Eneide (cinque in tutto), si converra sul fatto che esso ricorre generalmente in
contesti bellici grazie alla virulenza dell’azione che veicola: Virgilio ha dunque inciso I'immagine
altisonante della ‘pioggia ferrea’ coniata da Ennio introducendo la tangibile irruenza del suo rovescio e
dilatando la potenza eidetica della scena. Nel plesso metaforico prescelto dal poeta, al generico passivo
di facio subentra ’icastico ingruo che di fatto oppone al diffondersi della rurbida... / tempestas

-402 -



telorum per tutto il cielo la furia temporalesca di una gragnuola di ferro. Alla traiettoria prosecutiva
colta nella prima immagine martellata dall’anafora della /¢ / (it toto turbida caelo ! tempestas
telorum), si connette una seconda idea di movimento, stavolta discendionale e confuso che, grazie alla
congiunzione ac, precisa e sottolinea il primo membro della coordinazione copulativa.

Pid avanti, a proposito di Aen. 12. 371-72 (Non tulit instantem Phegeus animisque frementem. /
obiecit sese) I'A. discute di uno dei passi piu tormentati dell’intero libro: a chi attribuire il participio
Jremens e come interpungere la diade esametrica? Servio aggirava 1’ostacolo con un significativo
silenzio; qualcuno dei commentatori moderni, come Conington-Nettleship 1979 III2, 438, invoca il
parallelo di Aen. 10. 578 e interpunge con punto ¢ virgola dopo frementem (stessa punteggiatura
nelle edizioni di Sabbadini-Castiglioni 1944, 420; Durand-Bellessort 1948, 208; nel commento di
Paratore 1983 VI, 94); altri, come Heyne-Wagner 1830 IIl, 762 e Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 111,
245 adottano i due punti per separare il v. 371 dal 372 ma non appongono note a pié¢ di pagina.

Traina (p. 135) ricorda intanto come il Mynors, astenendosi da qualunque segno di interpunzione,
consideri frementem predicativo di sese ¢ lo faccia dipendere da Fégeo come soggetto, laddove, se lo
si ritiene coordinato ad instantem, il referente & Turno e, in tal caso, non bisogna segnare alcuna
pausa. A propendere per questa seconda alternativa I’A. ¢ indotto dal fatto che «il parallelismo ¢ la
coreferenza dei due participi si ritrova nelle altre 2 occ. della iunctura (E 9, 703: tum Bitian ardentem
oculis animisque frementem; 12, 535: ille ruenti Hyllo animisque immane frementi...» nonché dal
«riscontro formale e situazionale con E 10, 578: Haud tulit Aeneas tanto fervore furentis (mentre il
nesso se obicere compare senza predicativo in E 9, 379: obiciunt equites sese ad divortia nota)».
L'’ipotesi prospettata dallo studioso sembra molto verisimile e per pid d’una ragione: intanto
I"omeoteleuto participiale che riquadra i singoli emistichi del v. 371 concorrerebbe a potenziare
I’immagine bellicosa di Turno che incalza e ‘urla di furore’ rivelandosi intollerabile all’avversario che,
a sua volta, non esita a gettarsi davanti al suo carro per affrontarlo; I’omeoteleuto verticale fra il v.
370 e il v. 371 guadagnerebbe poi in efficacia se dalla cristam... volantem di Turno scossa dal vento
I’occhio del lettore decorresse a Tumo stesso che incalza ed urla, anziché a Turno che incalza ¢ Fégeo
che urla, con una sorta di allungamente unitario della traiettoria visiva che dal cimiero dell’eroe
trapassa alla sua intera persona in preda alla furia guerresca.

Discutendo pii oltre.di Aen. 12. 621: Quisve ruit tantus diversa clamor ab urbe?, I’A. concentra
la sua attenzione sulla semantica dell’aggettivo diversus, comunemente inteso come ‘distante’ e,
dunque, da accoppiare a Jonginquus ed a remotus. Nondimeno «é meglio vedervi, col Servio
Danielino, un’ipallage per diversus (dissimilato dal contiguo tantus): “da diversi puati della citta”, cf.
E 2,298, cit. al v. 260» (p. 157). Anch'io sono del parere che Virgilio abbia fatto ricorso ad
un’ipallage per evitare il cumulo di aggettivi (interrogativo+dimostrativo+qualificativo) concordati al
soggetto dell’enunciato, ma quel che pil mi persuade in tal senso ¢ la connessione fra ruo e diversa:
il poeta trasmette infatti la percezione di un clamore che si rovescia da svariati siti della cittd comne
una tempesta. Se ¢ vero, come sostiene Traina, che il verbo suddetto «& predicato spesso a referenti
atmosferici (G 1, 324; E 5, 695 etc), mai, come qui, ad astratti di suono», ¢ pur vero che I’inarcatura
dell’accostamento ¢ prodotta dall’indistinguibie provenienza delle grida alla notizia del suicidio di
Amata. Proprio come in una tempesta.

Nel corso del commento, questi gli argomenti addotti dall’A. (p. 159) per legittimare la scelta di
nostrum ne al posto di ne nostrum nella sequenza di den. 12. 641 (Occidit infelix nostrum ne
dedecus Ufens): 1) paleograficamente lectio difficilior rispetto ali’ordine normale; 2) metricamente
rispondente all’inclinazione a preferire dopo cesura semiquinaria monosillabi lunghi posposti a
bisillabi spondaici coincidenti col quarto piede; 3) dal punto di vista stilistico maggiore idoneita
dell’iperbato all’ordo verborum poetico.

Un ultimo caso da sottoporre all’attenzione dei lettori & rappresentato dall’esegesi di den. 12. 916
cunctaturque metu letumque instare tremescit. Traina adotta la lezione letumgque al posto di
telumque che, oltre ad essere riportato dal Florentinus Laurent. XXXIX. 1, dal Vaticanus lat. 3867,
dal Bernensis 184, dall’ Oxoniensis Bodl. Auct. F. 2. 8; dal Valentinianensis 407¢ dal Vaticanus lat.

1570 (vd. apparato del Mynors), ¢ attestato da Auson. cento 92. Quantunque felum ricorra a breve
distanza (v. 919), proprio tale contiguiti potrebbe spiegare la metatesi di lettere rispetto a Jetum nel
verso qui analizzato, mentre «1'incoativo” tremesco dice la progressione del timore ¢ I'infinitiva
(hapax sintattico), per estensione analogica dell’accusativo (cf. E 3, 648; 11, 403, ed EV V*, p. 262)
lo interiorizza in un verbum affectuum, fondendo immagine e sentimento» (p. 184).

- 403 -



L’intrinseca fragilita semantica di teflum & data dall’idea circoscritta che trasmette: Turno non trema
al pensiero del dardo, il che in fin dei conti risolverebbe I'immagine in una sorta di scialba sineddoche
(telum pro leto), ma trema al pensiero della morte stessa, una morte resa preziosisticamente con
letum al posto del prosastico mors che avrebbe dato si risultato isoprosodico, ma a costo di attenuare
la sublimita della dizione epica, particolarmente necessaria nel contesto del duello finale del poema.

Dall’esame del volume del Traina emerge la convinzione di trovarsi dinanzi ad un contributo di
assoluta rilevanza scientifica che finalmente sopperisce alla mancanza di modemi commenti specifici
del XII libro dell’Eneide, coniugando la dottrina alla finezza dell’interpretazione letteraria. L attento
dosaggio di competenza ¢ misura consente all’A. di riaffrontare e, spesso, risolvere definitivamente
punti controversi del testo offrendo uno specimen significativo di come oggi si debba procedere nella
stesura di un commento: Virgilio & soltanto lo ‘spettrometro’ di un magistero rigoroso, sollecito alla
discussione della bibliografia esaminata nella sua interezza ¢ preoccupato di coinvolgere il pubblico
nella destrutturazione del testo sui piani metrico-sintattico-semantico-filologico per meglio sceverare
il messaggio del poeta augusteo. Coadiuva peraltro il lettore nella consultazione dell’opera un comodo
Indice analitico provvisto di Glossario in coda al libro (pp. 189-206).

Palermo » Luciano Landolfi

Paul VEYNE, Seneca, trad. di A. Panciera (Saggi 490), Il Mulino, Bologna 1999, pp.252.

Questo libro mi suscita molte perplessiti. Per cominciare, non comprendo perché Il Mulino si af-
fretti a tradurre tutti i lavori di questo poliedrico ma anche inaffidabile studioso nelle sue spesso apo-
dittiche e provocatorie affermazioni (ne ho segnalato qualche esempio altrove). Poi mi chiedo se si
sentiva il bisogno di un nuovo libro su Seneca nel diluvio di pubblicazioni senecane che
caratterizzano questo bimillenario! (quello della nascita fu molto pid sobrio). Libro che in realta non
¢ su Seneca, come farebbe pensare I'ingannevole titolo italiano, ma I'introduzione (Préface) a una
traduzione francese dei dialoghi e delle lettere a Lucilio (Sénéque, Entretiens, Lettres & Lucilius,
Paris 1993), costituita da un Prologo e da un Epilogo, che in italiano hanno perduto, ¢ pour cause, i
loro sottotitoli ¢ che incomiciano il grosso del discorso, Seneca e lo stoicismo (Sénéque dans le
stoicisme). Un libro, quindi, sul pensiero di Seneca in rapporto alla sua scuola («fu, infine, filosofo,
ed ¢ cid che di lui, qui, ci interessa maggiormente», p. 7): per essere una monografia su Sencca gli
mancano una trattazione sistcmatica dei. problemi biografici ¢ cronologici, un’analisi delle opere
comprese quelle poetiche (¢ le tragedie oggi vanno tanto di moda)? , una disamina che renda conto
della scontata affermazione sulla ‘modemita’ del suo stile. Ma non ¢ solo il titolo a sviare il lettore:
ci si mette anche la traduzione, che accolla all’A. vere e proprie assurditd. Pazienza che «I’Argiléte»
(p. XVI) cambi genere («I’Argiletan, p. 25: bastava consultare un lessico latino); ¢ perché il francese
«Cordue» (p. CLVI) ¢ diventato lo spagnolo «Cordoba» (ma senza accento, p. 230), ¢ non, in una
traduzione italiana, I’italiano «Cordova»? Pii grave una serie di fraintendimenti in cui ci siamo
casualmente imbattuti. P. 129: «Epitteto che guarda con indifferenza il suo maestro che lo induce a
rompersi una gamba». Ambiguitd del francese! Il «maitre» (p. LXXXVII) non & «il maestro» (bel
maestro sarebbe!), ma «il padrone» che secondo un noto aneddoto gli ruppe una gamba torturandolo.
P. 163: «la Filosofia morale che noi non leggiamo pili ¢ che per questo motivo non ¢ mai stata
studiata approfonditamentex: lapalissiano. Ma il V. aveva scritto che fu forse Seneca a non portarla a
buon fine (p. CX: «que nous ne lisons plus et qu’il n’a peut-&tre jamais menée 3 bien»). P. 176: «il
saggio non fara del suo lutto una buona moralita»: incomprensibile. L'italiano ricalca la lettera ma
non il senso del francese (p. CLIV): «il ne fera pas son deuil de la bonne moralité», locuzione
idiomatica che significa «rassegnarsi a fare a meno di qualche cosa». P. 234: «i filosofi amici

! Approfitto per segnalare le voluminose Actas del Convegno Internazionale Senecano di Cordova (1996):
Séneca dos mil asios después, Cordoba 1997, pp. 834, contenenti ben 75 interventi distribuiti in 12 se-
zioni (pensiero, opere, lingua, metrica, fonti, fortuna...), con un imponente indice di tutti i passi sene-
cani. .

2 Solo a p. 171 se ne legge una definizionc tanto fascinosa quanto elusiva: dal teatro di Seneca «emana una
visione profonda ¢ assurda del mondo e dell’'uomon.

- 404 -



dell’ozio letterario sono pit sottomessi dei cittadini». Quel comparativo era naturalmente un
superlativo («les plus soumis», p. CLVILI). P. 251: «Socrate € morto ringraziando Esculapio per la
liberazione della sua anima ¢ del suo corpon. Socrate non sarebbe lui se non lo avesse ringraziato «de
délivrer son dme de son corps» (p. CLXX). Che poi questa morte sia contrapposta a quella di Seneca
(che ringrazia «il dio stoico per avergli dato i mezzi intellettivi per morire volontariamente») contro i
sostenitori della «morte socratica» di Seneca (e io sono fra questi, cf. Seneca, Letture critiche, a cura
di A. T., Milano 1976, p. 6), il punto essenziale non & chi o perché si ringrazi, ma la coerenza col
proprio pensiero e con la propria vita, come attestano da una parte 1’ Apologia platonica, dall’altra le
ultime parole riferite da Tacito, ann. 15. 62, da confrontare con epist. 26. 5. Ma questa &
responsabilita dell’A. e non del traduttore.

Perché I'ultima e maggiore perplessith me la suscita proprio 1’A. 11 quale scrive un’introduzione di
carattere manifestamente divulgativo, quasi senza testi latini, quasi senza citazioni precise (il che rende
difficoltoso il reperimento degli originali), quasi senza rimandi bibliografici (che non siano a scrittori
- filosofi, poeti, scienziati - modemi), con asserti come «si fece apostolo della sua filosofia» (p. 25) o
«il saggio antico ¢ una sorta di santo laico» (p. 65) che suonano anche troppo familiari al nostro
orecchio. Ma, accanto a pagine acute ¢ brillanti (per esempio sul superamento cosmocentrico dell’in-
dividualismo stoico, p. 197), ¢i sono lunghe e faticose e talora fuorvianti discussioni su concetti filo-
sofici, da cui emergono tante sfaccettature di Seneca e dello stoicismo (il primo un po’ appiattito sul
secondo), che non convergono, alla fine, in un’immagine unitaria e coerente né di Seneca né dello
stoicismo (I’io come ultima frontiera dell’agire stoico - p. 58 - ne ¢ forse la formula pil condivisi-
bile). Ma questa &, come ho detto, un’opera sul pensiero di Seneca, ¢ ne lascio quindi doverosamente
la valutazione agli storici della filosofia (che avranno il loro da fare di fronte alla polemica denega-
zione - p. 99 - di quel volontarismo che da Regenbogen a Pohlenz, da Cancik a Bodson, da Voelke
alla Bellincioni, da Grimal a Reale - ma il V. cita solo Pohlenz - ¢ stato riconosciuto come il tratto
pid modemo del pensiero senecano). E tuttavia non rinuazio, nei limiti della mia competenza, a veri-
ficare qualche avventurosa affermazione dell’A. )

A p. 31, parlando del De beneficiis, osserva che «beneficenza...faceva rima con riconoscenzan, il
che ¢ vero per il francese e I'italiano, non per il latino, che usa per i due concetti rispettivamente be-
neficentia (fra I’altro una sola volta attestato in Seneca) e una perifrasi con gratus animus. Questa di-
sinvoltura nei confronti del latino non & un caso isolato. A p. 87 si afferma che «Seneca non parla
mai di rassegnazione («résignation», p. LVIII); ricorrono invece nei suoi scritti i verbi “disdegnare™,
“disprezzare”, “sfidare”». Vorrei chiedere al V. in che termini Seneca avrebbe potuto parlame, dato che
il latino la confonde col concetto di «sopportazionen, patientia, perpessio, tolerantia, aequanimitas
(raro), aequus animus (e relative perifrasi verbali): e sappiamo che la patientia ¢ una virtd cardine
dello stoicismo. Tant'¢ vero che a p. 138 la traduzione «con gioia ¢ non solo con rassegnazione» ri-
sponde al latino non tantum patienter sed etiam libenter (epist. 76. 27; citazione al solito
mancante). Si pud discutere se a p. 32 secure vivere (epist. 16. 3) sia correttamente tradotto «vivere
in condizione di sicurezza», data la valenza etimologica, ¢ quindi soggettiva, di securus (che non
potrebbe certo tradursi con «sicuro» in futuri securus di vit. beat. 26. 3, e si ricordi, sempre che il
testo sia esatto, la distinzione di epist. 37. 13: tuta scelera esse possunt, secura esse non possunt).
Ma a p. 225 I’equazione «se almeno il dio lo approvassen, si dis placet, ¢ indiscutibilmente scorretta,
conservando il si della locuzione idiomatica I’originario valore deittico, «cosi piace agli dei», con una
connotazione di malinconica constatazione che I’avvicina al nostro «purtroppo». E il bello & che
Seneca, cui il lettore pud essere indotto ad attribuire la frase, non ’usa mai.

Far dire a Seneca quello che non dice, parafrasando, aggiungendo, colorando - e approfittando del-
I’assenza del testo originale, & un'altra tentazione del V. Qualche esempio. I «vortici affettivin (p.
201) saranno una bella metafora, ma troppo moderna per un antico: difatti invano la cerchereumo nel-
I'epist. 120.12!. Poco male; ma ci sono aggiunte tendenziose che incidono sul pensiero di Seneca,
rischiano di alterarlo o snaturarlo. Vivere una «ekpyrosis», una delle distruzioni periodiche del cosmo,
¢ inabissarsi nella rovina universale sarebbe «un godimenton (p. 183)? Seneca non lo dice nel finale
della Consolatio ad Marciam (26. 7) cui allude il V., a meno che non intenda riferirsi a felices ani-
mae, il cui epiteto perd riguarda lo stato di beatitudine delle anime elette dopo la morte ¢ prima del-
I’ekpyrosis (per 1’esegesi del passo cf. C. E. Manning, On Seneca’s «ad Marciam», Leiden 1981,

1 Ma & doveroso riconoscere la felice vivacita della traduzione «non esclama mei ‘maledetta fortuna!’»
(numquam fortunae maledixit).

- 405 -



152 e A. Setaioli, Seneca e !'oltretomba, Paideia 52, 1997, 146). Né lo dice nell’analogo passo di
nat.quaest. 6. 2, dove la traduzione «dovremmo essere felici di perire» (p. 184) trasforma in felicita
quello che in Seneca era «conforto» (solacium, e cf. prov. S. 8: magnum solacium est cum universo
rapi). Non siamo ancora al cupio dissolvi.

Altri piccoli arbitrii fanno di Seneca un imperialista, per il quale «I’impero romano era provviden-
zialmente destinato a raggiungere i confini dell’oriente e dell’occidente» (p. 214), ma quell’avverbio
ideologicamente impegnativo non lo trovo nel passo (ben. 3. 33. 3), dove non ¢ in gioco la gloria di
Roma, ma quella di Scipione che si riverbera sul padre, nel quadro di una discussione sul dare ¢ I’avere
tra padre ¢ figlio. Dove Seneca loda la buona amministrazione di Paolino (pur svalutandola di fronte
alla vita contemplativa, brev. vit. 18. 3), il V. ne fa un comportamento generale «per legittimare I'e-
gemonia romana» (p. 214). E, sempre sulla stessa linea, dove Seneca porta 1'esempio consolatorio di
Cesare che, al pari di un esule, rimase lontano dalla patria dieci anni, sia pure propagandi...imperii
causa (cons. ad Helv. 9. 7), il V. trasforma la pura constatazione in un giudizio di valore: «era lode-
vole estendere i confini dell’'impero» (p. 215). Avrebbe fatto meglio a evidenziare la «tension conti-
nuellex» fra le esigenze di un imperialismo ecumenico ¢ le aspirazioni della cosmopoli stoica, come ha
ben detto J.M.André, Sénéque et 'impérialisme romain, in AAVV., L’idéologie de {'impérialisme
romain, Paris 1974, 19.

Un’altra affermazione che andrebbe ridimensionata si legge a p. 176: «Un dio a cui siamo simili
non pud essere un padren. Seneca ribatterebbe che proprio la similitudo fra dio e I'uomo ne implica la
necessitudo (prov. 1. 5), un rapporto di parentela che Seneca configura come paternitd (ébid. 1. 5-6;
2. 6: patrium deus habet adversus bonos viros animum). Metafora, certo: ma la sua funzionalitd non
¢ puramente retorica, come ho scritto pil di una volta, e qui basti rimandare a Paideia 51, 1996, 86.

Sarei invece abbastanza d’accordo con la conclusione di p. 238 s. (di cui il V. sottolinea, non del
tutto a ragione, la novita), che le Lettere a Lucilio sono «un testo di opposizione», perché contrap-
pongono alle contingenze della politica, deteriorata dal dispotismo di Nerone, il compito di servire
con gli scritti gli uomini di domani. Tale opposizione si fa tragparente quando !’ex-precettore di
Nerone si proclama «precettore dell’umanitan {epist. 83. 13, cf. il mio Stile «drammaticonr del filo-
sofo Seneca, Bologna 19874, 41 ¢ 93).

L'avevo detto all’inizio che il V. ¢ studioso non sempre affidabile, e quest’opera lo conferma: per
la quale non saprei trovare migliore definizione di una frase di Tacito: magis speciosa quam vera.

Bologna : : Alfonso Traina

LILIO TIFERNATE, Luciani De veris narrationibus, Introduzione, note ¢ testo critico a cura di
Giovanna Dapelo e Barbara Zoppelli, Dipartimento di archeologia, filologia classica e loro tradizioni,
Genova 1998, pp.214.

Questo libro & molto di pili che I’edizione critica della traduzione latina della Storia Vera di
Luciano dovuta all’umanista Lilio Tifernate, ¢ anche un prezioso aggiomamento su molte questioni
relative alla fortuna umanistica del samosatense: un’opera di rigorosa filologia e di intelligenza
erudita. In primo luogo deve essere sottolineata I'importanza della pubblicazione di questa traduzione:
oggi come non mai si & consapevoli della funzione svolta dalle traduzioni nello sviluppo delle
tradizioni culturali (non per caso & nata nei nostri anni la traduttologia) ¢ le traduzioni latine dei
classici greci compiute in epoca umanistica sono un passaggio capitale nella formazione della nostra
civilt letteraria. E un campo questo in cui I'indagine ¢ aperta ¢ in cui le scoperte sono ancora
possibili: le edizioni critiche di queste traduzioni sono un compito ancora largamente inattuato della
filologia. I criteri in base ai quali é condotta I'edizione critica sono del tutto condivisibili: oltre,
naturalmente, a cercare di «stabilire, laddove era possibile, il testo dell’archetipo», si & voluto anche
«rendere pit agevole il confronto tra le differenti redazioni», questo perché esistono diverse redazioni
d’autore. Con questa edizione, dunque, non solo abbiamo a disposizione un testo attendibile, ma
possiamo anche individuare le modifiche introdotte dall’autore nella sua traduzione. Consapevoli che
la reductio ad unum & spesso difficile per i testi latini medioevali ¢ umanistici, le editrici hanno
usato un metodo pil adatto al tipo di testo che curavano, «si tratta in sostanza di un caso in cui la
normale metodologia filologica appare talora insufficiente e limitata». Il lavoro che sta alla base
dell’edizione ¢ ampliamente documentato in una introduzione che ha le dimensioni di un saggio.

- 406 -




Dopo una informazione accurata su Lilio Tifernate e il De veris narrationibus (cap. I), il discorso
diventa specificamente filologico nell'esame della Tradizione e costituzione dello stemma (cap. 11),
del rapporto fra Il ‘De veris narrationibus’ e il testo greco (cap. 111), degli Scholia e Glosse (cap. IV
), due capitoli poi sono dedicati a La fortuna del “De veris narrationibus”: edizioni a stampa e
volgarizzamenti (cap. V) e ad Un’altra traduzione della “Storia vera”: Francesco e Manini e le
“Verae narrationes” (cap. V1), gli ultimi due capitoli sono costituiti il VIl da Note all’edizione
critica ¢ 1’VIIl da un Glossario. In questo «glossario sono stati registrati tutti i nomi fantastici di
persona o di luogo, che Luciano inseri nella sua narrazione». E uno strumento utilissimo per valutare
lo sforzo traduttivo del samosatense e le risorse del latino di cui si servi. A questo proposito per la
valutazione della traduzione ¢ utile I'indicazione che «almeno in linea teorica, collega I’opera del
Tifernate al filone delle traduzioni propugnate da Manuele Crisolora ¢ definite appunto oratorie
fedeli». «Anche il Tifernate potrebbe essere stato indirettamente influenzato dai dettami del Crisolora ,
ed & possibile pertanto che il De veris narrationibus rifletta, sul piano teorico, la volontd
dell’'umanista di transferre ad sententiam; sul piano pratico i risultati non sembrano del tutto
positivi, non solo per le forzature e i fraintendimenti, ma anche per !'incapacita, dovuta
probabilmente all’inesperienza, di rendere in latino la scioltezza ¢ la vivacita proprie della prosa
. lucianea». Merita d’essere sottolineata 1'importanza del contributo alla conoscenza della fortuna di
Luciano in epoca umanistica data dai capitoli V e V1. All'inizio del capitolo V 1’esame
dell'incunabolo pubblicato nel 1494 a Venezia dal miniatore padovano Benedetto Bordon con i tipi di
Simone Bevilacqua che raccoglie sedici traduzioni lucianee anonime ¢ che fu determinante per la
fortuna della traduzione di Lilio, & un’occasione per una serie di precisazioni e messe a punto. Per
esempio Pietro Balbi viene indicato come autore della traduzione di tre dialoghi dei morti (XIIL VI,
XVI) e non di uno solo (XIIT), come erroneamente avevo affermato nel mio Luciano e !'umanesimo
(1980), ignorando «il manoscritto 1 C 9 della Biblioteca Nazionale di Palermo, nel quale si
conservano i tre dialoghi con le dediche del Balbix. Di grande interesse risulta 1’esame delle modifiche
introdotte dal Bordon alla traduzione del Tifernate che dimostrano «un atteggiamento filologico
dell’editore”. «I.’emendatio del Bordon assume particolare rilievo se consideriamo che la raccolta da
lui curata segnd un punto fondamentale nella trasmissione del Lucianus latinus». Nello stesso
capitolo ha particolare importanza la messa in questione dell’attribuzione a Nicold Leoniceno del
primo volgarizzamento parziale di Luciano che fu pubblicato nel 1525 a Venezia da Nicolo
d’ Aristotele detto Zoppino con il titolo: I Dilettevoli Dialogi, le Vere Narrationi, le Facete Epistole
di Luciano Philosopho di greco in volgare nuovamente tradotte . L’attribuzione del volgarizzamento
al Leoniceno compare soltanto nell'edizione del 1529 sempre dello Zoppino: nelle edizioni successive
viene costantemente ripetuta. 1 dubbi sollevati sull’attribuzione sono fondati ¢ argomentati, la
soluzione definitiva non ¢’¢ ancora. Che lo Zoppino abbia introdotto del tutto arbitrariamente il nome
del Leoniceno ¢ ipotesi difficile da accettare, andrebbe anche smentita 1a notizia del Vitaliani, biografo
del Leoniceno, ripresa da Giulio Bertoni, secondo la quale Ercole I commise al Leoniceno la versione
di Luciano, 1’azzeramento della tradizione mi pare difficile. Certamente il volgarizzamento & da
studiare, lo avevo sostenuto io stesso da tempo nel mio contributo sui traduttori umanistici di
Luciano (1980), ¢ un volgarizzamento che contiene degli apocrifi di epoca umanistica. La questione ¢
complessa. Si pensi che un antesignano di questi studi, Natale Caccia, scriveva nelle sue Note su la
Jfortuna di Luciano nel Rinascimento, Milano s.d., ma 1914, 12: «L’ultima versione completa delle
sue [di Luciano] opere innanzi a quella del Manzi (1819) fu da noi quella di Nicold da Lonigo del
1525». Comunque il volgarizzamento, anche nei suoi apocrifi, risponde ai gusti dell’ambiente
ferrarese: 1o splendido quadro di Dosso Dossi che ha come tema Giove, Mercurio e la Virtd ha come
fonte letteraria la Virtus, volgarizzata nella silloge dello Zoppino come opera di Luciano. 1l capitolo
VI anticipa notizie sulla prossima pubblicazione a cura delle due autrici di un’altra traduzione latina
della Storia Vera, le Verae Narrationes di Francesco Manini, conservata in un codice Marciano:
siamo gia nella seconda meta del Cinquecento e la versione & in esametri. Si tratta di una sostanziale
novita. :

Trieste Emilio Mattioli

-407 -



P. ZANKER, La maschera di Socrate, L'immagine dell’intellettuale nell’arte antica, tr. it.,
Einaudi, Torino 1997, pp. XXX1V 392, L. 120.000.

La questione profonda sottesa a questo nuovo importante contributo di Zanker (di cui il pubblico
italiano gid ha potuto conoscere i volumi su Augusto del 1989 ¢ su Pompei del 1993) si rintraccia
alla conclusione del libro, dove si osserva (p. 377) che non c¢’é¢ da stupirsi che I'intellettuale
occidentale modemo non abbia sviluppato un’immagine coerente di sé. Troppo differenti sono le sue
funzioni, troppo contraddittoria la sua autopercczione. Proprio in questa mancanza, nella
consapevolezza che non esiste piu, in questo secolo almeno, un segno o un attributo che distingua
I'intellettuale dagli altri, la ricerca qui discussa trova la sua prospettiva attualizzante. Con quaiche spia
quasi imbarazzata di disagio (I'unico gruppo intellettuale che anche in epoca modemna dava
importanza, almeno nelle occasioni festive solenni, a un'immagine corporativa di sé, erano le
accademic ¢ le universita, p. 378). Detto questo, il percorso proposto da Zanker risulta caratterizzato,
oltre che da una solida ma comunicativa dottrina, da una urgente ¢ davvero moderna ansia sull*identiti
dell’intellettuale, che spinge ad interrogarsi per imagines sugli intellettuali dell’antichitd greco-
romans, supportando la lettura delle testimonianze figurate con il riscontro di testi letterari (cid che in
questa sede attrae particolarmente I’attenzione). Alla questione preliminare, se si possa ricorrere per
I’antichith alla categoria di intellettuale, I' Autore risponde con una recusatio (p. 4), suggerendo una
equipollenza del termine con il gruppo *‘poeti, pensatori, oratori ¢ filosofi": una generalizzazione ora
effettivamente produttiva nell’analisi, ora foriera di qualche semplificazione (le quattro categorie sono
senz’altro assimilabili, € per tutta I'antichitd? Il precedente specifico di questa ricerca, ciog i Bildnisse
der antiken Dichter, Redner und Denker di K. Schefold [1943, 1997: v. C. Saletti in Athenaeum
86, 1998, 602), mantencva nel titolo una pil cauta distinzione). Ma il libro non si spiegherebbe
senza un altro termine guida, che ne rivela il senso pid del vago ‘immagine’ ripreso nel titolo:
‘autopercezione’. La rappresentazione figurativa degli intellettuali antichi viene collegata ora al modo
in cui la loro attivitd cra sentita collettivamente, ora al modo in cui gli intellettuali stessi si
percepirono (e si proposero) alla collettivita.

Sei grandi arcate di discussione conducono il lettore da Omero a Cristo, ovvero dalla ricerca con
cui la cultura arcaica greca diede un volto ai propri sophoi (... intellettuali?) all’appropriazione
cristiana del ritratto sapienziale tardo-antico. La notevole dilatazione cronologica del lavoro ¢ prima
ragione del suo fascino, ma anche di qualche sacrificio argomentativo: il vero centro -non solo
tipograficamente - del libro & dato dall’etd ellenistico-romana, rispetto alla quale le griglic
interpretative dell’antore sono al massimo dell’efficacia (¢ della documentabilita). Zanker fonda infatti
la propria interpretazione dei ritratti intellettuali su un inquadramento sociologico che appare
convincente per quella societd complessa ma talora apodittico per I'etd arcaica ¢ classica. Nella
frammentarietd ¢ pure nella mancanza di una sicura contestualizzazione dei dati (anche archeologici), le
riflessioni sul senso delle statue piu antiche si espongono al rischio della sovrainterpretazione
(capitolo primo: Immagini, spazi, valori, pp. 3-48). Cosi per il celebre ritratto di Omero tipo
Epimenide (pp. 17ss.), per cui si richiama a titolo esemplificativo il donario di Mikithos a Olimpia
(Paus. 5.26): ma davvero un ritratto del genere, soprattutto s¢ esposto in uno spazio pubblico
costituircbbe «una sorta di risposta conservatrice alla critica illuministica di personaggi come
Senofane» (p. 23)? Analogamente il ritratto di Anacreonte (pp. 25ss.) & discusso in rapporto alla sua
statua gia sull’Acropoli (Paus. 1.25), ora sottolineando il carattere ipotetico dell’accostamento, ora
dandolo implicitamente per certo, con una poco necessaria trasposizione ai valori della democrazia
periclea. Anche il terzo esempio, quello di Socrate, sembra suscitare perplessitd. Non saprei
sottoscrivere I'idea che Socrate «con le sue domande aveva provocato ¢ irritato i concittadini tanto a
lungo, che alla fine fu da essi condannato a morte» (p. 35s.): le peculiarita sileniche del ritratto
socratico richiamano certo la atopia dell’'uomo, ma trame conseguenze sociologiche appare davvero
arduo. Non sono certo che i nuovi maitres d penser dell’eta periclea fossero trattati ad Atene con
scherno (p. 38): uno sguardo piu attento dimostra infatti che i sofisti (almeno) avevano ampio
successo di pubblico (v. ora L. Soverini, /! sofista e |'agora, Sapienti, economia e vita quotidiana
nella Grecia Classica, Pisa 1998). Quanto alla percezione antica di Socrate, & questione tanto nota
quanto intricata: che il suo ritratto fosse provocatorio (pp. 42s.) & ipotesi ancora una volta non solida.
Piu utile sarebbe stato riflettere sulla caratierizzazione espressa dal ritratto, che storicamente va messa
in rapporto al definitivo emergere del tema biografico nella cultura greca (v. perd p. 48 n. 60):
I'importante volume di Momigliano affiora solo nel quarto capitolo (p. 222 n. 13, a proposito di

- 408 -



Satiro), e del dibattito da esso suscitato (in Italia si richiamino almeno gli studi di Gentili, Cerri ¢
Arrighetti) non vi é ovviamente traccia.

Non paia eccessivo il cumulo di rilievi: per I’eta arcaica fino al V secolo la discussione sui volti
dei sophoi svolta nel libro non poteva trovare nei testi, come invece accade per epoche piu tarde,
univoco riscontro. Gia differente il risultato del successivo assaggio, dedicato a L ‘intellettuale come
buon cittadino nel quarto secolo (pp. 49-105): i ritratti retrospettivi che Atene dedicd ai sophoi del
passato ma anche del presente portano senza forzo alla conclusione (p. 86) che in quell’epoca non
esistesse ancora una specifica immagine dell’intellettuale. I casi considerati suggeriscono piuttosto
una saldatura tra la pensosita del saggio ¢ 1'immagine del cittadino, in una spinta complessiva di
riconsiderazione del passato, magari contro gli eccessi della passata democrazia (per cui spetta al
lettore integrare una chiave storica appena accennata nel testo, ripensando con J.T. Chambers a The
Sfourth-Century Athenians View of their fifth-Century Empire, in PdP 172, 1975, 177-91).
Giustamente poi nell’etd di Alessandro & collocata una crisi, in cui il ritomo al privato appare
rispecchiato dalla statua di Menandro, ¢ la tensione delle memorie politiche antimacedoni dalla statua
di Demostene.

Come mostra poi il terzo capitolo (La fatica del pensare; pp. 107-68), la raffigurazione specifica
dell'intellettuale affiorerebbe invece nel I secolo, quando i poeti vengono rappresentati in maniera
diversa dai filosofi, € questi ultimi vengono a loro volta differenziati secondo il loro aspetto esteriore
¢ la loro autopercezione (p. 108). Per quanto riguarda i filosofi, si nota immediatamente lo spessore
dell’indagine di Zanker nella raffinata lettura dei ritratti di Zenone, Crisippo, Epicuro, Metrodoro,
Ermarco ¢ altri pensatori identificabili e non: il riscontro ideologico e il contesto storico sono meglio
afferrabili, sicché convincente appare lo sforzo di rivelare le intenzioni comunicative dei pezzi
descritti, ben caratterizzati per segni (la barba) e gesti (la dimostrezione). Per i poeti le cose sono
meno chiare, perché solo di Posidippo si conserva un ritratto sicuramente attribuibile, in cui risaltano
elementi di resa realistica. Benché il ruolo e I’autopercezione del poeta in etd ellenistica fossero
alquanto mutati (soprattutto ad Alessandria: come si rappresentaya Callimaco?) finora non appare
individuabile una specifica mimica del poeta (p. 160).

Almeno per i poeti modemni: per quelli antichi vi sono invece casi particolari, come quello del
cantore bellicoso per cui si propone il nome di Alceo (capitolo quarto: All'ombra degli antichi, pp.
169-226). Esso viene giustamente definito un ritratto di carattere elaborato in base alla riflessione
sull’opera poetica dell’effigiato: ¢ appunto il procedimento della biografia peripatetica alla Satiro, che
sorregge alcune proposte di identificazione volutamente provocatorie anche di altri peculiari ritratti
ellenistici (pp. 177ss.). Con una lettura pure psicologistica si analizza poi il celebre ritratto un tempo
identificato con Seneca, per il quale invece qui si ripropone I'ipotesi che raffiguni Esiodo (p. 173ss.):
tortuosa la conclusione che un simile ritratto in fondo implica addirittura «una messa in dubbio dei
valori e delle norme vigenti (naturalmente solo in forma di proiezione nel remoto passato [p. 176])».
Altri approfondimenti concernono il volto ideale di Omero, con opportuni richiami a pezzi come il
rilievo di Archelao di Priene, e altri gruppi ¢ statue, come quella di Diogene. Per contrasto con la
provocatorietd (condivisibile, questa volta) di questa immagine si rileva poi che i ritratti di filosofi
tardo ellenistici persero la loro specificitd ritornando in una eclettica genericita di saggi barbuti. Nella
forza abile della sintesi riaffiora qui per altro il rischio della sovrainterpretazione: come convincersi
che il ritratto classicheggiante di Posidonio «si accorda bene con I’autopercezione di un uomo che
sentiva come suo compito principale quello di riassumere il retaggio spirituale classico per
trasmetterlo ai Romani» (p. 208)? Ben diverso il procedimento con cui si interpretano le effigi di
cittadini soprattutto nei rilievi funerari ellenistici: qui il contesto ¢ dato spesso dal monumento ¢
dall’iscrizione, che possono restituire un’uniti comunicativa rassicurante. Anche 1’intervento della
committenza ¢ qui pil concreto, e meglio definibile lo sforzo di autorappresentazione. A questo punto
si segue certo con interesse I’emergere della lettura nella raffigurazione dei cittadini: la cultura
(qualunque fosse il livello del defunto) ¢ ormai un segno importante ¢ positivo ¢ il libro diviene
metonimicamente segno di intellettualita.

Con il capitolo quinto (La barba di Adriano, pp. 227-302) I'indagine si sposta a Roma, o meglio
sull’ellenismo romano. In effetti, solo in eti imperiale si nota I'intento di rappresentare il vir
Romanus come sapiens, ¢ non come uomo d’azione (ma come si deve immaginare una statua di L.
Quinctio Flaminino?). Si tratta, come ¢ opportunamente evidenziato, di un aspetto notevole della
koiné culturale compiutamente formata nel 11 sec. d.C. In precedenza ]'immagine (anzi il busto)
dell’intellettuale in un’abitazione signorile aveva valore di status ¢ parlava della cultura del padrone di

- 409 -



casa: ed ¢ noto che nell'autorappresentazione della classe dirigente romana I'attivita intellettuale
astratta, la philosophia, doveva essere subordinata all’utile collettivo € comunque praticata con misura
(Tac. Agr. 4.3). Maggiore risultava invece la rispettabilitd sociale della poesia (p. 240ss.), cid che
spiega la relativa diffusione di immagini di cittadini dediti alla scrittura: diverso fu poi, rispetto a tale
tradizione, il filellenismo di Adriano, € diverso il suo ritratto. Un importante accenno & riservato (pp.
249ss.) alla serie dei ritratti dei cosmeti ateniesi, come segno di una volonta greca di ostentata
adesione alla propria tradizione culturale: che tale autocoscienza avesse talvolta toni antiromani é
possibile (¢ un esempio viene citato) ma va ricordato che la promozione delle identita greche fu
sollecitata da Adriano con il Panhellenion, e che tutta la cultura storiografica del H sec. d.C. esprime
una vocazione antiquaria al cui valore rivendicativo oggi si tende a dare peso minore che in passato (v.
ora i contributi riuniti nella sezione Un impero greco-romano in I Greci, Storia Cultura Arte
societd, a c. di S. Settis, 2.1, Torino 1998, 907-1164). Resta incontrovertibile il fatto che
I'atteggiamento filosofico si diffuse in tutto I'impero, e che la frequenza di pezzi che presentano tale
caratteristica suggerisce la sua estensione anche ai ritratti di cittadini. Molto stimolante appare
I'indagine sui ritratti ascetici caratterizzati da certa enfasi barocca e sui ritratti eleganti (pp. 263ss.):
limitc a questa seconda via é I'impossibilitd di identificare statue di sofisti, il che ¢ grave, data
I’importanza sociale di questi retori nella societh imperiale (ma la statua di un asiarca da Afrodisiade di
Caria [fig. 163] suggerisce alcune riflessioni). Né & solo 1’aumento di documentazione a rendere piu
dettagliata (¢ sfumata nell’analisi) questa sezione del libro: diverso con il primo secolo dell’impero
divenne anche il ruolo degli intellettuali. Alcuni sapienti si fecero consiglieri del princeps, altri
svilupparono invece la linea qui chiamata dei carismatici. A loro si dovette I'introduzione di una
nuova maschera del saggio, fatta di barba e lunghi capelli, ¢ di un aspetto talora emaciato: da questi
uomini divini (cosi pure li percepiva I'inquieta etd di Luciano e Elio Aristide) si sviluppd
I"iconografia di Cristo. :

Dalla nuova svolta del terzo secolo muove I"ultima parte del volume (Dal culto della ‘paideia’
alla visione di Dio, pp. 303-73): prendendo spunto dalla ricca produzione dei sarcofagi soprattutto
microasiatici Zanker delinea I’ulteriore fase nella rappresentazione dell’uomo di cultura; essa risulta
ultcriormente diffusa ma, nei pezzi pid interessanti, aperta ad una ulteriore svolta. Emerge infatti la
spinta alla meditazione, alla fuga dal mondo, all’ascesi, mentre dal ritratto tipico del sapiens docens
si sviluppa 'immagine di Cristo (pp. 326ss.): cid configura, parallelamente alla nuova immagine
sacralizzata del libro, un aspetto tra molti della ellenizzazione verificatasi nel cristianesimo. Anche
I’iconografia degli apostoli, soprattutto Pietro ¢ Paolo, risenti fortemente del tipo filosofico di
tradizione classica: nell’affermarsi di questo pervasivo cosmo cristiano, agli intellettuali pagani rimase
nelle scuole filosofiche il compito di custodi o difensori dello hellenikon, e cid spiega il carattere
spirituale dei loro ritratti.

L’esteso resoconto del libro non puo rendere ragione della ricca documentazione discussa da Zanker
con puntuali rinvii bibliografici: la volonta di superare certa ristrettezza tecnica della pubblicistica
archeologica (tra Kopienkritik ¢ attribuzioni e stilistica descrittiva) per approdare ad una sintesi
centrata su un problema ¢ di per sé un fatto molto rilevante, e non frequente oggi. Se qui si ¢ messo
in maggior rilievo il dissenso rispetto al consenso (che & molto ampio) cio si deve alle esigenze della
discussione. Questa ricerca sull’immagine degli intellettuali sarebbe dovuta cominciare con Socrate:
I’aver proiettato tentativamente all’indietro alcune categorie d’analisi che sono per altro funzionali al
periodo seguente ha comportato alcune aporie, che non possono essere taciute proprio in quanto
contrastano con la solidita storica delle sezioni dedicate alle epoche pil tarde. Il lettore che affrontera
questo libro, & ovvio, vi trovera una guida importante, non ultimo per la efficace capacitd espositiva
dell'autore.

Venezia Carlo Franco

G.F. GIANOTTIL, Radici del presente, Voci antiche nella cultura moderna, Paravia, Torino 1997,
pp. 214, L. 28.000
La memoria del passato come struttura portante dell’identita culturale (e non solo) ¢ I’elemento

unificatore di questo volume, che raccoglie scritti di vario argomento, revisionati ¢ ripubblicati

-410-



dall’Autore. Le tre sezioni in cui il libro si articola (Parole che restano, Per la storia degli studi
classici, Discussioni) prefigurano differenti percorsi entro la memoria dell’antico, sondata attraverso
la lettura di testi, la riflessione sull’esegesi, il ripensamento dei maestri: gli strumenti scientifici del
filologo vengono adoperati con una vigile € non anodina consapevolezza storica, legata ad una
stagione inquieta della cultura occidentale.

Fin dal primo approfondimento, dedicato all'Alcesti eunpldca si nota una peculiare attenzione
alla persistenza della parola classica, alla sua capacita di ritrovare senso nella mediazione di imitatori
ed esegeti: ed & merito del gusto letterario dell’autore aver riconosciuto nella Alcesti di Samuele di
Alberto Savinio un ruolo importante nel Nachleben della tragedia attica, che per I'occidente ha
fondato la consapevolezza dell’ambiguo rapporto tra vita ¢ morte. L’interesse per ’antichistica italiana
e per le guise (cosi le avrebbe chiamate Piero Treves, maestro di questi studi) dell’approccio nostrano
alle letterature classiche conduce poi a studiare E.Q. Visconti interprete di Pindaro ¢ A. Peyron
esegeta di Orazio, quindi C. Michelstaedter e il suo difficile discepolato fiorentino presso G. Vitelli:
proprio con I'insigne papirologo fiorentino il giovane avrebbe dovuto come la tesi di laurea il lavoro
sulla persuasione e la rettorica che resta la sua opera principale. E i richiami qui svolti alla
formazione (se non alla prospettiva) filologica di Michelstacdter giovano a comprendere anche in
forma imtertestuale alcuni passaggi dell’opera.

La seconda sezione configura una storia regionale degli studi classici, relativa al Piemonte. La apre
un profilo degli studi classici all’Universitd di Torino, dove sono riconoscibili le categorie

-interpretative fondate da Treves (v. il paragrafo Dall’erudizione alla filologia, e il richiamo al
panlatinismo); il quadro considera soprattutto il settore filologico, culminando nella riflessione sulla
figura di A. Rostagni. Seguono il partecipato ritratto dedicato a uno studioso subalpino, L. Agnés,
quindi un profilo di tre maestri come E.V. Marmorale, F. Amaldi, Q. Cataudella, e infine I’esame di
due note opere, diversamente importanti: il volume di Canfora su Marchesi ¢ Gentile [Palermo 1985]
¢ quello di Timpanaro sul metodo del Lachmann.

Anche nelle discussioni sono affiancati contributi di taglio differenziato, dalla tecnica recensione ai
lavori di R. Cappelletto su Biondo Flavio ¢ Ammiano Marcellino alla presentazione critica degli atti
di due convegni su Edipo (tenuti a Urbino e Torino rispettivamente), da una riflessione sui classici
nell’etd dell’informatica (a proposito del Virgilio di Van Sickle, Roma-Bari 1986) a una sapida analisi
della leggerezza dei miti antichi nelle Nozze di Roberto Calasso, fino alle riflessioni sulle recenti
traduzioni italiani di Omero (in particolare sulla /liade di Cerri-Gostoli, Milano 1996).

La visibile varietd dei temi trattati nel volume non ne fa smarrire le note unitarie, tra cui non si
tralasceranno la cura della leggibilita e il modus nell’erudizione. Tutto cid individua in Gianotti uno
studioso che si ¢ posto il problema del rapporto tra filologia ¢ modemitd: egli quindi coglie una
urgenza e sa scegliere la forma, senza dare spazio alle cripticita della tecnica (si perdoni I'accenno
romagnoliano), per spiegare a sé e ai suoi contemporanei perché vale la pena di occuparsi del
classicismo. '

Venezia Carlo Franco

La trasmissione dell’eredita classica nell’eta tardoantica e medievale, Forme e modi di
trasmissione, Atti del Seminario Nazionale (Trieste 19-20 Settembre 1996), a c. di A. Valvo, Edizio-
ni dell’Orso, Alessandria 1997, pp. X-251, L. 50.000

Dagli anni ‘80 ¢ attivo un gruppo di studio sul problema della tradizione di testi classici,
soprattutto perduti o frammentari, tradotti nelle lingue orientali: le ricerche coordinate sono state
esposte in una serie di incontri, cui sono seguite pubblicazioni che ormai consentono di delineare un
panorama assai ampio di approcci al classico; lo studio delle redazioni orientali comprende infatti sia
I’operazione filologica di recupero di una tradizione testuale autorevole, € comunque da valutare, sia
I"apertura storico-culturale verso un Nachleben dei testi antichi che troppo spesso le partizioni delle
competenze scientifiche (e delle strutture accademiche) hanno portato a trascurare.

Le diciannove relazioni stampate nel volume rappresentano efficacemente le diverse prospettive
aperte in questo campo: una parte dei contributi affronta, in prospettiva intertestuale, la presenza di
autori classici, pitl 0 meno mediati, in fonti orientali arabe e armene (Baffioni, Bais, Habby,
Spallino) ma anche tardo-antiche (Poggi) del medioevo occidentale (Milani, Mossi Fontana); altri

-411 -



studiano gli apporti testuali della tradizione orientale (Bolognesi per Elio Teone, Calzolari per apocrifi
cristiani, Crimi per Gregorio Nazianzeno, Pane per Teopompo, Serra per Aristotele, Serra Zanetti per
Origene, Sgarbi per Porfirio, Sirinian ancora per Gregorio Nazianzeno e per Basilio di Cesarea; Zonta
per alcuni testi filosofici). Sia poi consentito al recensore segnalare piu in dettaglio tre contributi
legati al tema della leggenda di Alessandro, in cui soprattutto egli ha colto, per congruita di interessi,
la stimolante apertura storica sottesa a quest’ambito di ricerca: quello di C.A. Ciancaglini, che studia
la tradizione greca e iranica sull'incendio di Persepoli; quello di G. Tamani, che presenta un quadro
ragionato della tradizione ebraica del Romanzo di Alessandro; quello di G. Traina, che discute alcune
note testuali alla redazione armena del medesimo Romanzo. Dai tre lavori emerge con chiarezza la
necessitd non derogabile di studiare attentamente la pars Orientis della tradizione classica: e questo
non tanto in modi ancillari (usando insomma i testimoni orientali aila stregua di utili ancorché
scomode riserve di varianti) bensi con senso storico. Come mostra ad esempio la Ciancaglini, una
valutazione dell’Anabasi di Alessandro che non considerasse 1'incontro complesso con la cultura
iranica ¢ a rischio di grave astoricitd. Senza dire che il percorso orientale della fortuna di Alessandro
non solo ha pari dignita rispetto a quello occidentale, ma ne & ancora una volta elemento
imprescindibile. Né I'excursus di Livio sull’antiromanita del mito orientale di Alessandro, né lo
scontro ideologico dell’eta tardo-imperiale possono essere compresi se non si considera la portata della
riflessione sasanide (avversa) e partica su Alessandro medesimo. Il lavoro di Tamani esamina un altro
aspetto della orientalizzazione della medesima leggenda: lo studio della tradizione ebraica non
comporta diretti contributi al versante greco-latino, ma mostra come quella cultura gelosa della
propria autonomia culturale ¢ spesso pregiudizialmente diffidente nei confronti di quanto proveniva dal
mondo esterno {p. 232] abbia adattato la vicenda pagana giudaizzandola. Il saggio di Traina richiama
la complessa vicenda della redazione armena sottolineando come essa, benché antica e prossima al
testo A (la cosiddetta recensio vetusta), sia rimasta ben poco utilizzata dalla filologia classica. Alcuni
saggi testuali mostrano al contrario sia I'importanza dei testimoni armeni per la costituzione del testo
greco, sia il ruolo della tradizione classica all’interno della scuola ellenizzante armena dei secoli
VI-VLL .

Dopo il noto precetto pasqualiano secondo cui il filologo deve essere perfetto grecista ma anche
perfetto bizantinista sembra ormai tempo, per molti aspetti filologici e storici della tradizione, di
aggiungere (o tornare a chiedere) una terza condizione, quella di orientalista. Non ¢ un vezzo, ma
I’esigenza che discende da una pid ampia e non classicistica considerazione di cid che forma I’eredita
classica. ’

Venezia Carlo Franco

Convegno per Santo Mazzariﬁo, Roma 9 11 Maggio 1991, ‘L’Erma’ di Bretschneider, Roma 1998,
pp- 280.

Gli atti di questo convegno vedono la luce quando sono trascorsi oltre dieci anni dalla morte di
Mazzarino: I’iniziativa dei suoi allievi romani ha riunito una decina di studiosi italiani e stranieri di
storia greca e romana, per riflettere su problemi storici e storiografici profondamente legati alla ricerca
poliedrica dello studioso scomparso. La varieta dei temi affrontati, se rende difficile una discussione
adeguata, conferma la produttivita della riflessione mazzariniana: anche lavori lontani di decenni
pongono istanze profonde e contengono intuizioni che sollecitano tuttavia sviluppi di studio.

E il caso di Fra Oriente e Occidente (1947, [1989]), dalle cui pagine ricchissime e precorritrici
traggono specifico spunto tre dei saggi qui pubblicat. Il lavoro di F. Cassola su I/ nome e il concetto
di Europa (pp. 9-54) esamina con dettaglio e grande chiarezza i problemi linguistici ¢ storico-religiosi
connessi con il nome Europa nelle diverse tradizioni mitiche, riesaminandone anche le attestazioni
figurate e il rapporto con i contesti cretesi, beotici e fenici: del coronimo ¢é studiata invece la storia
della sua progressiva estensione rispetto all’originario ambito balcanico, argomentando quindi (e pur
discutendo 1'ipotesi opposta) che la ninfa Europa derivi il suo nome da quello della regione, € che
I'etimo di quest’ultimo vada ricercato in ambito greco, con il senso di ‘terra ampia’. Dalla medesima
opera di Mazzarino muove poi ancor pil chiaramente W. Burkert ne La via fenicia e la via anatolica:
ideologie e scoperte fra Oriente e Occidente (pp. 55-73) che toma sul problema degli influssi
orientali sulla Grecia antichissima, discutendo le numerose novita indotte dalla documentazione
archeologica. Lo sguardo mazzariniano sull’ Anatolia appare precisato: le vie di terra verso I'Oriente

-412-



ebbero la mediazione lidia dopo quella frigia dopo quella ittita, per non citare che le maggiori; sul
mare invece si nota (con pil evidenza di quanto parve a Mazzarino) il ruolo di Cipro e della Cilicia,
ma anche la spinta euboica verso gli empori di Siria: in questa rete di relazioni va spiegata la
trasformazione del mondo greco verso I'VIII secolo. KA£IA, ONH e il canale di Neco, di F. De
Romanis (pp. 75-96) & forse il testo in cui piu forte, a livello stilistico e argomentativo, si avverte
P'influsso del Maestro: vi si affronta il problema del commercio greco nel Mar Rosso, a partire da un
tormentato luogo di Ezechiele la cui importanza era stata divinata da Mazzarino (v. nel frattempo del
medesimo D.R. la ricerca complessiva su Cassia Cinnamomo e Ossidiana, Roma 1996). Seguendo la
traccia delle preziose e aromatiche piante si ricostruisce il ritmo dei rapporti tra Grecia ed area Eritrea
anche passando attraverso la frequentazione ellenica in Egitto.

A un tema piui prossimo al taglio de /! pensiero storico classico si dedica J.-L. Ferrary, studiando
L’ ‘Oikouméne’, I'Orient et I'Occident d’Alexandre le Grand a Auguste: historie et historiographie
(pp. 97-132). 1l primo nucleo discusso & quello dell’ellenismo orientale, dell’India a contatto con la
cultura greca, del regno greco-battriano, dei Parti: problemi di storia politica ¢ di incontri culturali
sono evocati in una cfficace sintesi, attenta anche alla riflessione storiografica. Per I'Occidente la
riflessione s’incentra polibianamente sul conflitto romano cartaginese ¢ sulla conquista romana della
Grecia, per unificare le due prospettive entro la teoria antica della successione degli imperi: ma il
supposto moto verso occidente non impedi all’oriente di rimettere finalmente in discussione il ciclo.

11 lavoro di J.-P. Callu su Orose et les Gaulois {pp. 134-61), che sposta verso 'ambito storico
piu esplorato da Mazzarino negli ultimi anni, ciod la tarda antichit, discute i modi in cui venne
percepita I’identitd culturale della Gallia (tardoantica) nelle fonti, ma anche nella storiografia modema,
soprattutto nel rapporto verso 1'Impero. W. Licbschuetz studia invece con The Circus Factions (pp.
163-85) un caso interessante di interferenza tra la historian’s contemporary experience ¢ I’ interpre-
tazione storica. L analisi della lotta tra fazioni nella Costantinopoli tardoantica ha oscillato tra la
lettura politica e quella sociologica, in termini quasi oppositivi e su sollecitazione di istanze modeme:
la meditata riflessione ora condotta rivendica invece una sorta di compresenza tra i due aspetti,
considerando complessivamente il ruolo delle masse nelle manifestazioni pubbliche della cittd (non
solo quindi nelle rivolte). Ancora tra antico € moderno, ma in termini differenti, si colloca N. Loraux
con la sua Note sur Santo Mazzarino, la Stasis et la Révolution (pp. 187-98). Nell’'opera di uno
storico cosi attento al problema della crisi sociale il concetto di rivoluzione tiene un posto rilevante:
ma la prospettiva positiva dello storico moderno nei confronti delle epoche di cambiamento
(«I'optimisme de Mazzarino est celui des années 60», p. 191 n. 8) richiese un attento confronto
anzitutto terminologico tra linguaggio antico ¢ ideologia contemporanea, data la prospettiva della
storiografia antica che costantemente vide della rivoluzione solo il lato politico. Ad un tema piu
circoscritto € dedicato il contributo di J. Scheid, Les annales des pontifes, Une hypothése de plus
(pp. 199-220), che pur non prendendo direttamente spunto dalla pagina di Mazzarino ne richiama,
attraverso i temi del tempo e del calendario, alcuni aspetti. L ipotesi proposta ¢ che la raccolta da parte
dei pontefici dei fatti memorabili avesse un fine pratico nell’ambito della res publica, ed in particolare
della solutio votorum nclla seduta senatoria che inaugurava 1'anno. Il controllo pontificale del tempo
riguardava dunque sia il futuro, sia il passato.

La portata storiografica (ma si potrebbe dire filosofica) della ricerca mazzariniana risalta con
ampiezza poi dall'impegnativo saggio di F. Tessitore su Weltgeschichte o Universalgeschichte? Lo
storicismo dei filosofi e lo storicismo degli storici (pp. 221-51), che muovendo dalla ormai famosa
nota 555 del Pensiero Storico Classico rintraccia il profondo fondamento di quelle pagine nel
dibattito filosofico modemo. Particolare attenzione & rivolta al peso che la scoperta dell'Oriente ebbe
sullo storicismo tedesco nella riflessione sul senso ¢ la dimensione della storia. Ancora sul ruolo delle
crisi torna 1. Cervelli, con ‘Tempo e storia’ nella riflessione di Santo Mazzarino (pp. 253-80):
richiamando anche alla celebre pagina de L '/mpero Romano su l’evangelio di Augusto, si studiano il
concetto mazzariniano di rivoluzione spirituale ¢ i modi in cui la sua ricerca intui, attraverso indizi
esili ma suggestivi, il profondo rapporto concettuale tra pensiero classico ¢ pensiero cristiano.

Chi abbia frequentazione delle dense ¢ tentacolari pagine di Mazzarino, chi sappia quanti sviluppi
magistrali ¢ quanti spunti accennati contenga la sua opera, troverd molto di utile ¢ nuovo nei
contributi riuniti in questo volume, ed anche alcune risposte alle domande che qualunque lettore si
pone tomando ancora e ancora agli scritti dello storico scomparso.

Venezia Carlo Franco

-413 -



llona OPELT: Kleine Schrifien, Hrsg. Dietmar Schmitz, Prismata, Beitrige zur Altertums-
wissenschaft. Band IV, Frankfurt am Main-Bern-New York-Paris-Wien, Lang, 1997, 469 pp.

Sono uscite, nel 1997 e dunque a sei anni dall’incidente in India che ne causd la prematura morte,
le kleine Schriften di Ilona Opelt, raccolte a cura di un suo allievo, Dietmar Schmitz, e pubblicate,
significativamente, nella collana «Prismata. Beitriige zur Altertumswissenschaft» (ma il sottotitolo ¢
del nuovo comitato editoriale), che la Opelt stessa aveva fondato.

Precisiamo subito che la raccolta non comprende tutti gli scritti minori della studiosa, poiché «aus
Platzgriinden konnten leider nicht alle Aufsitze beriicksichtigt werden» (p. 9). Certo questi «motivi di
spazio» sono facilmente percepibili attraverso una veloce scorsa all’indice degli scritti dell’autrice,
posto al termine del volume: oltre centocinquanta titoli, senza contare le cinque monografie ¢
novantacinque fra recensioni e schede. Rimane tuttavia un’impressione di incompletezza ed anche la
curiositd per i criteri, non sempre perspicui, con cui di volta in volta il curatore ha operato la sua
scelta. Se infatti pud avere un senso, nella sua stessa meccanicita, la decisione di non riproporre le
voci lessicali della Opelt (una ventina in tutto; feconda fu in particolare la sua collaborazione al
Reallexikon fiir Antike und Christentum, dove curd voci importanti come «Aeneas», «Epitomer,
«Etymologie»), la scelta di presentare, ad esempio, «aur einige wenige exemplarische Beitrige» (p. 9)
fra gli articoli dedicati ad un tema chiave della scomparsa, la polemica nelle lingue greca ¢ latina,
lascia intendere un aprioristico € non meglio determinato giudizio sull’opera della studiosa che a ben
pensare contraddice lo statuto di questo genere di pubblicazioni.

Per abbracciare pienamente 1'ampiezza temporale (da Eschilo ad Anna Comnena, da Plauto a
Gregorio Magno, da Dante a Puskin) ¢ geografica (la studiosa accompagné all’interesse per le culture
greca e latina quello per il mondo arabo, ebraico, punico, germanico, slavo) degli scritti della Opelt
non sara pertanto sufficiente considerare solo i saggi raccolti in questo volume, che, di fatto,
privilegia gli studi dedicati ad autori tardi, o addirittura medievali ¢ moderni (poche le eccezioni: lo
studio sugli Schimpfworter in Lisia ¢ qualche panoramica diacronica come quelle sul dramma d’epoca
imperiale o sulla consapevolezza linguistica dei Romani), Tuttavia la lettura di queste kleine
Schriften ¢ senz’altro sufficiente a comprendere le chiavi ermencutiche della studiosa che riconducono
ad unitd I’altrimenti pericoloso divaricarsi dei suoi percorsi d'indagine. Prima di giungere alle
conclusioni in proposito occorrerd passare brevemente in rassegna la struttura e il contenuto del
volume. ) .

I saggi della Opelt sono divisi in quattro grandi gruppi. Il primo e pid corposo, Lesefriichte zur
historischen Geographie, segue un progetto della Opelt stessa, la quale meditava di ripubblicare
sotto questo titolo gli studi comparsi fra gli anni 1960 ¢ 1985 che per la trattazione di temi di
geografia storica prendevano spunto da testi di letteratura cristiana antica e bizantina, suddividendoli in
quattro sezioni geografiche (1. Griechischer Orient, 2. Das Heilige Land, 3. Afrika, 4. Europa),
all’interno delle quali gli articoli dovevano essere ordinati cronologicamente secondo 1’anno di
apparizione. Nella raccolta di Schmitz quelli dedicati all’oriente greco traggono ispirazione da un tema
novellistico in Giovanni Mosco, da Eunapio di Sardi e la sua divisione regionale dell’ Asia Minore, da
un’omelia di Giovanni Crisostomo la cui datazione ¢ messa in relazione con la fine dei giochi
olimpici, da un passo del Contra Ilovinianum di Girolamo in cui si fa riferimento ad un editto
dell’imperatore Valente. Alla Terra Santa sono dedicati quattro saggi, che vi si riferiscono o perché
ricostruiscono la toponomastica dei luoghi di pellegrinaggio o di romitaggio, o perché vi si interpreta
(& il caso di Der Hebestein Jerusalem und eine Hebekugel auf der Akropolis von Athen in der
Deutung des Hieronymus von Sach, 12. 1/3), attraverso un parallelismo col mondo greco suggerito da
Girolamo, il significato di una similitudine biblica riferita a Gerusalemme. Forse un po’ meno
pertinente al tema geografico della raccolta (ma comunque interessante perché studia lo svilupparsi di
una tecnica epitomatoria che permane nell’alto medioevo) il saggio sulle fonti geronimiane delle
Instructiones de expositione diversarum rerum di Eucherio di Lione. Entrambi gli studi dedicati
all’Africa hanno come fonte Agostino. Nel primo (Der Goldring im Bauch des Fisches, pp. 95-102)
1’analisi, in civ. 22.8, di un topos novellistico che 1’autrice aveva studiato vent’anni prima (¢ il tema
del primo articolo della raccolta) funge pili che altro da pretesto per la descrizione della diffusione delle
reliquie € del culto di S. Stefano nel Nord dell’Africa proconsularis. Il secondo (dugustins epistula
20* (Divjak), pp. 103-11) prende invece spunto da una delle lettere agostiniane rinvenute da Divjak
(la Opelt dedico qualche pagina anche alla 27*, nei Mélanges Van Bavel pubblicati a Lovanio nel

1990), per delineare un quadro dell’amministrazione ecclesiastica del circondario di Ippona; in questo

-414 -



caso il sottotitolo dell’autrice (Ein Zeugnis fiir lebendiges Punisch im 5 Jh. nach Christus) ¢
fuorviante: al problema, per altro ampiamente dibattuto dagli studiosi, della sopravvivenza del punico
nell’Africa di Agostino (si confrontino ora anche le osservazioni di M. Banniard, Viva voce.
Communication écrite et communication orale du IVe au IXe siécle en Occident latin, Paris 1992,
98 ss. e J. Meyers, Le ‘De miraculis sancti Stephani’, Un témoignage précieux sur l’oralité
africaine au Ve siécle, in Le structures de l'oralité en latin, a c. di J. Dangel - C. Moussy, Paris
1996,109-17) non sono infatti riservati pit di alcuni accenni. Tre i saggi dedicati all’Europa: due di
essi riguardano fiumi (I’ Axios/Wardar e I’ Arar); nel primo della serie, sul De laude eremi di Eucherio
di Lione, gli elementi letterari prevalgono nettamente su quelli geografici.

Alle quattro sezioni di geografia storica progettate dalla Opelt il curatore ne ha opportunamente
aggiunta una quinta (4sia), nella quale ha inserito ’unico inedito del volume, India as depicted by a
Greek traveller in the 6th century A.D., estrema fatica dell’autrice, che nel contributo in questione si
sofferma sulla descrizione del subcontinente indiano di Cosma Indicopleuste.

Un criterio analogo a quello della prima parte del volume & stato applicato da Schmitz alla
presentazione dei rimanenti contributi. Cosi il secondo gruppo, Untersuchungen zur griechischen
und lateinischen Sprache raccoglie alcuni dei saggi dedicati al tema degli Schimpfwarter ¢ della
polemica nelle lingue greca e latina (gli autori esaminati sono Firmico Materno, Lucifero di Cagliari,
Amobio, Lisia e Plutarco), con tre eccezioni: il primo del gruppo (ricordiamo che I'ordine segue
quello di apparizione), Latente Arabica bei Albertus Magnus, il terzo, Vom Sprachbewuftsein der
Romer (una lezione inaugurale, apparsa anche, in italiano e con poche varianti, su A&R 14, 2, 1969,
21-37) e I'ultimo, Etimologie ebraiche nei Moralia di Gregorio Magno.

Piu ampio il respiro degli articoli della sezione successiva, dal curatore intitolato
Literarhistorisches und Motive. Tale sezione & anche la piu eterogenea: si va dallo studio su un
tema novellistico di origine pagana presente anche nella vita di Ambrogio di Paolino di Milano, alla
ricostruzione del globo celeste che funge da modello ad un passo dell’ Hercules furens senecano; dalla
panoramica sul dramma dell’epoca imperiale ¢ tarda ad uno studio sull’Eccerinis di Albertino
Mussato; da una presentazione del De viris illustribus di Girolamo come esempio di storia letteraria
(interessante specialmente la rassegna, alle pp. 311 ss., di lessemi e perifrasi usati da Girolamo per la
critica stilistica), ad uno sguardo d’insieme sul rapporto fra 1'autore antico ed il suo libro. L ultimo
articolo della serie, Die Diktion der lateinischen Pachomiusbriefe, per le interessanti osservazioni
lessicali (tanto piu interessanti in quanto, come ¢ detto a p. 341, «hat der Thesaurus linguae Latinae
dieses Material nicht verwertet») avrebbe meglio figurato nel gruppo precedente.

La quarta ed ultima sezione di saggi, dal titolo Portrdts und Rezeption in Antike und Neuezeit,
raccoglie contributi che hanno nella ricezione il loro comune denominatore: si esamina cosi la
presenza di Lucrezio ¢ Origene in Girolamo; quella di Sallustio ¢ di Seneca in Agostino; quella di
Virgilio in Mario Vittorino (ma in questo caso ad interessare la Opelt & una sorta di statistica delle
citazioni virgiliane nel Vittorino sia pagano che cristiano); al tardo antico in generale sono dedicati
due saggi che studiano, per quest’epoca, la figura di Solone e la rappresentazione dei Germani; tre i
contributi danteschi, sulla rappresentazione di Maometto, di Augusto ¢ dei persecutori di ebrei ¢
cristiani nella Commedia. 11 saggio piti lungo del gruppo ¢ invece dedicato ai rapporti di Puskin con i
classici greci ¢ [atini.

Come s’¢ detto, gli scritti della Opelt raccolti in questo volume, circa un terzo dell’intero corpus,
consentono di individuare le principali coordinate ermencutiche della studiosa, le quali controllano le
spinte centrifughe dei suoi cosi vasti interessi, riconducendoli ad unitd. A questo proposito, se
I’introduzione del curatore si limita, di fatto, a riassumere i saggi raccolti nel volume, senza tentare
un collegamento con gli esclusi, qualcosa di pid ¢ detto nel profilo biografico della studiosa (pp. 15
s.) curato da C. Zintzen, il quale, tracciando anche un bilancio dell’attivita di ricerca della Opelt,
fornisce un’utile chiave di lettura di queste kleine Schriften. L'attenzione al lessico della polemica ¢
ad esempio il filo rosso che lega la maggior parte degli studi non solo linguistici della Opelt: lo si
ritrova gia nella sua prima pubblicazione (Der Tyrann als Unmensch in der Tragéodie des L. Annaeus
Seneca), dedicata ad un personaggio, il tiranno, appuato, ricorsivo negli studi seguenti (si pensi ad
esempio a Der Christenverfolger bei Prudentius, un bel saggio - apparso in Philologus 111, 1967,
242-57 -, che dispiace non vedere ripubblicato qui). Legato, questa volta per antitesi, al tema degli
Schimpfwirter ¢ della polemica ¢ I'articolo apparso in A&R, 21, 3-4, 1976, 169-79, sui
vezzeggiativi nella lingua virgiliana: anch’esso non avrebbe figurato male nella raccolta di Schmitz.
Ancora connesso con tale topica ¢ uno degli autori pit studiati dalla Opelt, Girolamo, al quale la

~415 -



studiosa dedicod pure una monografia sulle Streitschriften. Altro importante tema guida degli studi
della Opelt & quello della ricezione e della permanenza della cultura antica nei secoli: la quarta sezione
(ma non solo quella) del volume ne offre numerosi esempi: anche in questo caso avremmo comunque
riletto volentieri saggi come Das Bild des Sokrates in der christlichen lateinischen Literatur
(apparso negli studi H. D&rrie pubblicati 2 Miinster nel -1983), o Christianisierung heidnischer
Etymologien (pubblicato in JbAC 2, 1959, 70-85), nel quale I’impiego cristiano, secondo uno
schema della retorica classica, dell’etimologia al servizio dell’ argomentazione ¢ illustrato attraverso lo
studio di termini chiave come 0e0¢ / deus, o GvOpwmnog / homo: il saggio illumina chiaramente lo
spirito con cui la Opelt intendeva la ricezione (vera e propria risemantizzazione) cristiana dei modelli
classici pagani. Un’altra caratteristica (non sottolineata da Zintzen, ma a nostro parere evidente ed
originale) del metodo di indagine della Opelt ¢ infine I’attenzione riservata ai ‘barbari’ (si tratti di
punici, arabi, slavi, germani), alla loro rappresentazione, ai contatti ed alle contaminazioni fra questo
mondo e quello greco-latino. E una prospettiva presente in molti dei saggi raccolti nel volume ¢
trasversale alle varie sezioni. A proposito di barbari, non mi sentirei di condividere 1’affermazione (p.
380; I'articolo & I Germani nella letteratura latina della tarda antichitd), secondo la quale essi per
Agostino furono «lo strumento della punizione divina, un flagello di Dio»: il Sermo de excidio urbis
¢ interamente teso a dimostrare il contrario, rispondendo cosi ai dubbi cristiani (non inferiori a quelli
pagani ¢ comunque pili preoccupanti) sorti in seguito al sacco di Roma,; la tragedia che aveva colpito
la sede non solo dell’impero, ma anche della Chiesa e delle memoriae dei piti importanti martiri, non
poteva essere considerata una punizione divina (¢ a questo proposito Agostino si preoccupa di negare
la possibilitd di un confronto fra il sacco di Roma e la distruzione di Sodoma ¢ Gomorra).
Continuando con le osservazioni sugli articoli agostiniani (fra i quali un po’ deludente ¢ Seneca bei
Augustin, per la levitd dell’indagine, che quasi ignora la bibliografia sull'argomento e finisce per
risolversi in un elenco delle citazioni raccolte da Hagendahl in Augustine and the Latin Classics,
Gdteborg 1967, 245-49), non ci pare opportuno insistere troppo (come avviene a p. 351s., nel
contributo Sallust in Augustins Confessiones) syll’idea della prossimitd delle Confessioni alla Bibbia
come movente per I'esclusione di modelli classici ¢ di Cicerone in particolare: si tratta di
un’affermazione contraddetta dall'autrice stessa nel medesimo articolo, quando sostiene che il
personaggio di Catilina & fortemente mediato ad Agostino proprio da Cicerone (p.356), ¢ in un altro
contributo presente nel volume (Das Bienenwunder in der Ambrosiusbiographie des Paulinus von
Mailand), quando sostiene (p. 269), in riferimento alle Confessiones ed alla metodologia applicata da
P. Courcelle allo studio dell’opera agostiniana, la presenza ed il peso della tradizione letteraria accanto
agli elementi biografici ed autobiografici.

Veniamo ad osservazioni pil spicciole. Benché il curatore affermi (p. 13) che gli «offensichtliche
Druckfehler der Originalbeitriige wurden stillschweigend korrigiert», I'edizione non & certo priva di
errori di stampa: se ¢ in qualche modo comprensibile che ve ne siano nei non numerosi articoli in
italiano, dispiace assai pil il vederli nelle citazioni in greco (ad es. a p. 224 si legge moeoafitegog
in luogo di mpeoPuregog; a p. 229 vidg & senza accento e KTWYONOLG diventa TTWYOTNOLOG €
cosi via) ed in latino (qualche esempio: a p. 170 logier per loguier; p. 267 implerentur per
impleretur; p. 312: una per unus; p. 361: seaculum per saeculum; p. 367 titigit per tetigit etc...), €
persino nel testo tedesco (valgano due casi per tutto il volume: nell’indice, a p. 6, si legge
«Sklavenbeschimpfungen» per «Slavenbeschimpfungen»; nella bibliografia, a p. 442, I'opera piu
nota della Opelt appare edita a «Keidelberg» invece che a Heidelberg). Nell'indice, poi, dei «Namen,
Sachen, Worter», alle pp. 455-64, si trovano molti nomi, alcune cose, ma nessun «Wort»: il che,
oltre a smentire il titolo dell’indice stesso, priva, quel che ¢ pit grave, il libro di una parte (e non la
piu piccola) della sua utilitd, perché le numerosissime osservazioni lessicali della Opelt, espressione ¢
ricchezza del suo metodo di ricerca ¢ per questo presenti non solo negli studi pil propriamente
linguistici, rimangono in tal modo disseminate, ¢ di fatto disperse, nei vari articoli.

Concludendo, il volume offre la possibilita di rileggere molte pagine della Opelt, pagine che
offrono I'esempio di una filologia pacata, un po’ restia alle prese di posizione, una filologia che
compensa con una smisurata ampiezza del terreno di indagine la propria esitazione a scavarlo pid a
fondo, oltre il semplice livello del testo. L'impressione & perd che, a sei anni dalla tragica morte della
studiosa (una morte non priva di senso, a sentire C. Zintzen, secondo il quale «Es hat vielleicht
seinen eigenen Sinn, daB ihr Leben auf einer femen Reise endetey), si potesse fare di piu.

Bologna Bruna Pieri

-416-




Giuseppe MORELLI, Una testimonianza del Petrarca sul verso saturnio, Con una appendice su
Aristoph. nub. 638 e Plat. resp. 400b, Imprimitur, Padova 1996, [Studi Testi Documenti 8,
Dipartimento di Scienze dell’ Antichitd, Universita di Padova].

L'opinione espressa dal Petrarca in fam. 1.1.6 (p. 4 Rossi) risultava sino ad oggi trascurata dagli
studiosi di metrica latina arcaica. Quanto al saturnio, G. Morelli ha gia esposto altrove, recentemente
e con grande chiarezza, le proprie convinzioni sulla natura del verso, la cui lontana origine egli ritiene
si debba far risalire all’ Urvers indoeuropeo, costituito da una dicolia i cui membri erano rappresentati
da unita sintattiche € non ritmiche; proprio la remota antichiti del verso avrebbe fatto velo a letterati e
grammatici, rendendo loro impossibile darne una spiegazione adeguata, quale invece & possibile
fornire attraverso 1’esame della tradizione pregrammaticale che sostiene I'origine latina del saturnio
(Varr. ling. 7.36, Enn. ann. 206-10 Skutsch) e il contributo dell’analisi comparativa (Metrica greca
e saturnio latino, Gli studi di Gennaro Perrotta sul saturnio, Bologna 1996).

Anche I'idea formulata da Petrarca, che il saturnio fosse un verso accentuativo diffuso anche presso
i Greci e rinato nei modi della poesia siciliana ¢, come M. avverte all’inizio di questo nuovo libro,
solo frutto di un equivoco indotto da una informazione insufficiente ad affrontare il problema, ¢ percid
non ha rilevanza nel dibattito sull’origine ¢ lo statuto del saturnio; tuttavia essa fornisce 1'occasione
per una disamina attenta del passo e degli interventi critici relativi, oltre che per I’approfondimento di
alcuni punti gia anticipati nel volume precedente.

Ii volume & corredato di una appendice dedicata alla determinazione del significato del termine £y}
in Aristoph. nub. 638.

Nel passo della lettera indirizzata a Ludovico Santo di Beringen in data 13 gennaio 1350, Petrarca
da un rapido sguardo d’insieme alla propria produzione letteraria ¢ compie alcune riflessioni sulle
origini della poesia volgare:

«Et erat pars soluto gressu libera, pars frenis homericis astricta, quoniam ysocraticis
habenis raro utimur; pars autem, mulcendis vulgi auribus intenta, suis et ipsa legibus
utebatur. Quod genus, apud Siculos, ut fama est, non multis ante saeculis renatum,
brevi per omnem Italiam ac longius manavit, apud Graecorum olim et Latinorum
vetustissimos celebratum; siquidem et Athicos et Romanos vulgares rithmico tantum
carmine uti solitos accepimus».

M. parte dalle valutazioni di M. Feo (Petrarca ovvero l’avanguardia del Trecento, Quaderni
petrarcheschi 1, 1983, 10, e Petrarca, Francesco, in EV 4. 57-8), col quale egli concorda
sull’identificazione delle diverse sezioni elencate dal Petrarca: rispettivamente la prosa latina, la poesia
latina ¢ la poesia volgare. Ma, secondo il Feo, questa classificazione avrebbe alla base criteri retorici e
intenti discriminatori verso il pubblico dei diversi generi, a nessuno dei quali sarebbe riconosciuta una
posizione di privilegio rispetto agli altri. M. puntualmente rileva invece che la sintassi del passo,
articolato in due proposizioni principali collegate dalla congiunzione autem, porta a considerare
fondamentale per tale classificazione ’opposizione latino-volgare; d’altro canto, la maggiore
estensione della pur breve sezione dedicata alla prosa volgare dovrebbe compensarne il tradizionale
minore prestigio, testimoniando la volonta dell’'umanista di assicurarle la stessa dignitd della
produzione in latino (pp. 19-23).

Successivamente M. giunge alla determinazione del significato della metafora ‘ysocratice habene’,
a partire dalla discussione delle due proposte avanzate, pur con qualche riserva, da S. Rizzo (//
Petrarca, il latino e il volgare, Quademi petrarcheschi 7, 1990, 17-29), che vengono entrambe
respinte. L’espressione non pud infatti intendersi nell’accezione di «prosa rimata», per ragioni di
merito (la definizione non appare applicabile ad alcuno fra gli scritti prosastici di P.), ma anche di
metodo, in quanto si basa sul collegamento fra il nome di Isocrate ¢ la figura della rima, documentato
nei trattati di retorica solo a partire dal Cinquecento. Nemmeno si pud pensare ai carmi in esametri
rimati a coppie, perché in tal modo il riferimento a Isocrate rimane incomprensibile; altrettanto
stupisce che, volendo classificare gli esametri rimati come genere a sé stante, P. abbia scelto come
criterio di distinzione 1’uso della rima rispetto al ben pid impegnativo vincolo quantitativo. Alla base

-417-



di queste proposte sta anzitutto il dubbio che P. avesse cognizione esatta della nozione di numerus (a
cui il nome di Isocrate €& associato in Cic. orat. 174-76, de orat. 3.172-73, Macr. Sat. 7.1.4: tutti
testi noti all’'umanista). Ma, per quanto riguarda il numerus, P. poteva contare sulla testimonianza
ciceroniana dell’Orator ¢ doveva poterne riconoscere la continuitd nel cursus medievale.
L’espressione ‘ysocratice habene’ indica appunto la prosa numerosa, rispetiosa del cursus, cui appare
confacente, all’interno della produzione petrarchesca, 1'espressione «raro utimum» (pp. 25-31). A
sostegno di cid ’autore riesamina i giudizi divergenti di E. Raimondi e G. Martellotti: per il primo
(Correzioni medioevali, correzioni umanistiche e correzioni petrarchesche nella lettera VI del
libro XV1 delle “Familiares”, Studi petrarcheschi 1, 1948, 132-33), P. non doveva sentirsi vincolato
dal cursus; il secondo (Clausole e ritmi nella prosa narrativa del Petrarca, Studi petrarcheschi 1,
1951, 45-46) sostiene che 1'impiego, indubbiamente piu libero, del cursus da parte dell’umanista non
indica il superamento della tradizione di scuola, ma la volonta di adeguare I'espressione ai diversi
generi di scrittura. P., ciog, ricorreva al cursus quando si prefiggeva una prosa sostenuta (come quella
narrativa), non invece in testi di carattere colloquiale quali le Familiares. Il Martellotti insomma
indicava nell’analisi dei singoli testi il metodo corretto per affrontare il problema; M., piu
verosimilmente, ammette che anche indagini pid approfondite ed estese potrebbero non risultare
conclusive rispetto a una questione intrinsecamente assai difficile. Il compito infatti di distinguere,
caso per caso, I'impiego intenzionale del cursus dal ricorso inconsapevole ad esso, in quanto
condizionamento operato dalla scuola dei dictatores e dalla consuetudine coi classici, & in sé arduo ¢
necessariamente in parte affidato alla sensibilita dell’interprete (pp. 32-36).

L'autore affronta quindi il problema del saturnio, fornendo una valutazione ragionata dell’idea che
poteva averne P. e modificando al tempo stesso I’interpretazione della Rizzo, che lo considera un
verso accentuativo, alle origini di una tradizione di poesia che sarebbe giunta, senza soluzione di
continuitd, fino a P. A fondamento di questa opinione la studiosa pone le testimonianze di Verg.
georg. 2. 385-86 ¢ Servio ad /. Ma M. mostra che dal primo passo non si pud ricavare alcuna
informazione di tipo metrico, mentre, per quanto riguarda Servio, occorre tener conto del diverso
trattamento riservato al saturnio nel De centum metris (GL IV, 466. 5-7), dove ¢ considerato un
verso quantitativo, secondo !'interpretazione del metricologo Cesio Basso; poiché invece nel
commento virgiliano il saturnio si intende composto ad rhythmum solum, non ad metrum, bisogna
anzitutto supporre la presenza di una fonte diversa, in contrasto con la precedente. Il fatto poi che il
satumio potesse essere riconosciuto come un verso composto ad rhythmum solum anziché ad metrum
non ne fa senz’altro, osserva giustamente M., un verso accentuativo, dato che in €sso pud comunque
trovarsi una ratio metrica, come risulta dalla cosiddetta Ars Palaemonis (GL V1, 207. 1-3). 11
rhythmus come principio organizzatore del verso doveva piuttosto indicare il susseguirsi di nuclei
ritmici irregolari, irriducibili a una scansione in metra, come si evince anche dal confronto con un
testo greco (Aristoph. nub. 636 ss.), dove sono chiamati pétga i versi regolari come il trimetro
giambico e il tetrametro trocaico, pvBpol invece i cola lirici di vario tipo, di natura quantitativa.
Poiché perd nella storia della trasmissione grammaticale la denominazione metra fini per comprendere
i rhythmi, questo nome passd a designare la versificazione ritmica. Per questa ragione P., che di tutto
questo processo non aveva certamente notizia, considerava metra sia i versi quantitativi della poesia
antica, sia la poesia ritmica che in eta tardoantica ¢ medievale ne ripeteva gli schemi; chiamava invece
rhythmi i versi nuovi dei poeti siciliani e, interpretando in modo conforme a questa accezione la
testimonianza serviana, plausibilmente assimilava loro il saturnio quanto aj suo carattere accentuativo
(pp. 37-54). .

Lo studio affronta quindi il problema della fonte della notizia petrarchesca secondo cui anche i Greci
avrebbero praticato nell’antichita forme di poesia popolare accentuativa. M. dimostra che tale fonte
non pud essere il passo dantesco in De vulg. el. 1.1.2, come proposto da Feo (Petrarca, 58), poiché
in esso non & questione di poesia ma di lingua, ¢ appare dunque improbabile che P., su questa base
esclusivamente linguistica, si sentisse autorizzato a trarre conseguenze per la pratica letteraria, in
presenza delle testimonianze contrarie di Virgilio e Servio. Se invece [’origine del passo petrarchesco
fosse Vita nuova 25. 3-4, secondo I’interpretazione della Rizzo, Dante dovrebbe aver attribuito ai
Greci una poesia d’amore in volgare, ma cid non ¢ attestato da alcuna altra fonte in nostro possesso.
11 vessato passo dantesco va invece interpretato sulla scorta della proposta di M. Barbi, secondo la
quale solo poeti letterati hanno trattato d*amore preso i Latini e, presumibilmente, anche fra i Greci
(La vita nuova, per c. di M. Barbi, Firenze 1907, 68 s.), visto che anche la pil recente lettura di M.

-418 -



Tavoni (Vita nuova XXV 3 e altri appunti di linguistica dantesca, Rivista di letteratura italiana 2,
1984, 18 e 28], non appare, alla luce del rigoroso esame che ne compie M., accettabile (pp. 55-61).

M. individua invece con certezza la fonte della notizia petrarchesca nel commento serviano a
georg. 2. 380-89; in Virgilio si mettono a confronto infatti le celebrazioni rituali in onore di Bacco in
Grecia ¢ a Roma, ¢ il parallelo ¢ confermato a livello formale dalla presenza di ripetizioni lessicali e
riprese sintattiche. Nonostante Virgilio non faccia parola di carmina composti dai Greci, Servio dice
etiam Romani haec sacra celebrant et canunt e P. deve aver considerato legittimo, in virti della
testimonianza, aggiungere anche questa alla serie di analogie di cui & costituita la trama del passo (pp.
62-66).

Nell’Appendice si stabilisce anzitutto la bontd della lezione conservata al v. 638 dal miglior
esemplare della tradizione aristofanea R (Ravenna Bibl. Class. 429, fine X sec.), n6teQov neQL
uérowv fi negi &ndv fj Hubudv, attraverso la valutazione delle diverse lezioni ¢ congetture in
rapporto allo stemma approntato da K. J. Dover (Aristophanes, Clouds, Oxford 1968, CIX). L autore
esclude quindi per £xn I’accezione grammaticale (semanticamente fuori luogo) ¢ dimostra che il
termine va ricondotto all’ambito metrico, dove designa 1’esametro epico. Cid appare assai plausibile,
per I’ampio spettro semantico che Exog puo assumere nei vari contesti; inoltre, il significato di
‘verso epico’ non risulta essere cosi tardo come supposto da Dover (come M. dimostra attraverso
un’ampia esemplificazione di passi platonici e aristotelici). Né fa ostacolo il fatto che Aristofane non
impieghi altrove il termine in questa accezione, dato che qui egli ricorre ai tecnicismi adottati dal
musico ateniese Damone (Pl. resp. 3.400b = fr. [37] B 9.5-12 D.-K.). Dal confronto con il passo
platonico risulta infatti uno stretto parallelismo, dove le differenze (come il rovesciamento nell’ordine
dei termini) si spiegano con le diverse finalitd dei due testi, ma le somiglianze inducono ad attribuire
con sicurezza a Emog il significato di fjo®og, che designa certamente 1'esametro dattilico (pp.
69-89).

Insomma, si tratta di un lavoro esemplare, in cui I’acume del filologo classico, applicato con
ricchezza e puntualith di informazione a questioni ancora aperte tra i medievisti, approda a esiti che
appaiono definitivi. L’esame delle diverse questioni affrontate ¢ delle argomentazioni condotte fa
apprezzare al lettore il rigore del metodo d'indagine insieme alla chiarezza del dettato e i risultati della
ricerca sembrano convincere, oltre che per la cotrettezza del metodo che ne ha permesso 1’acquisizione,
per I’apparente facilita della soluzione di problemi che da secoli si trovano ad essere oggetto di
controversia.

Padova Nadia Vidale

Concordanza dei ‘Poemi conviviali’ di Giovanni Pascoli, a c. di Clemente Mazzotta, “Quademi di
San Mauro”, Strumenti ¢ testimonianze, 1, La Nuova Italia, Firenze 1997, pp. XITI-475, L.50.000,
Concordanza dei ‘Carmina’ di Giovanni Pascoli, a c. di Clemente Mazzotta, “Quaderni di San
Mauro”, Strumenti ¢ testimonianze per ’Edizione Nazionale, 3, La Nuova Italia, Firenze 1999, pp.
XV-897, L.65.000.

Questi due volumi di concordanze pascoliane, come apprendiamo dal frontespizio del secondo (ma
gid dalla premessa del primo), sono costituiti in vista dell’edizione nazionale delle opere di Giovanni
Pascoli, promossa dall’ Accademia pascoliana di San Mauro e dal Dipartimento di italianistica dell*U-
niversitd di Bologna: ¢ un segno estremamente indicativo dell’acribia e della sistematicita con cui i
curatori dell’edizione nazionale pascoliana si sono accinti al loro compito il fatto che abbiano deciso
di fomnirsi in via preliminare di questi strumenti di lavoro, che saranno preziosi non solo per 1’edi-
zione cui attendono, ma per qualsiasi studio relativo all’ opera pascoliana. L’esperienza di lavoro che la
tradizione filologica classica ha fatto con questo tipo di strumenti non lascia dubbi. In questo caso tut-
tavia abbiamo a che fare con concordanze di un tipo non comune. E buona abitudine di chi si accinge
a costituire un indice o una concordanza assumere un testo standard di riferimento, stabilire alcune
norme generalmente abbastanza convenute e procedere alla digitazione o allo scanning dei materiali,
indicando poi al computer i criteri per ordinarli. Mazzotta ha dovuto affrontare il problema molto piu
a monte: come egli stesso ha lucidamente esposto in RPasc 10, 1988, 218-24, da qualche tempo il
dibattito critico sul Pascoli ha messo in luce I’inaffidabilita dei testi mondadoriani delle Poesie (che a
torto viene ancor oggi indicata da qualcuno con 1'indicazione immeritata di ne varietur), per 1'accu-

-419 -



mularsi di refusi non meno che per gli interventi arbitrari del Vicinelli: non disponiamo di testi critici
del Pascoli italiano, tranne che per le Myricae (1974 ed. Nava), e per il Ciocco trai Canti di
Castelvecchio (1983 ed. Ebani) e L ‘ultimo viaggio tra i Conviviali (1974 ed. Piras-Riiegg): necessita
impone di ritornare per ora all’edizione zanichelliana del 1910, in attesa di una revisione sistematica
sui manoscritti che consenta di disporre di testi credibili. Per i Carmina invece la quinta ristampa
dell’edizione mondadoriana (1970) appare in una certa misura attendibile, e pud servire da base, inte-
grandola, come Mazzotta ha fatto, con I’Appendix pascoliana curata da A. Traina e P. Paradisi, per le
altre poesie occasionali composte dal Pascoli in greco e in latino. Del resto, a partire dai saggi di
Dante Isella sulla tradizione a stampa delle Odi del Parini e del Giorno, siamo stati messi in guardia
nei confronti della tradizione a stampa, esposta non meno di quella manoscritta a trivializzazioni e
semplificazioni, in modo certamente pil insidioso anche se meno vistoso. La tradizione a stampa ¢
soggetta in generale a controlli pid sistematici di quelli che si compivano sui manoscritti medievali,
ma in compenso si presenta con una affidabiliti apparente che ogni tanto non corrisponde alla realta:
pud tramandare con I’autorita del testo stampato le normalizzazioni pit violente come in certi casi le
sviste pill strane.

Mazzotta quindi & partito da una scelta oculata tra le edizioni correnti, ma & andato molto oltre: sia
per i Poemi conviviali, sia anche per i Carmina, in molti casi dove il suo senso critico lo avvertiva
della necessita di un controllo, ha gia proceduto ad una verifica del testo sui manoscritti, ¢ rende conto
dei suoi interventi in due nutrite liste (rispettivamente alle pp. viii-x del primo volume ¢ ix-xi del se-
condo). Non ¢ tanto il numero, considerevolissimo, che deve impressionare, quanto la qualita dei gua-
sti messi in luce: per non dire d’altro, due interi versi erano spariti. La lettura delle introduzioni &
quindi importante indipendentemente dai problemi propri della costituzione del testo pascoliano: essa
mostra, qualche volta in modo impietoso, come volgari errori tipografici siano stati perpetuati nella
tradizione dei Conviviali ¢ dei Carmina. Ma non solo: apprendiamo che in molti casi la critica con-
getturale ad un testo sia pur autorevolmente tramandato pud sanare un guasto penetrato nella tradi-
zione. In questo caso I’esistenza degli autografi consente di sciogliere il nodo ¢ confermare (o confu-
tare) le perplessitd: la vicenda del testo pascoliano dovrebbe perd farci riflettere su quei casi, € sono
quelli con cui si confrontano normalmente gli antichisti, in cui questo riscontro non & pii possibile.
11 lavoro di Mazzotta pud prestarsi a riflessioni di metodo che vanno oltre i testi cui ¢ applicato.

Questi due volumi quindi offrono ben pitl di quello che il loro frontespizio dichiara: abbiamo in
realta due testi critici delle raccolte, certo ancora provvisori rispetto a quelli che il lavoro avviato dal
Comitato produrra un giorno, ma senza alcun dubbio assai pii1 affidabili di quelli di cui disponevamo
fino a questo momento. Sara dunque inevitabile da questo momento che le citazioni dalle due raccolte
pascoliane siano fatte considerando i testi qui editi ¢ non quelli tradizionali, ancor che curati in quaiche
caso dal Pascoli stesso.

Seguono le concordanze, che contengono le forme al centro di ogni riga di riferimento (cosi detto
sistema KWIC), secondo una convenzione assai diffusa e utile, con I’'indicazione siglata di raccolta,
sezione € verso.

Trento Vittorio Citti

Histoires de Venise, textes réunis par Sébastien Lapaque, Sortiléges, Paris 1996, pp. 353, 135 Ff.

Aver riunito un buon numero di testi d’autore che raccontano Venezia nel tempo & stata un’idea
felice nell’approssimarsi dell’anno di grazia 1997 nel quale si & celebrato il bicentenario di un evento
doloroso: nel maggio del 1797 la citta patisce il suo tragico epilogo ¢ perde il suo bene pitt grande:
I'indipendenza. Tutto un passato glorioso si sgretola: il volto di Venezia muta, essa diviene mito
estetico-sentimentale, sede di una bellezza fragile che turba e suscita negli animi cupe idee di
corruzione e di morte. Da «stato a mito» quindi come enuncia una mostra tenuta pressa la Fondazione
Giogio Cini; o forse la citta & stata sempre fra storia ¢ mito, mito di stato ¢ mito estetico-culturale
che giunge fino ai nostri giorni con il suo potere trasfigurante.

Le Histoires de Venise offrono molte suggestioni perché toccano questi temi con mano leggera,
non certo sistematicamente ma procedendo piuttosto per allusioni, per sottintesi. Apriamo il libro
edito con raffinata eleganza, corredato da gradevoli immagini della cittd opera di Canaletto, Bellini,
Tiepolo, da ritratti di Dogi, da stampe raffiguranti una Venezia lontana. La prima lettura, si sa, &

- 420 -



anche la prima operazione critica, forse la pil autentica. In questo caso il lettore-recensore ¢ preso
all'inizio da sconcerto, si vede come assalito da un insieme eterogeneo di testi che lo disorienta e
suscita I’esigenza (non si tratta di un tic accademico) di raggruppamenti piu logici, forse di una
maggiore attenzione alla cronologia: non dimentichiamo che le cittd sono immerse nel tempo,
segnate dal tempo. Era necessaria un’introduzione che potesse giustificare certe preferenze e rendere
pit edotto colui che si appresta alla lettura. Tentiamo qui di dare una linea al discorso che affiora dalla
scelte, nella speranza d'interpretare le intenzioni del curatore: si tratta di mettere a fuoco autori che ci
hanno particolarmente colpito lasciando da parte testi di poca risonanza o addirittura privi di vero
contenuto.

L’illuminista Montesquieu (i testi di autori francesi sono la parte pit valida della raccolta) é
interessato soprattutto dalla realta politico-sociale-cconomica della citta, ¢ attirato dalla potenza di uno
stato libero; Rousseau, il vagabondo di genio, il non illuminista, traccia (nelle Confessioni) un
gustoso quadro di vita veneziana; personaggi di ogni risma, gente altolocata, cortigiane, candide
giovinette che cantano dietro le grate delle chiese ruotano attorno all’Ego imperante dello scrittore.
Notevoli alcune lettere di Charles de Brosses che evocano la splendida Venezia dei procuratori, degli
avogadori, dei patrizi in toghe rosse nel Maggior Consiglio presieduto dal Doge; mirabile la
processione di gondole dorate e scolpite con gondolieri in gran livrea: ¢ questa la Venezia status, la
Venezia trionfante del Canaletto: il sole illumina le cerimonie, le imponenti regate in Canal Grande,
il tripudio del popolo. Gli scritti della pitirice settecentesca Elisabeth Vigée Lebrun, amica di Vivanti
Denon, ci danno la testimonianza di uno stato d*animo: vi &, nelle lettere, una garbata analisi dello
‘stupore’ che prova il forestiero nello scoprire le meraviglie della cittd: é uno stupore quasi naif,
certamente non insidiato dall’inquietudine, dal malessere. L’inquietudine regna sovrana, si sa,
nell’animo dei romantici: George Sand e Musset, perd, celebrano Venezia nella retorica, non é
retorico il loro vivere la citta nel dramma di una passione malata; Th Gautier esalta, nel suo
Carnaval, il gusto del travestimento, il fascino della trasmutazione che trovano il loro humus in una
citta la cui immagine sembra rifrangersi in mille specchi; il Facino Cane di Balzac, uno dei volti
indimenticabili della Commedia umana ci colpisce particolarmente: Facino privato della luce, avido,
votato all’infelicitd, & quasi metafora di una Venezia oscura che va verso il declino. Aver citato
ampiamente Byron (dal Childe Harold) ha un suo senso: Byron ¢ il poeta che canta la nostalgia per
una Venezia che ¢ per lui la cittd incantata dell’infanzia, é ’evocatore di una Sehnsucht struggente che
si stempera in musicali cadenze, interrotta, a tratti, da grida d’angoscia e di rabbia per un baratto
infame: la cessione di Venezia all'Austria. Nell’importante poema di Byron si compie il doloroso
trapasso: la citti amata da Dominante diventa la Venezia dei sospiri. I fratelli Goncourt con le punte
preziose della loro «écriture artiste» che ha tradito il naturalismo c’introducono all’ ‘irrealtd’ di una
cittd che & natura e artificio insieme e preludono alle rappresentazioni di fine Ottocento ¢ dei primi
anni del secolo nuovo, in cui avviene la separazione definitiva fra bellezza e potenza e ci si avvia alla
celebrazione di una bellezza che ¢ morte. La citta & spettrale, putrida, malata nella visione di Barrés
(Amori et dolori sacrum), essa & «il canto di una bellezza che se ne va verso la morte». Una
stanchezza morbosa piega il viaggiatore che sembra quasi affondare nell’aria infetta con 1'animo
stretto dall’angoscia, dalla solitudine. Una fatica insidiosa afferra anche il protagonista di La morte a
Venezia in quella emblematica traversata in gondola (cupo «convoglio funebre») verso il Lido,
guidato da un gondoliere che sembra Caronte. Anche per Goethe, ricordiamo, la gondola ¢ culla e bara
insieme, ma in Goethe vi é ancora vitaliti nell’evocazione della citta: lo testimoniano alcune lettere
del Viaggio in Italia che perd non sono state citate (per es. la splendida III che descrive una
sconcertante festa in piazza S.Marco in onore del principe di Sassonia). L’accostamento
Venezia-morte € nato, in Germania, con la decadenza della Repubblica: Thomas Mann ¢ lo scrittore
che pit di altri d3 forma compiuta all’interpretazione mitica della cittd. Nell’area anglosassone
H.James affonda solo a tratti nella desolazione di morte che pud ispirare Venezia: la mitologia
jamesiana, centrata sull’esaltazione dell’intensita del vivere, allontana gli spettri e fa della citta il
luogo privilegiato dell’Arte che, nella vita, ha il sopravvento su tutto. Ma c’¢ dell’altro. La
conversazione riportata nella raccolta, tratta da Aspern papers, fa pensare. L’io narrante e Miss Tita
parlano nella notte, in un giardino fiorito (i giardini segreti di Venezia...): sembra quasi che la notte
veneziana con il suo mistero, con la sua apparente immobilita, metta in luce conflitti emotivi latenti,
stimoli alla comprensione di sé e dell’altro. Su questa linea ‘confidenziale’ ci sembra il Proust del
brano tratto da La fugitive. L’angelo di S.Marco che egli vede al suo risveglio in albergo, &
messaggio di gioia, di vita, non di declino. P.Morand in un interessante testo successivo interpreta,

-421 -



approfondisce il rapporto di Proust con la cittd. E persuaso che Proust superd la fase ‘edonistica’ che
ruota attorno al culto della Bellezza a cui lo ba iniziato Ruskin, per rendere pid umano, piu sofferto il
suo incontro con Venezia (vedi Maman et [ 'ogive).

Alcuni testi di autori contemporanei sono gustosi, paradossali. Assistiamo, forse, & tentativi di
smitizzazione, di dissacrazione sulla scia di Marinetti? (‘Noi ripudiamo 1’antica Venezia estenuata €
sfatta...Venga finalmente il regno della luce elettrica a liberare Venezia dal suo chiaro di luna...”). Nel
Viaggio in Italia di J.Giono tanta ironia, tante provocazioni: Venezia raccontata da un cameriere del
Florian (I’'acqua alta invade la piazza) che non lesina dettagli inverosimili. Del resto chi ha letto il
libro ricorda certamente quell’incredibile descrizione, qui non citata, delle donne veneziane che fanno la
fila davanti al macello, ogni mattina, per poter bere il sangue delle bestic macellate che da energia,
vitalitaf Del resto i gusto della dissacrazione appare anche in un libro recentissimo: Contre Venise di
R.Debray (ricordiamo anche il Revel). In La facade M.Butor della famosa ‘scuola dello sguardo’ ci
offre un pezzo di bravura: si tratta di un testo strutturato su due registri d’ispirazione. Il motivo
ricorrente & quello della folla che invade la cittd (realta che il veneziano vive ogni giomo), espressione
di un turismo dilagante che profana i monumenti e deturpa la cittd. Oppressi, storditi riusciamo
appena a intravedere qualche cupolsa, qualche campanile ¢ «lo splendore del sole sulla baia» (che baia
non ¢&). La Bellezza in lotta con la Banaliti. Con il grande Y. Bonnefoy si ritorna al mito, rivissuto
con sensibilitd modema. Fra tante divagazioni intelligenti, fra tante mete di visggio suggestive, 8i
delinea il concetto dell’unicita di «un licu autre», di un luogo diverso da tutti gli altri, «un arriére -
pays», un retroterra misterioso ¢ sfuggente, traguardo ultimo di un cambiamento, di una mutazione
che solo Venezia sembra promettere ¢, a volte, assicurare.

Coloro che sono nati e cresciuti in questa cittd la guardano con altri occhi, non agisce pit 1'idea di
diversith ma d’identitd. Il giovinetto Goldoni dei Mémoires sembra essere un esempio del rapporto
del nativo con la sua cittd. La visione di Venezia per il giovane Goldoni e per ogni veneziano &
piacere, stupore sempre rinnovato, ¢ fonte di vitalitd, & festoso immedesimarsi in ua quotidiano che
esce dalla favola e dal dramma. In questo stato d’animo vi & oggi, pit che mai, la volont! di superare
I'inerzia bizantina, le incertezze e di non fur morire questa cittd che & di tutti. 11 suo potente
metabolismo spirituale le ha assicurato nei secoli, ha ben detto V. Branca in un suo recente
intervento, un destino di capitale culturale: Venezia, quindi, come sede di un umanesimo vivo ¢
creativo anche nella realtd dell’oggi. Succisa virescit, sempre. Venezia come la leggendaria Fenice?
In campo S. Fantin sono in corso i lavori per ricostruire il maggiore teatro della cittd: & musica per i
veneziani, & speranza. Grazi¢ quindi al curatore di questa raccolta di testi, che ci ha fatto riflettere e
giungere a tali conclusioni.

Venezia Bruna Pieresca

-422-



