
LEXIS
Poetica, retorica e comunicazione nella tradizione classica

17.1999
ADOLF M. HAKKERT EDITORE

LEXIS 
Poetica, retorica e comunicazione nella tradizione classica 

17.1999 
ADOLF M. HAKKERT EDITORE



S ——————— e AE 

Nei giorni 21-23 maggio 1998 si è tenuto a Cagliari un seminario sui problemi del 
testo di Eschilo, cui hanno preso parte Roger D. Dawe, Vincenzo Di Benedetto, Alex 
F. Garvie, Jacques Jouanna, Pierre Judet de la Combe, Carles Miralles e Martin L. 
West, oltre al sottoscritto, ad Angelo Casanova, Tristano Gargiulo, Luigi Leurini, 
Patrizia Mureddu, Gian Franco Nieddu ed Andrea Tessier. Bernhard Zimmermann, 
invitato, non ha potuto partecipare per imprevisti impegni accademici. Pubblichiamo 
qui i testi degli interventi che ci sono stati consegnati, nell'ordine in cui sono stati 
pronunciati, quindi le osservazioni che sono state rivolte ad ogni intervento con le 
repliche dei relatori. Credo che questo seminario abbia avuto qualche significato, sia 
come momento di illustrazione di diverse tendenze ecdotiche ed esegetiche del testo 
eschileo in questi anni, sia anche come espressione di modi differenti ma forse 
complementari di affrontare i testi antichi. La redazione di Lexis è lieta di ospitare gli 
atti di questo dibattito, che verte anche sulle relazioni tra poetica e critica del testo, e 
quindi non appare estraneo alle sue scelte di fondo; ringrazia l'Università di Cagliari 
che è stata presente con il saluto del Rettore e del Preside della Facoltà di Lettere, e ha 
sostenuto l'onere finanziario e organizzativo dell'incontro, la Regione Sardegna che ha 
partecipato al finanziamento di questo numero della rivista, e tutti i colleghi intervenuti. 
Noi confidiamo che il clima di collaborazione che si è instaurato nelle giornate del 
seminario e che è proseguito nella messa a punto degli atti relativi continui nei 
prossimi anni, con la medesima cordialità. 

Vittorio Citti



IL TESTO DI ESCHILO? 

Il testo di Eschilo che Licurgo ordinò fosse conservato per iscritto, come proprietà 

comune degli Ateniesi, dal 334 a.C., e che da allora fu sempre confrontato da un 

funzionario pubblico, il yoauuatesc della città, con il testo recitato dagli attori, orale 

questo e non scritto!, che cos’era? 

Ci sono due possibilità. La prima è che un testo scritto da Eschilo, o da lui dettato, 

si sia Conservato senza cambiamenti da quando il poeta lo aveva insegnato, per la prima 

volta, al coro e agli attori. La seconda che si trattasse di un testo composito, che 

avrebbe riflettuto i cambiamenti che via via in ogni opera, come era stata insegnata dal 

poeta per la prima volta, avrebbero introdotto gli altri poeti che dopo di lui l’avrebbero 

messa in scena, e altresì il coro e gli attori di ogni nuova rappresentazione. 

La prima possibilità è l’unica, di fatto, che permettendo la continuità tra il Laur. 

32.9, conosciuto come M, e gli altri testimoni della tradizione diretta e indiretta, e ‘il 

testo di Eschilo, legittimerebbe la tradizionale aspirazione della critica testuale a offrire 

un testo il più prossimo possibile all’originale dell’autore. La seconda invece non 

riproporrebbe la continuità tra il testo eschileo della copia, diciamo ufficiale, di Licurgo 

e quello della nostra tradizione, ma implicherebbe addirittura il dubbio sulla continuità 

tra l’ipotetico originale di Eschilo e quello di Licurgo. Non che questo dubbio non si 

possa porre verosimilmente sul testo di Sofocle o su quello di Euripide, ma nel caso di 

Eschilo esso potrebbe avere una sua motivazione, fondata da una parte sul fatto che la 

copia di Licurgo fu eseguita settantadue anni dopo la morte di Sofocle ed Euripide, ma 

centodieci anni dopo quella di Eschilo, e dall’altra su certe caratteristiche della poesia 

eschilea, come l’importanza delle parti coralì e il modo con cui sono costruite le 

immagini?. D’altra parte, una serie di indizi di varia natura, da certe notizie degli antichi 

a talune perplessità avanzate già dai contemporanei, potrebbe giustificare un maggiore 

scetticismo nei confronti del testo tramandato con il nome di Eschilo. 

Questo contributo vorrebbe mettere in luce alcuni aspetti del testo di Eschilo, tra il 

momento in cui ogni tragedia fu composta e rappresentata e quello in cui il testo di 

essa fu trascritto nell’esemplare di Licurgo, e vedere se essi possano giustificare la 

problematicità radicale indicata dal segno interrogativo apposto al titolo di questo 

contributo. 

C’è anzitutto la questione, molto dibattuta e che non intendo ora riproporre, ma che 

non si può ignorare quando si parla del testo di Eschilo, sul significato di dd&oxreuv 

applicato ad una tragedia del quinto secolo. Il fatto che il poeta o qualcun altro la 

insegnasse al coro e agli attori implica che il poeta l’avesse scritta e che ne fornisse 

! A. Wartelle, Histoire du texte d'Eschyle, Paris 1971, 101 ss. 
2 Th.G. Rosenmeyer, The Art of Aeschylus, University of California Press 1982, 77 ss.; A. 

Lebeck, The Oresteia, A Study in Language and Structure, Cambridge Mass. 1971. 

LEXIS 17/1999 - 5-



delle copie? Non credo che si possa indicare una grande differenza, riguardo 

l’applicazione della tecnologia della scrittura alle tragedie, tra la prima metà del quinto 

secolo e gli ultimi anni di esso3. Nel caso della prosa, questa differenza non esiste: 

essa, anche se è stata prodotta per una performance orale, doveva essere letta davanti a 

un pubblico, e non è necessario che fosse memorizzata. Nel caso di un dramma, le 

parole che devono essere cantate o pronunciate sulla scena debbono essere state 

memorizzate. Per Eschilo, si è d’accordo che nelle sue tragedie il ruolo del coro è 

centrale4; insegnare la dizione o il canto, assicurarsi che nessuna immagine vada 

perduta o banalizzata, fa necessariamente parte del lavoro del poeta nel contesto di una 

rappresentazione in cui deve altrettanto controllare - e non può farlo prescindendo dalla 

dizione esatta di ciò che canta il coro - le figure di danza o l’effetto che l’insieme deve 

suscitare negli spettatori”. Sembra che un testo scritto non sia assolutamente 

imprescindibile, ma ragionevolmente postulabile, come supporto per la memoria del 

poeta e per la persona (se questa non era il poeta) che istruiva i coreuti, efebi non 

professionisti®. Nel caso degli attori, l’opportunità di un testo scritto non si impone 

con la medesima necessità, perché ciò che essi dicono, con l’aiuto dei trimetri, esige 

uno sforzo di memoria minore e pertanto meno rigoroso. 

Tutto ciò vale per quanto riguarda la rappresentazione - tutte le rappresentazioni -, 

ma sembra ragionevole che in ogni caso di un’opera come la tragedia rimanesse un 

testo. Anche se la memoria doveva giocare un ruolo importante, anche per le figure di 

danza e per la musica, la conservazione doveva avvenire per iscritto, non solo nel senso 

che la scrittura vi avrà avuto un ruolo imprescindibile, come ricordo di un testo scritto, 

ma si deve pensare che essa dovesse essere interamente affidata alla scrittura. Sembra 

dunque pensabile l’esistenza di un testo scritto delle tragedie mentre Eschilo era in 

vita: questo implica che qualcuno, il poeta stesso o un suo collaboratore o uno del 

pubblico che fosse esperto, abbia conservato per iscritto le sue opere? e non sembra 

che debba implicare in nessun modo la fissità del testo dal punto di vista della 

rappresentazione. Se dei testi esistevano, il vero testo era quello che veniva aggiornato 

ad ogni rappresentazione, quello che era pronunciato in teatro. 

Così dunque considero molto probabile che le tragedie fossero testi scritti già 

quando Eschilo era vivo, ma, prima di dire qualcosa sul rapporto di questi testi con 

quello di Licurgo, mi sembra opportuno considerare, da una parte, che la tragedia fu un 

3 G.F. Nieddu, Alfabetizzazione e uso della scrittura in Grecia nel VI e V sec. A.C., in Oralità, 

cultura, letteratura, discorso, a. c. di B. Gentili e G. Paioni, Roma 1985, 81 ss. 

4 ) Rode, Untersuchungen zur Form des aischyleischen Chorliedes, Tiibingen 1966; Wartelle, 

44. 

5 T 101; cf. 95 R. H.D.F. Kitto, The Dance in Greek Tragedy, JHS 75, 1955, 36 ss. 

6 J.J. Winkler, The Ephebes' Song: tragoidia and polis, in Nothing to do with Dionysos?, edd. J.J. 
Winkler e F. Zeitlin, Princeton University Press 1989, 44. 

7 Perfino se non ci fosse stato un testo scritto dal poeta, sarebbe possibile una «memorial recons- 
truction» nel senso in cui è stata postulata per alcune tragedie di Shakespeare; cf. J.L. Halio, W. 
Shakespeare, The Tragedy of King Lear, Cambridge University Press 1992, introd., 55. 

-6-



mestiere, e, dall’altra, riflettere su ciò che sappiamo circa altre rappresentazioni, oltre la 

prima, in altri luoghi o in altri momenti, di tragedie di Eschilo. 

La Vita di Eschilo (T 1 R., $ 12) dice del poeta che «gli Ateniesi lo amarono tanto 

da votare che, dopo la sua morte, chi volesse insegnare le sue opere ricevesse un coro». 

È chiaro che questa notizia implica che, morto il poeta, qualcuno poteva fare ciò che lui 

aveva fatto da vivo, ‘insegnare’ una sua tragedia al coro. Anzitutto abbiamo notizia 

dalla Suda (T 71 R.) che un figlio di Eschilo, di nome Euforione, anch’egli poeta 

tragico, mise in scena opere del padre dopo la morte di questiS. Anche se, secondo lo 

stesso testimone, il figlio «vinse quattro volte», ma con opere che il padre «non aveva 

ancora presentato in pubblico» (èmude&tEdyuevog), possiamo supporre che anch’egli, 

in altre occasioni, avesse messo in scena opere già rappresentate da Eschilo, perché chi 

meglio di Euforione, figlio di Eschilo e poeta tragico, poteva ricevere il coro che la città 

aveva messo a disposizione di chi volesse rappresentare una tragedia di Eschilo? Lui 

stesso o un suo fratello, Eveone, della cui esistenza ci informa anche la Suda (T 2R.) e 

anch’egli poeta tragico, o altrimenti uno dei discendenti di una sorella di Eschilo, che 

per quello che sappiamo ricoprono l’arco di quattro generazioni, l’ultima delle quali, 

composta da Astidamante l e Filocie Il, fu praticamente contemporanea a Licurgo?. 

La notizia della Vita è confermata da uno scolio ad Aristoph. 4Ach. 10, che informa 

che «solo i suoi drammi» ricevettero questo speciale trattamento, dopo la morte del 

poeta, «per voto comune», ossia per una decisione dei cittadini ateniesi, «tanto grande 

era l’onore (ty1)}) che aveva trovato» fra loro. Questa considerazione dello scolio, sul 

fatto che dare un coro a chi volesse rappresentare un dramma di Eschilo era una 

decisione presa in comune, implica, è chiaro, che gli Ateniesi apprezzassero non solo la 

musica e la danza dei suoi drammi, ma anche ciò che vi veniva detto e cantato - e la 

cosa è d’altro canto evidente anche ad Aristofane. In un’epoca in cui la prosa aveva già 

dei lettori, non bisogna escludere che un ateniese di quelli che tenevano in tanto onore i 

drammi di Eschilo avesse una copia di qualcuno di essi; ora non bisogna nemmeno 

dubitare che in generale la conoscenza che ne avevano fosse basata sulla memoria e 

alimentata sia dalla nuova rappresentazione di alcune opere, sia dalla fecondità e 

continuità della produzione di Eschilo. In queste condizioni credo che si possa dire che 

gli Ateniesi erano capaci di identificare Eschilo, ossia di riconoscere uno stile nei suoi 

drammi. La tragedia esigeva delle conoscenze specifiche: non è come la poesia 

destinata al simposio, che non richiedeva altro che attitudini personali e conoscenza 

della tradizione, ma è uno spettacolo complesso, composto di musica, danza, mimica, 

parola recitata e cantata, ed eseguito nello spazio di un giorno e davanti alla comunità, 

sotto la responsabilità di un poeta tragico, in questo senso un vero tecnico, un uomo di 

8 Non è Eschilo l'unico fondatore di una saga di poeti tragici; sappiamo anche che Sofocle ed Euri- 
pide ne fondarono, e altri poeti tragici meno conosciuti, come Carcino: cf. J. de Hoz, La tragedia 

griega considerada como un oficio tradicional, Emerita 46, 1978, 189-90. 

9 Wartelle, 24. 

7-



mestiere!0, Basta ricordare che i mestieri, e fra questi quello di poeta, si trasmettevano 

spesso nell’ambito di una famiglia, e che i discendenti di un poeta erano incaricati di 

custodire, a memoria e in seguito per iscritto, la sua opera ma anche di riproduria e 

aggiornarla; d’altro canto, il mestiere non solo permetteva di custodire, ma anche di 

comporre e implicava dunque il dominio di tecniche di variazione che, ad ogni 

performance, consentivano di modificare un verso, o un gruppo di versi, o addirittura 

una parte considerevole di testo. Di questo stato fluttuante, tra il testo trasmesso e 

l’innovazione, abbiamo testimonianza per alcuni testi, che documentano le varianti 

introdotte, ad esempio nella poesia provenzale!! e nel teatro inglese elisabettiano!?, ma 
non direttamente nei testi greci, in cui la conservazione ha privilegiato un testo unico 

che è il risultato dell’eliminazione delle varianti nel momento della scrittura - il risultato 

della prima critica filologica, sostanzialmente quella ellenistica. L’analisi, forse, può a 

volte scoprire in qualche testo due possibili versioni altenative che siano state trascritte 

una dopo l’altra!3, ma in casi isolati e sempre ipotetici; e, con l’aiuto della fortuna, un 

papiro può fornirci una versione ampliata rispetto al testo dei manoscritti!* o la 

tradizione indiretta può arriva-re a suggerire un testo alternativo!5. Ma il mio 

argomento è che la critica filologica ellenistica, o la copia di Licurgo, nel caso dei 

tragici, nello stesso tempo in cui preservava il testo ne doveva distruggere la 

variance!$, e che ciò può avere conseguenze che hanno fortemente deturpato tutti i 

testi drammatici che ci sono giunti e forse specialmente quello di Eschilo. 

Bisogna infatti considerare, oltre al fatto che le tragedie diventavano patrimonio dei 

membri della famiglia del poeta e di qualsiasi esperto del mestiere che avesse 

intenzione di rappresentarle, anche le notizie di cui disponiamo a proposito di attori 

detti ‘di Eschilo’, tanto nella Vita (T 2 R.) come in altre fonti (T 79, cf. T 80 e fr. 208a 

R.), e anche a un suo abituale maestro di danza, un tal Teleste (T 81 R.) che, mediante 

la disposizione e l’esecuzione delle figure, nella esecuzione dei Sette contro Tebe, 

«rendeva evidenti le cose», cioè mimava il senso delle parole e del canto, «da tanto 

esperto (teXvitns) che era». Sono ricordati ancora come specialisti alcuni dei suoi 

attori, come un certo Esopo!?. 

Ancora durante [a vita di Eschilo, gli attori e gli altri texvîtai che lo circondavano 

possono far pensare che, come si chiedeva Orgel a proposito del teatro del 

Rinascimento, «la creazione di un’opera fosse un progetto di collaborazione, al centro 

10 5. de Hoz, La tragedia. 

11 G. Nagy, Poetry as Performance, Cambridge University Press 1996, esp. pp. 7 ss. 

12 J. J. McGann, A Critique of Modern Textual Criticism, University Press of Virginia 1992, 33. 

$s., 130 ss. 

13 Hes. Op. 59-68; 69-82; cf. C. Miralles, Hesiodo, Erga 42-105, La invenciòn de la mujer v la 

tinaja, in Estudios actuales sobre textos griegos, ed. J.A. Lòpez-Férez, Madrid 1991, 36 ss. 

14 Hes. Op. 173 a-e West (173 a= 169). 
15 J. Labarbe, L'Homère de Platon, Liège 1949. 
16 B. Cerquiglini, Éloge de la variante, Paris 1989, 54. 
17 T79 R. Sembra essere stato stranamente specializzato in ruoli ridicoli. 

8-



del quale era ovviamente l’autore»!8, Nel caso di Eschilo, bisognerebbe pensare che la 
collaborazione, per quanto riguarda il testo, sarebbe stata più aperta per le parti 

dialogate e nei monologhi, nelle parti sostenute dagli attori. Dopo Eschilo, coloro che 

insegnavano le sue tragedie verosimilmente contavano su un testo scritto, ma il 

rapporto di collaborazione con questi TeXyvitai continuava a essere lo stesso, da una 

parte come dall’altra; è ragionevole pensare che essi potessero tener presenti i gusti del 

pubblico, che si sarebbero evoluti dall’epoca di Eschilo, e perfino rispondere a volte a 

sosllecitazione concrete del momento di una nuova rapprsentazione. In questo modo, 

una volta morto Eschilo, coloro che mettevano in scena le sue tragedie potrebbero aver 

continuato quel ‘processo di collaborazione’ avviato quando il poeta era in vita. 

Un ‘processo di collaborazione’ che talvolta lo stesso poeta incominciò con se 

stesso, nel senso che Eschilo fu il primo a riportare in scena una sua tragedia: la Vita lo 

afferma chiaramente a proposito dei Persiani: Eschilo avrebbe portato in Sicilia la 

tragedia per invito del tiranno lerone e la rappresentazione avrebbe avuto un grande 

successo (T 1 R.); il punto è se è lecito dubitare se il testo portato in Sicilia fosse stato 

quello messo in scena nel 472 ad Atene (cf. T 55a-b R.). In primo luogo, Aristofane fa 

dire ad Eschilo al v. 1026 delle Rane che i Persiani è posteriore ai Sette!?, mentre noi 

possiamo leggere nell’argomento di M (T 58a R.) e anche nel celebre POxy. 2256 che 

quest’opera è del 467; in secondo luogo, al v. 1028 ancora delle Rane, Dioniso dice 

che Eschilo vi rendeva il compianto per Dario morto e che il coro diceva iavoî. È stato 

necessario correggere il testo dei mss. di Aristofane perché Dioniso parli di un 

compianto?°, ma ciò che complica definitivamente l’imbroglio sono gli scoli, perché 

nel testo dei Persiani che è arrivato a loro, dicono, «non è annunciata la morte di Dario 

e il coro né applaudiva né diceva lavoî». E inoltre: «dice Erodico che se ne fecero due 

rappresentazioni e che questa tragedia si occupava della battaglia di Platea» (T 56 a 

R.); e ancora: «Didimo dice che il dramma / Persiani non si occupava della morte di 

Dario; per questo c’è chi parla di due sue presentazioni - ossia, insegnamenti, 

rappresentazioni: àudaoxaXiag - e dice che una di queste non ci è arrivata» (T 56 b 

R.). Malgrado dal verso Ran. 1028 non sembra che si debba dedurre che nei Persiani 

la morte di Dario fosse annunciata, la cosa è che l’informazione degli scoliasti è 

inequivoca: dicono che differenti autorità parlavano di due rappresentazioni della 

tragedia e assumono in modo del tutto naturale che c’erano nei rispettivi testi delle 

differenze - a parte l’affare della morte di Dario, come minimo le differenze necessarie 

perché una volta lo sfondo fosse la battaglia di Salamina (480 a.C.) e l’altra quella di 

Platea (479 a.C.), una navale e l’aîtra di terra. D’altro canto, crea perplessità il fatto che 

la versione che presenta cambiamenti rispetto a quella che abbiamo noi non 

corrisponda alla rappresentazione siracusana, ma a quella di un aggiornamento ateniese 

18 S. Orgel, What is a Text?, Research Opportunities in Renaissance Drama 24, 1981, 6. 

19 Ma cf. Tzetzes ad Ar. ‘Ran.’ 1026 {T 60c R.). 
20 Aristéfanes, Las ranas, intr. com. trad. J. Garcia Lépez, Murcia 1993, 173. 

9.



- quella posteriore ai Sette che dice Aristofane? - che si suppone dovrebbe provenire da 

quella della prima anche ateniese del 472, Ora, perfino se non teniamo in conto la 

testimonianza di Aristofane - per esempio, perché non è abbastanza credibile ciò che 

sembra implicare -, l’informazione degli scolii si mantiene riguardo a una 

rappresentazione siciliana, per la quale, se ha ragione chi suppone che fosse per 

commemorare la battaglia di Imera - che avrebbe avuto luogo lo stesso anno che quella 

di Salamina - possiamo supporre che il poeta avrebbe scelto come sfondo la battaglia 

di Platea perché questa non era navale come quella di Salamina. 

Per ciò che concerne il nostro tema, però, dei Persiani abbiamo per lo meno 

testimonianza di due rappresentazioni mentre Eschilo era ancora vivo dirette da lui 

stesso, il quale, sul testo della prima, avrebbe portato a termine nella seconda tutti i 

cambiamenti che gli conveniva - è forse logico ipotizzare che fossero sostanzialmente 

nelle parti recitate. In principio, sembra ragionevole che quella che è arrivata fino a noi 

sia la versione ateniese e che si sia perduta la siracusana, ma, se teniamo in conto la 

testimonianza delle Rane, non sappiamo neanche per quale ragione il testo della prima 

rappresentazione ateniese sembra corrispondere a quello della tradizione manoscritta 

che controlliamo senza i cambiamenti dei quali ci informa Aristofane, che avrebbero 

dovuto essere introdotti o nella forse improbabile rappresentazione ateniese ‘posteriore 

ai Sertte che implicherebbe il verso Ran. 1026 o in una rappresentazione vicina al 405, 

data delle Rane. 

Non abbiamo notizie che lo stesso Eschilo mettesse in scena per la seconda volta 

nessuna delle tragedie che ci sono pervenute. Nel caso delle Supplici, che era stata da 

sempre considerata la più arcaica per ciò che concerne lo stile - e dunque la più antica, 

sì deduceva, e si datava verso il 490 -, dalla scoperta di una didascalia che permetteva di 

datarla con relativa probabilità al 463 - o, dilatando un po’, fra il 466 e il 458 -, la 

maggioranza dei filologi ha cambiato opinione e ora la ritiene, sicuramente a ragione?!, 

la terza, dopo i Persiani. Ma altri, per coerenza con la ben fondata opinione 

sull’arcaismo dell’opera, hanno pensato che la didascalia del papiro di Ossirinco 

2256.3 non si riferiva alla prima rappresentazione, ma a una nuova messa in scena 

delle Supplici dopo la morte di Eschilo?2, cosa permessa dai dubbi che presenta la 

datazione al 463, basata nell’integrazione nel papiro del nome dell’arconte 

Archedemide. Quelli che ancora sostengono che la didascalia non si riferisce alla 

prima dell’opera, ci ricordano, così come l’unica cosa che dice con certezza il papiro è 

che Sofocle fu secondo, che l’arconte del 453 si chiamava Aristone, e Archia e 

Arimnesto quelli del 418 e 415. Ad ogni modo, quel che bisogna riferire qui è che è 

anche stata discussa la possibilità che ci fosse stato un décalage fra la data della 

composizione e quella della presentazione dell’opera: che Eschilo non avesse 

presentato fino al 463 un’opera che avrebbe composto -in che altro modo se non 

21 A.F. Garvie, Aeschylus, ‘Supplices’, Play and Trilogy, Cambridge 1969, 19 ss. 

22 T70R. (cf. com., p. 54). 

- 10-



avendola rappresentata?3- verso il 490. In questo caso, le Supplici costituirebbero un 

altro esempio di una tragedia che Eschilo stesso avrebbe messo in scena due volte. 

Bisogna considerare, però, che la cosa logica è, nell’opera di un poeta drammatico che 

rielabora le opere nel periodo di prova24, che la versione che ci è arrivata, se è quella 

del 463, sia stata aggiornata, attualizzata. Di modo che c’è una certa contraddizione nel 

mettere in dubbio la datazione del 463 per le caratteristiche più arcaiche delle Supplici 

senza pensare che, se queste erano così sensibili, il poeta le avrebbe potute 

modernizzare nella ripresa dell’opera; o, nel caso di una ripresa postuma, lo avrebbero 

potuto fare quelli che la mettevano in scena allora. Ma forse, quello che sarebbe 

necessario, sarebbe ponderare il fatto che l’arcaismo delle Supplici risiede fondamen- 

talmente nel suo stile, e dedurre che i cambiamenti drammatici in um’ipotetica ripresa 

delle Supplici, contemporanea o postuma al poeta, avrebbero colpito questioni 

argomentali concrete, forse di allusioni o ideologiche, ma non di stile, non di fondo dal 

punto di vista poetico. 

Il caso dei Serte è ben significativo a questo proposito. Praticamente tutti sono 

d’accordo sul fatto che la fine di questa tragedia (vv. 1005-1077) non può essere di 

Eschilo perché implica la conoscenza dell’Antigone di Sofocle?5, che si suole datare al 

442, ed Eschilo doveva morire verso il 456. Riguardo al nostro discorso, però, la prima 

domanda da fare è se i filologi si sarebbero resi conto che questi versi non erano di 

Eschilo, se non ci fosse stato questo problema nel tema, nell’argomento. Detto in un 

altro modo: dal punto di vista dello stile è realmente abbastanza sensibile la differenza 

con il resto del dramma?6? Ora, la domanda più importante, accettata l’atetesi della 

fine, è se il pubblico della rappresentazione in cui si introdusse questa fine non si 

rendeva conto che non era di Eschilo. Gli Ateniesi avevano votato che si desse un coro 

a chi volesse mettere in scena le sue opere; loro, che avevano votato in questo senso 

perché le apprezzavano, queste opere, potevano esercitare un certo controllo sociale sul 

testo - basato soprattutto sulla memoria, ma pur sempre un controllo. Fra gli uni e gli 

altri, è improbabile che non se ne rendessero conto; che non ricordassero che i Sette 

finiva prima o che non vedessero che una precedente fine era stata sostituita da un’altra 

. nuova. Tanto in un caso come nell’altro, bisogna tornare a fare una domanda: non 

doveva esigere niente, il pubblico, a chi rifaceva o manipolava il testo di Eschilo? 

Probabilmente la risposta è doppia: da una parte esigeva l’autorità che nasce dal 

23 Garvie, 25 ss.; H. F. Johansen - E. W. Whittle, Aeschylus, The Suppliants, 1, Copenhagen 
1980, 22 ss. 

24 Johansen - Whittle, 23 («during the period of rehearsal»). 
25 Da A. Schòll secondo M. L. West, Aeschylus, Tragoediae, Stuttgart 1990; da Bergk secondo 

Wartelle, 73 ss. 

26 «On senb, segnala Wartelle, 73, «que l'auteur ne manque pas de talent et sait s'approprier un peu 

de la manière d'Eschyle». La scena è costruita come tante altre simili nella tragedia: due tirate 
antitetiche, dell'araldo e di Antigone, e dopo una breve sticomitia che lascia posto agli anapesti 
finali del coro; cf. L. Lupas - Z. Petre, Commentaire aux Sept contre Thèbes d'Eschyle, Bucu- 

resti-Paris 1981, 282. La differenza è caso mai estetica - per il gusto dei moderni - ma non esat- 
tamente di mestiere.



mestiere - che conoscesse la tragedia che voleva presentare e sapesse mostrarla -; 

dall’altra, che gli eventuali rifacimenti 0 manipolazioni - soppressioni e aggiunte 

inclusi - preservassero il carattere eschileo del totale. Questo carattere per loro non 

doveva consistere solo nella dizione, ma anche nella musica e nella danza, nell’effetto 

che tutto l’insieme faceva loro; ora, dal punto di vista del testo, che è quello che noi 

possiamo controllare, vuol dire lo stile: ciò che Aristofane nelle Rane presentava come 

caratteristico di Eschilo, anche dal punto di vista dei valori, inseparabili dallo stile, che 

caratterizzavano le sue tragedie. 

Tornando ai Sette, tanto il finale come le aggiunte e le manipolazioni che la 

preparano (vv. 86167; l’attribuzione del dialogo cantatò dei vv. 961-1004 ad Ismene 

ed Antigone; vv. 996-97) sono in stile eschileo: sia ben inteso che non invoco l’analisi 

filologica per questa affermazione, bensì mi appello all’idea generale che gli Ateniesi 

avevano di Eschilo e che è illustrata dal giudizio di Aristofane. Una volta accettato che 

il finale non appartiene ad Eschilo, non vale la pena esaminarla con la lente, per trovarvi 

echi della sofistica (v. 1071), monologhi interiori troppo moderni (vv. 1033 s.), una 

stranezza prosodica aî v. 1056 e un tono di alterigia verso Tebe nel discorso 

dell’araldo, che sarebbe più comprensibile dopo la guerra del Peloponneso?’? , per non 

insistere sui celebri xo6BovAoL t0 d1juov, che fino alla fine della stessa guerra non 

esistevano in Atene. Ma è proprio sicuro che si debba intendere che questi magistrati 

di Tebe riflettano un’istituzione reale ateniese?28 Se all’origine dell’aggiunta finale sta 

l’Antigone, sarebbe necessario spiegare perché il poeta di stile eschileo che la compose 

non si riferì a un decreto di Creonte, e perché si prese la pena di comporla: non tutte le 

opere dei tragici che presentano difficoltà nei dettagli o nella trama sono state 

aggiustate per sopprimere queste difficoltà. Tuttavia queste questioni implicherebbero 

una valutazione dell’opera che leggiamo analoga all’insieme che i manoscritti ci hanno 

trasmesso, e invece l’atteggiamento dei filologi è o di difenderne la fine, e solo allora 

parlare dell’insieme essendosi legittimati, ovvero ignorarlo, facendosi forti delle ragioni 

dell’atetesi. Ora ha realmente senso la pretesa di restituire ad Eschilo ciò che è di 

Eschilo di fronte ad un poeta che componeva per la scena, e che poteva praticare la 

variazione, la soppressione e l’inclusione come fecero quelli che dopo di lui 

aggiornavano le sue opere e componevano nel suo stile, nella misura in cui il loro 

mestiere permettava loro di rispettarlo. Per i Sette, non abbiamo come abbiamo per il 

Re Lear, un Quarto (Q), e un Foglio (F) e altri stadi intermedi del testo?9. Se della 

tragedia di Shakespeare avessimo solo F, forse l’analisi potrebbe rivelarci cento nuovi 

versi, ma non potrebbe certo scoprire i trecento di Q che mancano ad F. Nel caso dei 

Sette, accettare le ragioni dell’analisi, cioè togliere dall’opera i versi che crediamo 

27 M. Fernandez-Galiano, Esquilo, Tragedias, Introducciòn general, trad. de B. Perea, Madrid 
1986, 141]. 

28 Piuttosto si penserebbe a un senso generale di «consigliìere», e non a una istituzione concreta: cf. 
H. Lloyd-Jones, The End of the Seven against Thebes, CQ 9, 1959, 94: Lupas - Petre, 282 ss. 

29 Halio, 59 ss., 265 ss. 

- 12 -



introdotti nella versione di cui disponiamo, non implica forse che quello che rimane - 

tra l’altro un po’ troppo breve - sia il testo di Eschilo, per la duplice ragione che 

possibilmente non è mai esistito, questo testo ideale, almeno così nitido come lo 

vorrebbe la critica testuale, e che, se fosse esistito, rifarlo a partire dai Sette che 

abbiamo non è chiaro che fosse possibile -così come solo da F non si potrebbe rifare 

Q nel caso del Re Lear. 

Se, come propone Radt (T 71), convertiamo le allusioni in Aristofane a tragedie di 

Eschilo in testimonianze della rappresentazione ad Atene, a pochi anni di distanza, di 

queste tragedie, ne risulta, fra il 425, anno degli Acarnesi, e il Pluto del 388 - forse un 

rifacimento di una commedia rappresentata nel 408 -, un periodo di più di una trentina 

d’anni nei quali quasi una trentina di opere di Eschilo sarebbero state presentate ad 

Atene. Di quelle conservate, tanto i Persiani come i Sette sono presenti in questo 

elenco, dal quale mancano le Supplici. Sono anche presenti le Coefore e 

l’Agamennone - e non le Eumenidi3° -, dell’Orestea, e ci manca il Prometeo 

- l’Incatenato, che ci è arrivato, ma non, forse, il Portatore di fuoco. 

Così come del Prometeo è stato spesso detto che non era di Eschilo, per l’Orestea, 

che tanti studi hanno saputo presentare, da una parte, come modello delle immagini e 

dell’intreccio d’immagini che è tanto caratteristico della poesia di Eschilo, e, dall’altra, 

come luogo privilegiato della sua ideologia - del suo pensiero religioso e politico3! -, i 

filologi si sono limitati alla seclusione di versi, un lavoro nel quale si sono potuti 

ampiamente adoperare nel caso dell’Agamennone, per esempio?2, e che non evita di 

porre alcuni problemi forse rilevanti per quanto riguarda il nostro tema, come fino a 

che punto si dovrebbe secludere un verso come il 527 perché è uguale all’811 dei 

Persiani;, editori come Mazon, Murray e Page sono del parere che non sarebbe 

necessario, mentre altri studiosi come Wilamowitz, E. Fraenkel, Femandez-Galiano e 

West l’hanno condannato. 

È possibile che, come la variazione, la ripetizione - l’uso in un altro luogo di Eschilo 

di un verso di Eschilo, opportunamente integrato nel suo nuovo contesto - fosse parte 

del mestiere dei tragici di stile eschileo. Così, per esempio, il verso Cho. 582 (awy&v & 

dnov deî rai Méyewv tà xaipia) era ripetuto in qualche luogo del Prometeo 

portatore del fuoco (fr. 351 Mette = 208 R.)33, Altre volte, la somiglianza fra due 

versi sembra piuttosto strutturale: il verso Eum. 430, per esempio (xMveîv Òduaiwg 

u&AAOY f} mpdEai BéheL West), che fu usato da Wartelle - che leggeva la correzione 

dixaiog di Dindorf - per illustrare - dal duxalovsg che è la lettura originale di M, dopo 

corretta nell’avverbio che stampa West - i problemi che l’antica scrittura attica avrebbe 

30 Ma cf. invece R. Cantarella, Aristoph. PI. 422-425 e le riprese eschilee, RAL 20, 1965, 363 ss. 

(= Scritti minori, Brescia 1970, 227 ss.). 

31 Lebeck, The Oresteia; V. Di Benedetto, L'ideologia del potere e la tragedia greca, Torino 
1978; S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: The Oresteia, Cambridge 1984. 

32 Wartelle, 69, n. 5; Fermàndez-Galiano, 165. 
33 Cf. Seprt. 1; Eur. fr. 413 N2. 

- 13-



potuto provocare nella trascrizione delle tragedie all’alfabeto ionico34, non è ripetizione 

del verso Sept. 592 (oì yào doxeiv dgiatos GiR elvai Béhe West) però penso 

che sarebbe interessante paragonarli. Quest’ultimo verso è conosciuto per tradizione 

indiretta, che sempre arricchisce la nostra documentazione - come lo fanno a volte i 

papiri che ci offrono testi già conosciuti per tradizione manoscritta - e negli autori che 

lo citano leggiamo maggioritariamente dixauwog al posto di &puwotos; il soggetto del 

verbo in forma personale e dei due infiniti è Amfiarao, dixawv àvòèpa secondo il 

verso 598, ma èà\Axiîjv &piotov udvtuwv al 569. Più che la lettura corretta, ciò che 

dovrebbe chiamare l’attenzione è lo schema sintattico che condividono i due versi: due 

infiniti contrapposti per il senso, l’uno esplicitamente preferito all’altro, che dipendono 

da un verbo, qui di volontà, alla fine del verso - un bisillabo giambico; e quasi con 

coincidenze semantiche, perché non solo dixaws e dpLotog sono comodamente 

intercambiabili in molti contesti, ma che ‘essere’ è a ‘fare’ come ‘sembrare’ a 

‘sentirsi dire’. Qui è uno schema produttivo, che doveva fare parte del mestiere di chi 

componeva trimetri giambici’5, quello che troviamo ripetuto, e se è necessario leggere 

dixalog o dpLatosg al verso Sepr. 592 è una questione che non ha del tutto senso, 

perché il testo di Eschilo permette entrambe le possibilità, ora l’una ora l’altra, senza 

che sia necessario escluderne alcuna. 

Con i suoi studi sulle riprese o revisioni sceniche delle tragedie di Eschilo e in 

particolar modo dell’Orestea, R. Béhme$ si è guadagnato per le sue tesi il rifiuto 

praticamente unanime dei filologi. Le sue certezze sul carattere orfico-eleusinio 

' dell’Orestea originale - delle Eumenidi in particolare -, su una primitiva Clitemestra 

sacerdotessa dei poteri sotterranei, sull’assenza di Egisto nel preteso originale, tutto 

questo fu giustamente censurato37 e ne risultò pregiudicata l’attenzione che forse 

avrebbero dovuto meritare le sue analisi di alcuni passi’®. Il carattere estremo delle sue 

proposte convertiva la trilogia in un’opera rifatta, ma che conteneva una serie di indizi 

che permettevano di accedere alla primitiva. 

Questa fede arrogante nell’analisi è incompatibile con l’idea del nostro testo 

dell’Orestea come risultato di un processo di collaborazione, attraverso le successive 

esecuzioni di ogni tragedia, eseguite da Eschilo o da altri poeti di stile eschileo, a 

partire dalla prima fino al testo di Licurgo. Come è avvenuto alla fine per l’epica 

omerica, bisognerà che l’analisi delle tragedie non si opponga alla lettura unitaria, e che 

questa lettura unitaria non risulti incompatibile con la possibilità che ogni tragedia non 

implichi un testo finito da Eschilo. Condizione di questa lettura unitaria è lo stile 

eschileo nel senso generale che indicavamo, non un inesistente, irraggiungibile testo 

34 Wartelle, 112. 
35 Cf. Ag. 1043; Eur. Phoen. 560, Or. 1576. 
36 Biihnenbearbeitung Aschyleischer T ragòdien, Î, Basel-Stuttgart 1956; Il, ibidem 1959; 

Aeschylus correctus, Bern-Minchen 1977. 

37 G. Freymuth, Gnomon 31, 1959, 303 ss.; H. J. Rose ibidem 32, 1960, 772 ss. 

38 C. Miralles, Emerita 50, 1982, 215 ss. 

- 14-



ideale. Sia che questo stile eschileo permetta, per ogni tragedia, l’individuazione di 

strati anteriori del testo, sia che non lo permetta, noi filologi dovremmo avere l’umiltà 

di riconoscere che il testo di Eschilo è il risultato di un processo che non siamo in 

grado di controllare, e che ogni tragedia, in quanto opera di poesia, merita una lettura 

unitaria che non retroceda davanti a reali o fittizi décalages ideologici, psicologici o di 

altro genere, a condizione che essi possano essere collocati tra la prima metà e, almeno, 

la fine del V secolo e gli inizi del quarto, e più oltre, se assumiamo come termine di 

riferimento il testo di Licurgo e non quello noto ad Aristofane. 

Non so se collocare il testo di Eschilo in questa prospettiva aiuterebbe a risolvere il 

problema che i filologi sono soliti proporre come l’autenticità del Prometeo. Ossia, se 

smettessimo di pensare a un testo propriamente di Eschilo e considerassimo il 

Prometeo in rapporto alle altre tragedie del poeta, come un pezzo di stile eschileo, il 

tema si risolverebbe o bisognerebbe ancora pensare a un altro poeta che, 

indipendentemente dallo stile eschileo, avrebbe composto il Prometeo che ci è arrivato? 

Non sarà necessario dilungarci sull’esposizione delle ragioni a favore e contro 

l’attribuzione a Eschilo del Prometeo che conserviamo. Sono state esposte con gran 

chiarezza3?, Malgrado sia innegabile che alcune caratteristiche formali importanti lo 

allontanino dalle altre tragedie, come soprattutto lo scarso ruolo che vi ha il coro*? - e 

altre caratteristiche particolari, ma comunque ugualmente significativel! - bisogna in 

cambio tener conto che la dizione è eschilea42, che l’antichità unanime non fece 

distinzione, per ciò che concerne l’autore, fra questa tragedia e le altre di Eschilo, e, 

inoltre, che, quando in un determinato momento che ci risulta difficile precisare, si 

cercò, fra i personaggi di ogni poeta tragico, proporne uno ad ogni poeta, il parallelo di 

Eschilo fu precisamente Prometeo*’. Tutto ciò potrebbe anche darsi che si basasse, 

però, su uno stadio antecedente al testo, più prossimo a Eschilo. Ma anche se fosse 

così, ideologicamente il Prometeo viene da Eschilo. 

Se per la sua dizione e dal punto di vista ideologico il Prometeo è eschileo, non è 

propriamente uguale alle altre tragedie eschilee, perché si colloca significativamente più 

lontano dal poeta dal quale proviene - forse, ben calcolato e dibattuto, tanto lontano 

come i Sette, anche se in un altro modo. Capire il Prometeo, leggerlo nei suoi termini è 

cercare di spiegarlo, invita con molti indizi a considerarlo lavorato da altri poeti - fra i 

quali talvolta lo stesso Eschilo -, e forse rifatto alla fine da uno di loro, unitariamente, 

sempre nella tradizione di Eschilo. Nel suo stato, il Prometeo conserva caratteristiche 

molto antiche, e, malgrado siano in contrasto con altre più moderne, alla fin fine il testo 

39 M,. Griffith, The Authenticity of Prometheus Bound, Cambridge University Press 1977; 

Aeschylus, Prometheus Bound, ibidem 1983, 31 ss. 

40 16,4% dei versi, meno della metà della percentuale più bassa (32,5%: Eumenidi) delle altre 

tragedie: Femàndez-Galiano, 74. 

41 Griffith 1983, 33 ss. 
42 v, Citti, Aristofane e il Prometheus Vinctus, Itaca 3, 1987, 93 ss. 

43 T130 R; cf. N. Palomar, La figure du poète tragique dans la Grèce ancienne, in Figures de 

l'intellectuel en Grèce ancienne, edd. N. Loraux e C. Miralles, Paris 1998, 94 ss. 

.15 -



in cui appaiono si rivela frutto di un processo di collaborazione caratterizzato dalla 

volontà di integrazione. Non bisogna dimenticare che il contrasto fra il nuovo e il 

vecchio - da sempre valutato come eschileo dal punto di vista delle idee, dei contenuti - 

è anche una caratteristica del suo stile. 

Barcelona Carles Miralles 

Osservazioni: 

1l discorso di Miralles potrebbe essere considerato un po’ come si dice della 

filosofia, che è quella cosa «con la quale e senza la quale tutto resta tale e quale», e 

questo per la filosofia è vero. La filosofia non riduce i costi di produzione dell’energia 

elettrica e non aumenta la vendita delle mele: dunque, dice la gente al vil guadagno 

intesa, essa è inutile. Noi sappiamo tuttavia che la filosofia ci dà la consapevolezza del 

nostro essere e del nostro operare e dunque il suo essere senza prezzo la rende 

particolarmente preziosa. Il discorso di Miralles si rivolge alla nostra coscienza 

piuttosto che alla nostra tÉXv1] e vuole avvertirci dei limiti di quest’ultima, ma non 

toglie nulla all’importanza né alla necessità di essa. La scoperta del POxy. 2256, 3 ha 

modificato molte nozioni che ritenevamo acquisite sulla cronologia delle tragedie di 

Eschilo, ma non ha distrutto la nostra convinzione che la cronologia del poeta sia un 

momento importante per valutare la sua opera e il significato delle varie fasi che si 

possono ipotizzare per essa, e nemmeno molte osservazioni che erano state fatte in 

precedenza sui «caratteri arcaici» di essa. Quei caratteri ci sono ancora, anche se forse 

sono arcaicizzanti o forse, come suggerisce Garvie, sono semplicemente sperimentali. 

Il discorso di Miralles significa che il nostro lavoro contiene una forte dose di 

precarietà, e che la pretesa di ricostituire il testo di Eschilo, in sé, è in termini assoluti 

improponibile. Ma per chi sa bene che tutto il nostro lavoro (non solo nella filologia 

classica, naturalmente) è di per sé precario e che la ricerca della verità non è roba fatta 

per noi, creature di un giorno, potrebbe sembrare superfluo. Non lo è, ogni tanto 

qualcuno deve ricordarci ‘memento mori’, anche se la mortalità fa parte della nostra 

essenza e se comunque il nostro compito è vivere, tanto più se lo fa con il garbo e la 

finezza con cui lo ha fatto Miralles per il lavoro testuale. Ma proprio per questo il 

lavoro filologico mantiene tutta la sua attualità. Il fatto che non abbiamo nessuna 

certezza riguardo la trasmissione del testo da Eschilo a Licurgo, e poi ancora fino ad 

Aristofane di Bisanzio, non cì toglie alcune modeste certezze, destinate a restare tali 

fino a prova contraria: che la nostra tradizione medievale sia chiusa, e che in molti casi 

le testimonianze della tradizione indiretta siano imprescindibili per raggiungere un 

testo più credibile, e così via; potremo sempre additare nei testimoni sopravvissuti 

errori di lettura di maiuscola e di minuscola, e cercare di rendere un po’ meno precario 

il testo che abbiamo ricevuto, e magari di risolvere le contraddizioni esistenti tra i 

16 -



diversi testimoni, quando questi esistono e sono in contrasto tra loro, il che spesso 

avviene. Questo merita di essere fatto anche se con i margini di precarietà che Miralles 

ci ha ricordato nel suo intervento. 

Vittorio Citti 

Page 5: It is true that the text of Lycurgus is chronologically closer to Sophocles 

and Euripides than to Aeschylus, but one should take account also of the fact that in 

the fourth century Euripides’ plays were reproduced more often than those of his 

predecessors, so that his text seems to contain more actors’ and producers’ 

interpolations and other alterations. 

Page 6: Was the poet ever the xoguqatiîog of his own chorus? 

Page 7: One might cite also Philostr. Vita Apollon. 6.11 and Quintilian 10.1.66. I 

should welcome some discussion of what the latter meant by correctas eius fabulas. 

Page 9: Does Frogs 1026 necessarily mean that Aristophanes understood Persae 

to be a later play than Seprem? Dover comments, «Perhaps he did not address his mind 

to the chronological question at all, but gave the plays the order required by the 

argument he constructs for Aeschylus». 

Page 10: ] am not sure why such alterations should be mainly in the recited parts. I 

should guess rather that there was less of a tradition of tragic choral singing in 

Syracuse than in Athens, and that for that reason the choral Iyrics would be more, not 

less, liable to alteration for a Sicilian performance. 

Page 11: 1 do not believe that Supplices is an archaizing play. In structure it seems 

to me to be highly experimental, and in style not to be significantly different from the 

other surviving plays of Aeschylus. If what we have is the text of a supposed second 

production of the play, and if it seemed stylistically old-fashioned to its audience, it is 

strange that it won the first prize. 

Some critics think that the ending of Septem shows knowledge, not only of Antigone, 

but of Euripides’ Phoenissae. 

Page 14 n. 36: See also Bòhme’s most recent Eppur si muove, und sie bewegt 

sich doch: das Mirakel der Aschyleischen Orestie, Bem-Stutt&rt—Wien 1997. 

Alex F. Garvie 

Je crois que Carles Miralles a tout à fait raison de considérer que ce qui a été rejeté par 

les philologues come inauthentique dans le texte d’Eschyle peut appartenir, si le 

jugement critique d’inauthenticité est fondé, à une tradition authentiquement 

eschyléenne. La fin des Sept, qui suppose en fait l’existence de l’Antigone et des 

Phéniciennes, est non seulement écrite en style eschyléen, mais tend à montrer que le 

drame d’Eschyle contenait déjà, virtuellement, l’intrigue inventée par Sophocle et, 

-17-



surtout, permettait d’en éclairer mieux le sens (comme drame non pas d’individu, 

Créon, mais de la cité, qui se scinde). 

Mes questions quant à l’idée de ‘variance’, que Carles Miralles nous propose de 

transposer ici de l’épopée ou de la poésie lyrique occitane au drame ancien, portent sur 

deux points, l’un relevant de l’observation, l’autre de la méthode. Ce sont de vraies 

questions, dont je n’ai pas la réponse. 

- Les éléments que l’on peut avancer pour justifier l’application de ce modèle de la 

variance, qui concerne autant la composition que la transmission des ceuvres, sont dans 

le cas de la tragédie en nombre très limité: quelques vers des Sepr, quelques répétitions 

(entre Agamemnon, 527 et Perses, 811, ou à l’intérieur de l’Agamemnon, entre le vers 

863 et 871). Il n’y a peut-è&tre pas là la marque d’un type de texte, méme si l’idée que 

la répétition, avec le décalage qu’elle introduit entre les emplois, fait partie du métier, de 

la compétence du ou des poètes, est à l’évidence très féconde. Qu’a-t-on comme 

matériau textuel qui vienne renforcer cette idée? 

— Le point de vue de la ‘variance’ change radicalement l’idée (maintenue par C. 

Miralles) d’unité de l’oeuvre: l’unité ne caractériserait plus une ocuvre donnée, fermée 

et isolée, mais l’acuvre (au masculin) d’un poète ou d’une école. Cependant, les 

éléments qui permettent d’identifier ce qui varie, ce qui se transforme d’une 

performance ou d’une version à l’autre, sont produits par une philologie traditionnelle 

qui ne considère, elle, que l’oeuvre fermée, authentique, que le texte supposé venir d’un 

auteur. Comment passe-t-on d’une philologie à l’autre, o0u comment tenir ensemble, 

dans une méme démarche critique, les deux points de vue (de l’aeuvre, au sens 

traditionnel, et de la variance), qui s’opposent entre eux? Peut-on vraiment définir ce 

qui change? 

Pierre Judet de la Combe 

Replica: 

A V. Citti 

I am grateful to Prof. Citti for suggesting that my arguments are not incompatible 

with the noble art of the philologists. However, my discourse is not philosophical, but 

that of a philologist, on the limitations of philology to establish what we know as the 

text of Aeschylus. Once these limitations are established, I do not know if we should 

believe that «tutto resta tale e quale». We could suppose that there is no difficulty, but 

it would be more consistent not to ignore the problem and consider the consequences 

it has for our art. 

- ]8 -



A A.F. Garvie 

I thank Professor Garvie for all his observations. 1 would add to his bibliographical 

indications his own book on Suppl. cited in note 21 on the ‘experimental’ character of 
the archaism of this tragedy. I speak of the archaism of this tragedy and refer to some 

of the consequences that some philologists have inferred from it. 1 do not think it is 

experimental, but I did not think it necessary to say so. However, I would like to make 

these four comments on the four observations of Professor Garvie. Page 5: I do not 

discount the possibility that «il dubbio si possa porre sul testo di Euripide», for the 

reasons adduced by Garvie and for certain other reasons, but what 1 meant to show 

was the distance between Aeschylus’ performances of his tragedies and the text of 

Lycurgus. This way my aim. Page 6, line 8: «istruire» translates d1udd&oxeuv: cf. A. 

Pickard-Cambridge, Le feste drammatiche di Atene, Italian translation of the second 

edition revised by D. J. Gould and D. M. Lewis, Firenze 1996, 76, 99. Page 9: I am 

sorty, but pace Dover the most immediate and obvious meaning of elta in Frogs 

1026 is temporal: ‘then’, ‘next’. Page 10: It was not my intention to contrast two 

traditions of tragic choral singing. My opinion is that the music, the metric responses 

and the lexical features make the choral parts less subject to elimination, substitution or 

variation than the recited parts. 

A P. Judet de la Combe 

P. Judet de la Combe singles out indeed the terms in which I considered the question 

of the unity of the work. In my argument, variance is a necessary hypothesis. but I do 

not see that we should expect our textual tradition to provide us with examples, 

because the fixed nature of the text eliminates variance. To identify the marks of a type 

of text, which is exactly what is needed., we should find a way to individuate and 

consider the signs that the métier of the poet may have left in the textual material 

available. It would be useful to find ideas of this kind, and verifiable ideas; if we had 

some, and if we applied them, we would be able to progress towards «the other 

philology». 

- 19 -



TEXT AND DRAMATIC INTERPRETATION IN PERSAE 

In attempting to restore dramatic texts textual critics are usually careful to pay 

attention to the immediate context in which any given passage occurs. They are, 

however, sometimes less good at considering the relationship between a passage and 

the wider context of the whole play, so that they may end up with a text which is 

perfectly satisfactory if seen only in its immediate context, but which is nevertheless 

out of step with the correct interpretation of the play taken as a whole. Or, if they do 

consider the wider context, their dramatic interpretation may itself be flawed, and this 

can lead them to the adoption of the wrong text. I start from the premise that textual 

criticism and dramatic interpretation are interrelated, and my aim is to study a few 

passages of Persae from this point of view. I am well aware of the danger that one 

may alter a sound text simply in order to make it fit one’s own preconceived 

interpretation of the meaning of a play, but, if only one passage seems to contradict or 

to be out of step with everything else in a play, even if in its own context it seems to be 

unexceptionable, we are, I believe, entitled to suspect that something is wrong. 

My main concemn will be with the so-called mesode at lines 93-100 of the parodos. 

1 shall not deal with the textual problems within the mesode, or with unconvincing 

attempts to turn it into a corresponding pair of strophe and antistrophe. I shall discuss 

only its position within the parodos. In all the codices it appears as follows after the 

first two strophic pairs: 

ant. f d6xryog & ov brootàg 
ueydAw devpati pwutòv 
Òxugoîcg Épxectv eipyelv 

90 duazxoy xiua Baidocas. 
à&xQ600Lotog 1à è Tepodv 

otpatòg dAxrippwy te Aads. 

93 dohduntuv è àxdtav Beoù 
tig àvîjo Bvatòg GAVEet; 

95 Ttig è xgautvà 10d8ì and1}- 
uatog ev AetÉOg AvdadwWv; 

QUA6GPpwY Yyà0 <noti>Jaivovuda TÒ AQUWUTOY MApdyEL 
Bootòv eig dgxrtot<ar>' "Ata! 

100 t68ev oÙùx Eotiv ztp Bvatòv divEavta puyeiv. 

102 str. y BedBev yào xatà Moip’ txodtnoev 
tò xahawdv, Eréoxrnye dè Tépoaw 

105 sxoMÉpoug rugyodatxtoug 
dutnewv inmioxdouag 

te XM6voug A6hewv tEe piayavaîs. 

ant. y  EpaBov & ebpundpgow Baldocag 

1 The conjecture of West for the transmitted àgxUotata. 

LEXIS 17/1999 -21 -



110 sxoMawvopévas tvevpati AdBow 
toogav r6vtiog dAcocg, 
siovvoi Aextodduoi melo- 

uiagi Aaox6goig te pazavaîs. 

114 str. è taBTd joL ehayzitov 
Poîjy dutocgtai PEBO, 
rTtàÀ. 

However, in 1837 O. Miiller>® proposed to move it to a position after the third 

strophic pair. Either way, it comes between an antistrophe and the following strophe, 

and I do not understand why most modern scholars (M.L. West in his Teubner edn. is 

an exception) insist on describing it as a mesode, when that term, according to 

Hephaestion?, should describe a non-responding stanza which comes between a 

strophe and its antistrophe. For convenience, however, I shall, like everybody else, 

continue to use the term ‘mesode’. Wilamowitz followed Miiller, and among modern 

editors the transposition has been accepted by H.Weir Smyth, G. Murray, H.J. Rose, 

Broadhead, Roussel, and West, while the Mss. order has been retained by Sidgwick, 

Mazon, Groeneboom, Page, de Romilly, Belloni, and Hall. Irigoin, who is in favour of 

restoring a pair of strophe and corresponding antistrophe, has defended the Mss. order 

on the basis of a complicated analysis of the metrical structure and of the pattern of 

repetition of phonetic sounds*. Page’s inclusion on this side of the argument has 

always seemed to me to be surprising, as it was he who, in a Cambridge lecture, first 

persuaded me that Miller’s transposition was correct. He must have changed his 

mind. I see no advantage in putting the mesode (with Korzeniewski”) after 105, 

between the third strophe and antistrophe, and I am unconvinced by the attempt to refer 

it to the Greeks and their confidence that they can oppose the Persiansé. With the 

stanzas in their transmitted order the connection of thought seems to be as follows: 

Xerxes has transported to Greece a mighty army and fleet (strophe and antistrophe a), 

which are irresistible (strophe and antistrophe ). But what mortal can escape the 

delusion sent by the gods (mesode)? For the divinely appointed destiny of the 

Persians from of old has been to win wars on land (strophe y); but now they have 

learnt to cross the sea (antistrophe Y). This is why 1 am worried (strophe è). 

In itself this sequence of thought seems to be impeccable. The Chorus is worried 

that Xerxes’ crossing of the sea to Greece may turn out to have been a big mistake. He 

has transgressed against the divinely-appointed Persian destiny, and so when he falls 

2 RhM 5, 1837, 369 n. 11. 
3 Poém. 7.2 (p. 62 Consbruch). 
4_ Studi in onore di Aristide Colonna, Perugia 1982, 173-81, and in Les Perses d'Eschyle, edd. P. 

Ghiron-Bistagne, A. Moreau, J.-C. Turpin, Montpellier 1993, 6-13. 

5 D. Korzeniewski, Helikon 6, 1966, 571-76, and Griechische Metrik, Darmstadt 1968, 177-82. 

6  W.C, Scott, GRBS 9, 1968, 259-66. 

2



we shall know that he deserves his punishment. Many scholars think that this is a very 

simple play with a simple moral - those who commit ©foi are punished by the gods. 

And, if they are troubled by the fact that later in the play Aeschylus never clarifies the 

precise nature of Xerxes’ Bo (I shall return to this later), they are glad to find the 

explanation in this passage: Xerxes’ UBotc was that he crossed the sea. If some 

scholars have rejected this transmitted sequence of thought it is because they have 

rightly found it difficult to extract from the Greek. They have been worried by the 

logic of the yd&g at 101, but more especially by the contrast which the interpretation 

requires between strophe and antistrophe y, «the Persians used to confine their warfare 

to land, but now they have learnt to cross the sea». Aé by itself is not a sufficiently 

strong adversative conjunction to bear the weight of this antithesis - we should expect 

at least vv dé, and probably a perfect rather than an aorist tense. Some” have tried to 

find a Pindaric contrast between divinely appointed destiny and what the Persians have 

misguidedly taught themselves, but I do not find this any more convincing than the 

view that Hector must be an inferior kind of hero because (Z 444) he has had to learn 

to be è0046g. More troubling, however, is the fact that the antithesis is between the 

thought of the strophe and that of the antistrophe. In every other strophic pair in this 

ode the two stanzas are parallel, not contrasted, in their thought. And this is generally 

true of the composition of the choral odes in this play. The choral odes of Persae, 

more, I think, than of any other play of Aeschylus, are composed in pairs of stanzas in 

which it is not only the metres that respond, but also words, syllables, and 

vowel-sounds, and the ideas that they express. The unity of the whole ode seems often 

to be subordinate. Some have thought that this technique may have been characteristic 

of the pre-literary Botfjvoc®, and one might be tempted to explain its preponderance in 

Persae in terms of the early date of the play. But that temptation should probably be 

resisted. It is not really an early play, and it was similar considerations that led so 

many to their mistaken dating of Supplices. Whatever the reason, however, the fact 

remains, and it therefore seems prima facie unlikely that in the middle of this ode 

Aeschylus should have done something quite different with his chorus. 

None of these considerations in itself is perhaps weighty enough to compel us to 

accept Miiller’s transposition, though cumulatively they add up to a strong case. It is 

by considering the relationship between all this and the correct interpretation of the 

play that 1 believe that we can settle the matter. With the transmitted order of the 

stanzas the Chorus already fears that Xerxes has committed an act of vBoi for which 

he will be punished. But this is entirely out of step with the development of thought in 

the play taken as a whole. Aeschylus presents two quite different reasons for the fall of 

7? For example A. Miller, ClAnt 3, 1983, 77-81; J.R. Wilson, in Greek Tragedy and Its Influen- 

ce, in Essays D.J. Conacher, edd. M. Cropp, E. Fantham, S.E. Scully, Calgary 1986, 53; cf. 

Pind. O/ 2.86 £, 9.100-04, Nem. 3.40 ff. 
8 See A. F. Garvie, Aeschylus, ‘Supplices’, Play and Trilogy, Cambridge 1969, 40-43. 

23



Xerxes and Persia, the first that human success can become excessive and attract he 

resentment. (p@6voc) of the gods, the second that the gods punish those who do 

something wrong. The first idea is amoral, the second clearly moral. The amoral 

concept, far from being ancient, as most scholars believe, seems to me to belong firmly 

to the fifth century, and 1 suspect that it developed in the late sixth century, at the time 

when tragedy was beginning to develop. The first explicit reference to the pB6voc 

Bedv that 1 have been able to find is at line 20 of Pindar’s 10th Pyrhian, an ode 

usually dated to 498 BC. In Homer, while a god naturally punishes any infringement 

of his honour by a mortal, there is no general conception that the gods resent excessive 

human prosperity. Every Homeric hero wants as much of that as he can get. It is the 

moral view, that the gods, and in particular Zeus, punish wrongdoing, that is old and 

traditional. The amoral and the moral concepts should be distinguished as far as 

possible, despite the attempts of Fraenkel and others to confuse them. In his note on 

Ag. 762 Fraenkel argued that the amoral idea, which he thought to be crude and 

primitive, has been purified by Aeschylus, and that what the gods resent is the craving 

for the livan, for excess, which, he says, «is UBow in the true sense of the word». 1 

believe that he was wrong. Excessive prosperity may often lead to wrong behaviour, 

but the two are not the same. It is not immoral in itself to have too much money in the 

bank, but only if one has acquired it unjustly or uses it badly. 1 agree for the most part 

with N.R.E. Fisher, who, in his recent book on ©B@c®, argues that that term denotes 

not an attitude or disposition of mind, but a specific action that dishonours, or is 

thought by the victim to dishonour, someone else, usually a fellow human being. 

Though the victim naturally hopes that the gods will be on his side and punish the 

perpetrator, © is not a religious crime. 

In the second part of Persae the ghost of Darius will twice use the word $fou, and 

will condemn Xerxes for his foolish behaviour. But in the first part, that is before the 

announcement of the disaster of Salamis, there is, as Winnington-Ingram noted!°, no 

suggestion at all that Xerxes has done anything wrong. I shall return later to the 

question of why there should be this division between the two parts of-the play. For 

the moment I am concerned with it merely as a fact. So striking is it that Broadhead, in 

remarking that the play could have ended at 597, after the first stasimon, contrives to 

give us the impression that Aeschylus prolonged it only because he suddenly realised 

that he had somehow omitted so far to explain the moral reason for Xerxes’ fall, 

which, for Broadhead, was «the grand moral lesson of the play»!! . I do not believe 

that this is how great tragedies are written, and 1 am sure that Aeschylus knew very 

well what he was doing. The whole of the first part is entirely dominated by the 

9 N.RE. Fisher, Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in Ancient Greece, 
Warminster 1992. 

10 R.P. Winnington-Ingram, Studies in Aeschylus, Cambridge 1983, 4, 7 £. 
11 H.D. Broadhead, The Persae of Aeschylus, Cambridge 1960, XXXVI. 

24 -



concept that it is dangerous to be too successful, and that Persian prosperity cannot 

last. No one suggests that Xerxes or the Persians have committed any crime. So in the 

opening anapaests the Chorus’s confident and proud statement of the might of the 

Persian forces and the wealth and splendour and antiquity of their empire, is framed by 

their anxiety that it is all too good to last. At 49-50 we hear of the Persian attempt to 

cast a yoke of slavery on Greece, but, while that would doubtless excite outrage in a 

patriotic Greek audience, there is no suggestion that this was a crime for which the 

gods might be expected to punish the Persians. In the Iyric section of the parodos the 

bridge of boats over the Hellespont is described in terms of admiration (65-71, 114), 

not fear, and, though here too the yoke image is used, the Chorus seems to have no 

idea that, as Darius will later explain, to throw a yoke over the neck of the sea is foolish 

or an offence against the god Poseidon. There is no reason why it should. To build a 

bridge over a stretch of water is regularly described, even in the most prosaic of 

authors!2? in terms of yoking, and there is no hint of Bo in such passages. When 

Atossa enters the Chorus greets her (157) as both the wife and mother of a god. 

Things will be different later, but at this stage of the play Xerxes and Darius enjoy the 

same godlike status. Atossa says that she is worried, and what worries her (163 f.) is 

that Xerxes may lose the prosperity which Darius had bestowed on Persia. 1 take it 

that, whatever the sense of the metaphor, xhoîtog and 6ABog are used more or less 

synonymously, and all the emphasis is on péyasc. This is the usual amoral view, that 

when prosperity grows too great it cannot last, a view which is confirmed by the 

Messenger immediately after his arrival at 250-52. In his account of the sea-battle the 

Messenger has no hesitation in attributing the disaster to the deceit of the Greek man 

(i.e. Themistocles) and the 6e@v BSvoG (362). This is indeed the only place in the 

piay in which that phrase is used, but it is entirely in keeping with everything that we 

have heard so far, as are all the references to gods in the messenger-scene as a whole. 

The gods are seen as having deceived the Persians and led them on to their destruction, 

but no attempt is made to explain why they should have done so. Certainly there is not 

the slightest suggestion that they have punished Xerxes and the Persians for their bad 

behaviour. Even in the latter part of the play Darius himself, before he begins to 

moralise, begins (751 f.) by expressing fears for the wealth which he has so 

laboriously acquired, and he ends the scene pathetically (842) by remarking that it is of 

no use to him now that he is dead. 

With Miiller’s transposition the parodos fits very well into this interpretation of the 

play. The sequence of thought is now as follows: «The Persian forces are irresistible; 

for it is our divinely-appointed destiny to win wars by land and by sea. But what 

mortal can escape the treacherous deceit of god? Ate leads him seductively into a net 

from which there is no escape. That is why 1 am worried». There is no suggestion at 

12 For example Xen. an. 1.2.5, Pol. 3.46, Diod. Sic. 13.14.1, Strabo 10.2.8. 

. 25-



all that the Persians have done anything wrong and are thus afraid of punishment. The 

mesode, as Miiller saw, is rather an epode which brings to a close the ionic section of 

the parodos, and leads on to the trochaic section, which, as elsewhere in Aeschylus 

(e.g. the so-called hymn to Zeus in the parodos of Agamemnon) seems to convey a 

sense of deep foreboding to the audience. For this transitional function of an epode 

Belloni compares Ag. 140-59. Fraenkel says that «it seems most unlikely that at any 

time he [Aeschylus] should have doubted this fundamental truth: the gods (or Zeus) 

see to it that sooner or later the impious man is punished while the righteous will be 

spared». Far from being a «fundamental truth» this is not true at all. The problem of 

undeserved suffering and unmerited prosperity was as much a problem for 

fifth-century Greeks as it is for us. Nor is it particularly tragic. Aristotle remarked (Po. 

1453a. 1-7) that the fall of a very wicked man from happiness to unhappiness would 

not arouse pity and fear. It is the suffering of the innocent, or at least partly innocent, 

man that is the proper business of tragedy. So here, it is the destiny of the Persians, 

appoînted by the gods themselves, to win wars by land and sea. But their very success 

in fulfilling that destiny makes them worried, in case it should arouse the resentment of 

the gods. Their very destiny is tragic. Throughout the play the double nature of the 

expedition is emphasised. Earlier in the parodos, at 73-80, 83-85, Xerxes leads both 

his sea- and his land-forces. When the Messenger appears, the Psyttaleia episode, 

which seems so exaggerated in its importance if we compare the account of Herodotus, 

is there to make it ciear that the Persians have been defeated by land as well as by sea. 

At 707 f. the ghost of Darius remarks that men who live for a long time are likely to 

experience many troubles from both sea and land. Cf. also 558, 719 f., and 728. So it 

cannot be merely a naval expedition that was doomed to disaster. The Persian destiny 

to win wars by both land and sea has led to utter disaster in both these spheres. I have 

no easy answer to the question as to why the mesode should have been misplaced in 

the codices. But Broadhead reminds us that 552-61 «were omitted by M, but added in 

the margin, and might easily have been reinserted in the wrong place». It is also 

possible that some early editor, like his modern colleagues, misunderstood the 

connection of thought and deliberately transposed the stanza. 

I have been arguing that in the first part of the piay there is no suggestion that 

Xerxes has done anything wrong, and that neither the Chorus nor Atossa criticises him 

for leading the expedition to Greece. There is, however, another passage to be 

considered, that which contains line 13 in the opening anapaests. It has been discussed 

most recently by D. Schenker!3. There is no agreement among editors about either the 

text or the interpretation. Most of the codices have véov è dvèga Baùvtei, but there 

is a, clearly ancient, variant, £òv è° dvòpa BaCei. Most scholars have been troubled 

by the difficulty of identifying the subject of Bavtet, some taking it to be the army 

13 D. Schenker, RhM 140, 1997, 8-16. 

26 -



which is mentioned in 12, others the B6uu6g of the Chorus, which has been worrying 

at 10 f., in which case à00 yào ioxbg ’Aowutoyevijg Gywnrev (or 0iîx-) is to be 

seen as a parenthesis. For others again the subject is °Aoia, understood, most 

improbably, 1 think, from the adjective *Aowatoyeviis. There is further uncertainty as 

to whether the véov è° àvdga. is a collective description of the whole Persian army or 

Xerxes himself. Groeneboom follows Kònneckel!4 in putting véov è° àvòga in 

quotation-marks, «... mutters “the man is too young”». Eccentric is the view of 

Mazon!5 that the meaning is «the unknown man», or «a new arrival», or «a bearer of 

news». Dawe!6 and Page favour £Òv, with a lacuna after 13, in which the subject is 

identified as the women left at home who are yearning for their husbands. This gives 

good sense, but £6g is a form not certainly attested anywhere else in tragedy, though 

t£ÒGg occurs once or twice, as Dawe reminds us. Emendation has not proved 

successful, and Fritzsche’s vudg, which means a bride at Theocr. 18.15, is particularly 

unconvincing. If Buuòs is the subject, and the young man is Xerxes, not the army, we 

should not, like Groeneboom, see criticism in the description, but it would help to 

prepare us for the later contrast between the young, foolish, and rash Xerxes (744, 

782) and the old, wise Darius, together with all his kingly predecessors. The 

description is less likely to be of the army, not because the Chorus has had no report 

from the expedition (14-16) - as Schenker says, poetic fiction is not the same as 

prosaic reality - but because the attitude of the army to the expedition is nowhere an 

issue. 

The real problem in all this concerns the meaning of BatvLet, a word which means 

to say «bow wow», that is to bark like a dog. In most of its other occurrences (e.g. 

Heraclitus fr. 97 D-K, Aesch. Ag. 449, Ar. Thesm. 173 and 895, Theocr. 6.10 £.) the 

word expresses some kind of hostility. The same is true of taxtéw, with which it is 

glossed by Hesychius and the Suda. In the Heraclitus fragment it is used perhaps (but 

the text is uncertain) with the accusative of dogs who bark at someone whom they do 

not know. It has, however, been rightly objected that nowhere else in the parodos is 

there any suggestion that the army, or the Chorus’s heart, or the people of Asia, 

depending on how we take the subject of the verb, is criticising Xerxes for leading the 

expedition to Greece. In the light of my earlier discussion, 1 would add that such 

criticism is in place only in the second part of the play. Schenker (15) says that 

«Aeschylus is well-known for his thematic foreshadowing; he introduces his themes, 

in other words, obliquely or allusively, and subsequently develops them more 

explicitly», and he compares the dissonance between reverence and criticism at Ag. 

60-62 and 799-804. This may well be true as far as Agamemnon is concerned, but the 

14 O. Kònnecke, BPhW 35, 1915, 1637-638. 

15 P. Mazon, REG, 63, 1950, 11-13, and in the translation of his Budé edition. 

16 R.D. Dawe, The Collation and Investigation of Manuscripts of Aeschylus, Cambridge 1964, 
170-71. 

-27-



structure of Persae seems to me quite different, and 1 find it difficult to believe that the 

single word BaiCet here can, or should, provide this kind of foreshadowing. Rather, 

Aeschylus has quite deliberately reserved all the criticism of Xerxes for the second part 

of the play. That the opening anapaests veer between confidence and anxiety is quite a 

different matter. The word does not look like a scribal corruption or a gloss, and 

certainily no one has as yet emended it convincingly. There seems then to be no 

reasonable alternative to accepting that Aeschylus uses it here in an unusual sense. 

Murray explains «sc. circumlatrat, ut canes venatorem», and the picture of the army, 

like hunting-dogs, barking round Xerxes is appropriate enough, But circum can hardly 

be extracted from the Greek. Dawe rightly insists that we require an expression of 

anxiety or lamentation, and perhaps we can find it, with Hall, at 575 where 

dvopBdixtov avdav, like iaBpoa Badyuata at 636, describes the lamen-tation 

of the Chorus, and in the context there is no trace of criticism. So here «barks» 

describes the harsh-sounding utterance of whoever is the subject of the verb. Although 

1 sometimes feel that the assumption of a lacuna provides too easy an escape from a 

difficulty, here it does seem to me that the best sense is given by the acceptance of a 

lacuna, in which the subject appears as a woman mourning for her husband. But I 

prefer véov to È6v. For Persian women mourning for their new or recently-married 

husbands cf. 541 f. 

] have been arguing that it is not until after the sequence of messenger-speeches that 

we find the first criticism of Xerxes. The Messenger himself comments on Xerxes’ 

lack of understanding (361, 373, 454), but he attributes the disaster almost entirely to 

the intervention of the gods (345, 347, 354, 454, 495 ff., 514), and both Atossa and the 

Chorus-leader agree (472, 515). It is only in the first stasimon (544-97) that Xerxes’ 

responsibility begins to be acknowledged. No longer is he the godlike man, the 

io68eog pws of line 80, and no longer is Atossa the mother as well as the wife of a 

god. Darius’ status remains unimpaired, but Xerxes has fallen from grace. From now 

on Xerxes will be contrasted, not paired, with his successful father. This brings me to 

what has seemed to some editors to be a problem at 555-57, where, after describing 

Xerxes’ responsibility for the disaster, the Chorus (according to the usually printed 

text) ask the rhetorical question, titte Aapeiog pév ovtw t6T’ aBAaBns Extiv | 

t6Eagyog roMujtaig | Zovoidog pilosg àxtwe: «why ever was Darius then [i.e. 

presumably at the time when he was alive] set over the citizens as a commander of 

archers who did no harm, the dear leader of Susa?». It is not so much the 

pév-solitarium that troubles some editors (for the antithetical dé-clause, «but Xerxes 

has done harm», can be easily understood); what seems surprising rather is the fact 

that the Chorus expresses its judgement, not in a statement (as at 652 f.), but in a 

question, and indeed one in which it is the suppressed antithesis which seems to 

contain the main point. What the Chorus ought to say is, «why, when Darius was so 

successful, has Xerxes turned out to be such a failure?», with the uév-clause, as often, 

- 28 -



subordinate in sense to the dé-clause. As it stands, however, all the emphasis is on the 

success of Darius. This, no doubt, is why Page emends oUtw to oÙ xai, to produce 

the sense, «why was Darius not then too [i.e. at the time of the Battle of Salamis, as 

well as in his own lifetime] set over the citizens etc.?’: in other words, «it is a great 

pity that it was Xerxes, and not Darius, who led the expedition». This does something 

to correct the apparently wrong emphasis, but the reference to Xerxes’ failure is still 

only implied. I shall argue that the text is fundamentally sound, and that the question 

which the Chorus asks, which puts all the emphasis on the success of Darius, is 

exactly the question which Aeschylus wants the audience to consider in the latter part 

ofthe play. 

Of course we are concerned also with the reason for Xerxes’ fall. From the 

beginning of the play until the Darius-scene we have been encouraged to think 

exclusively of the dangers of excessive prosperity and success. It seems clear that 

Xerxes fell because he went too far, that he crossed the line that should separate men 

from gods, and so, as the Messenger puts it, he has incurred the resentment of the 

gods. It is hard to derive any moral from this. Most people, like Homeric heroes, want 

as much prosperity as they can get, and, although they may be theoretically aware of 

the danger of excessive prosperity, it is impossible for them in advance to distinguish 

the point at which it becomes dangerous. How much money am I allowed to have in 

the bank before the gods notice it and cut me down to size? The successful Darius 

evidently did not cross the danger-line but the question is why not? - the very question 

that the Chorus poses for us in the lines that we are considering. Much stress is laid in 

the play on the way in which he expanded the Persian empire and increased its wealth 

and prosperity. When Atossa addresses his ghost at 709-12, she says that he 

surpassed all men in prosperity with happy fortune (@ Boot@v ndviwv Lnegoxbv 

EMBov evtuxeiî x6tuw), and we may note the vep-compound, which seems to so 

many critics to be significant for our understanding of Xerxes’ tragedy in Darius’ 

speech at 820 ff. If the gods resented Xerxes’ attempt to increase the wealth and 

prosperity of the Persian empire, why did they not take notice of, and cut down, the 

man who surpassed all other mortals in his prosperity? The unfairness of it all should 

become clear at 753-58, but these lines are strangely passed over by many critics who 

think that Persae is an easy play to interpret. Atossa explains to Darius that evil men 

had taunted Xerxes with being a lesser man than his father. While Darius had acquired 

great wealth for his sons with his spear, Xerxes played the warrior only at home and 

did nothing to increase his father’s wealth. It was as the result of such reproaches that 

Xerxes led the expedition to Greece, seeking to emulate Darius’ behaviour and 

success. In terms of the amoral concept of divine resentment we can perhaps 

understand why Xerxes failed. What is difficult to understand is why Darius, who 

surpassed Xerxes and all men in his achievemnents, did not incur divine resentment but 

maintained his godlike status until his death. The Chorus’s question at 555-57, with 

- 29 -



the transmitted text, is, therefore the right one to ask, and we may note that the Chorus 

itself makes no attempt to answer it. The only, easy, change that we might consider is 

to read MoTtéÉ instead of the more definite t6te: «why was Darius once etc.». The 

Chorus looks back to a vague and idealised period in the past. 

Given that the Chorus is unable to answer its own question, it is easy to see why 

most modern critics (Gagarin!? is a rare exception), in trying to supply the answer, 

greet with relief the attempts of the ghost to explain Xerxes’ fall in moral terms. The 

reason, they say, must be that in trying to expand the empire, Xerxes, unlike Darius, 

did something wrong: he committed UBpw, which, as of course we know, is always 

punished by the gods. The play, therefore, presents a simple moral to the audience: if 

we behave like Darius, and not like Xerxes, we can ensure a happy and prosperous life. 

For Kitto the play is «the tragedy of Xerxes’ sin»!8, while A. Moreau says: 

«L’hubris, la démesure, est toujours chàtiée. Telle est la legon des Perses»!9. Critics 

rarely stop to consider why Aeschylus has left it till so late in the play before he begins 

to hint that this is the moral of the play, or why he uses the word ©Boic only twice, 

both times in the same speech of Darius (808 and 821). 

And there are further problems. Earlier, as we have seen, the Messenger attributes 

the disaster to the resentment of the gods, whereas Darius blames it on Xerxes’ bad 

behaviour. We may suppose, with most critics, that Darius, the great king who is still a 

powerful king among the dead, is the more authoritative figure, but Aeschylus never 

makes it explicit that the amoral view is wrong, and the moral one to be preferred. 

Does he really expect us now to look back over the whole earlier part of the play and 

revise the opinion which he led us there to form? And, if Darius does indeed present 

the moral of the play, why in the final stasimon (852-907) does the Chorus appear to 

have learnt nothing from it? The speculations of the Chorus on UBot in the second 

stasimon of Agamemnon would have seemed to be entirely appropriate here. And why 

does the Chorus not reproach Xerxes with his UBoig in the closing kommos? 

Winnington-Ingram, who is one of the few to notice this problem, remarks merely 

(14-15) that «everything has been transformed by the Darius scene. But not, it would 

appear, for the Chorus. Aeschylus must have hoped that his audience would be more 

perceptive». I can see no point in Aeschylus’ refusal to provide the proper guidance. 

Xerxes too, like the Chorus, has something to say (911, 921) about the daimon which 

has destroyed him, but nothing at all about his own UBoi. In fact the end of the play 

is totally unconcerned with the supposed moral, and presents us instead with a simple 

contrast, between the wretched Xerxes in his rags, the symbol ofhis utter ruin, and the 

mighty king who at the beginning of the play led his splendid and confident expedition 

to Greece. 

17 M. Gagarin, Aeschylean Drama, Berkeley-Los Angeles-London 1976, 46-50. 
18 H.D.F. Kitto, Greek Tragedy: A Literary Study, ÎII, London 1961, 43. 
19 A. Moreanu, in Ghiron-Bistagne et al. (see n. 4) 49. 

- 30 - 



The most serious problem concerns the precise nature of Xerxes’ UBois. It would 

be so much easier if only Aeschylus had told us what Herodotus tells us at 7.34-35.2 

(cf. 8.109.3), that, when Xerxes’ bridge was destroyed by a storm, he had the 

Hellespont whipped, fettered, branded, and insulted as a punishment. Herodotus does 

not use the word B@s, but clearly it is in his mind. Why does Aeschylus omit this 
incident? There are three possible explanations: (1) The story is true, but unknown to 

Aeschylus. (2) The story is not true but invented by Herodotus or one of his sources, 

who perhaps created it out of the metaphorical ‘fetters’ (nxéòal) of Pers. 747. 

Herodotus talks of a rxedéwv tebyosc, a literal yoke of fetters, an idea which would 

have fitted so well into the dominant imagery of our play, if Aeschylus had known of 

it. (3) The story is true, and known to Aeschylus, but deliberately omitted by him. If 

this last is correct, the likeliest reason is that he did not want to provide too simple and 

obvious an explanation of Xerxes’ Ufo.c. It is significant that, while almost all 

scholars agree that he fell because he has committed bfBors, they do not agree as to 

what it is that he has done wrong. Some fall back on Herodotus, who tells us 

(8.109.3), through the words of Themistocles, that the gods grudged that one impious 

and presumptuous man should be lord of both Asia and Europe, but (unless at 

762-64) it is nowhere put in these terms in the play. For Snell «the hybris of Xerxes 

was that he wanted to enslave the Greeks»?0, But most, relying on what I have argued 

is an impossible interpretation of the parodos, tell us that it was wrong for him to cross 

the sea, or, more specifically, to bridge the Hellespont. So (Fraenkel on Ag. 762) «the 

king endeavoured to upset the rule by which the gods have arranged the limits of land 

and sea», while for Winnington-Ingram (10) he was seeking to abolish a natural 

boundary between East and West. Di Benedetto sees the bridging as a violation of an 

ethical-religious norm?!. To the other arguments in favour of Miiller’s transposition in 

the parodos 1 would add what 1 have written elsewhere?? about the final stasimon 
(852-907), which, far from dwelling upon the iB of Xerxes, takes us back to the 

great days of the past, and thus prepares us for the appearance of the unhappy Xerxes 

and reinforces the contrast between the beginning and the end. The Chorus describes 

how in those happier days the Persian forces under Darius won wars by land and also 

conquered a long list of Aegean islands, not only those adjacent to the coast of Asia 

Minor, but islands in the heart of the Cyclades. Sommerstein and Conacher in their 

recent books?3 see that there is a problem, but most scholars do not. You cannot 

conquer an island without crossing the sea. If it was 6Bots for Xerxes to do so, why 

20 B. Snell, Aischvlos und das Handeln im Drama, Leipzig 1928, 69. 

21 V, Di Benedetto, L'ideologia del potere e la tragedia greca: ricerche su Eschilo, Torino 1978, 

8. 
22 Dionvysiaca: Nine Studies in Greck Poetry Presented to Sir Denys Page, edd. R.D. Dawe, J. 

Diggle, P.E. Easterling, Cambridge 1978, 70 with n. 23. 
23 A.H. Sommerstein, Aeschvlean Tragedy, Bari 1996, 93-94; D.J. Conacher, Aeschylus: The 

Earlier Plays and Related Studies, Toronto 1996, 29-30. 

31 -



was it not so for Darius? It cannot, therefore, be his crossing of the sea that 

distinguishes Xerxes from his father. It is true that Darius achieved all this without 

personally crossing the river Halys or stirring from home (865-66), but I take that to 

mean that he was such a great king that, like Zeus on Olympus, he could direct affairs 

from a distance (cf. Supp. 101-03). The moral can hardiy be that Xerxes’ mistake was 

to take personal command of the expedition. 
It is time to look at the actual way in which Darius presents the supposed moral. 

He certainly holds Xerxes responsible for the disaster, but it is some time before he 

uses the term tBpis. His first comment on the crossing of the Hellespont (723) 

sounds more like one of admiration than of criticism. But when Atossa says that some 

daimon must have helped Xerxes in his purpose (or touched him in his mind), Darius 

agrees that he was not thinking properly (725). The same Aeschylean combination of 

human and divine responsibility appears more strongly at 742, «when someone is 

himself in a hurry, god too lends a hand»24. It is at this point that Darius interprets the 

bridge of boats as an attempt to enslave the sacred stream of a god and to master 

Poscidon himself. Clearly such behaviour when described in these terms is foolish and 

calculated to arouse the god’s anger. Xerxes was afflicted by a mental sickness 

(v6006 ppevàv 750). But the word Bo is not used, and that is in keeping with the 

fact that 6fotg is not normally a religious offence. Still, since Xerxes has certainly, in 

the view of Darius, set out to dishonour Poseidon by his outrageous behaviour, the 

idea of UBoL is not too far from our minds. But can this really be the reason for 

Xerxes’ fall? If he had ferried his forces across the Aegean in a more conventional 

way would his success have been assured? The yoking of the Hellespont can be no 

more than a symbol of his tBow, like Agamemnon’s trampling on the crimson fabrics 

in the later play. But it is the very conception of the expedition that we need to see as 

an act of folly, and Darius has as yet given no explanation of that. 

It is in his final speech (800-42) that Darius introduces the concept of vBepw, and 

uses the word twice. The first occurrence (808) does not help. The Persian forces 

committed Uo by sacking the images of the gods and burning their temples. This is 

clearly bad behaviour, but the punishment for that will be Plataea, and this does 

nothing to explain the defeat at Salamis. The second occurrence (821) follows on from 

Darius’ prediction of Plataea, but now Darius talks in more general terms of the 

dangers of excess, using many bxeg-compounds. The man who despises his present 

fortune and conceives a desire for more is liable to lose his prosperity, and Zeus 

punishes tempers that are excessively proud. This at least we can relate to Xerxes and 

the conception of the expedition as a whole. And here, quite exceptionally I think, 

Darius does come close to Fraenkel in confusing the amoral concept of divine 

resentment with the moral idea that Zeus punishes those who misbehave. Even here, 

however, where it is clear that the desire for more is associated with, and may lead to 

24 On 724 and 742 see J. Jouanna, in Ghiron-Bistagne et al. (see n. 4) 81-97. 

- 32 -



UvpBoLg2S, it is not actually stated that it is Bo. In any case, the moral is fatally 

undercut by the fact that, as we have seen, Darius himself had despised his present 

fortune and sought to acquire still greater wealth and prosperity. Remember that he 

surpassed ($tegoxWv 709) all men in his prosperity. He is in no position to preach 

sermons to his son, nor to criticise him (782-83) for failing to take his advice to refrain 

from acting in the way that he himself has acted. We began this discussion with the 

Chorus’s question, «why was Darius so successful?» The answer has still not been 

given. Winnington-Ingram remarks (15) that «the victims are all guilty». But Darius 

too seems to be guilty: why, then, is he not a victim? 

If there is no difference between Darius and Xerxes in their behaviour, it remains 

true that the two are strong!y contrasted throughout the second part of the play. What 

then is the difference between them? The only difference, but it is a crucial one, is that 

Darius succeeded, while Xerxes failed. It is only with his failure that he ceases to be 

godlike. And this, I think, gives us a clue to the problem which 1 raised earlier. Why 

does Aeschylus wait so long before introducing the idea of Bo at all? The answer is 

that it is only in retrospect that it seems possible to talk in these terms at all. It is rather 

like the concept of potpa, ‘destiny’, whose unpredictability is recognised by Xerxes 

himself at 909. In real life we know that one day we are fated to die, but we have no 

means of telling when that day will be. It is only after our death that others, with a 

fatalistic bent, may say, «He died yesterday, so he must have been fated to die 

yesterday». 1 suggested earlier that, if we follow the amoral line of thought, and believe 

that excessive prosperity is dangerous and bound to lead one day to a fall, we still 

cannot predict the point at which desirable prosperity will turn into excessive 

prosperity. So in the first part of the play the Chorus was anxious in case Xerxes and 

the Persians might have reached that point, and so be heading for a fall. But it is only 

after a man has crossed the line that he knows that he has crossed it. Those who, like 

the ghost of Darius, prefer moral explanations, and who believe, like Fraenkel, that 

suffering must be the result of sin, will rep!y that Xerxes must have done something 

wrong; for otherwise he would not have fallen. This judgement too can be made only 

in retrospect. That is why before the announcement of the disaster the Chorus was 

anxious, but saw no reason to believe that Xerxes had committed an offence for which 

he was liable to be punished by the gods. Why indeed should they have supposed that 

it was wrong for the Persians to try to fulfil their divinely-appointed destiny of 

winning wars by land and sea, or to build a bridge? It is only the fact that he failed that 

shows that Xerxes was wrong. If he had succeeded, Xerxes, like his father, would still 

be the godlike man and Atossa the mother of a god. 

25 Cf. Theogn. 153 f. W, Sol. 6.3 f. W. 

.33 -



We are left, therefore, in the end with two different explanations of Xerxes’ fall. 

Either he went too far or he behaved immorally. Aeschylus leaves us to decide for 

ourselves. But, whichever way we look at it, the play provides no comfortable moral for 

the audience. We do not leave the theatre knowing how to live our lives so as to avoid 

disaster. We want to be prosperous, but we still do not know how far we shall be 

allowed to go. We do know that $Bow is a bad thing, and likely to lead to punishment. 

But there is no need to write a play to preach this sermon. It is the common belief of 

‘all Greeks, the background of thought against which the tragedians wrote their plays, 

and often questioned it. It is one thing to know in theory that one should not commit 

UBo, quite another to determine in advance that any particular act will be considered 

as an act of UBpow. Even if we can satisfy ourselves that we understand why Xerxes 

was wrong to seek to extend the Persian empire, we are still left with the unanswered 

question of the Chorus, «Why was Darius so successful?». For those who like simple 

morals this must be a disappointing conclusion. But after all Persae is a tragedy, not a 

simple morality play. 

Glasgow A.F. Garvie 

Osservazioni: - 

II problema che pongo a Dawe può valere in parte anche per Garvie, che accetta per 

conto suo la trasposizione di Miiller, ma ho altre due curiosità. Anche di questo 

intervento si può dire tutto il bene possibile, sia per la prudenza metodica che 

manifesta, sia per l’importanza dei problemi che solleva, e che mettono in discussione 

alcune opinioni apparentemente consolidate. Io ero convinto l’idea dello g86vog tv 

Bedv appartenesse a una fase oscura, primitiva del pensiero religioso e che il principio 

eschileo che vuole Dike paredra di Zeus rappresentasse una evoluzione significativa 

verso una concezione eticamente più qualificata (non vorrei dire superiore: questi 

termini hegeliani mi imbarazzano un po’) del divino. Garvie mi ha obbligato a 

ripensare a questo punto di vista che generazioni di studiosi si sono tramandati un po’ 

come una vulgata: questo è sempre salutare, per chi desidera ynodoxeiw XOAÀà (se ci 

si riesce) è&daox6pevosg. Pure in un dettaglio i conti non mi tornano: mi è sempre 

sembrato che Aesch. Ag. 750ss. (dove si legge una nota di Fraenkel che Garvie 

contesta) si riferisse proprio allo q86vog definendo questa idea come un 

xahaigatog... yÉgwv Agyos. L’intensificazione della variatio synonimica è un 

modulo dello stile eschileo, ma non possiamo pensare che egli l’abbia usata invano. 

Anche in mancanza di un preciso supporto testuale che ci autorizzi a pensare 

all’antichità dello pBOvosg tév Bebv (e qui mi pare che Garvie colga nel segno), mi 

resta il sospetto che Eschilo lo considerasse antico, e su questo punto egli potrebbe 

essere ben informato. 

-34-



Connessa con questo problema è l’osservazione dello stesso Garvie, che non vede 

nella prima parte della tragedia alcuna allusione ad una hybris di Serse che avrebbe 

suscitato contro di lui la nemesis divina; questo sarebbe il punto di vista di Dario, 

quando egli viene evocato, ma nulla farebbe pensare che questo punto di vista sia 

presente nella prima parte della tragedia. Garvie ricorda a questo proposito 

l’argomento di Schenker (che per la verità anche altri hanno sostenuto), che cioè 

Eschilo adombri allusivamente il suo pensiero all’inizio dell’azione tragica e lo 

sviluppi in seguito, come in Ag. 60-62, ripreso in 799-804, ma trova che questo 

parallelo non si possa applicare ai Persiani. A proposito di Pers. 13 véov è& àvèpa 

Bautel, dove qualcuno ha visto un accenno ad una possibile colpa di Serse, Garvie 

preferisce pensare ad una lacuna che preceda il verso, «in which the subject appears as 

a woman mourning for her husband», come ai vv. 541 s. si ricordano le giovani donne 

persiane che, lasciate sole in casa, lamentano la lontananza dei loro uomini. Ma forse a 

questa ipotesi, abbastanza costosa, si potrebbe opporre l’argomento di chi ha voluto 

vedere nel véov ... &vèga proprio Serse, trascinato nella rovinosa avventura dalla sua 

giovinezza inesperta sedotta dai cattivi consiglieri, in coerenza con il punto di vista di 

Dario esposto ai vv. 744 ss.: BauteL avrebbe allora come soggetto xé00... i0yÙg 

’Aowutoyevijc, come leggiamo nel testo tramandato. Il sogno stesso di Atossa, con le 

due donne che Serse vorrebbe aggiogare a forza al suo carro, sembra confermare 

l’idea di una trasgressione da parte del re, e quindi l’affermazione che, rispetto al 

procedimento di scoperta del punto di vista dell’autore nell’Agamennone, «the 

structure of Persae seems me quite different», parrebbe bisognosa di una 

dimostrazione più analitica a sostegno. 

Vittorio Citti 

The case for Bavtel expressing anxiety rather than hostility may be stronger than 

you allow. At Agam. 449 Boùte. follows otévoval and precedes ààyoc, and must 

take some colouring from its context. A comparison can also be drawn with latin: the 

new Oxford dictionary s.v. latro 4b tells us that at Lucretius 2.17 the meaning is to cry 

out for (not at). I also think év must be genuine. The choice of the word may have 

been influenced by Hom.1t 209 xAaiovong Ebv &àvòga. To quote your own words 

«it does not look like a scribal corruption or a gloss». 

When you comment later in your paper «What is difficult to understand is why 

Darius, who surpassed all men in his achievements, did not incur divine resentment but 

maintained his godlike status until his death», you might have said «until after his 

death». But historically Darius had incurred divine resentment: at any rate he lost the 

battle of Marathon. Aeschylus is re-writing history. 

What you say about this not being a simple hybris play is illuminating. But perhaps 

you can have size being itself a danger, even without Ahybris: cf. Soph. Ant. 613f. Or 

35 -



the moral could be even simpler, the one the queen expresses at 598ff.: nothing is for 

ever, neither good luck nor (for reasons of polar expression?) bad goes on all the time. 

Roger D. Dawe 

Sur 22 s., neon d'andra bauzei. 

Si l’on se limite aux possibilités offertes par le texte transmis, et donc si l’on écarte 

l’hypothèse d’une lacune, on a, je crois, un bon argument pour faire de thumos et non 

de iskhus Asiatogenès le sujet du verbe. La phrase avec bauzei est fortement reliée à la 

suivante (par kai), koute tis aggelos oute tis hippeus... aphikneitai; or cette seconde 

phrase concerne par son contenu directement l’angoisse du cheeur (que l’arrivée d’un 

messager ou d’un cavalier devrait rassurer). 

Quant au sens de batzei, le vers 575 paraît étre un exemple pertinent pour le sens 

de ‘se lamenter’. Quant à la syntaxe, on a intérét à faire de neon andra un complément 

d’objet, non pas externe, mais interne: ces mots développent le contenu du cri (cf. 

Zéna... klazòn, Ag. 173 s.). Le cheeur hurle comme un chien plaintif le nom (Xerxès) 

d’un homme qui est jeune. Il n’°y a là aucune critique contre le roi (Garvie a bien 

démontré que ce serait tout à fait déplacé), mais la raison d’une angoisse: une force de 

tradition séculaire, «née de l’Asie», est entre les mains d’un homme qui a 

l’impétuosité et l’inexpérience inquiétantes de la jeunesse (selon le sens habituel de 

neos dans la tragédie). 

Sur la ‘mésode’ (v. 93-100): 

A.F. Garvie lie une décision sur le sens de ces vers (et de la parodos en général) à 

une décision critique portant sur la pertinence de l’ordre transmis par les manuscrits. 

Si l’on peut Îe suivre dans son effort, justifié, pour délivrer l’interprétation de cette 

partie de l’oeuvre de tout recours è la notion d’Aybris, on ne peut pas, je pense, tirer de 

cela la conclusion qu’il est nécessaire de changer l’ordre des vers. La signification 

(mauvaise) que Garvie préte au texte transmis pour écarter ce texte n’est en fait pas 

celle qui s’impose. 

Quelle que soit sa place dans le texte, l’épode énonce la règle générale dont le 

cheeur redoute l’application; il n’y est, de fait, pas question d’Aybris, mais du danger 

lié à un succès: la ruse des dieux, qui conduit les hommes à leur perte, se montre 

d’abord sous un jour favorable, à savoir à travers des succès, puis impose la ruine. 1l 

est clair que ce premier moment (favorable et provisoire) de la ruse des dieux ne peut 

coincider avec la Moira divine (v. 101) qui régit depuis la plus haute antiquité (to 

palaion, v. 103) le sort des Perses. Pour que le cheur évoque la possibilité qu’une 

telle ruse ait commencé à opérer, il faut que quelque chose de nouveau, qu’un succès 

imprévu ait eu lieu; or ce succès semble bien étre la traversée réussie de l’Hellespont. 

C'’est, de fait, l’unique information dont dispose le cheeur (cf. le premier vers de la 

parodos lyrique), celle qu’il retient dans la première strophe comme l’élément majeur 

- 36 -



de l’expédition contre la Grèce (quitte à ne pas mentionner l’exploit symétrique 

qu’était le percement de l’Athos pour fournir un passage à la flotte), et, probablement, 

celle qu’il évoque avec leptodomois peismasi laoporois te mékhanais («les càbles 

d’architecture légère et les machines pour faire passer les peuples», v. 103 s.). En 

apprenant à traverser la mer, les Perses n’ont pas été hybristiques (Garvie a raison sur 

cela): ils ont seulement trouvé un moyen totalement neuf de réaliser leur ancienne 

destinée, qui est de prendre des villes (il est clair que dans l’antistrophe y, il n’est 

nullement question de batailles navales): ils ont, avec succès, fait de la mer un moyen 

de passage pour une armée terrestre. Or, selon la théologie exposée dans l’épode, cette 

réussite-méme est un danger. 

Le cheur ne condamne donc pas l’expédition navale (cf. Garvie, p. 22: «So it 

cannot be merely a naval expedition that was doomed to disaster»); mais dans 

l’antistrophe +Y il n’est pas question de l’expédition en tant que telle, mais de la 

traversée de la mer au moyen de machines légères et extraordinaires. 

Plusieurs traits laissent apparaître une méfiance du cheeur vis-à-vis de la traversée 

de l’Hellespont: le fait que la mer soit appelée «bois sacré» (alsos); en la pénétrant du 

regard, les Perses se mettent en danger,; le fait qu’ils aient mis leur confiance (pisunoi) 

dans des «édifices légers» (avec l’adjectif, formé pour le passage, leptodomois); le 

‘jeu de mot’ que permet le rapprochement de pisunoi et de peismasi renforce encore 

l’impression que le chesur insiste ici sur le caractère périlleux de l’entreprise. La 

prouesse presque miraculeuse de l’armée, qui malgré les risques est bien parvenue à 

franchir la mer, incite à croire à un désastre prochain. 

Les mots emathon d'’, «ils ont appris» (v. 108), ne marquent donc pas une rupture 

radicale (le d'’ serait effectivement insuffisant), mais un événement nouveau dans le 

cours de la destinée ancienne: avec ‘l’apprentissage’ des Perses quelque chose de 

différent s’est mis en place. Je ne crois donc pas que l’on puisse vraiment paraphraser 

le passage par: «for it is our divinely-appointed destiny to win wars by land and by 

sea» (p. 21), car c’est alors le changement marqué par d’ qui est effacé; et si on n’isole 

pas, comme nouveauté, la réussite qu’a été le franchissement de l’Hellespont, on 

n’explique pas bien la logique de la ruse divine, qui fait d’abord remporter des succès 

(étant bien entendu que l’ensemble des succès anciens des Perses, cf. to palaion, 

n’entrent pas dans ce schéma de la ruse des dieux: avec le temps, ces succès sont bien 

confirmés comme faisant partie du destin des Perses; il n°y a, éventuellement, de ruse 

que pour l’entreprise actuelle). 

L’examen du couple strophique y, sans préjuger de la place de l’épode, invite donc 

à rejeter avec Garvie toute thématique de l’hybris, mais invite aussi à ne pas minimiser 

la rupture marquée par emathon d’. Quant à la place de l’épode, elle ne peut se laisser 

déterminer par le contenu sémantique à donner au couple strophique y. Si on la laisse 

37 -



à sa place, elle éclaire par avance le sens des vers 101-14. Cette fonction d’anticipation 

correspond bien à l’usage des maximes dans la Iyrique chorale. 

Pierre Judet de la Combe 

I am very largely in agreement with this paper, and make only one observation. The 

author writes, «I have no easy answer to the question as to why the mesode [Pers. 93— 

100] should have been misplaced in the codices». He refers to the case of Pers. 552- 

61, omitted in M and restored in the margin; but that omission is an obvious instance 

of saut du méme au méme. He also judges it possible «that some early editor, like his 

modern colleagues, misunderstood the connection of thought and deliberately 

transposed the stanza». 

The latter hypothesis is quite out of the question. Ancient scholars did not behave 

like that. The misplacement must be accidental; and there is a simple reason why a 

whole strophe might be displaced, even in the absence of verbal homoearchon or 

homoeoteleuton. In ancient manuscripts strophe were marked off with paragraphoi. If 

a scribe’s eye slipped from one paragraphos to the next, he might easily omit a whole 

strophe. Once omitted, it could only be restored in a margin, and the next copyist 

might well make a mistake as to where it should stand in the sequence. 

Martin L. West 

Replica: 

A P. Judet de la Combe 

It is gratifying that we agree that there is no suggestion of hybris in the first part of 

the play. At 13 it may indeed be possible to take veòv àvòga as a kind of internal 

accusative, but ] am concerned that Judet de La Combe’'s interpretation, namely that 

Xerxes’ youth represents a danger for the army, still implies, even if it does not 

explicitly express, a criticism that seems to me to be out of place. And, with Bunég as 

the subject of BabCe, the difficulty of the parenthesis (xà00.... @XWAKEV) remains. 

I should be happy to retain the transmitted order of stanzas at 94 ff. if it could 

indeed be made to yield the sense that seems to me to be required. Judet de La Combe 

argues that antistrophe y introduces a new element, which justifies the fear of excess 

that the Chorus has already expressed in the epode: divine àtn has led the Persians to 

cross the Hellespont trusting to a flimsy bridge of boats, and this is a worrying sign of 

excessive success. My objection is that, even if we do not call this hybris, it still 

. 38-



introduces the idea that the Persians have done something that they should not have 

done, and again it seems to me that this already implies criticism of Xerxes. My own 

feeling is that in this stanza the Chorus is expressing not anxiety but admiration for a 

great achievement. Darius also sent expeditions across the sea (see the stasimon ai 852 

ff.). Why in his case was this not considered to be a mark of excessive success? Our 

disagreement is not fundamental. But 1 think that the general interpretation which we 

both favour is best served by the transposition. 

A Martin L. West 

I am happy to accept West’s suggestion that the misplacement of the mesode 

probably resulted from the scribe’s eye slipping from one paragraphos to the next. 

A Roger D. Dawe 

It is true that Baviet at Ag. 449 occurs in a context of grief, and 1 do not really 

disagree with Dawe. But a note of hostility too is apparent in qBovepÒòv, and it is this 

that is developed at 456-57. 1 certainly do not believe that é6v arises from a gloss. It 

would be a simple matter of wrong word-division. 

Yes, size by itself can be a danger, as it may incur the p86vog of the gods. My 

point is that this concept is to be distinguished from the idea of an act of hybris which 

is rightly punished by the gods. 

A V. Citti 

I agree that Ag. 750 ff is puzzling. But, even if Aeschylus believed that the 

QPOSvos-idea was ancient, we still have to explain how he can make his Chorus say 

that it is alone in believing that suffering is the result of ùBoi, given that that idea 

goes all the way back to the Odyssey and Hesiod. Denniston-Page see that there is a 

problem («the opinion which the Chorus here advances as an exceptional and personal 

one [dixa è d\hwv povogpwvy gipi] was not in fact at all novel»), but make no 

attempt at solving it. 1 can surmise only that the q86vosc-idea had come to 

predominate since perhaps the beginning of the century, and that Aeschylus here 

makes his Chorus revert to the less fashionable, but in fact older, idea. 

As for the structure of Persae and Agamemnon, both plays begin with anxiety and 

foreboding. But as early as the parodos of Agamemnon it becomes clear that 

Agamemnon has committed quite specific offences. The Chorus disapproves of his 

sacrifice of Iphigeneia, he is responsible for the deaths of too many men, all for the 

sake of a promiscuous woman (62 etc.), and we shall soon hear about his sacking of 

the temples of the gods at Troy. All of this is known to the audience before the tragic 

-39-



event, the x&006 occurs. In Persae there is nothing remotely comparable until after 

the announcement of the tragic event. If line 13 is to be taken as criticism of Xerxes, it 

is completely out of keeping with the development of the Chorus’s thinking. Atossa’s 

dream certainly portends the failure of Xerxes’ European expedition, but ] do not find 

here any suggestion of transgression on Xerxes’ part. At 197 Darius pities him, but 

does not criticise him. 

40 -



AESCHYLUS, AGAMEMNON 104-59 

My Teubner edition of Aeschylus, published in 1990 and reprinted with minor 

corrections a few months ago, contained the fruits of several years’ engagement with 

the text of this author. Since completing it I have been working in other fields, and I 

have no new textual or exegetical proposals to offer. In responding to the invitation of 

the colloquium organizers, therefore, I thought that the best thing might be to take a 

well-known passage which would illustrate the uncertain nature of the transmission 

and a characteristic variety of problems, and to comment systematically on the issues 

that arise in it. 

From the point of view of transmission, the plays of Aeschylus fall into three 

groups. The first is the Byzantine triad (Persae, Septem, and Prometheus), transmitted 

in a large number of manuscripts. The second consists of Agamemnon and 

Eumenides, transmitted in only five manuscripts each, and for much of 4gamemnon in 

fewer than that. And thirdly there are Supplices and Choephoroi, transmitted in a 

single manuscript (with its apographa). 1 have chosen a passage from the middle 

group, where we are not confined to a single manuscript, but where the stream of 

tradition is running through a narrow channel: Ag. 104-59., There are in fact, at this 

point, just four manuscripts. Their relationships are quite clear, so that this is one of 

the rather rare areas of Greek poetry where we can apply the stemmatic method in a 

straightforward way. At the same time we can observe the interventions made at two 

different times by a major Byzantine scholar, Demetrius Triclinius. 

The manuscripts are the tenth-century Mediceus (M), the thirteenth-century 

Venetus 468 (V), the Neapolitanus II F 31, written in Triclinius’ own hand perhaps 

around 1325 (T), and the slightly later Laurentianus 31.8 (F). T and F are both copied 

from a lost common exemplar (t), which shares errors with V against M. Triclinius 

had entered some corrections and emendations and metrical scholia into r by about 

1320, and these earlier interventions of his were taken into account by the copyist of F, 

as well as by the copyists of two other manuscripts (G and E) that are not available for 

Ag. 104-159. Triclinius then made a further series of corrections when he made his 

later copy T. The final complication is that T, as well as t, was available to the copyist 

of F, who was thus able to take account of Triclinius’ later corrections as well as of his 

earlier ones. He took occasional readings from T as he copied, and added many more 

as he corrected his text. The stemma codicum is: 

LEXI1S 17/1999 41] -



<
 

-
 

t corrected by Triclinius 

These are not the sole sources for the text. We also have the scanty scholia vetera 

preserved in M, and a number of quotations, among which the quotations oflines 104, 

108 f. and 111 in Aristophanes’ Frogs are of especial value. 

The passage before us consists of a Iyric triad: strophe, antistrophe, and epode As 

far as fine 139, therefore, we have a metrical control: we must expect close responsion 

between the strophe and the antistrophe, with only such divergences as may be 

legitimated by freedoms attested elsewhere. When two verses that are supposed to 

respond fai] to do so, this is a clear indication that one or the other is corrupt. This was 

understood by Triclinius, who saw that 104-39 were a strophe and antistrophe, and 

made one or two (unsuccessful) attempts to correct instances of faulty responsion. 

Wuhere such faults of responsion occur, one has to make a judgment on which of the 

two passages is corrupt. It is always possible that both are. If the sense and language 

do not give a clear indication, it may be possible to decide on grounds of metrical 

plausibility, even in the absence of responsion. This will apply also to the epode, 140- 

59. 

The initial clauses of the strophe at once present us with difficulties of text and 

interpretation. The direct tradition, together with the scholia, gives 610v xpdtog. In 

Aristophanes’ quotation, of the four manuscripts quoted by Sir Kenneth Dover in his 

recent edition of the Frogs as representative of the tradition, three give òwv, while the 

fourth, the Ravennas, which is the oldest (tenth century), gives 65 dîov. This 

nonsensical and unmetrical reading evidently represents a conflation of &010v with a 
suprascript correction è. The correction may have been introduced by a tenth-century 
scholar acquainted with the text of Aeschylus, indeed with M itself, since the scribe of 
the Ravennas has been held to be the same man who copied the Sophoclean portion of 

- 42 -



M.! The Aristophanic scholia attribute the reading Òow0v to Asclepiades and say that 
most copies had alowov; but this is an erroneous anticipation of the next word in the 

Aeschylean verse. It is conjectured (Fritzsche) that originally the scholia recorded 

E&dtov as an ancient variant for &o0L00v. The upshot of this survey is that Ò10v and 

G6oLov must be regarded as equally well attested. We should not regard the 

Aristophanic line of tradition as carrying less weight on the ground that a quoting 

author may misquote. That is certainly true; but Aristophanes cannot have 

misremembered 6dtov as 60100v, and there is no reason why he should have made a 

deliberate change. In the end we must decide between the two variants on grounds of 

sense and on the probabilities of error: utrum in alterum abiturum erat? By both 

criteria the 66t0v of the direct tradition emerges after all as superior. It provides the 

essential reference to the movement of the Achaean force, its setting forth (cf. 111 

séueL, 127 xéhevBos, etc.), whereas it is hard to see any point in 60t0v, especially 

beside alolov. And 6dt0gc, as a very rare word-—practically unique to Aeschylus (cf. 

158 à° dpvidwv 6diwv)—would be very unlikely to enter the text by way of 

corruption, whereas 6010v is a commonplace adjective. 

That was an easy problem; I dwelt on it at what may seem unnecessary length 

simply to illustrate the operation of several well-established principles of textual 

criticism. More difficult problems follow directly. Firstly there is è*te£wv, to which 

many editors have preferred Auratus’ conjecture ÈvtehÉwv, which may have been 

prompted by Triclinius’ gloss tv èv té&hel èvtwv. It is, 1 think, clear (because we 

are in a position to reconstruct his manuscript source) that Triclinius could not have 

known a variant èvtehéwv, and that the gloss must be simply his interpretation of the 

sole transmitted reading è*tekÉwv. In my Studies in Aeschylus 1 have given a full 

account of the considerations that led me to retain this reading, and I shall not repeat 

them here. For the same reason 1 shall not discuss the form xataxveveL or -xveleL. 

The next words present great difficulties of sense and syntax. Katanxveve might 

in itself be either transitive or intransitive. Then we find a row of four nouns, with a 

multiple ambiguity of cases and dependencies: xeLBW may be nominative (with 

ovugputoG alwv in apposition) or accusative (with poAxdv Ghxrdav in apposition); 
uoAzav, depending on accentuation, may be accusative singular or genitive plural; and 

the same can be said of akxav. If poAxà&v is genitive, it may be attached either to 

EL0 W or to àAxd&v. Scholars have introduced further variations by conjecture: 

sEL0oT (Heller); poAxàc (Auratus); GAx d& (Schitz, to be construed with 

ovupvutOS); rdinàv (Bohle); & dixrd (Headlam); ovuputTOV aià (Enger); 

ovugputos aloî (Merkelbach); and so on. But the text as transmitted seems to offer 

quite enough possibilities, and it should not be necessary to consider other, factitious 

ones. 

!1 A. Diller in Serta Turyniana, Urbana 1974, 523; cf. N. G. Wilson, Scholars of Byzantium, 

London 1983, 137, who regards the identification as «not quite certain». 

43-



What is the intended meaning? That should be the key to the whole question; and it 

cannot be emphasized too often that in attempting to solve a textual crux one must start 

from the likely meaning of the passage, from what the author seems to have wanted to 

express. In defining the likely meaning, one must have regard to the immediate context, 

the sentences preceding and following, so that a logical train of thought emerges. Here 

it is evident that the sentence provides justification for the claim xvpL6g giut Bpoetv 

ATÀA., and that the general sense is something like «for despite my age (scil. I may be 

too old for action, but) 1 still receive the heaven-sent inspiration of trustworthy song». 

But the syntax still refuses to yield up its secrets. "Eti yà Ge60ev xatanveveL 

Tlew60w, or TNer6w poAzav, would be clear by itself, with the verb intransitive as in 

Plato Com. fr. 189. 15 K.-A. u1} ooL Népeoig B6edBev xatanxvevon. The 

possibility of a sense-pause at uoAxàv is lent colour by the corresponding pause in 

the antistrophe at 125, where the paired spondaic words toupmoUGg © àgyd&s match 

nei00 poAzàv. But the remainder, GAKÀY oULPUVTOG alwv, then seems com- 

pletely intractable. 

We seem to be forced after all to take aiwv as the subject of xatanvevel and 

TELOO as its object.2 *AAxdv must then be in apposition to ral6w; and it remains to 

decide which of the two nouns governs the genitive LpoAzà&v. Fraenkel joins mTeu8w 

uoAzàv, taking Gixdv as predicative: «for still from God above my age breathes 

down upon me the power of singing persuasively, so that this power becomes my 

militant strength». 1 prefer the other construction, «breathes (or perhaps better: blows) 

down upon me the power to persuade, which is what songs rely on». Be that as it may, 

this seems to be a case where we are forced step by step by our own logic to adopt a 

particular interpretation, even at the cost of abandoning the approach that our intuitive 

feelings first suggested. 1 do not find this a comfortable situation.3 Logic is a lithe and 

imperious beast, and its triumphs are not to be begrudged. But when it overrides my 

instinctive Sprachgefiihl, which 1 trust more, 1 am inclined to suspect it of having taken 

a wrong turn somewhere. 

In 109 we again have a division between the manuscripts of Aeschylus and those of 

Aristophanes. In this case it is clear that it is the Aristophanic tradition that preserves 

the truth: fjBas, not fjBav (or jBà&v, as M had before correction). ‘EAAddèog is not 

the noun «Greece» but an adjective agreeing with fjBag. The first part of the 

scholiast’s paraphrase seems to reflect the true reading: t0ÙS xgatoîvtaGg T1]v 

‘E nyvwiîjy 1jBny corresponds to xod&tog ‘Eihddog fiBas. The conclusion, Aéyel 

dè tovc ’Atpeidas, is also correct. But what is to be made of the words rai ti]v 

2  Fraenkel acknowledges the awkwardness of this when he writes {1. 65) «In the phrase of Aeschy- 

lus perhaps the boldest feature is that old age is made the subject of xatanxveîv, while yet this 
‘breathing down’ proceeds Be60ev». 

3 E. Lobel is reported to have said once, «Of course, Aeschylus didn't know Greek». But I rather 
believe that he did. 

- 44 -



6u6gpova, which are evidently an interpretation of oUVLgpova taydv or Tay&v1? 
As they stand, they imply fjBav, with ovp@ppova in accord. Yet the explanation itself, 

«of one mind on matters of strategy», implies that the phrase refers to the leaders, not 

the led. Surely the scholion must originally have read xaiì toùg 6pé6gpovasg eì 

TÀ TAaxXTLXà and it has been corrupted by assimilation to the nearer noun. O. Smith’s 
deletion of xai misses the point; the particle is a clue to the original structure of the 

sentence. 
In the next line, 111, the direct tradition gives xtéuneL Evv dopì dixag xpdxtOPL. 

This makes perfectly good sense, but the metre is out of accord with the antistrophe, 

129 xt1jv1 xto6o88 tà ènuwozAn8î], or better (O. Miiller) -ntAndéa.° Clearly the 

antistrophe gives the right metre, a dactylic hexameter such as occurs elsewhere in the 

strophe (104, 119); even if there were no antistrophe to guide us, and no Aristophanic 

quotation, it should have been fairly clear that dixag stands where a dactyl is wanted. 

It would probably have been recognized that dixag is a gloss. But it would have been 

very difficult to guess what it had replaced, if we did not have Aristophanes’ quotation 

to show us that it was xai X£pi. The scholion, TÀ dinny silonpaEopévow, gives no 

pointer, for even if it illumines the origin of the gloss, it shows awareness only of the 

neuter noun dogi, not of the feminine Xepi. As Hense pointed out, there is another 

echo of the true reading in a fourth-century Attic epigram, CEG 488. 3 x]twpuevov 

eUxAcav [(8]ogì rai xegi tovde xpòs &[v]dpgs... But without Aristophanes I am 

doubtful whether anyone would have recognized it as an echo, and as Fraenkel 

observes, the restoration would hardly have won general acceptance. Indeed, scholars 

were slow to adopt it even though they were aware of the Aristophanic passage. Pauw 

still prints &ixag rtpaxTtop. in his text; in his notes he observes that this does not 

respond properly with the antistrophe, but the best he can do is conjecture AUpac, a 

spondee equivalent to the dactyl. Ît was not until Schiitz2 (1782) that xai XEpi was 

restored to its proper place in the text. 

There are several instructive lessons here. It is an outstanding example of how 

indirect tradition may preserve the truth when it has disappeared from view in the main 

tradition. It provides an incontrovertible example of something that we often suspect 

without being able to prove it, the intrusion of a gloss into the text, supplanting the true 

reading. And it is to be noted that the gloss, which must originally have been dixns, 

has been given a «Doric» form to accord with the dialect colouring proper to choral 

odes. The same thing is attested elsewhere, in Pindar as well as in tragedy. The fact 

that a word has a Doric alpha, therefore, does not suffice to defend it if there is reason 

to suspect it of being a gloss. Finally, not the least important lesson is that a text which 

makes good sense may nevertheless be badly corrupt. In the present case we have the 

evidence from metre and from an independent line of tradition. But there must be 

4 Cf. M’s reading tàv yàv. 
5 Triclinius ought to have been struck by the conflict, but he takes no notice of it. 

45 -



many cases where the evidence is lacking, or where there are only slight indicators to 

arouse the critic’s suspicion. i 

A minor point in the same line: Aristophanes has ovv, at least according to all the 

principal manuscripts; the same form appears in M (where lines 110-12 have been 

restored in a blank space by the hand that added the scholia); the other Aeschylus 

manuscripts have EUv. If we were to choose on the basis of weight of authority, clearly 

we should have to prefer oUv, as M + Aristophanes must outweigh V r. This would 

be a mistake. Aeschylus demonstrably used both forms. But Evv was the normal Attic 

form in his time, as we know from inscriptions,É and of the 143 places in the surviving 

plays where the metre is indifferent M gives Ebv in 101 and ov in 42. In papyrus 

fragments of lost piays we find EUv in eight such places and oUv in only one. No 

difference of usage can be detected between spoken and sung portions. We may 

therefore take it as a working hypothesis that Aeschylus normally wrote EUv except 

where OUv was required for metrical reasons. Of course he may have been 

inconsistent; but even if he was, it is unlikely that his inconsistencies were faithfully 

preserved in the manuscript tradition, where we know that there was inconsistency. We 

shall in all probability come nearer the truth by assuming that he was consistent in 

such matters than by following the vagaries of the manuscripts. In the present place, an 

original oUY is not likely to have turned into EUv in the common ancestor of V t, 

whereas it was quite natural for Aristophanes to use the ovv which in his own day had 

largely ousted the older form. Again the powerful criterion utrum in alterum abiturum 

erat? comes into play. 

I will pass over Heath’s conjecture oiwv@v Baohetg in 114, which merely 

advances the dividing-point between the single omen-bird (or bird-omen) of 111 and 

the more specific vision of the two eagles in what follows; and I will pass over the 

small correction needed in 115 (&gy&g), which 1 have discussed in my Studies. This 

brings us to 117, where M and V have the correct text mapnpéntolig èv EdpaloLy, 

though in M the t of znauptpéntolg is cancelled, while F has napnpgEénoL0Lv 

édpaig and T napnpgénteow Edpals. 

We see here the results of Triclinius’ efforts to bring the metre of strophe and 

antistrophe into accord. The responding line is 135 atavoiîow xvuoi natoÉs, where 

V, and very likely the common ancestor of V t, has atavoîo.L. F and T both have 

atavoîs, and so in my apparatus 1 put «atavoîg t1». But perhaps t had tavoîot, 

like V, and the final iota was deleted by Triclinius when he annotated the manuscript. 

This reduces the verse to a reizianus, -- -- -- . We see the same reduction of a long to 

a short dative in 117, where F T have éòpa6 in place of &dpauwow, and at 141 (T). In 

F, which presumably reproduces what the copyist found in t following Triclinius’ 

corrections, the metrical agreement with 135 is still imperfect: 

6 SeeL. Threatte, The Grammar of Attic Inscriptions, 1, Berlin-New York 1980, 553 f. 

- 46 -



napapénowory Edpag 
atavoîs avoì matoéc. 

In T we see Triclinius’ final solution to the problem: nanzpénteow Edpais. He 

quotes the phrase in the same form in his scholia (p. 104. 33 Sm.): èv taîg 

napnpénteoi xai evAgentowy Edpaw. The adjective has taken a bizarre form; ina 

separate note (p. 105. 26) he declares it to be from a feminine nominative 

NAUAQÉNTIE. 
We can realize our stemma codicum as a stemma variantium: 

sapzpénftlow èv Ebpawoiv 

napnpénftiloiw èv Edpatowy nrapzxpEénfti]ow tv Edpalowv 
M i 

napngintoo év Edpaiwoy naypzaopéxdtloio ESpaay 

v T 

sxapzoéndtlow v ESpaoltv] 

t corrected by Triclinius 

aapzngtnteoly Edpa 

naprpénowoivy Edpa ‘ T 

F 

In 119 the best reading is again preserved in V, as independent corruptions have 

occurred in M and t. In M èpuxbpova has become èpuxvpata under the influence 

of the following pépuati — another reminder that what is the best manuscript in 

general is not necessarily the best at a specific point in the text. However, it still has an 

echo of the true reading in the scholiast’s gloss xoAuxUpLova. In t the unfamiliar 

noun QÉépuaTti has been turned into the verb g£pBovto: the scribe was probably 

expecting a main verb somewhere to follow the plural subject that had now emerged, 

and qÉoBovto accurately described what the eagles were doing to the hare. 

The next textual point worth mentioning brings us into the antistrophe. In 123 

hayodaitas, «the hare-feasters», appears correctly in F T, butin M V as 

Xoyodaitac, which could only mean something like &&utvogogiwotds. This is one 

of about sixteen places where M and V agree in error against t. These cases have led 

some scholars to suppose that M V depend on a common hyparchetype, or that V 

47 -



vacillates between the two lines of tradition represented by M and t. 1 have argued, 

however, that in each instance the superior reading in t was obtained by emendation.7 

So here: it did not require much intelligence to notice that A\oyodaltas was nonsense, 

or to see what it should have been. 

As the object of è&ddn, paxiuovs Aayodaitag is complemented by nopovs ©° 

doyds. So, at any rate, M V, which is to say the paradosis;î t had nouzoÙs © 

&oyouUs. Some older critics, not understanding the stemmatic status of t, took the 

latter reading as their point of departure, and emended to xoprxàs © àpyoUGg 

(Musgrave) or nopnàs dpxyoUs, «the leaders of the expedition» (Karsten, followed 

by Weil and Wilamowitz). The expedition against Troy, however, was not in any 

proper sense a tojtx1]. The nopx- word echoes xépxxeL in 111; it should refer 

therefore to the ominous eagles who are sending the ’Ayawv di8govov xpdtog on 

their way, and the transmitted toptovs is exactly suitable to this. Can the eagles also 

be àpxai? Or should we follow Rauchenstein and re-accent àoy&s as dpyàs, 
«senders-forth of the command», i.e. of the commanders? The Atreidai might perhaps 

be called àgyai in the plural! (cf. Eur. Phoen. 973), but the singular seems more 

doubtful, despite the analogy of xgato6g and tayd&v in 109-10. In any case such an 

expression would be awkward in this sentence, where the Atreidai are already present: 

it would be strangely inconsequential to say that Calchas recognized the two 

differently-tempered Atreidai in the belligerent hare-feasters who were sending forth 

the commanders. If we retain àoyxd&s, the word applies to the eagles themselves, 

presumably as rulers among birds; this confirms their equivalence with the human 

rulers, and echoes the point made in 114, oiwv@v Baoeùs (or -fjg) Baohedoi 

VEGN ... GAVEVTES. 

Fraenkel accepts xopxo0ÙG doya&s, though he understands the «conducting 

chiefs» to be the Atreidai rather than the eagles. But he follows Thiersch and Karsten 

in deleting the ©’ which attaches the phrase to what precedes. He argues that it is wrong 

because «it destroys the relation between the object (Xayodaitag) and the predicative 

noun (&gyxd&g).» He takes dvo Anjpaoi d1wo0006 ’Atpeidas as the object ofidwv, 

uaxipovs Aayodaitag as the object of èddn, and xoun0Ùs doyx&s as the 

predicate: «When he beheld the two sons of Atreus with their two different characters, 

then he knew that the valiant eaters of the hare were the captains that led the host on its 

way.» But it is surely better, with Denniston and Page, to take the omen as the 

unexpressed object of idwv (cf. o 532): when Calchas saw it (the eagles devouring the 

hare), he understood that ... The two following accusative nouns, ’Atpeiòas and 

Aayodaitag, are then the object and predicate, and the further phrase noLno0VG 

7 M.L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990, 352 f. 

8 1 refer to the definition of this term given in my Textual Criticism and Editorial Technìque, 
Stuttgart 1973, 53: «{conjectural criticism] starts, so far as possible, from the ‘paradosis’ 
(xapgdd00tg), which is a rather imprecise but convenient term meaning ‘the data furnished by 
the transmission, reduced to essentials'» (with the following amplifications and qualifications). 

- 48 -



àdeyxd&g may properly be appended by means of the connecting particle. So in the end 

we uphold the text of the paradosis: not by starting with a prejudice in its favour, but 

by careful consideration of the sense. 

There follow two or three minor problems of limited interest, before we come to 

131, where both manuscripts and scholia have olov u1} tig &ta BedBeEv xtA. So far 

as sense goes, there is no fault to be found with this, and it remained in editions until 

the nineteenth century. The trouble is that it is unmetrical, as the first syllable of &tn is 

long, and both the responsion with 114 and the transparently dactylic nature of the 

verse call for a short syllable at that point. Perhaps the older critics, not knowing that 

d&Ttn is contracted from &dFdta, thought that it could sometimes be scanned as an 

iambus; there is a tetrameter fragment of Archilochus which might seem to support 

this,°? but there too corruption must be assumed. Once it was recognized that àta 

could not be right, the solution was easy: àyoa. It is palaeographically beautiful (ATA 

> ATA), and what is more important, it yields an even finer sense than d&ta: not just 

(unexplained) harm from the gods, but their resentment at what they are seeing. It is 

picked up by the following étipBovosg. Finally, it may actually have survived in 

indirect tradition, in Et. Magn. 5. 27 (17. 30 Lasserre-Livadaras) àya' Q86voG xrai 

Baoxavia. 

Manuscripts and scholia again agree on oîxw(1) in 134, but it was already seen to 
be wrong by Auratus and Scaliger. Neither the Atreid house (supposing that that could 

be understood) or any other house is relevant here. Besides, olxw could only express 

an object of Artemis’ pB86vos, but then it would conflict with the ntavoîow xvoì 

natgésc. olxtw, which seems a reasonably certain correction, does not conflict with 

them because it is a different kind of dative, explaining the basis of the g86voc. The 

corruption is of a very simple sort, involving merely the omission of a letter. This is 

particularly liable to happen in consonant clusters; compare the unstable attestation of 

the t in maunagéntolw (117, above). 

The variants in 135 have already been discussed in connection with the 

corresponding line of the strophe. 

In 137 we come upon a pretty little accident. M (both in the text and in the lemma 

of the scholion) has the correct, poetic form ntàxa, with short root syllable—actually 

a &ntaE heybopevov, apart from ntàxec «cowards» in Hesychius. T and F have the 

more familiar form at@xa, to the ruin of the metre. In V we find the vox nihili 

atawovxa. Evidently the common ancestor of V r must have had atdxa with a 

suprascript ©, probably intended not as a correction but simply as an elucidation. The 

scribe of t took it as a correction and wrote 1t1@xa, while the scribe of V, who must 

have been a thick-head, misread the & as wv and incorporated it in the word. (We shall 

see him do something similar at 152.) The misreading can be paralleled at Persai 203, 

9 Fr. 127 W. fjuahaxov rai nov 1uy° dAlov fj8’ tatn ‘xigijoato. 

- 49-



where the manuscript Y has Bwpòv with suprascript wv: this wv derives from a 

misread ©, BwoG(1) being a variant attested in several other manuscripts.!0 
With that we take our leave of the antistrophe and come to the epode. Here we no 

longer have strophic responsion to guide us. The transmitted text is our only evidence 

for the metrical scheme, and if we have reason to emend the text, we are not bound to 

keep the metrical scheme unchanged, provided that the modified scheme satisfies our 

sense of what is metrically plausible and in accord with Aeschylus’ habits. 

The issue arises with the very first word of the epode, t60(0)ov. M has t6000W%v 

(the ending is clearly wrong, and Turnebus in his edition of 1552 adjusted it to 

t16000v), while V t have t600v. Aeschylus uses both forms, and there are other 

places where M correctly gives to00- or 600- (as proved by the metre) while other 

copies give only a single o. But there are also cases of a similar distribution when the 

metre shows the single-o form to be right.'! So we cannot decide the question here 

either on the basis of the superior quality of M or on that of the double-o form’s 

being the lectio difficilior. What tips the balance in favour of t600v is an a priori 

metrical criterion: Aeschylus’ strong general preference for short anceps in Iyric 

iambic metra. 

Following 1600v teg, the paradosis (M V) has eUpgwv xahd. There is nothing 

in the scholia vetera. xaAàd appears to represent the subject of the sentence, and the 

context indicates that this is Artemis. But clearly the bare adjective cannot perform this 

role. In T F an article has been supplied: è xaàd. This could either be a deliberate 

emendation by Triclinius or the incorporation of a glossator’s article written above the 

text to clarify the syntax;!2 we have already seen how an intrusive gloss may take on a 

Doric form in a Iyric context. In any case & is of secondary origin, not genuine 

tradition. 
Most editors, even those who realized the weakness of its credentials, have been 

content to print it. Groeneboom and Fraenkel write that we cannot do without it; 

Denniston-Page call it «indispensable». But this is to start from the assumption that 

our only choice is between xahd and à rxahà, in other words, that the txahd of the 

paradosis can only be emended in one way. But why should it not conceal something 

different? 

Certainly Artemis was thought of as beautiful, and KakAotn appears among her 

cult titles. It seems possible that where she was already identified in the context, she 

10 Y is a manuscript particularly given to creating chimaeras by misinterpretation of suprascripts; 

see West, 331. Another manuscript in which 1 have noticed this amusing weakness is a twelfth- 

century copy of the Iliad, Oxon. Bodl. Auct. T.2.7 (Allen's OS, van Thiel’s and my R). 

1{ See Fraenkel's note. 
12 Such ‘glossing’ articles are frequent in T and F; examples may be seen in the plates illustrating 

these two manuscripts at the end of the first volume of Fraenkel’s edition (in T: lines 1, 3, 5; in 

F: line 9). Note also the intrusive article in T F at 146, tòv otgov6@v. 

- 50 -



might be referred to as à xaXd, though no real parallel has been produced.!3 But this 

reading produces an iambic dimeter of the form -- - -- |7 -, which 1 believe to be 

unparalleled in Aeschylus:!4 the word-end after long anceps is as offensive as in the 

trimeter of dialogue. i 

Two elegant altermative emendations of xa\d were produced by nineteenth-century 

English scholars, only to languish ignominiously in Wecklein’s Appendix coniecturas 

virorum doctorum minus certas continens. One was Blomfield’s Yaxd&Xotc, 

«foetuses, newborn creatures», a choice vocable known to Aristophanes of Byzantium 

and Hesychius, and just the sort of word Aeschylus might use.!5 It is then necessary 

to add t’ after &o6001c. The metre becomes -- - -- |° -, iambus + choriamb 

dovetailed, which is very attractive because it corresponds to a recurring pattern in this 

triad (108 = 126, 116 = 134, 141, 147). Blomfield assumes that the subject, Artemis, is 

understood from the antistrophe, and that the initial syllable of vaxaXAoig has simply 

fallen out, just as has happened with Aigòvtwv in the next line. It is less easy to 

explain why the residual xd&Aoig (which, in an ancient manuscript without 

accentuation, would have looked like an adjective agreeing with è&96001w) should have 

tumed into xaXàd. Still, if yaxrd&Aow had been transmitted, we should have relished it 

greatly and defended it against any attempt at alteration. 

But finer than this was the conjecture of the man who was called by Conington the 

first Greek scholar of the time in the country, by Bywater the last representative of the 

Porson school, and by Wilamowitz the only true English counterpart of Cobet: 

Charles Badham.!6 He produced the same metrical pattern with “Exdta, a title of 

Artemis which is especially apt here because at Supp!. 676 Aeschylus associates it with 

childbirth: “Agteuiwy Ò ‘Enxdtav yuvamòv Aòyousg Egpopetvelv. He might also 

have associated it with the sacrifice of Iphigeneia, for in the pseudo-Hesiodic 

Catalogue of Women Iphigeneia herself became Artemis Enodia, and Artemis Enodia 

was later identified with Hecate. If ‘Exdta lost its initial letter, xata might well be 

made into xaXd. I ventured to adopt this emendation in my text. 

In the next line, 141, the paradosis gives èp6o0Lw1v. Triclinius reduced this to 

6pg6o0016, which accords with the metrical pattern just described. Whether he did so 

from an instinctive feeling for the metre or simply from the tendency to banalize which 

he shows elsewhere, he then inconsequentially did the contrary with àéxtowg, making 

it into àéxtoLoL. There is no doubt that àéxt01g and not GéÉAnTtOLG (M) is right, 

whatever Aeschylus meant by it: here is another example of the best manuscript having 

13 Fraenkel quotes Ar. Ran. 1359 as emended by Kock, &jta dÈ Aixtuvva naîg à& xahd (1aîs 
“Aprenis xalà codd.). On the problems of that line cf. Dover ad loc. 

NA SeeWesn, YT} 
15 Aristophanes listed it in his Ilegì òvopaciag fjuxu@v (fr. 203 Slater), just after citing OBpi- 

xaha from this passage of the Agamemnon. Sophocles (fr. 793) used the compound Yaxa- 

hoîigo. 
16 On Badham see now the memoir by J. U. Powell recently published by L. Lehnus in Eikasmos 

8, 1997, 245-81, at pp. 272-79. 

.5] -



the worse reading. The corruption spread to the scholion too (see the apparatus), 

although the explanation given, toîg Èxeo@al toîg yovetol <utj> duvapévol, 

shows that Gésttow had previousiy stood there. 

he6vtwy is corrupt in the direct tradition and preserved in the indirect, namely £t. 

Gen./Magn. s.v. è00a1 (from Aristonicus), xai AloyUAog èv ’Ayapépvovi toUS 

oxUuvovuG 1T6v Aeovtwv dpdgoug xéxAnxe. In the archetype the first syllable had 
been omitted or had become obscured by somne stain, leaving Ovtwv, which copyists 

interpreted as 6vtwv. In t this was itself omitted, or perhaps rather cancelled by 

Triclinius; at any rate it is absent from T and F. It seems likely that critics would have 

restored Aegvtwv sooner or later even without the help of the Etymologica. 

In 143 1 have suggested the possibility that OQnpg@v is an intrusive gloss on 

dypovonwv. It is not necessary to the sense or to the metre; without it, the line 

becomes a simple aristophanean (one of Aeschylus’ favourite cola) instead of a 

contracted dactylic hemiepes + catalectic iambus. It is easy to defend the transmitted 

text by saying that it is unobjectionable. But anyone who studies texts soon discovers 

that, as a matter of historical fact, corruptions often result in a text which is (on the face 

of it) unobjectionable. One cannot assume that if there is no apparent flaw, the text 

must be correct. This does not mean, of course, that one is justified in making 

conjectures for no reason at all. But one must remember that sometimes an 

«unobjectionable» text may look as it does either because it has been truly transmitted 

or because it has suffered a particular, well-known type of corruption; and one should 

then keep both possibilities in mind, even if there is no way of deciding between them. 

I follow most modern editors in reading Tte@Avd as feminine, parallel to eU@pWY. 

As the apparatus indicates, there have been those who read it as neuter plural, with 

EvuBoha. But since the «counterparts» of the omen which the goddess asked for 

were anything but teoavà, Hartung found himself obliged to change the adjective 

into its opposite: ONg@v dBpixdholai<v' d>tepavàd <te> t1OUtWY alteî EUn- 

Boda xgà&vai. Similarly Karsten, with àteoni] ToUtwY xTtÀ. But 144 does not 

seem to benefit from having this word attached to it, whereas, as TEQVG, it makes a 

satisfactory close to the preceding sentence. 

There are many conjectures on 144 which I have not reported. Mostly they alter the 

sense in various ways, while departing implausibly from the paradosis. The verb alteiî 

has been especially vexed, but ] believe that those critics are right who understand it to 

mean that Artemis is asking Zeus for permission to act.!? Calchas is represented as 

knowing Artemis’ desire, but not Zeus’ response; hence he is able to warn that the 

situation is dangerous without being in a position to predict the outcome with certainty. 

This is perfectly in line with the following verses. The omen is ambivalent, deEià pév, 

17 So Klausen, Paley, Denniston-Page, and others. Cf. Ag. 662 èEntnjoat0; Eum. 363 tuaiîoi 
Attaîs. 

- 52 -



xatduouqga dÈ. Artemis may set disaster in train, but the seer prays it may yet be 

averted. 

qdonata atgovB6Yv is obviously wrong: unmetrical, as the line was clearly a 

dactylic pentameter (or possibly hexameter), and risible in sense, as otpouBoi 

— whether sparrows or ostriches — stand at the opposite end of the scale from eagles 

in avian dignity and augural significance. The gloss in M T, t@v àeté@v, shows a 

poignant faith in the limitless licence of poetic or oracular metaphor. 

In any attempt to restore the original reading, we must try to satisfy three criteria, 

the three fundamental criteria which apply to all textual choices.!8 We must decide 

what the sense of the passage requires; we must look for a word or words which 

express this in appropriate diction and metrical form; and we must give a plausible 

account of the corruption to what is transmitted. As to the last point, it does not seem 

that we have to do with a visual corruption here. There is little prospect of finding a 

suitable word that could have been misread as otgov8@v. As Porson saw long ago, 

these sparrows must somehow have fliown in from B 311, the epic version of the 

portent at Aulis. Are they the last relic of a scholion which cited the Homeric episode? 

Or a simple gloss by someone whose thoughts unaccountably strayed to that very 

different scene? The second alternative seems on the whole the more promising. I have 

cited in my apparatus what seem to me the two best conjectures, though obviously no 

certainty is attainable. Of the two, my preference is for Keck’s vooa®v, because it 

leads more readily to otgov8év. Keck points out that veo0066 can be used of the 

young of any animal, and that here it would clearly refer to the young of the hare; 

«aber da das Wort gewòhnlich von kleinen Végeln gebraucht ward, so konnte ein 

Erklàrer, der nicht den ganzen Zusammenhang der Stelle im Auge hatte, leicht an IlL. II 

311 otpgovBoto veoc00ì vijma téxva denken».!? 

In the next line the manuscripts give iniov è xa\léw sauàva. This is satisfactory 

as sense, but problematic in metre. It has to be analysed as a Iyric iambic trimeter, the 

second metron being a resolved cretic (dÈ xa\Éw) and the third a baccheus 

(Iatàavà ,, with brevis in longo). But the split resolution, è ' xaXgow, is improbable, 

and the verse as a whole would not be a good match for the general metrical patterns 

that prevail in the triad. Ahrens’s small change of Òè to òî} produces something much 

more in keeping: the same pattem -- - -- |° - 7, that we have already noted as a 

recurrent one in the context. 1f we accept the shortening of the first syllable of 

NMaiuà&va, we obtain a verse identical with 141: 

èpégo GÉntoig Lahep®v Agdviwv 

= Iiiov è1 xaléw Tatàva. 

18 Formulated in my Textual Criticism, 48. 
19 K. H. Keck, Aeschylos ‘Agamemnon' griechisch und deutsch, Leipzig 1863, 237. Before 

discove-ring that he had had the idea, 1 proposed it with identicai arguments in M. L.West, BICS 
31, 1984, 181. It also occurred independently to E. Scheer. 

- 53 -



1] is also very appropriate to the utterance, as Calchas moves from his evaluation of 

the omen to his prayer. 1 have elsewhere?0 compared Pers. 226-8, 

GAà uv ebvous Y 6 xodtog 16v Evuxviay rgitiis... 
Extehotto è1} tà xonotà, 

where the metre guarantees the Byzantine restoration of ò1} for dÈ of the paradosis, 

and Sept. 481, following Eteocles’ confident prediction for the battle at the third gate, 

XO. èzevyopai Òî} o uèv evtuxeiv, l xpguax tuòov dopwv. 

One more small improvement to the verse is wanted. The Attic form is ITauov 

(nxauwv, 1awvitw), not TTawa&v, and there is evidence for it in the manuscript 

tradition of Aeschylus and of Sophocles, in Iyric portions as well as in dialogue. But it 

tended to be ousted by the common form nad&v. At Soph. O7 187, for instance, a 

papyrus, the Laurentian manuscript before correction, the lemma of the scholion, and 

the twelfth-century K all give nawv Òè Aduzel, while most of the later manuscripts 

have a1à v. Tawov is therefore to be restored in places where only xalid&v survives 

in the tradition. i 

In 149 the paradosis offers èXevnidag (with five syllables) and then at the 

beginning of the next line &thotag (with four syllables).2! So far as the metre goes, 

we cannot rule these spellings out.22 However, at 188 &ahoiaL appears with its 

normal Attic prosody, - - -, and at Supp!. 1046 {also Iyric) eUaAhoLav is scanned -- -, 

Most editors have assumed èx&vîjidag &nhoiag as the end of the verse that begins 

with u1} twwas. It could not in any case end with the dactyl èXevnidac, and an ending 

éxevnidacg damiotac, even if the resolution of -xhoL- were admissible in Aeschylus, 

would give a «blunt» close (... -- -) out of keeping with the rest of the epode, and 

indeed the rest of the triad, where all other dactylic lines have the pendant close (... -- 

- -). The interpretation èxevîj.dac damholas, therefore, seems definitely preferable to 

that of the paradosis. 

It is probable that èxevnig was familiar to Athenian ears as a noun, the name of a 

small fish that was supposed to hold back the progress of ships, and that «by a bold 

and arbitrary ‘re-etymologizing’ Aeschylus has so transformed the name of the tiny 

creature that it now vividly expresses the working of the mighty powers of nature.»23 

20 West, ibid. there again unaware that my conjecture had been anticipated in the 1860s, as so many 

editors had ignored it. 

21 &àxhotdasg in t represents merely an accidental repetition of the ending of èXevnidas. Tricli- 
nius’ gloss uî} ÈwWoag tàeiv shows that he took it as another adjective. 

22 Atl 362 an unpublished papyrus and nearly all manuscripts write £UmAoinyv with resolution. 
23 Fraenkel ad loc. Aeschylus was followed by Nonnus, Dion. 13. 114 èxevnidog &xQa yaXi- 

vqg. 

54 .



He was of course at liberty to treat it as an adjective. But we ought not to overlook the 

proposal of Keck to delete &nthoiag as a gloss. He objected to the accumulation of 

three attributes (&vtunv6ovus, Xpovias, èxevijidag), and more specifically to the 
combination àvturv60vg Gnmhoiag: «denn wie kiihn auch immer Aischylos im 

Gebrauch der Adjektive ist, so konnte er doch nie ‘das Stilleliegen der Schiffe’ ein 

‘entgegenwehendes’ nennen.» Dindorf had previously replaced &thoiag by atgas. 

] am not sure that the argument is compelling; Quoiav in 150 carries an even greater 

weight of attributes, and &vtLtv60vus àaxihoiag can be understood as «non-sailing 

due to contrary winds». Still, the situation is similar to that with 6noé@v in 143. 

G&nhoias is a word that might well have served as a gloss, and its removal would leave 

very satisfactory metre (a dactylic hexameter). It would also mean that Calchas utters 

truly awesome oracular language and does not throw the effect away by providing a 

simple translation. 

tevEn in 150 is glossed © “Apgrten. The scholiast therefore read the verb as 

second person, and unljess he supposed it to be a middle form, a variant tevEns is 

implied. Although this is palaeographically the difficilior lectio, as 0on might easily be 

reduced to or, it is clearly impossible. The subject is Artemis, not Paian, as the 

feminine participle shows, and she could not be addressed directly (especially just after 

xaàéw TNawòva) without a vocative being expressed. 

At 152 we see another instance (as at 137) of the scribe of V_ mindlessly 

embodying a suprascript into the text. peveî was evidently a gloss on the prophetic 

present piuvet. (Cf. the gloss in T: pével.) ovuputov was divided between lines in 

V’s exemplar, and the peveî above piuve has attached itself to the ov 

It will be seen from my apparatus that several critics have thought of adding a 

spondaic word after dewto1jvoga, whether a noun (relieving the string of adjectival 

attributes) or an infinitive (giving a fuller construction with otevòdpeva). From the 

point of view of the sense there is no necessity for any addition, though Guoiav ... 

vexÉov téXtOva ... oÙ dewonjvopa is certainly very bold; we have to understand 

that the sacrifice of Iphigeneia will become «the engineer of dissensions» through the 

person of Clytaemestra, to whom the last epithet is really appropriate, and who remains 

in view in the following phrases as the embodiment of the upvadpwov Mijvig 

texvOtO0LvOG. From the point of view of the metre, there is something to be said for 

adding a spondee after dewo1jvoga: the syntactic pause will then, as usual, coincide 

with a metrical pause, and piuvei ydo will become initial in the verse, as are molossic 

words and word-groups elsewhere in the triad (114, 117, 122 xedòvòsc dè, 123?, 135). 

But we cannot press this so far as to say that the metre demands a supplement. We 

must be content to state the facts that may favour one, and keep the possibility in mind. 

Perhaps one day a papyrus may appear and vindicate Lachmann’s and Hermann’s 

metrical instinct. 

The last point worthy of comment is t’s omission of the yào after pipvel. The 

omission of a y&o is potentially of interest because this particle is very liable to be 

-55-



written as a gloss, or actually interpolated, where there was an explanatory asyndeton. 

Such an asyndeton would be effective here. Does the absence of the ydo from part of 

the tradition indicate that it is not part of the original text? 

Possibly; but there are two things that argue against this conclusion. One is the 

stemma: as the ydg is in both M and V, it should have been in the archetype text, and 

t had no access to any independent line of tradition. We could only circumvent this by 

the somewhat strained hypothesis that the particle was still suprascript in the archetype 

and in the common source of V t, and that M and V put it in the text while t ignored 

it. 
The other objection is metrical. If nothing is added after deto1jvopa to break the 

synapheia, yào is needed to maintain the even fiow of the rhythm, which will be 

interrupted if there are only two long syllables between the bicipitia. If a spondee and 

verse-end are added after deto1jvoga, the next verse will begin with an anacrusis, 

which is admissible in theory but would be isolated in this triad. So it is very probable 

that the omission of the particle in t is a pure accident. Omission, especially of small 

words, is after all one of the commonest types of corruption. 

There I make an end. ] hope it has been a useful exercise. Textual criticism is an 

essential art, and like all arts, it is best learned not by studying the theory of it but by 

seeing it done and by doing it. 

Oxford Martin L. West 

Osservazioni: 

L’intervento di West ha fatto risuonare nell’aula del seminario il fascino della sua 

edizione e dei suoi Studies: credo che pochi studiosi in questo secolo abbiano 

rappresentato con tanta consapevolezza la natura problematica della tradizione di 

Eschilo. Ma in qualche caso mi pare che le sue soluzioni, pur sempre affacciate con 

grande prudenza, rispondano a una logica troppo cartesiana per adattarsi interamente 

alla dizione del nostro poeta. Prendo l’esempio di xaàd al v. 140, un luogo in cui 

senza dubbio il testo fa difficoltà. La lezione di TF à xaXd ha tutta l’aria di una 

congettura, probabilmente di Triclinio, introdotta se non altro per risolvere il problema 

sintattico posto dal testo ms.: ma anche questa soluzione può essere sospettata (e West 

la sospetta) perché dà luogo ad un fine di parola dopo lunga anceps, senza paralleli in 

Eschilo; *“Exdta di Badham, sostituendo un coriambo al secondo digiambo, 

risolverebbe elegantemente il problema metrico, e introdurrebbe un appellativo di 

Artemis che ricorre già, associato al nome della dea, in Supp!. 676. lo sono rimasto 

attratto, prima e dopo il colloquio di maggio, da questa soluzione, che nello stesso 

tempo mi inquieta. Sarà forse, debbo pur ammetterlo, perché à *aXàà è la lezione con 

cui ho conosciuto questo passo dell’Agamennone, quando Antonio Maddalena me lo 

- 56 -



leggeva in terza liceo, ma potrebbe essere anche perché à xahd, che rievoca un 
appellativo cultuale di Artemis (non debbo ricordare l’attenzione che Eschilo ha per gli 

appellativi cultuali: West sa bene tutto questo, ma lo ritiene meno importante 

dell’anomalia metrica) rievoca un’aura indeterminata, quella del rapporto cultuale con 

una divinità potente e spesso terribile, e mi pare abbia un effetto connotativo molto più 

espressivo di “Exd&ta, un nome sacro assai più frequente dell’appellativo xahd, ma 

per questo stesso motivo assai meno ricco di forza evocativa. 

Al v. 147 è noto, e West fa bene a ricordarlo, che la forma attica è Hauov e non già 

il tràdito IIaud&v. Ma in una formula rituale tradizionale che riprende intenzionalmente 

il ritornello î} i£ TNaw&v (ef. Pd. Pae. 2. 35, carm. pop. 858. 19 e 867.3 P.) non vedo 

perché Eschilo non avrebbe potuto mantenere il vocalismo originario e più diffuso, 

come altrove (cf. Ag. 45 xitovavtnv e l’annotazione di Fraenkel) ha mantenuto degli 

—1}- che probabilmente stavano nei suoi modelli ionici: il parallelo con Soph. OT 187, 

dove gli ultimi editori oxoniensi (in accordo peraltro con una parte della tradizione) 

hanno preferito xauov non colloca West in buona compagnia. 

Vittorio Citti 

Your comments on vv. 105-06 give the right diagnosis. In his pencilled marginalia 

in Fraenkel’s edition A.Y. Campbell wrote opposite ‘still from the gods the age that 

has grown with me breathes down upon me persuasiveness of song to be my warlike 

strength’ two exclamation marks and the words ‘how can it?? You forbid us to 

intervene by conjecture, but I had a try myself in CPh 83, 1988, 101, which does at 

least meet your requirements. i 

On 123 - 25 it seems odd to describe eagles as being warlike when all they are 

doing is obeying a law of nature and winning an easy victory over a hare. It must be 

the Atridae, whether under that name or another, who are u&xuLo1, just as later they, 

and perhaps their cronies, are called Quiduaxo1 (230). Secondiy, 1 cannot see that we 

are ever going to make sense of àpgxyxàs. What would make sense is àtag. There isa 

famous confusion of these two words at Hom. I 100, Z 356, and Q 28. We think of 

séprnei xapgaBàow ’Epuwvv (59), and the close link between Erinys and Ate at 

Hom. T 87f., in our play at 1433, and in Cho. at 402-04. If you were willing to 

abandon the ’, you could have a sentence which read ‘on seeing the two Atridae with 

their two (different?) resolute spirits, he recognised the hare-eaters as the warlike 

despatchers of destruction’. 

In 135 for the oîxw / oixt@ confusion compare Soph. £. 93. In 140 the com- 
mentaries are useless in explaining the t600v sep. Can you throw any light on the 

construction? There is no doubt that oUoa could be concessive if we read alveî. But 

what is it with aiteî? 

In 146 the spelling Hawv / TIaiv comes into question. Threatte p.234 suggests 

the answer may not be as clear-cut as we would like. 

- 57 -



Since one of your ideas is relevant to one of the parts of Prof. Citti’s paper, could 1 

raise with you now your proposal at Cho. 279, namely tàs è° Eyvwo vé6o00ovg? The 

sense you give, and the balance of the sentence which it imparts, is admirable. But it 

does lean heavily on one pliace in Isocrates. Do you think it possible that Hermann’s 

alvàv, and Lachmann’s alvelî at Agam. 44, are both rather more than ‘consents to’, 

and actually denote a prescriptive order? 

Roger D. Dawe 

Page 44: The principle that in textual criticism one must start from «what the author 

seems to have wanted to express» is not without its dangers. It may lead to an attempt 

to emend a text to fit a preconceived notion of what an author means, a notion which 

may in fact be erroneous. 

1 agree that it is best to take poAnàv with àAxrdv. Could the phrase be translated 

«which confers might on my songs» ? Persuasion makes the Chorus’s songs as 

powerful as a military victory. This is the contribution that even the aged Chorus can 

make. 

Page 49: The corruption of oixt© may have been assisted by a scribe’s 

consciousness that from 37 onwards the house has been an important theme in the 

play. 

Pages 51-52: What sense is to be given to dénxtoLg? Wellauer’s dpdoo0La1 

Aentoîc (Todt Aextaîcg) seems to me to be at least worth mentioning. Pace 

Denniston-Page the adjective is used of small animals (sheép and goats) at Hdt. 

8.137.2. i 

Page 53: voc0@v is in many ways attractive. However, although it is true that the 

word can be used of any young animal, it does seem to be employed most often of 

birds. At Cho. 256 (cf. 501) it will describe the orphans of the royal eagle. 1 therefore 

find it confusing if in the context of the omen of the eagles and the pregnant hare it 

should refer, not to the former, but to the offspring of the latter. 

Page 55: Keck’s objection to the accumulation of three attributes is certainly not 

compelling. 

Alex F. Garvie 

La relazione West presenta un istruttivo spaccato, come si usava dire un tempo, 

‘diacronico’ della costituzione del testo eschileo: nella triade strofica dell'Agamennone 

(104-121-122-139; 140-159) offertaci in saggio sono opportunamente delineate, nel 

loro successivo ricomporsi e scomporsi, le varie metodiche di intervento dei filologi. 

Naturalmente, come sottolinea bene W., un momento focale di quelle metodiche è 

costituito dalla ‘riscoperta’ della responsione strofica ad opera di Demetrio Triclinio, 

su cui forse si potrà anche aggiungere qualcosa. 

- 58 -



Lo scolio metrico ‘finale’ Tricliniano (104b Smith) si limita purtroppo a 

un’etichettatura generale (e generica) della triade, in cui il bizantino ravvisa una 

preponderanza di cola anapestici, frammisti a qualche sequenza giambica e dattilica: 

ovviamente dove Triclinio è, come in questo caso, più reticente, la ricostruzione del suo 

metodo filologico risulta più ardua. Si può comunque, intanto, distinguere la modalità 

degli interventi nella coppia strofica, tesi in linea di principio alla ricostituzione di una 

responsione più o meno precisa, rispetto a congetture nell’epodo (apparentemente 

inutili o banalizzanti per W.: 140 add. à; 41 do600tg àéntoLai pro dpdcolaL 

déntoig a proposito di cui egli parla, rispettivamente, di «tendency to banalize» e di 

un intervento fatto «inconsequentially»; ibid. om. Ovtwv), proprio dove il bizantino 

non era vincolato dall’intelaiatura responsiva ‘esterna’, e poteva di conseguenza 

attendersi un maggior rispetto del textus receptus. Ma il quesito che sorge spontaneo è 

se Triclinio non congetturasse piuttosto qui per (a noi ignote) ragioni metriche 

‘interne’, dubbio che dovrebbe spingere a un giudizio meditato, 

Credo poi necessiti di ulteriore approfondimento la possibilità adombrata da W. 

(essa forse non risulta con evidenza nello stemma accluso nella prima pagina della sua 

relazione) che T, il ‘Farnesiano’ II F 31 di Napoli, che contiene l'autografo 

dell'Eschilo finale tricliniano ‘a responsione pienamente restituita’ sia fonte di 

contaminazione per il filologo-copista autore del paleograficamente «slightly later» F 

(Laurenziano 31, 8), esemplare di un'ekdosis tricliniana precedente, sia pure 

non di molto, quella del Farnesiano e a responsione (mi pare dica O. Langwitz Smith) 

ancora «reluctantly admitted» . 

Devo confessare che mi sfuggono il significato e la cogenza di un'operazione 

filologica tanto tortuosa e sofisticata quanto, nella sostanza, inutile: se essa avesse 

avuto origine nello scriptorium di Triclinio stesso, anche dopo la sua morte, piuttosto 

si sarebbe provveduto a una copia dell'autografo magistrale T. E ancora, su che base, 

se non sulla presunta posteriorità paleografica del Laurenziano (dato in quanto tale non 

incontrovertibile), ci si può pronunciare contro altre (forse più logiche) possibilità: ad 

esempio che F sia il terreno di un'operazione ‘in progress’ e che le successive 

correzioni (lezioni, ma anche varianti colometriche) si devario al progressivo impianto 

dell'edizione dapprima ‘proto-tricliniana’, ossia T, e poi ‘finale’ su un antigrafo 

sostanzialmente tomano? 

Evidentemente, dopo gli studi un po' tumultuosi di O. Langwitz Smith, la possibilità 

che F costituisca uno stadio preparatorio dell'Eschilo tricliniano (vecchia 

ipotesi di Dawe, Eranos 1959) è ora fuori moda, ma forse il parallelo con la lenta 

crescita dell'Euripide finale nell'altro autografo Angelico T potrà ancora indurre a una 

certa cautela. 

Andrea Tessier 

- 59 -



Replica: 

A V. Citti 

It is honest of Citti to confess that his liking for è xaAhd at Ag. 140 may be due to 

the fact that he made the acquaintance of the passage in this form in terza liceo: We are 

often influenced by this factor: 1 first studied the play in an edition which read ix806 

at line 287, and it was a long time before I was able to renounce the beautiful image of 

the fishes surfacing to bask in the beam of the beacon fire. As for à& xahd, the 

existence of a cult title KaX4iotn gives it a specious attraction (though see Barrett on 

Eur. Hipp. 61-71). But while modern commentators rejoice in finding possible 

connections with cult, it is not self-evident that Aeschylus would have gone for a cult 

allusion rather than a poetic title with more specific relevance to Iphigeneia. 

At 147 it may be possible to defend the transmitted iNov ... TTar&va by reference 

to the «formula rituale tradizionale» 1) Ilaw&v; but was it traditional in this form at 

Athens? It is not, by the way, «il vocalismo originario»: Ilatàv is the Doric 

contraction of Iau&F wv, HNawuov is the Attic. 1 note Dawe’s reference to Threatte I 

234, where the most pertinent datum is the appearance of IHaw&v in an Attic verse 

dedication of the first half of the fourth century (CEG 751). But at Soph. O7 187 we 

see the Doric form encroaching on the Attic in the tradition, and the corrupt ail@va at 

Ag. 247 points to tawva there. I repeat what I said in my paper about Ebv dopi in 

111: that even if Aeschylus was inconsistent in his use of forms, it is unlikely that his 

inconsistencies were faithfully preserved in the manuscript tradition, which we know to 

be unreliable in such matters. 

A A.F. Garvie 

Garvie raises an important point regarding my principle that one must start from 

what the author seems to have wanted to express. He remarks that this «may lead to an 

attempt to emend a text to fit a preconceived notion of what an author means, a notion 

which may in fact be erroneous». Certainly one should not come with a preconceived 

notion, but on the contrary form a notion without preconception after carefully 

considering the context and train of thought. Of course one may form the wrong 

notion. But one is less likely to go wrong in this way than if one simply tries to see the 

answer in the ductus litterarum without regard to the ductus sensus. 

] prefer my paraphrase of poAxàv daAxradv, «which is what songs rely on», to 

Garvie’s suggestion of «which confers might on my songs», because Èù\x1] more 

suggests defensive than offensive strength. It is not a question of the songs 

overwhelming the hearer; rather that with stet00 they will stand firm and not be 

dismissed as idle tales.



What Aeschylus meant by àéttolw (141) 1 do not know - possibly ‘untended’ - 

but it certainly seems unlikely that this choice poetic word should appear as an 

accidental corruption from the common adjective Aesttotg (or -atîs) with change of 

accent. 

AR. D. Dawe 

Dawe maintains that paxtuov6 in 124 should refer to the Atreidai. Word order and 

emphasis seem to me to favour taking it with Aayodaitag with the verb in second 

place in the colon rather than initial. The point of calling the eagles warlike or 

pugnacious is to assimilate them more closely to the Atreidai. As to àgy&s, 1 have 

given my interpretation in my paper. The ancient àoyx1j/&t1} variants in the IHiadic 

passages cannot justify the introduction of &tag here. 

In 140 ff. 1 punctuate after teQAvVA, so that the construction is nominal: «So kindly 

is Artemis to young creatures». The sxteo simply emphasizes t600v. 

As I accept neither Lachmann’s alvei at 144 nor Hermann’s alv@v at Cho. 279, I 

need not strain to establish whether that verb might be used of a prescriptive order. It is 

up to those who think it might to produce parallels. 

A A. Tessier 

Tessier raises the tangential matter of the exact circumstances in which the 

‘ manuscript F was produced. I see nothing «tortuosa e sofisticata» in the idea that the 

scribe used two exemplars, t and T, referring to the latter especially as he corrected his 

text after copying. This is the hypothesis that best fits the evidence, in the triad as well 

as in Agamemnon and Eumenides. But it requires a fuller demonstration than can be 

undertaken here. The question does not affect our assessment of the textual problems. 

- 61 -



AESCHYLUS, AGAMEMNON 160-91 

The following contribution is concemned to examine the arguments which have been 

brought against the proposal to move the Zeus Hymn and its attendant narrative stanza, 

i.e. all of vv. 160-91, so as to follow v. 217. This proposal was first put forward in 

Eranos 64, 1966, 1-21, and in the interests of making the rest of this paper intelligible I 

give now a brief statement of the reasons underlying the original proposal. Further 

reasons Will emerge in the course of going through the counter- arguments. 

1. It is agreed that the present position of the Zeus Hymn is abrupt. Commentators 

constantly refer to Agamemnon’s dilemma: that dilemma is expressed at 206 ff. («a 

heavy doom... but heavy too...»). vv. 156-57 speak only of «what was fated, along with 

much that was good». 

2. For the Zeus Hymn to have any relevance to the dilemma in its present place it 

would have to be anticipatory. Such a procedure is unparalleled in a tragic chorus, and 

for a long time the audience would see no relevance. 

3. The reference in 186 to «not blaming any prophet» only makes sense if the 

prophet has already pronounced the àAào ufjXap of 199. 

4. The oxymoronic words of 216-17, speaking of Bénig in the same breath as 

«thirsting for the blood of the virgin», provide an ideal springboard for the Zeus 

Hymn, with the harsh lesson it has to teach. 

5. With the transposition, the foreboding of 147 f. (u1) Tivag &vtunv6ovs... 

&nhoiag tevXn1) receives its answer relatively promptly, without being interrupted by 

a philosophic and religious excursus. 

6. We know that such dislocations of choral stanzas can and do take place. In 

Aeschylus alone it has been plausibly suggested that Pers. 93-100 should follow 114 

(O. Miiller); Supp!. 88-90 should interchange with 93-95 (Westphal); Cho. 434-438 

should follow 455 (Schuetz); and Cho. 623-30 should follow 638 (Preuss). Less well 

known, but worth serious consideration, are the proposals to switch Soph. OT 

190-202 with 203-215 (Haase); and Eur. Andr. 1027-1036 with 1037-1046 

(Musgrave). 

Here now is a text of the passage in question, with the transposition built in: 

156 toidde KdAxag Ebv peydAowg dyaBoîg ànéxhayEev 
uéòpouy!’ à° dpviBdwv Sdiwv olxoig Baoteioig' 
t0îc è du6pwvov 

159 alhtvov alluvov eixé, TÒ È e vixdtw. 

192 avoaì è àn1Òò Yrovunévoc polodoaL 
xaxdoxohoi, vijotides, dudoguo,, 
Boot@v dia, 

LEXIS 17/1999 - 63 -



195 vadv <tE> xaì MELOLATOY dapEdeis, 
aja Xo6vov TWjeloaL 
T10iBwW xratiEawvov dvB6og 'Agyei- 

wWv: Èzei d nai mix00î 
xeipatog GAO uffiXao 

200 BoLOvTEROY AodpLoLOLY 
uavTIc ExlayEev npopipuwv 
"Apteuivy, dote xBova Bad- 

*xt100lg Ènrpovoavtag "Atpei- 
dag daxgu u xataogeiv, 

205 d&vaE [8°] è xpéoBus 168° elne puvav: 
«Bageiîa pèv xt]o TÒ uî] au6é0o8aL, 
Bapgeta è , ei 
téxvov dalEw, ddpwv &yahua, 
Huaivov 1agBevoopdyolLaLy 

210 deiBpowg matguwLousg xÉpag néhag Buw- 
poù: tL TOvÒ" Gvev KAKMVY; 

z4 Mnbvavs yévwpai 
Evuuaxiag Gduagtwv; 
1avoavinov yàùp Buciag 

215 nagBeviou @° alpatog aÙù- 
dà nepidspywWs <op’> Embu- 
uelv Bépw: e yào ein.» 

160 Zeùs dotuig n0T èotiv, eì 108” a- 
T0 Pov rexAnuÉvoi 

TOÙTÒ ViIV NQO0EVVÉENW" 
oÙx ExW r1pocelmdoaL 

rdv EnlotaBuWpLEvOG 
165 ahiîjv Awc, el tò udtav dnò ppovtidog dxBoc 

XEt1} Baheîv étntULWc- 

ov8’ dotig adpolLBev f]v péyasc, 
sappudyoL Bpgdoei Bovwv, 

170 ovdè MéEetal xpìv @v 
ò è Enrelt’ Equv, Tola- 

xtfjgog oixetal TuUXWV 
Zijva dÉ tig n00Mpdvwsg ExLviria xAdtwv 

175 teVEetOAL Ppev@v 1Ò MdV' 

tòv poveiv Bpotoùg ddu- 
vavta, TÒv rdB LaBoOG 

Bévia qupiwg Exew- 
otàteL È àvO’ favov r0ò xapdiag 

180 uvwouzijpov a6voc' rai nag° &- 
xrovtag TAMe cwpgovelv: 

dauyisvwv dé ov xdEtg Biaog 
cÉMpa ogpvòv Îjuévov. 

rai T668° jyeuov 6 10£- 
185 oBus vewv ’Ayauxov, 

udviuy obiva yEywv, 

- 64 -



tuzaioi tUxaloi ovuIvémv, 
eUT &1hoia xevayyeî Bapi- 

VOVT’ AxaitxÒG AEds, 
190 Xahxidog répav Exwv malopé- 

yB8ow èv Atviidocg n6poig' 

218 èxei y dvdyxas Edu Ménadvov 
QPpevòs Avéwv duoceBfl tTpozalav 

220 à&vayvov, àviegov, 168ev 
tò avi6toMLov povelv petéyvo" 
Bootovs Bpaotvvei yàe aloxgdpntic 
tàÀaLva tagaxozà pWTONN WY 
Etha & oUv Butî)lo yevé- 

225 oBai Buyatgés, Yuvaxozoi- 
vwv o pwv doWydv 

rai gotéhsia vadv. 

Fraenkel’s literal translation, modified to take account of the interpretation propo- 

sed in this paper, would read as follows: 

Such were the fated happenings which, together with great blessings, Calchas cried to the royal 
house (as portended) from the birds on the way; in harmony therewith say «woe! woe!», but may the 

good prevail! 

But gales coming from the Strymon, with harmful le1sure, starvation, bad lmgenng in port, wan- 

dering of the men, (gales) unsparing of ships and cables, by lengthening ‘the time over again wasted 

and wore away the flower of the Argives; and when the prophet cried out to the chiefs something else - 
more grievous as a remedy for the sore storm, revealing Artemis as the cause, so as to make the 

Atridae strike the ground with their staffs, unable to keep back their-tears, the elder chief spoke and 
said this: «A heavy doom indeed is disobedience, but heavy too, if 1 rend my child, the delight of my 
house, defiling a father’s hands with streams from the slaughtering of a virgin at the altar's side. 
Which of these courses is without evil? How can 1 desert the fleet, missing the alliance? He says they 

have a right to thirst, with all too much passion, for a sacrifice to stay the winds, the blood of the 

virgin;'it would be a good thing»!. | 
Zeus, whoever he be - if to be called and invoked by this name is pleasing to him, even thus do I 

address him. 1 have nothing whereto to liken him, weighing all in the balance, nothing save Zeus, if 
there is need to cast the burden of vain thought from the care-laden mind in reat truth. He who afore- 
time was mighty, swelling with the boldness of a victor in every contest, shall not even be reckoned, 

since he is of the past; and he who afterward came into being met his thrower and is gone. But 

anyone who gladly shouts «Hail to Zeus the victor!» shall hit full on the target of understanding: it is 

Zeus who has put men on the way to wisdom by establishing as a valid law «By suffering shall they 

learn their lesson». Instead of sleep there trickles before the heart the pain of remembrance of suffe- 

ring: even to the unwilling discretion comes: it is, 1 think, a forcible favour from t.he gods who sit on 

their solemn bench. 
And then the elder leader of the Achaean fleet, not blaming any prophet, letting his spirit go with 

the blasts of fortune that fell upon him when the Achaean folk were sore pressed by famishing delay 

in port while they held the coast over against Chalcis, in the straits2 of Aulis where the tides roar to 

| The reasons for giving this text and translation will be found on p. 68. 

2 Reading n6Qol: see CPh 83, 1988, 102. Thereafter 1 read èngi Y’, the Y’ to emphasme the cau- 

sal sense of the temporal conjunction (J. D. Denniston, Greek Particles, Oxford 1954, 142): 

- 65 -



and fro, when he submitted to the harness of compulsion, letting the wind of his purpose veer about 
and blow impious, impure, unholy, in consequence changed his mind and turned to utter recklessness; 

for men are emboldened by a base-counselling wretched blow to the mind, the beginning of woe. At 
all events he brought himself to become the sacrificer of his daughter, in aid of a war for avenging the 
loss of a woman and as a preliminary rite on behalf of the fleet. 

Such then is the text advocated in this paper, and a literal translation of it. We may 

now look, in chronological sequence, at the attempts which have been made to refute it. 

We begin with the paper by L. Bergson in Eranos 65, 1967, 12-24. Bergson sees the 

difficulty of «blaming no prophet» at 186 when there has been nothing to blame any 

prophet for; at 156-57 the prophet had foreseen both good and bad, whereas at 

198-202 his words had been unambiguously doom-laden and a dire remedy prescri- 

bed, and so, the present paper maintains, «blaming no prophet» should come after the 

second, not the first, reference to Calchas. Bergson also agrees that v. 187 «cannot 

possibly have a backward reference to A gamemnon’s situation after v. 217, i.e. be 

another way of expressing dvdyxac Èdu Agmadvov. We must therefore either 

transpose, or explain». Bergson tries the latter: «He is'an example of a man who, not 

. blaming any seer, puts up with fortune. He proved tò be that sort of man when 

Calchas’ forebodings tumned out to be true» (p. 20). Does any one really believe that 

186-87 are a sort of thumbnail sketch of Agamemnon, the sort of man who could be 

relied upon not to go round blaming seers? | 

Bergson’s other main assault is against the contention that the real point of 

àGunxavia which triggers the Zeus Hymn, is not 156-59 but 206-17. He denies that 

there is any &unxyovio at 206-17, and argues that Agamemnon’s use of Bépic proves 
that he has made up his mind. If so, he has done it very quickly, since only a moment 

before he has been weighing the alternatives, which he finds equally unattractive. As 
for Béjuc, the idea that this is Agamemnon’s own assessment of the situation, as op- 

posed to his assessment of how either the army or Artemis view 1t is one which few 

scholars would support - but more of this later. 

Two years later3 Peradotto was also seeing Agamemnon’s decision as determmed 

by his character. <ng Agamemnon is victimised, it is by his own 1j80og» (p. 257); and 

later «The 960 tapxy06 &1n ofthe trilogy is not an external force, but Atreid 1)805» 

(from which, incredibly, Orestes was immune, having been bfought up by first Cilissa 

and second Strophios!). Yet even Peradotto has a sentence which has a bearing on the 

correct order of the stanzas. He warns us against confusing two elements, descriptive 

narrative and religious generalisation. «The first states an individual and contingent 

fact; the second, usually made after the event, sees it as an instance of universal and 

com-pare what is said about the causal/temporal sense of T6Bev, below, p. 63. Once the stanza 

had been erroneously placed after v. 2 l7 the corruption to èneì &° was all but inevitable. 
3 Phoenix 23, 1969, 237-63. 

- 66 -



necessary law» (p. 251). It is that sequence which the transposition of the Zeus Hymn 

brings into existence. 

Another scholar who would pin the blame on Agamemnon personally was O. 

Smith4. «Having made his decision, he loses his sanity of mind; this however is the 

result of his decision, not the cause» (p. 8). The question «result or cause?» is clearly 

one which has an important bearing on what we are discussing, and Smith’s miscon- 

ception needs instant refutation before we proceed any further. xagaxoznd can only 

mean a knocking sideways, and a person cannot knock himself from within”. 

There is another linguistic point to consider: àvàayxas. If pressed, O. Smith would 

doubtless have replied that «the harness of necessity» is not, as Page and many others 

argue, a harness which cannot be éscaped, but a harness which cannot be escaped once 

(voluntarily) put on$. That in turn leads us to a third point, the meaning of t68ev 

(220). In his translation Fraenkel gives «from that moment» and those same words 

appear in the Page note on v. 220. But in his commentary Fraenkel is more careful, 

and speaks of «the starting-point of the fateful change of mind», and later, in the note 

on v. 223 writes «It is perhaps no accident that in the surviving plays of Aeschylus 

t6Beyv only occurs in these two passages [sc. this one and Pers. 97 ff.] which are so 

closely akin in thought». «The surviving plays of Aeschylus» is needlessly restrictive: 

the lexicon has only three other places to offer, and the-sense is always one of cause 

rather than of time, even at Ap. Rhod. 4.520, èx t60ev èEòTte, where the èE6te 
marks the time, and the èx t68ev explains the origin of the name xegavvia. And if it 

is objected that the five examples are not enough to excludé a purely temporal sense, 

then the entries in LSJ s. vv. 608ev and x66£v will be found to confirm this causal, 

point-of-origin nuance. It follows that Agamemnon’s change of mind (peTÉYVO) - 

which must therefore have been hitherto resistant to the idea of sacrificing Iphigeneia - 

4 Eranos 71, 1973, 1-11. i 
The question whether “Atn is also originally a blow from without I discussed long ago (HSCP 
72, 1968, 89-123), concluding that it was, as Havers had argued. Cho. 467-68 is plain enough: 

dtag alupatdeoca Thayaà. To the reference to Soph. Ant.:1097 (&tn tatdEou Bup6v) I could 
usefully have added the xotig (in my view a certain emendation), defined as Adyou ©’ àvota 
rai Ppevòv “"Epivic, which comes in the “Atmn ode in the same play, beginning at 582. 
Smith provided an unexpectedly early falsification of my statement (p. 97) «no one has ever 
doubted that in function Tagaxona is either identical with, or else an instantaneous manifesta- 

tion of, what the poet elsewhere calls “Atn». On p. 110 n, 35 I drew attention to the 
predilection for tapa- compounds in àt and duaptia contexts, and if 1 had been re-writing the 
article today 1 would have drawn attention to the web :of key-words in Theognis 884-87, where 
good men are the recipients of misfortune: &àunxavin, napdyel, àunharxin, Biantovoa and 
àvdyxns. | 

6 «It hardly needs adding that nobody can seriously believe that the reference in àvd&yxn here is not 
’ to the action which he now undertakes but to the inevitable consequences of that action» 

(Denniston-Page, 88). Dr. Smith would have been amused to learn that this note almost certainly 

owes its origin to me, who as an undergraduate tried to urge on Page the interpretation which 

«nobody can seriously believe». 

- 67 -



was the result of, not the cause of, assuming the harness of necessity, the necessity 

brought about by the àthoia. 

Now there is another problem of chronology, one which neither Fraenkel nor Page 

confront. It is the use of the present participle rvéwv in the «harness of necessity» 

clause, because it seems to anticipate in an awkward manner the main NO vI6tTO0MLOY 

sentence. How does it come about that Agamemnon is already «breathing» something 

called tpotaiav at the same time as he assumes the harness of necessity, and before 

he changes his mind ("etÉéyvow), the idea already implicit in tponraiav? The answer 
lies in v. 187, the verse with which, according to Page, «there is no special connection», 

that same verse which, with the transposition, is separated from 219 by just five short 

lines. Observe how well é&unaiowig (naiw) agrees with xapaxoxàd (xdn10). 

Understanding 219 becomes very much easier once it is interpreted in the light of a 

187 which will have preceded but a moment before. The harness of necessity and the . - 

ELnaloi TUXaL are really the same thing, and tvéwv and the rest in 219 a restatement 

of 187. But there is this difference, that the choice of words in 219-21 opens the door 

: to Aeschylus’ favourite theme of”Atm, in its manifestation here as sagaxona. That 

Aeschylus knows that there is some blurring here of what drives Agamemnon to his 

decision, whether it is force majeure or a mental imbalance sent by the gods’ (which to 

a logical, but not necessarily to a poetic, mind is the same thing) is probably the reason 

why the sentence which starts at 224 is linked to what has led up to it by the 

combination of partxcles è oUv. Those who savour the words of Denniston on è° obv 

‘(pp. 460-64) are likely to conclude that what was passing through Aeschylus’ mind at 

the time he wrote them wWas something 'like «So much for this rather tricky subject of 

motivation; the main thing is that Agamemnon did screw himself up to the point of 

being a filicide. Now.let’s get on with the story». _ 

The preceding remarks will explain why we must reject statements such as the one 

which describes nagaxond as «the mad courage engendered by one’s first expe- 

rience of major crime»®; or «"A1tr came upon him, now that he had made the fatal 
decision»?. 

7 And it is sent by the gods. S.E. Lawrence, AJPh 97, 1976, 99 says with reference to taQaro- 

d that «It seems reasonable to take it that Zeus and the Olympians are not inactive here». 

Aeschylus, by contrast, thinks more of chthonic deities at Eum. 329-33, but the description 

given there of the effects of xagaxonrd would require no modification if applied to Agamemnon. 
8 M. Evans, Ramus 4, 1975, 17-32. ' 
9 M.W, Edwards, CSCA 10, 1977, 25. One might then think that “"Atr came so late that it had 

nothing much to do, but Edwards argues that it emboldens Agamemnon not to make the deci- 

sion, but to carry it out, i.e. make thé sacrifice. I doubt if Aeschylus would have understood these 
nice distinctions and to the question (p. 18), does "ATtn appear before Agamemnon makes up his 
mind or afterwards, the answer is that, strictly speakmg, it does not appear at all: NapgaroRd 
does - but see above. Edwards i is however right in his belief that 218-24 are not a continuation 
but a repetition. 

- 68 -



In the same year as Lawrence’s article (n. 7 above) there appeared one by 

Conacher!?, which, though largely concerned with other matters, pauses to take a 

side-swipe at the transposition proposal. «Dawe’s argument would, in my opinion, be 

convincing only if he could show that there was no backward reference, no point of 

Gunxavia (not simply the backward reference which he would like to see) in the 

hymn to Zeus, and this he has failed to do» (p. 331, n. 7); and he speaks airily of «one 

of those abrupt switches typical of Aeschylus’ dramatic use of Iyric»y. We may 

perhaps draw an analogy with intelligence testing. A subject is presented with an object 

containing holes of different shapes and sizes, and he is presented also with other 

objects which will slot neatly into those holes. His intelligence is measured by his 

aptitude in putting the right insert into the right hole. It may well be possible to let 

small round objects drop into large square holes, or to hammer large square objects 

_ into round holes not designed to accommodate them. The question is not what is 

possible, but what is right, and it is the man who matches the right object to the right 

hole who tevEetai ppevòv 1Ò xdàv. The same answer may be returned to M. 

Weglage!!, who without bluffing about Aeschylus’ «abrupt switches» («An véllig 

unerwarteten Orte bricht er mitten in die leidvolle Erzàhlung von der Vorgeschichte des 

trojanischen Krieges hinein») none the less is willing to accept the possible, because it 

is possible: «Die stàrkere Einbindung des Textes, um die sich Dawe bemiiht, scheint 

mir auch am traditionellen Platz méglich». In other words, credo quia possibile. 

Just how difficult 160-91 are to explain in their present position may be gauged by 

two major abnormalities of interpretation which surfaced in the period 1978-1980. We 

begin with Neitzel, who in two articles!? argued that the adverse winds, and hence the 

demand for the sacrifice of Iphigeneia, were Artemis’ way of putting pressure on 

Agamemenon to give up the expedition («Sie bittet die Atriden um nichts anderes als 

die Aufgabe des Feldzugs»). This is of course irreconcilable with 150 (oxevdopéva 
‘Buoiav) and with the prepositional prefix in oup-tvéwv!3. The words in 179 ff. are 

strangely interpreted as referring to the chorus’ Angst («Die drei Strophen sind 

bestimmt von der angstvollen Sorge der alten Argiver»), although their highIy personal 

tone fits only an Agamemnon, and 212 f. is ungrammatically construed («er bezeichnet 

also die Aufgabe des Zugs, d.h. owgpoovyn, als Guaptia») and the defence of thi 

in T6L dB betrays an equally insecure grasp of the language. We need not 

therefore be much disconcerted at being told that «Dawes Umstellung des Hymnus hat 

10 Phoenix 30, 1976, 328-36. 
L1 Hermes 119, 1991, 265-81. | 
12 Hermes 106, 1978, 406-25 and 107, 1979, 10-32. - 
13 The uncomfortable evidence of omeudojpéva and néjuret... Zevs is explained away with words 

like «Er [Zeus] tut es eben deswegen, weil dies fiir sein Ziel, den sophronismos Agamemnons, 
notwendig ist». As for oupavéwv; that «weist darauf hin, dass Agamemnon mit den Gegen- 
winden der Artemis gegen das Unternehmen "mitblàst". In seiner Aporie liess er sich also zu- 

néchst vom "Wehen" der Vernuft tragen». 

- 69 -



die merkwiirdige Konsequenz, dass der Zuhòrer die Kriterien, welche er besitzen 

muss, um Agamemnons Entscheidung beurteilen und die ihr folgende Kritik der alten 

Argiver verstehen zu kònnen, erst nach Agamemnons Entscheidung erfihrb». As ifwe _ 

needed to be told that daughter-slaughter (West’s phrase) is wrong! 

Neitzel’s second article, which labels the proposed transposition as ‘nur ein letztes 

verzweifeltes Mittel, Sinn in die Sinnlosigkeit der traditionellen Interpretation zu brin- 

gen’ shows no great advance in mastery of the Greek language, to judge from the 

translation of xU@YywWYV xt1}vn to6o8e tTà dnuwonMjBea as «alles Vieh der Tiirme 

(Mauern) [= Trojans!] vormals das volkreiche». The allegation that tÒ uî} mu0éo0a1 

(206) «aneint militarischen Ungehorsam» will astonish many, and the statement on 216 

f. (p. 30) that «mit keinem Wort hat Aischylos bisher die «allies» erwahnt» is in- 

comprehensible (Euvuuayiag 212). | 

In the same year as this second article of Neitzel’s, there appeared a piece in the 

journal which started all the trouble, written by R.B. Egan!4. He writes: «On balance, 

then, I would say that Dawe’s proposal, while it nicely eliminates the troublesome 

matter of the “hymn” interrupting the sequence of the narrative, also solves another 

problem which is more illusory than real and which seems almost to have been created 

‘ to accommodate the solution» - by which he means the apparent clash of Béjuc and 

SvooeBij (219). The idea that Aeschylus set out to create problems so that some one 
2500 years later might have the pleasure of solving them has a certain charm to it, but it 

is not one that will carry conviction with the sternest-judges. Neither will Egan’s own 

solution, which is to suppose that the Zeus Hymn is spoken by Calchas, and that the 

Gunxavia is his. We may cut short a refutation of this suggestion by noting that 

Calchas’ speech is clearly ended at Baoeiow (157). Egan himself is aware of this, 

but anticipates the objection that a quotation once closed cannot be silently reopened 

by appealing to Cho. 309 ff., where, however, the curious reader will find no parallel at 

all. ' 

P.M. Smith’s monograph on the Zeus Hymn focuses on aspects which have little 

bearing on its rightful position. Its most startling proposal is that the person being 

‘thought of at 176 ff. is not Agamemnon, and not the chorus itself, but Paris!5. But 

there has been no mention of Paris since v. 61, which is enough to saw through this 

major plank in his interpretation of the whole; not but what there are a number of 

useful points made on matters of detail. 

In 1982 L. Bergson returned to the fray!6.. He swallows Neitzel’s contention that 

Artemis is trying to prevent the expedition, and sees Agamemnon”’s choice as one 

between obeying Zeus and obeying Artemis. «Agamemnon trifft die Entscheidung 

14 Eranos 77, 1979, 1-9. 
15 ACS 5, 1980, 27; see also M. Gagarin, Aeschylean Drama, Berkeley 1976, 139 f.; endorsed by 

R. Thiel, Chor und tragische Handlung im ‘Agamemnon’ des Aischylos, Stuttgart 1993, 104 ff. 
- 16 Hermes 110, 1982, 137-45. 

- 70 -



zugunsten der Hybris nicht trotz besseren Wissens und nicht aus freien Sticken; er 

weiss nicht, wie er handeln soll, denn er ist von zwei Miàchten bedràngt und befindet 

sich in vòlliger àGunxavia... In seinen Worten 214-17 offenbart sich seine 

napaxrond». Now it is never said that Agamemnon’s conducet is iBois; and ifit is, 

then it will be $Bo whichever decision he takes, because he will be defying either 

Zeus or Artemis. The analysis also implies that the meaning of 214-17 is clear, and 

that (a popular interpretation) Agamemnon is calling daughter-slaughter a matter of 

Bépig without any further qualification. If that were so, then we might indeed be 

tempted to agree that the balance of his mind is disturbed, and apply the word napa- 

oà to it. West’s Teubner text and his accompanying Studies!’ take a diametrically 

opposite view, and we must now therefore take a closer look at this vexed passage. 

Keck had argued: «The ydo sentence must represent the moral dilemma in which the 

King finds himself, and sò it is immediately clear that @Éuig here can only be the 

Goddess of eternal Right herself, who angrily opposes the impassioned nature of the 

alliance». Write therefore dpyà repiwpyws dé y amavdài Géuic. West rightly 

recoils from the abuse of dÉ ye,. and stresses the desirability of keeping doyà 

nepi6pyws together. This gives us doyà repispyws' ènxò è avdài Gi. The 

West version is superior to Keck’s on another account too: it is inconceivable that 

Themis should ever get «excessively angry». It would be like seeing the blindfold fi- 

gure of Justice who holds the scales above the Old Bailey (London s cnm1nal court) 

getting into a frightful tantrum!8, i 

. But this takes us to another point, and one which undermines the Keck-West intér- 

pretation. If Themis opposes the daughter-slaughter, she by the same token opposes 

the will of Zeus who is sending the expedition to Troy, and the will of Artemis too, 

whether in her embodiment as Hekate (the Teubner text at 140) or not. But Themis is a 

close associate of Zeus. Indeed according to the twenty-third Homeric Hymn they 

enjoy intimate chats togéther. Themis, qua great goddess, cannot forbid what such 

deities have prescribed. But Themis need not be a great goddess. The word can denote 

what in his discussion West, with sound instinet, translates as «legitimate». In his 

Aeschylean lexicon Italie distinguishes between the uses of the word as fas and as 

goddess, and early in the entry in Elleh_dt’s Sophoclean counterpart we find the excerpt 

from the Etym. Magn.: ©épuc òn}\oî tòÒ npéxov rai tTiv owpatirîjv Bedv. That 

the craving for Iphigeneia’s blood is felt by the army, and not Agamemnon, Calchas, 

Artemis, or any other candidate, is something rightly stressed by West. But then he 

argues from the premise that «The concept of Béutg is normally applied to the sphere 

of action, not that of thought or emotion» to the conclusion «The burning question is 

17 Studies in Aeschylus, Stuttgan 1990, 178-81. ‘ 

18 Der Kleine Pauly 5.676 informs us that «Die bekannteste Darstellung der Themis ist die grosse _ 

Statue aus dem Themis-Tempel in Rhamnus (3 Jh.) die in der 1. Hand wahrscheinlich eine Waage 

hielt». 

71.



not whether it is legitimate for them to feel like that, but whether it is legitimate for him 

to do the deed, and we should expect Béjug in the context to have this reference». The 

premise is not unassailable, though admittedly protected by the word «normally». 

Attitude and action are often merged in each other. @E is, for instance, used with 

agpBitew at OC 1556; but there is an act of prayer involved. It is common with verbs 

of speaking (avdà&v, the word here, at Soph. £1. 127) and hearing. «The army’s 

craving, to Agamemnon, is a fact of the situation that puts pressure on him». So West, 

correctiy. Can he dismiss that pressure? No, because from the army’s point of view 

they have a perfect right to expect their commander to act for what they perceive to be 

the common good, ending the unsatisfactory situation described at 192 ff. What gives 

a bitter point to Agamemnon’s words is the juxtaposition of that sentiment with such 

words as «the blood of a maiden», the sacrifice of his own daughter. It is the same 

bitterness that underlies Xd&otg Bialog, virtually a xdo Gxagw. It has to be added 

that èrL0vueiv, which West would like to get rid of altogether, suits the tone very 

well. The text and translation given early in this article, «He (sc. Calchas) says they 

have a right to thirst, with all too much passion, for a sacrifice...» meets every 

requirement, but the translation given of eì yà ein needs some justification. Because 

of the refrain tò è e vixdtw, and because an optative without àv normally, as its 

name implies, expresses a wish, these three words are regularly translated as “may all 

be well”». But as: we look at Fraenkel’s translation we see his mental supplements 

occupy more space than the text they surround; <It shall be done>; for <my hope is>: 

may all be well. That yà&g is worrying. We should at least consider the possibility that 

we have a potential optative without àv!°. «It would be [from their point of view] a 

good thing»20. i i 

One last point before we see what the transposition leaves us with. xaì t66° (184) 

is explained by Fraenkel as an exemplification of a general law. He cites two parallels; 

the first (Ag. 399} contains oloc, and the second (8 329 £.) ds, words which would 

suit the present context if Fraenkel’s interpretation were correct, but which are simply 

not there. Nor is it clear how or when what follows 184 can be said to exemplify that 

general law, of qpoveîv, xdBel pdBoc, owgpoveiv and the uvnouzj ov x6voG. 

These are things which will only come after the deed has been done, or at any rate after 

the unhappy realisation that the deed must be done (198 ff.), and only the transposition 

will secure that order. With the transposition, xaì tO6° means exactly what it says: 

19 On this usage, see K. - G. 1 225 s. 

20 So Schuetz: «eù YàQ £in male reddidit Stanleius, quod bene eveniat; est enim h.l. excusandi 
formula, qua rex significat, se non magnopere posse Graecos culpare, quod Iphigeniae macta- 

tionem flagitent; esset enim, inquit, utile et conducibile». Wecklein reports that Schuetz conjec- 

tured £Ù y’ &v &iy] but 1 have found no trace of this in his editions. One other point of textual 
detail, at v. 227, «the preliminary sacrifices for ships». In the context, where we have learnt of 

pressure on Agamemnon coming from the alliance, a more suitable word might have been àa@v, _ 

a preliminary sacrifice on behalf of the army. 

n



«and then» i.e. it introduces the next stage after the full realisation of the nature of the 

dilemma and the only real way of ending it. The transposition also secures another and 

greater benefit: the huge sentence beginning at 184, running as 1jyepdv + participle + 

participle + eÙte clause with participle (Exwv) + additional rvoai clause with 

participle (193) + participle (196) + èzxegi clause + participle + dotge clause, 

terminating in àvaÈ è pÉéoBusg2!, is replaced by two sentences, each of moderate 

length: 1) srvoai + participle + participle + verb; 2) Ètei clause + participle + @oTte 

clause, again terminating in &vaE 6 ApÉoBus. 

The structure of the whole is this: Calchas at 156 has expressed both hope and ap- 

prehension. Should we say aihuwvov or will the good prevail? The answer is given: 

winds require the sacrifice. Agamemnon’s dilemma, personal agony - v - public de- 

mand. Why this brutal choice? (205-17). Answer: because that is how Zeus opera- 

tes22. Men have to learn the hard way (160-83). Agamemnon acquiesces in force 

majeure (184-91), and so did the unthinkable (218 ff.) 

Now let us try a semi-scientific test. We know from the kommos in Cho. that a long 

passage of Iyrics in Aeschylus may contain numerous echoes. For an echo to be an 

echo, recognisable as such, and not just a separate manifestation of the same word or 

thought, it must occur within a relatively short distance of its counterpart, and this law 

we find observed in the kommos. What results emerge if we apply t1us test to the 

sections of the parodos under scrutiny? 

WITH . WITHOUT 

TRANSPOSITION 

à&vtuxvdovs (147)... avoai (192) 13 45 

xpoviag (147)..; raMyutijxn X06vov (196) 16 | 49 

èànhoiacg (149)... ànkoiai (188) 51 39 

Bvuoiav Etépav (150)... à\ho uijxao (199) 17 49. 

ànxéxkayEev (156)... EktkayEev (201) 13 45 

PpEevòv (175) and Gpovelv (176)... Ppovetlv (221) 20, 19 46, 45 

uvnoutjuov (180)... roWTOn|uUOvY (223) 17 43 

iyeuov è rptopBus (184)... &vat è xpéopuc (205) 35 . 21 

tunaiow (187)... rapgaxona (223) [taiw/xdAt10] 10 36 

21 The è should be deleted (Karsten). On the rarity of apodotic dé in Aeschylus see Denniston, 
177. Both Page and West decline to print one at Sepr. 750: even the examples cited for Sopho- 
cles: in Denniston's Index turn out to be confined to phrases like 0U1:(n òe or & 6|.Lu)g, now that 

+° is accepted for OT 1267. i 
2 Compare the last line of Sophocles 7r., and the second line of Ant. as pnnted in my third 

Teubner edition. There is, however, one difference: Aeschylus still sees Zeus as something 

personal: he says 6oti, while Sophocles says ètL. 

-B-



cvp.:wéwy (187)... nvéwv (219) 6 32 

TOTAL 217 450 

By this criterion, the chances are over two to one that the transposition is correct. As 

to how this dislocation, and the other six referred to on p. 59, came about, we can only 

speculate. What we do know is that such a phenomenon has taken place in recent 

times. The first American edition of H. James’ The Ambassadors (Harpers and 

Brothers 1903) reversed the correct sequence of Chapters 28 and 29, and this error 

passed unnoticed and perpetuated itself in all subsequent American and English edi- - 

tions until 1960. 

Cambridge R. D. Dawe 

Osservazioni: 

Esiste un problema di carattere generale, sul quale intendo soffermarmi anzitutto: .il 

tipo di logica che presiede alle nostre operazioni di emendatio. Nell’editio maior del 

suo intervento cagliaritano, voglio. dire nella forma che è stato presentata agli 

Aeschylean fellows e che comparirà su Eranos, Roger D. Dawe parla di Strophic 

Displacements, e ne ricorda un esempio per Sofocle (OT 190-202 dopo il v. 215: 

Haase), uno per Euripide (4ndr. 1027-036 dopo il v. 1046: Musgrave), ben cinque per 

Eschilo. Questi sono Pers. 93-100, spostati dopo il 114 da O. Miiller, Suppl. 88-90, 

scambiati con 93-95 da R. Westphal, 4g. 160-91 dopo il v. 217 (Dawe stesso), Cho. 

434-38 dopo il 455 (Schiitz) e Cho.:623-30 dopo il v. 638 (Preuss). Confesso che 

ognuna delle volte che ho letto questa esposizione non ho potuto sottrarmi a un senso 

di ammirazione e a un’adesione agli argomenti addotti: in ognuno dei casi proposti la 

traiectio consente uno sviluppo più lineare del pensiero. Dopo un po’ che ho finito la 

lettura, e che mi sono compiaciuto meco medesimo del consenso che ho provato per gli - 

argomenti di Dawe, un diavoletto maligno mi insinua un dubbio: sarà un caso che 

proprio per il drammaturgo che struttura i suoi drammi con una logica di tipo arcaico, 

influenzata dalla lingua della preghiera e dallo stile oracolare e comunque spesso 

lontana dalla linearità delle argomentazioni care alla tÉXvn oratoria propria delle 

generazioni seguenti, sia stato suggerito più del doppio delle trasposizioni che sono 

state proposte per gli altri due messi insieme? Si pensi anche alla differenza notevole di 

estensione tra i diversi corpora, che dà cinque trasposizioni per sette tragedie, contro 

due per ventisei, e questo anche se si conserva ad Eschilo il PY, il che non è 

probabilmente il punto di vista predominante tra i colleghi anglofoni; altrimenti 

avremmo in Eschilo cinque trasposizioni su sei testi, contro due su ventisette di altri 

testi tragici conservati; se poi ci si-rapporta al numero dei versi che leggiamo, 

+ - 74 -



escludendo ovviamente i frammenti, abbiamo per Eschilo cinque trasposizioni su un 

totale di 7923 versi, sempre escludendo il Prometeo, dunque una trasposizione su ogni 

1404,6 versi, mentre sommando il PV, le sette tragedie di Sofocle e le diciannove del 

corpus Euripideum abbiamo un totale di 37.470 vv., con una trasposizione ogni 

18.735 versi: facendo infine la proporzione, troviamo che in Eschilo le trasposizioni 

sono 13,338 volte più frequenti che nel complesso di tutti gli altri tragici. Se non 

vogliamo ammettere che qualche misteriosa maledizione abbia colpito il testo di 

Eschilo, non possiamo rimuovere per ora il sospetto (che dovrebbe essere poi oggetto 

di una verifica puntuale) che la logica del poeta di Eleusi non coincida sempre con 

quella dei suoi critici, e che questi abbiano ragione secondo il loro modello di 

consequenzialità, una consequenzialità che tuttavia potrebbe non essere 

necessariamente quella del poeta che studiano. 

Vittorio Citti 

Page 63: Against the second argument it might be said that the reference to the 

second sacrifice at 150 already points the audience to.the relevance of the Zeus Hymn. 

Page 65: In the text printed on p. 65 there is a colon at the end of 191, whereas in 

the translation here there is only a comma. It is not entirely clear to me whether Ètel 

is to be taken as corresponding with t66° at 184 («at that time.:. when»), or whether, as 

p. 67 seems to indicate, it introduces a clause subordinate to petéyvow at 221. 1 am not 

sure (n. 2) how it can be both temporal and causal at the same time. 

Pages 65 and 72: Î still favour the view that Oéjug represents ‘Agamemnon’s own 

assessment of the situation. Anyone who is making up his mind to do somethihg that 

he feels tò be wrong is likely to try to persuade himself, not only that it is legitimate in 

the circumstances, but that it is positively the right thing to do. 

Page 67: The language throughout the strophe certainly suggests that the Chorus 

itself, at least in some sense, pins the responsibility on Agamemnon. I should welcome 

a little more guidance as to what the «harness of necessity» does mean. Is it the 

requirement laid upon Agamemnon to make a decision, or his judgement that the 

reason for sacrificing Iphigeneia is so much weightier than the reason for not doing so 

that he says to himself «I have no choice»? The strophe does not necessarily describe 

a chronologically later stage than the preceding stanza. It might simply sum up the 

account of Agamemnon’s decision. i i | 

Page 72: Is Béjuig to be taken as an indeclinable accusative, with gival 

understood? If so, I have doubts. I am not sure of the relevance of Soph. £I. 127: «it is 

right to say this» is not the same as «he says that it is right». 

Page 72 n. 19: K. - G. in fact express doubts about the existence of the potential 

optative without àv in Attic. It seems to be restricted to particular forms of expression; 

see my notes on Cho, 172, 591-93. 

-75-



Page 73: The principle of «a relatively short distance» is a little arbitrary. Pers. 

532 ff., for example, repeats much of the vocabulary of the parodos. Would it be 

wrong to describe these repetitions as «echoes»? 

Alex F. Garvie 

Les nouveaux arguments proposés par R.D. Dawe pour la transposition des vers 

160-91 et sa revue des contre-arguments permettent de progresser dans la discussion. 

Je reste néanmoins attaché à l’ordre des vers transmis pour les raisons suivantes:23 

— Avec l’ordre donné par les manuscrits, nous avons un effet de composition en 

anneau: l’‘Hymne àè Zeus’, qui ouvre la partie iambique de la parodos, énonce la loi du 

savoir par la souffrance; cette loi est reprise, et spécifiée, à la fin du chant (et de cette 

partie iambique) en 250 s.: «Justice pèse de tout son poids sur ceux qui subissent 

pour qu’ils sachent». Il ne s’agit pas 1à à proprement parler d’un argument, mais d’un 

constat qui n’est pas sans valeur pour un composition poétique. 

— Si l’on adopte la transposition, il faut expliquer pourquoi le lieu de l’action (avec 

la géographie donnée aux v. 190 s.) est désigné et précisé si tard, alors que te récit est 

déjà engagé: quel serait le sens de dette précision géographique à ce moment-1à du 

récit? Avec l’ordre transmis, ‘Strymon’ suit juste la mention d’autres lieux (‘Chalcis’, 

‘Aulis’). ‘ i | i 

— Avec l’ordre des manuscrits, la proposition temporelle en 188 ss. (eut' aploiai 

kennagei...) pose un thème général, le blocus, qui est ensuite analysé et développé par 

192 ss., selon une technique bien connue des récits. Avec la transposition, il faudrait 

dire quelle fonction pourrait avoir une telle phrase: pourquoi un tel retour en arrière, 

pourquoi une phrase dont le contenu informatif, après 194 ss., serait vide? 

— Le v. 187 (mantin outina psegòén) ne fait pas vraiment difficulté. 1l est sans 

doute exclu d’y voir une anticipation des vers 202 ss., avec la réaction des Atrides à 

l’évocation d’Artémis par Calchas (encore qu’un tel type d’anticipation n’est pas 

impossible dans un récit Iyrique, et non épique, qui a souvent pour règle de commencer 

par ce qui se révélera ètre le point décisif du récit). Ce qui a été dit de Calchas dans la 

triade qui ouvre la parodos lIyrique suffit à créer la situation qui motive 187. 

Agamemnon (dans une sorte de contre-scène d’Hom. A 106 ss.) ne conteste pas 

l’interprétation du présage par le devin: les vents et le blocus qu’il annoncàit (v. 149 

s.) sont devenus réalité. 

— S’ai l’impression que Dawe minimise la rupture marquée par epei de kai en 199. 

Or c’est visiblement avec cette phrase que l’injonction d’Artémis est introduite. 

Auparavant, on n’avait encore qu’une crainte du devin, à laquelle il voulait opposer une 

23 Certains de ces arguments ont pu étre déjà proposés. Je n’ai pas vérifié à chaque fois. Quelques- 
uns des éléments que je développe ici ont été déjà présentés par J. Bollack, dans sa discussion de 
l’article de R. Dawe et dans son commentaire de la parodos (L’Agamemnon d'Eschyle, Le texte et 
ses interpreétations, 1-Il, Lille-Paris 1981). 

76 -



prière à Apollon (v. 149 ss.). La situation a changé; de la crainte on est passé à la 

certitude de la demande d’Artémis. 

— Peut-on vraiment dire que «pneòn and the rest in 219 [= phrenos pneòn dussebé 

tropaian] (is) a restatement of 187 [= empaiois tukhaisi sumpneòn»? S’il y a un 

‘tournant’ du souffle (tropaian), c’est qu’il y avait un souffle antérieur. On doit, je 

crois, distinguer deux dispositions psycho-physiologiques du roi, correspondant à 

deux moments distincts. En 187-88 (mantin outina psegén et empaiois tukhaisi 

sumpneòn), «il est simplement dit qu'Agamemnon accepte la fatalité des vents, sans se 

révolter contre elle»24 par ailleurs «les coups qui s’abattent» (empaiois tukhaisi) ne 

concement sans doute pas directement le père d’Iphigénie, mais l’ensemble de l’armée 

(cf. eut' aploiai...). Le roi, dans la première partie du récit, est passif, restant soumis 

aux coups venus de l’extérieur; sa respiration se règle sur eux, impuissante. En 219, le 

souffle change; le roi devient actif. Son souffle n’est plus simplement en harmonie (cf. 

sumpneòn) avec les circonstances; il se renverse de manière à produire une audace 

sans limite (t0 pantotolmon phronein; Dawe a raison de donner un sens causal à 

tothen). i 

— Quant au fond. Le déplacement des vers 160-91 a pour point de départ l’idée 

que l’Hymne à Zeus concerne d’abord la souffrance d’Agamemnon à Aulis, p. 67 s.: 

«Whxy this brutal choice? (205-17). Answer because that is how Zeus operates. Men 

have to learn the hard way (160-83)». Mais, tout d’abord, peut-on dire 

qu’Agarmemnon apprenne quelque chose? Il apprend seulement que la réalisation du 

but de guerre qu’il s’est fixé et que Zeus accepte passe par le sacrifice de sa fille. Il ne 

s’agit clairement pas d’une connaissance positive, d’un ‘bien penser’ comme le dit 

Pphronein au vers 176. Au contraire, cette ‘souffrance’ conduit Agamemnon à penser 

contre la raison (to pantotoImon phroneìn, v. 221). La reprise des termes mémes de 

l’Hymne à la fin de la parodos, vv. 250 s., laisse entendre que la conversion de la 

souffrance en savoir n’a pas encore eu lieu, qu’elle est attendue, avec angoisèé, par le 

cheeur. La legon de l’Hymne ne s’est pas encore appliquée. 

On est donc plutòt amené à dire que 1l’Hymne, laissé à sa place, dessine le cadre 

théologique de toute l’action entreprise contre Troie, action commencée à Aulis avec le 

sacrifice, mais dont le cheeur ne connaît pas encore le terme (on comprend ainsi le sens 

de la composition en anneau de cette partie de la parodos, cf. supra). Il sait seulement 

que le pathos déjà vécu ou encore à vivre (Agamemnon aura peut-étre à souffrir pour 

ce qu’il a fait) va produire du ‘savoir’, mais il ne sait pas lequel précisément25. Le 

cheeur est donc dans une véritable aporie. La contradiction angoissante (cf. le refrain) 

entre l’annonce du succès futur des Grecs à Troie et le prix à payer pour ce succès (le 

sacrifice d’Iphigénie), l’amène à se tourner vers Zeus, dont il pose qu’il est le seul étre 

24 Bollack, 260. 
25 En effet, en faisant de la ‘souffrance’ l’accès au ‘savoir’, à la sagesse, le cheeur s’exclut lui-méme 

de ce savoir: trop vieux, il n’agit plus, et ne peut donc, au sens propre, connaître aucun pathos. 

-77 -



qui puisse véritablement libérer de l’angoisse (vv. 160-66). Si Zeus peut libérer de 

l’angoisse, c’est que non seulement il est un dieu victorieux d’autres dieux (vv. 168- 

75), mais qu’il sait transformer la douleur humaine en connaissance positive (vv. 176- 

83). Or, et de là vient l’aporie, ce mème dieu pousse Agamemnon è prendre Troie et 

donc, implicitement, à tuer sa fille, à savoir à Commettre un acte impie. L’Hymne sert 

moins à rendre compte du désarroi d’Agamemnon, de son parthos (qui, en fait, ne 

débouche sur aucun mathos véritable), qu’à poser le sens a priori nécessaire de toute 

l’entreprise grecque. Or il est impossible de dire comment ce sens va se réaliser 

l’angoisse n’est pas encore supprimée, parce qu’Agamemnon s’est rangé du cété des 

criminels, méme s’il l’a fait pour obéir à Zeus. 

Pierre Judet de la Combe 

The supposed advantages of transposing Ag. 16091 to follow 217 are swamped 

by the drawbacks. The disproportion between Calchas’ lengthy prophecy after the 

eagle omen (126--55) and the cursory mention of his remedy for the adverse weather 

(198-202) is much more noticeable and disagreeable if only a few lines separate them. 

But this is a minor point. What is worse is the removal of 18491 to a later position in 

the narrative, because | i ; 

(a) the perfectly coherent and continuous description of the ànàowa (188-98) is 

chopped into two parts which are then located far apart. 

(b) Their order is reversed, so that the portion which states where the event took 

place (190 f.), and which contains an identification of the central character (184 £.) 

more explicit than that in 205, instead of coming at the beginning of the narrative, 

comes later, where these elements no longer serve the same useful purpose. 

(c) The whole temporal clause 188-91 becomes completely redundant if it stands 

several stanzas after 192 ff. It also comes into awkward juxtaposition with another 

temporal clause, 218-20; that one begins Èèeì ’, which Dawe is forced to change 

into è&teì Y’ (not the most convincing ye even among his conjectures). 

In its transmitted position the «Zeus Hymn» appears as an anxious meditation 

prompted by the recollection of Calchas’ terrifying prophecy, part of which has yet to - 

be fulfilled and explained. The Hymn serves as a major-punctuation mark, separating 

the eagle omen and associated prophecy from the account of the àsxhàola, 

Agamemnon’s dilemma, and the sacrifice. The resumptive xaì t6TteE at 184 takes us 

back into the narrative, and indicates that the preceding theology is relevant also to 

what follows. t6te means «then» in the sense of «at that time», not «after that», which 

is Eneuta. i 

Martin L. West 

- 78 -



Replica: 

A M.L. West 

The «disproportion between Calchas’ lengthy prophecy... and the cursory mention 

ofhis remedy for the adverse weather» does not really exist. Calchas had dwelt largely 

on the fall of Troy. His comments on adverse weather took the form àvtiutvbovs... 

Xpoviag Exevîjidag àxhoiag. This is not out of proportion to mxpoù xeiuatog 

(198-99). Calchas did not even prophesy adverse weather. What he did was to pray 

Paian that there should not be any adverse weather. We are naturally keen to learn 

whether that prayer will be answered, and with the transposition we get that answer at 

once. 

«The coherent and continuous description of the àthota (188-98) is chopped into 

two parts [so much for ring-composition!]... and their order is reversed». No: the 

sequence EUT dxhoiai x.T.É. would naturally come after a statement of what caused 
it, namely the xvoai àxò Xtouuovas uohotoal; and as for «coherent and 

continuous description», what is coherent and continuous about Agamemnòn «not 

blaming any prophet» when all that prophet has been doing, on the traditional order, is 

praying to Paian on Agamemnon's behalf? It seems to me equally peculiar to say that 

the identification of the central character as 1jyeuOv 6 toÉoBus vev (184), is more 

explicit than the one at 205, àvaE è o€ofBus, when that description, «the senior 

king» immediately follows mention of the Atridae. Few prizes would have been given 

out in antiquity for naming the elder of the two Atridae. And not many more for 

knowing that it was at Aulis that the Greek ships assembled. The mention at Hom. B 

303 f. is equally casual. | | 
«The whole temporal clause 188-91 becomes completely redundant if it stands 

several stanzas after 192ff.». No, it does not, because it provides the introduction to the 

àvdyxas héxadvov which should immediately follow. Nor does.it. come «into 

awkward juxtaposition with another temporal clause, 218-20» since on my version that 

second clause is not purely temporal: ènei y’ not ètei &’. The change of &’ to Y° is 

hardly a momentous one, and the minor scribal alteration would have been a sure 

consequence of the dislocation. The cost of this is tiny by comparison with the text 

‘ which West would defend, in which the huge sprawling sentence which begins at 184 

and.loses itself in a maze of subordinate clauses fails ever to give us a main verb. {I 

wonder, incidentally, whether West would censure Aeschylus for the «awkward 

juxtaposition of two temporal clauses» at Agam.12 and 16]. 

- 79 -



1 conclude by remarking that West’s dictum that «t6te means ‘then’ in the sense 

of ‘at that time’, not ‘after that’, which is Èxtgrta» is a) false and b) irrelevant. ‘Then, 

next’ says the lexicon, which takes care of a). As for b), note what 1 said about it: «it 

introduces the next stage after the full realisation of the nature of the dilemma and the 

only real way of ending it». This tòte is no different from hundreds of others, e.g. 

Soph. Phil. 271, El. 1038, OC 778, and even the spurious OT 1517. «Then, under 

those circumstances». 

[Since writing the above, I have come across by accident an informal rescript sent 

me by the late F.H.Sandbach after the publication of the original Eranos article. Dr. 

West will be glad to learn that Sandbach shared West’s geographical misgivings: «My 

one doubt is whether 188-91 are suitable in their new place, with this geographical 

detail». He may be less glad to learn that Sandbach’s overall verdict was «The 

consequences of the transposition seem to me almost entirely favourable». As for the 

geography, in my original Eranos article (p. 11) 1 had written: «... the fact that the two 

stanzas have geographical references in common may have been an additional reason 

. why the order became confused. A fanciful critic might even find some attraction in the 

idea that the xaMppoxBoig of the physical world (190) mirrors the moment of 

indecision in the world of Agamemnon’s mind before he finally bows to necessity». 1 

was perhaps closer to the truth than 1 knew: cf. tà Yd@ TtoL xovgotata 181 

evLetdadopd nwsg rxaì Evpizov diunv s èv xalopdiai sepiniatépeva -, 

Anna Commena Alexiad. 2. 3 (last words).] 

A A.F. Garvie 

There is no problem over a conjunction being both temporal and causal at the same 

time (compare the English ‘since’). 1 think my reference to. Denniston p. 142 already 

meets that point. Euripides Hipp. 955 gives us for example an ènei y’ èrjqOns, - 

different but parallel to the way in which Agamemnon is ‘caught’ . The ‘harness of 

necessity’ is, as stated, force majeure. - To Greek thinking this does not absolve 

Agamemnon of personal guilt. The point of ellipse of &v being dubious in Attic 

obscures the fact that Greek tragic choruses are not written in Attic. Their Iyric 

inheritance provided them with such precedents as Pind. O!. 3. 45 and Pyrth. 10. 21; - 

and most editors agree that Soph. Ant. 605 is a valid example. Other, more shadowy, 

examples have been suspected in tragedy. But Schuetz’s conjecture will allow you to 

have your àv, while keeping the alternative interpretation which I had (without 

knowing that Schuetz had anticipated me) hit upon. The only difference between 

Schuetz and me is that 1 see Agamemnon’s words as spoken with more bitterness. 

Of course the case for the transposition is quite separate from the detailed 

restoration of this problem passage. ©É indeclinable, like the latin fas, causes me 

- 80 -



no worry: Aesch. Suppl!. 336, Soph. OC 1191 (see Jebb’s Appendix ad loc.), and 

possibly Aesch. Cho. 641 are powerful encouragement. This is a case where the ‘no 

smoke without fire’ argument seems persuasive: Oéjig would not appear to be 

indeclinable unless it really was (on occasion, that is). On the other hand, the point 

about the need to supply <eivar> is well made; and I had in fact made it myself on p. 

18 of the Eranos 1966 article. There are two possible defences: 1) That <elvor> 

remains possible after all; 2) That avddi means ‘call’, as in the passive ‘be called’ at 

Soph. Phi!. 240, 430, and the translation should be, in effect, «He calls their 

extravagant blood-lust ‘“Themis’». But 1 admit to not being happy with this, or indeed 

with any other proposed restoration or interpretation of the passage. 

A P. Judet de la Combe 

May 1 begin by removing one obstacle to understanding which may possibly arise 

from an English idiom (‘Men have to learn the hard way’)? If a fly annoys us, and we 

flatten it with a rolled-up newspaper, we may accompany our revenge with the words 

“That will teach you!’. But there is no expectation that the flat fly will in future be a 

model of prudence. Equally Agamemnon does not exactly learn anything: in dB& 

1udBos the stress is all on rd9e1, taking, and pre-ermnently so in Agamemnon s case, 

the form of sleepless nights full of sorrow (179 s.) 

As for the rest, you give us a clear restatement, with some refinements, of the 

orthodox position. Although slightly aggrieved that you use ring-composition as a 

defence of the traditional order, but reject it (‘pourquoi un tel retour en arrière’) when 

it comes to the newly proposed order, ] would not want to add any fresh arguments to 

those already given in my paper. 

A V. Citti 

You speak, in the language of a Verdi opera, of «qualche misteriosa maledizione». I 

think the answer simply lies in differing types of transmission. One remembers that 

Wilamowitz gave the popularity of tragedy as a prime causeé of the spread of literacy. 

If, before that happened, the first text of Aeschylus was constituted, like the first 

official text of Homer, by a process of oral dictation, the odds of N 338 to 1 - or put it 

another way five instances versus two - need no longer dismay us. 

- 81 -



SUR QUELQUES PASSAGES DE L'AGAMEMNON ET DES 
CHOÉPHORES D’ESCHYLE 

Notamment depuis les travaux récents de l’école philologique anglaise sur 

l’histoire du texte des Tragiques, nous savons maintenant à quel point la vulgate est 

intelligente. À un schéma mécanique de la transmission, comme succession et 

accumulation de fautes, s’est substituée l’idée, véritablement historienne, d’une 

tradition manuscrite faite d’interventions critiques plus ou moins heureuses, dont il est 

souvent possible de reconstruire les raisons. La critique textuelle ne considère plus la 

lettre comme un donné brut, qu’elle évalue du dehors en fonction de ses propres choix, 

mais comme le résultat d’un processus historique complexe, ce qui oblige désormais à 

prendre en compte l’ensemble des variantes et à en reconstruire l’histoire, qui est à la 

fois mateérielle et intellectuelle. Le soupgon critique porte dès lors sur la totalité de la 

tradition, et ce n’est pas parce qu’un texte semble mieux attesté qu’il est 

nécessairement le meilleur. Ainsi, le fondement matériel du ‘conservatisme’ en matière 

de critique textuelle disparaît. i 

Le gain scientifique est évident, et il est impossible de revenir à la position 

antérieure. Mais ce progrès dans la compréhension de la genèse des textes transmis ne 

s’accompagne pas d’un progrès comparable dans la compréhension des choix opérés 

par la critique. À còté des variantes textuelles, il existe des ‘variantes critiques’: un - 

texte donné sera jugé différemment selon les traditions scientifiques ou culturelles des 

interprètes; ce qui est ‘nonsensica!’ pour l’un ne le sera pas pour l’autre. Comme les 

critères de la décision ne sont souvent pas explicités, on assiste à la constitution et à la 

perpétuation de nouvelle formes de vulgates, concernant non plus la lettre, mais son 

interprétation. | 

Je voudrais dans ce qui suit examiner quelques passages dont l’obscurité produit 

des situations ‘typiques’ pour l’interprète d’un texte dramatique!. 

1 Les analyses des passages de l’Agamemnon présentées ici sont tirées du commentaire des épisodes 

de cette ceuvre qui sera prochainement publié aux Presses Universitaires du Septentnon (Lille) 
dans la série des Cahiers de Philologie. 
Les hypothèses développées ici pourront convaincre ou ne pas convaincre pour deux types de 
raisons. Tant que l'on reste au niveau d’une argumentation technique, qui prend en compte la 
cohérence sémantique ‘locale’ des passages étudiés et l’évalue au moyen de la connaissance que 
l’on a de l’usage général par Eschyle des codes linguistiques et formels établis, un accord est 
relativement facile à atteindre. Par contre, l’écart est sans doute plus grand si l’on considère les 

buts que se fixe l’interprétation. Un des effets de la discussion de Cagliari pourrait &tre qu’il y ait 

au moins accord sur la nature des différents. En cherchant à ‘sauver’ des expressions difficiles 

d’Eschyle, ou du moins du texte tel qu’il nous est transmis, il ne s’agit pas pour moi de prétendre 

à reconstituer le texte d'Eschyle tel qu’il était réellement (ce qu’Eschyle a écrit), mais d’établir des 

possibilités de sens. Il appartient à une démarche plus générale de décider, par un travail de re- 
contextualisation, si ces possibilités font vraiment sens (au sein d’une conception eschyléenne de 

LEXIS 17/1999 - 83 -



I. Métaphores difficiles (Cho. 965-68; Ag. 1055-058). 

Les écarts les plus grands entre les traditions critiques se repèrent surtout dans le 

traitement qu’elles appliquent aux parties métaphoriques d’un texte. Le débat est 

ancien. De méme que la rhétorique se pose traditionnellement la question des critères 

qui rendent une métaphore acceptable ou non (la métaphore doit pouvoir ètre 

déchiffrée par l’auditoire), de méme l’herméneutique, qui est le symétrique de la 

rhétorique, est depuis toujours traversée par un débat interne contradictoire quand elle 

se propose de dégager des règles susceptibles de créer un consensus quant au 

caractére motivé ou non d’une métaphore. La métaphore est en effet le lieu où, de 

manière souvent spectaculaire, entrent en conflit, ou en interaction, d’une part une 

inventivité linguistique individuelle («Car cela seul [savoir faire des métaphores] ne 

peut étre repris d’un autre, et c’est le signe d’une nature bien douée», Aristote, Po. 

1459a2) et, de l’autre, la codification du langage: les choix critiques quant à la 

possibilité ou non de telle ou telle expression métaphorique dépendront de la manière 

dont le critique se représente cette interaction entre inventivité individuelle et codes du 

langage®. 

Les vers 965-68 des Choéphores offrent un exemple particulièrement frappant des 

difficultés que pose la recherche des critères d’intelligibilité (ou d’inintelligibilité) 

d’une métaphore: 

tàXa dÈ Ravteàiîe Xogvos dueiyetal 
reo6Bupa dwpatov, 
dtav àg° éotiac uvooc d&nav tAdon 
xaBapuolow àtàv Ehatnoioi. 

«Bientét le temps qui tout achéve franchira le portique de la maison, quand il aura jeté loin du 

foyer toute souillure par les rites chasseurs de mauvais sort»>, 

ce qu’est une ceuvre, un genre, ou méme la langue). Le ‘fait poétique’ étant considéré ici comme 
n’étant pas reproductible mais vraiment historique et singulier, sa réalité ne peut étre reproduite, 
refaite et assertée au moyen de la technique; celle-ci ne peut que se rapprocher de manière 
asymptotique de l’individualité qu’elle essaie de régulariser. 

2 Trad, R. Dupont-Roc et J. Lallot, Paris 1980. 
3 Pour l’analyse historique d’un exemple particulièrement net de la relation entre modes d’interpré- 

tation et théories de la métaphore, dont le modèle a été dégagé par H. Wismann dans ses séminai- 
res à l’E.H.E.S.S., je renvoie à mon étude Histoire d’une phrase (Eschyle, Agamemnon, 869- 
873), parue dans Philologiques III, Qu’est-ce qu'une littérature nationale? Approches pour une 

théorie interculturelle du champ littéraire, éds. M. Espagne-M. Werner, Paris 1994, 431-48. 
4 Le texte grec présenté est celui que je retiens (je renvoie à l’apparat critique de l'édition de M. 

West pour l’origine des legons). Les termes en caractères gras sont ceux qui ont été particulière- 

ment discutés par la critique. i 

5 Traduction de J. et M. Bollack donnée dans J. Bollack, Notes sur le premier et le troisième 

stasimon des ‘Choéphores’ d'’Eschvle, CGITA 10, 1997, 253-62; voir p. 259. 

- 84 -



Cette phrase ouvre la dernière strophe du troisième stasimon. Oreste vient 

d’entraîner sa mère dans le palais pour la tuer. Le chant (v. 935-72) constate un 

accomplissement total de la justice, qui «est venue avec le temps sur les fils de Priam» 

(v. 935), et qui s’achève par l’action d’un «double Arès» (Oreste) entré dans la 

maison d’A gamemnon (v. 937 s.). Le futur «le temps franchira le vestibule du palais» 

(XQ6vos dueiyetal) doit noter un mouvement vers le dehors, de sortie hors du 

palais (cf. A.F. Garvie, Aeschylus, Choephori, Oxford, 1986, ad 1.6): dans la mésode 

qui précède juste cette strophe, le cheeur remarque que la maison est désormais libérée 

du frein qui l’oppressait (v. 961 s.) et lui demande de se relever, après un trop long 

temps (nto0AUv dyav x@é6vov) de prostration couchée. ‘Franchira’ (Gueiyetai) ne 

peut donc reprendre le mouvement du héros vers le dedans (ELoXe, v. 937, 946), mais 

inverse ce mouvement; l’acte d’Oreste est considéré comme accompli. Le trajet du 

temps va donce du foyer (ày° éotiag, v. 966), qu’il aura purifié, vers les portes et le 

dehors. L’interprète a dès lors à définir la relation entre cette sortie et l’apparition du 

vengeur triomphant juste après la fin de la strophe (v. 972). 

M. West dans ses Studies in Aeschylus (Stuttgart 1990, 260) se prononce contre la. 

possibilité qu'’Eschyle ait pu écrire que le temps franchit des portes: «Time could be 

called zavteXà1}s and it could be said to drive pollution from the hearth; but it cannot 

be said to go through a doorway (since it is never localized), nor to perform expulsory 

purification rites». Il préfère donc éditer avec Lafontaine m@duogG («le champion 

franchira les portes...»), plutòt que xpòvos . Le cheeur annoncerait ainsi directement le 

retour du héros sur la scène. A.F. Garvie avait pris le parti inverse. Rappelant les 

nombreux passages où le temps est personnifié, il conclut: «Here the expression is 

even bolder, but there is no good reason to suspect the text»7. M. West écarte ces 

parallèles: «Eum. 286 XQ6vog xaBaipar ndvia Ynodoxwvy Guob is of course not 
comparable» (p. 260, n. 28). Mais le problème est précisément le sens que l’on doit 

donner au mot «comparable». 

Si X@6vog est bon (et si l’on garde Èhdot], avec Garvie et West, au lieu du Èa8fj 

préféré par Page et Sier, après Kayser), il faut dire qu’Eschyle innove fortement. Mais 

cette innovation est-elle aberrante, hors regles? On voit en fait qu’en transformant en 

sujet agissant («le temps franchira les portes...») un terme qui d’habitude note une 

condition de l’action (cf. les nombreuses phrases commencant par ‘avec le temps’, 

X06vw), le cheur poursuit son analyse de l’événement: dans ce stasimon, il 

décompose l’acte d’Oreste en autant d’actions menées par les puissances qui lui 

6 Voir également K. Sier, Die lyrischen Partien der Choephoren des Aischvlos, Stuttgart 1988, 
ad l . - 

7 C£H. Lloyd-Jones, en note èà sa traduction: «To us this personification of time seems strangely 

artificjal, but in Greek it is not uncommon; compare those examples at Agam. 884, 985» (The 

Libation Bearers by Aeschvlus, Englewood Cliffs {N. J.] 1970). 

- 85 -



donnent son sens: Èuohe uèv dixa TIpianidaw xpovow, / Bapudmog oà (vv. 

935 s), puis: ÈuoXke &8’... aowvad (vv. 946 s.), enfin tàxa èè mavte ii XoÉvog 

Gueiyetal (v. 965). Les termes qui accompagnent dixa dans la première de ces 

phrases (Xo6vow, oLva), deviennent des sujets syntaxiques dans la suite du texte; ils 

sont considérés comme des instances autonomes. À la fin de son chant, le cheur 

imagine un événement qui manifeste l’achèvement du processus de vengeance: le 

temps, qui pendant une durée trop longue (toAùv àyav xpbvov, v. 963) différait le 

chàtiment, va finir par se clore lui-méme, à cause de la force qu’il a de mener les 

choses à leur terme (ntavteX1}c85). Temps de l’abattement, il est aussi l’instance qui, 

dans une continuité secrète, non pergue, produit la délivrance. Se confondant avec le 

contenu de ce qu’il a fait advenir®, il peut désormais sortir, non pas pour se manifester 

comme un triomphateur dans une épiphanie, mais pour abandonner enfin une maison 

où il a permis le rétablissement du droit. Une période est fermée!?, Selon une ligne 

métaphorique qui traverse l’ensemble du chant, aux ‘entrées’ successives de la justice 

et du vengeur va succéder une ‘sortie’ venant clore définitivement une longue période 

d’injustice. Les interprètes ont à juste titre rapproché les passages où des puissances 

de la vengeance sont dites quitter ou non la maison où elles sévissent (Ag. 1190, 1571 

s., Sept. 699 s.). Mais ici le cheeur, dans un effort de rationalisation, donne à cette 

puissance elle-méme la capacité de parfaire son ceuvre en y mettant un terme: il ne faut 

pas la supplier de partir. Pensée plus abstraitement comme un processus (le temps) et 

non comme un démon toujours menagant, elle produit sa propre limite. 

Le «temps qui sort du palais» n’est donc pas directement une anticipation de la 

rentrée en scène du vainqueur. Il y a plutòì juxtaposition et contraste de deux 

mouvements. Le chosur imagine une fin parfaite, avec la purification définitive du foyer 

(on peut supposer que les «catharmes chasseurs de désastres», xaBaguoîowwy atàv 

Ehatnpioi, v. 968, auront écarté toute violence, méme celle d’Oreste); le spectacle 

fera surgir au contraire un étre souillé. 

8 Le réle donné au temps dans la phrase fait préférer le sens actif pour ce mot, ‘qui achève’, plutòt 
que ‘accompli’ (voir la discussion par G. Bona, de è XAavtEÀ1]S ÈviautOc au vers 5 du premier 
Péan de Pindare, Pindaro, 1 Peani, Cuneo 1988, 13). G. Thomson (The Oresteia of Aeschylus, 

Prague 1966, ad 1) avait déjà insisté sur la valeur rituelle {(dans le cadre de l’‘orphisme’) du 
syntagme. 

9 Je ne pense doné pas que X@6voG désigne ici «l’heure décisive, l’heure de la délivrance défini- 
tive» (J. de Romilly, Le temps dans la tragédie grecque, Paris 1971, 55): si le temps est 
‘souverain' —- selon l’interprétation donnée dans cette étude de NAVTEA}G —, il est en mesure 
d’imposer, dans la durée, le contenu qu'il porte. Sinon, l’auteur a raison de ne pas voir dans la 

Phrase une personnification du temps; celui-ci est considéré comme une puissance. 

10 FEt ouvre, peut-étre, sur un autre avenir la phrase TUXaL... Ne0O0ÙVTIAL TdALY (vv. 969 s.) semble 
viser un temps qui succède èà la sortie du temps de la vengeance. Le texte est en partie perdu, mais 
J. Bollack propose avec une certaine vraisemblance de voir dans evt@60wW 01 xoitai la «belle 

disposition» des coups de dés qui seront à l’avenir joués par les «résidents du palais» («D’autres 
dés vont tomber... Ils seront bien couchés, avec un beau visage»); pour Me0o0îÙvtiaL et le jeu de 

dés voir entre autres Ag. 32 (CGITA 10, 1997 262). 

- 86 -



Le point important est qu’on n’est précisément pas dans une perspective narrative 

(ce que suppose la correction ft@61u0G), mais dans une interprétation théologique 

(selon les termes d’une théodicée), qui est ici développée comme un récit, avec les 

actions accomplies par des puissances souveraines; ce qui est propre à ce texte est la 

manière dont il superpose des genres différents. 

Eschyle peut opérer cette transformation à partir des exemples que cite Garvie, où le 

temps est actif, et méme localisé (Ag. 893: àugi ooi rxd6n / dpé00a nàeiw tT0 

Evveudovtog xpdvou). Ces phrases (qui souvent donnent une interprétation 

gnomique de l’action, comme en Eum. 286 ou en PV 981, à\% èxdddoxet rrave’ 6 

‘modoxwv XEÉSvog) ne sont certes pas identiques à celle de notre passage, mais elles 

offrent à l’écrivain une possibilité sémantique qu’il développe non pas de manière 

anarchique, sans règles, mais en fonction de la logigue propre au contexte qu’il 

construit. Dans notre cas, il s’agit, en accord avec la fonction traditionnelle du cheeur, 

de donner une interprétation de l’événement drainatique. Cette interprétation prend ici 

la forme singulière d’un récit: en effet, le cheeur croit (à tort) qu’avec la vengeance 

d’Oreste il est confronté à un événement absolu, qui réalise directement et pleinement 

l’idée méme de vengeance: la violence meurtrière produirait sa propre purification. 

L’interprète n’est donc pas contraint è défendre ou bien la règle (dans le cas de la 

critique donnée par West, il s’agit principalement d’une règle logique), ou bién 

l’exception (au nom de la liberté de l’écrivain): le débat serait stérile, saîns critère. Il 

s’agit plutòt d’examiner si une expression déviante n’obéit pas malgré les apparences 

à une forme de régularité, étant entendu que cette régularité n’est pas immédiatement 

donnée (ici la règle résulte de la superposition de deux ‘genres’ ‘connus, un récit 

héroîque et son interprétation théologique: dueiyetaL ne se comprend, dans ce 

passage, qu’après la répétition de Euohe); l’exception doit' étre morivée, et la 

motivation ne peut étre construite qu’à partir du contexte immeédiat, en fonction des 

possibilités ouvertes par les codes généraux de l’expression: 

Plus délicat sans doute est le sort qu’il faut réserver à la métaphore énigmatique 

“égorgements du feu’, opayàs rrupés, au vers 1057 de l’Agamemnon. L’enjeu de la 

discussion est de savoir quel degré d’énigmaticité on peut admettre ici. Comme le feu 

ne peut, à proprement parler, ètre ‘“égorgeur’, ou ‘sacrificateur’, la question est. de 

décider s’il faut remplacer l’énigme par une expression claire, ou s’il ne faut pas 

-admettre que le texte utilise l’énigme comme l’un des éléments de sa signification. On 

ne peut répondre positivement à cette question que si l’on découvre une finalité 

dramatique à cette opacité. 

1055  oÙtoL Bupaiay trjvò’ ELoi oyoAt} xdpa 
t0iBew: tà pév yào totiag uecougdiov 

Eormrev fiòn pijha xpòs ogayàs xvuoés, 
às obrxot’ E Aricagi t1jv8' EEeuy xagiv. 

- 87 -



(Ciytemnestre, alors que Cassandre ne répond pas à son ordre d’entrer dans le palais:) 

«Cette femme devant la porte!! (i.e. Cassandre), je n’ai pas le temps 
d’en venir à bout. Propriétés de notre foyer, qui est le nombril de la maison, 

les brebis sont déjà levées en attente de l’égorgement de feu. 

Nous n’avons jamais pensé que nous aurions ce plaisim. 

Trois problèémes ont été débattus: 1. la syntaxe de tà nÈv... ufja; 2. le sens de 

mpòs oapayàg 1vupò6c (faut-il corriger, et comment?); 3. la syntaxe, le sens et 

l’authenticité du groupe ©g ovxoTt EAmioao, t1jvÒ° ÉEew xdouv. 

1. L’analyse du groupe nominal tà uv éotiacg uecoLpdAov ufjha doit rendre 

compte de la disjonction de l’article et du nom et de la présence du génitif. Il est 

difficile en effet de régler les deux problémes en faisant avec Peile et Paley de tà uv 

éotiac uecoLgAaAOv un groupe autonome pendens, qui annoncerait le thèéme de la 

phrase: «for as regards the family altan. S’y opposent d’abord la correspondance 1à 

uÈv ... / ov dè... (v. 1061), et, plus simplement, la présence d’un substantif neutre, 

utfjha; il faudrait un argument de taille pour le séparer de l’article. On a alors le choix 

_ entre trois analyses: retrouver ici un homérisme et considérer Tà pév comme un 

démonstratif: «et elles, les brebis», mais on est embarrassé pour construire Èotiac 

uec0uGAdAOY qui devrait alors étre pris comme un génitif de lieu: «for they, the 

sheep, are already standing before the céntral hearth» (Fraenkel, dubitanter). Qu bien, 

on fait de tà pèv téotiag pecougdAov le sujet de È0tnxEYV, avec ufjia en 

apposition: «les éléments appartenant au foyer, à savoir les brebis, sont placés...» (cf. 

Wills, AJPh 86, 1965, 400); mais ‘brebis’ est trop spécifique pour gloser une 

expression aussi générale que «ce qui appartient en propre au foyer» (tà Èotiac) et 

l’apposition, dont on attenderait qu’elle explique tà pév..., serait trop bréve (ufjàa, 

sans déterminant). Mieux vaut prendre 1à comme l’article, et rattacher le génitif à 

ufjia!2: les brebis sont réservées au foyer, elles lui ont offertes (cf., pour la 

construction de éotiag uecoLpadAov, Lloyd-Jones, RhM, 103, 1960, 79). - 

Quant à l’ordre des mots, il s’explique tout d’abord par le propos immédiat de la 

reine, qui argumente (cf. yd&o) son refus de rester plus longtemps dehors: elle a à faire 

auprès du foyer ‘ombilical’, et non à la porte. Mais l’écart - il est vrai surprenant - 

introduit entre l’article et le nom produit un autre effet: «ce qui appartient au foyer» (et 

qui est promis à l’égorgement) n’est défini que dans un deuxiéme temps comme étant 

‘les brebis’. Or Cassandre a été dès le début de la scène fortement associée au culte 

qui va ètre rendu MOAA@Yv petà / doUAwv otaBeioav xtnoiov BwopLoî xéhag 

(elle doit se tenir «avec une foule d’esclaves debout près de l’autel de notre opulence», 

l1 Je rapporte Qupaiay trjvde à Cassandre. 
12 l est vrai, cependant, que la possibilité du tour, avec l’écart entre l’article et le nom, vient de ce 

que tà uÉv est à l’origine un pronom. Mais la présence d’un groupe déterminant le nom (£otiag 
ueoc0oLPAAov) réduit l’indépendance du pronom: voir le méme phénomèéne aux v. 83-85 des 
Suppliantes d’Euripide; voir Collard aux v. 741b-44a de cette ceuvre pour ce type de construction 
(un élément du prédicat peut s’introduire entre le pronom et le nom). 

- 88 -



vv. 1037 s.; otaBeloav, cf. Éotnjxev, v. 1057; la reprise du vers 1044 par le vers 

1058, cf. infra, accentue la relation entre les deux passages). Elle cst ainsi déjà en 

position de victime. 

L’épithète peo6upaXhog souligne indirectement cette référence à Cassandre. Le 

mot n’est pas descriptif, mais renforce l’argument de Clytemnestre: elle n’a pas de 

temps à perdre à la porte vu le caractère grandiose du foyer. Meo6upahog suppose 

en effet une interprétation emphatique du foyer royal, comme centre absolu, ombilical, 

qui relativise tout autre lieu. Le mot est normalement réservé au coeur du sanctuaire 

d’Apollon à Delphes. Plutòt que d’admettre une extension arbitraire de l’emploi 

originel du terme (Fraenkel!3), on retrouvera ici une référence intentionnelle au centre 

par excellence qu’est l’ombilic delphien; Verrall n’avait pas tort de lire une ironie vis- 

à-vis de la prophétesse apollinienne, qui a seulement changé de service en devenant 

esclave. Tout se joue désormais à Argos, lieu d’un triomphe universel et inespéré, qui 

se substitue à Delphes!4. 

Il y a donc bien du «double entendre» dans la phrase, mais pas au sens où cette 

notion est utilisée dans la tradition post-structuraliste!S: l’ambiguîté n’est pas 

automatique ou indéterminée, comme propriété incontournable du langage; elle résulte . 

ici d’un propos défini (substituer Argos à Delphes; faire de Cassandre déjà une 

victime), et les sens produits se laissent hiérarchiser. 

2. xpÒòs apayàs avpds. Deux difficultés: le groupe tà ufjia Éotnxey xpòs 

ogpayùs peut-il signifier «les victimes sont prétes pour le couteau» (Mazon), et que 

faire du génitif xvpÒ66s? Fraenkel répond par la négative à la première question, 

pensant que l’emploi de 06g ici ne peut étre rangé, comme le font LSJ (s.v., C, IIL, 3, 

‘in reference to or for a purpose’), avec des tours.comme xp1jotuos... ixavos... 

ETtowuog POS TL, puisque la valeur générale de xpòg ‘en référence à” y est chaque 

fois déterminée par le contexte. Mais, précisément, é0tnxEv apporte cette 

détermination: les bétes sont ‘dressées’, ‘relevées’, comme on le fait avant de les 

égorger!6, Le sémantisme du verbe n’est pas neutre: le mot note une position 

convenant èà telle ou telle situation, comme on a ... è dixnv ©’ Eotnv, aux vv. 961 s. 

de l'Iphigénie en Tauride, pour Oreste prenant place sur l’Aréopage et attendant son 

13 «Eotiag pecopgdiov means an altar in the middle». Comme si on avait là une désignation 
commune. 

14 Et qui portera l’emblème d’Apollon (v. 1072, 1077, 1080 s., 1085 s.), dans les premières 
répliques de Cassandre, mais comme «Apollon des rues» &yuidtn6 (l’épithète, unique, est 

substituée à &YyuLet et prend sans doute une valeur péjorative). 

15 Avec par exemple le livre de S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: the Oresteia, 
:  Cambridge 1984. 
16 Le verbe est employé au méme temps et également au début du vers en 1379, pour dire la posture 

du sacrificateur qu’est Clytemnestre, et non plus de sa victime. 

- 89 -



jugement. Ici, la valeur de fermeté est renforcée par le redoublement ‘étymologique’ 

éotiag / Éotnxev. 

TIvpég est corrigé par la plupart des éditeurs qui ne se satisfont pas de 

l’explication ancienne du génitif, plutòt làche: «pour étre égorgé et brùlé» 

(Schneidewin, avec le commentaire: ‘seltsam’) ou «pour étre sacrifié pour le feu» 

(Paley, qui pense que le texte est corrompu). Weil et beaucoup d’autres ont repris le 

adpgoc de Musgrave, construit avec Éotiag pecopgadAov, «devant le foyer 

ombilical». On comprend la géne de Fraenkel et de Denniston-Page devant la distance 

qui sépare la postposition du substantif: ils se résignent à mettre m0ÒG ogayàùs 

avpOgG entre cruces!?. i 

Le génitif ne peut étre maintenu que s’il fait sens dans l’une des trois syntaxes 

possibles (génitif subjectif ou objectif, génitif d’appartenance); une lecture comme ad 

igriem est exclue. Je pense que la métaphore difficile, et sans doute intentionnellement 

énigmatique, «en vue de l’égorgement par le feu» est motivée dans le contexte 

immeédiat. ITvoég est en effet à mettre en rapport avec l’expression inattendue pour le 

foyer domestique, éotiag uecoupqadAov. Clytemnestre reprend ici les éléments du 

sanctuaire de Delphes peo6uqaXdv 6° idpuua, AoEiov sxédov / sivgdsg te 

péyyos dgdutov xexAnpévov, Cho. 1036 s. Le sacrifice célèbre un foyer ‘central’ 

comme celui de Delphes, qui est, dans la perspective de Clytemnestre, le terme d’une _ 

histoire prodigieuse avec le retour du vainqueur. Le feu du palais devient donc 

l’élément déterminant de la cérémonie (les bétes sont là pour le foyer, ufjha Eotiag): 

il est présenté ici, par métonymie, comme sacrificateur (génitif subjectif); les victimes 

seront bien égorgées pour les dieux, selon le rite habituel, mais c’est par 1à le foyer qui 

se rend hommage à lui-méme. 

La ‘réègle’, qui rend acceptable la métaphore problématique, est ici la cohérence du 

propos de Clytemnestre; ce propos s’appuie sur la tournure rhétorique réglée qu’est la 

métonymie. | 

3. Le caractère exceptionnel de la cérémonie est expliqué par le vers 1058: «comme 

pour des gens qui n’ont jamais espéré un tel plaisimm. Le plaisir des maîtres, le bonheur 

diffus et immédiat de la féte, est une réalité bien présente (tYjvÒ’ ) qui ne pouvait étre 

anticipée par aucune représentation préalable (oVtoT' Ènioao1). 

Plusieurs éditeurs trouvent difficile de rattacher directement 1058 à ce qui précède. 

Maas!3 et West supposent une lacune avant le vers. Mais accompagné de s, le 

participe, avec comme sujet sous-entendu ‘les maîtres’, construit un raisonnement: «je 

17 Jls suggerent in fine de lire xp00gayai 1vupéc, les brebis seraient «victimes du feu»; Lioyd- 
Jones reprend l’idée, et rappelle le conseil donné par Plutarque (se référant à Hés., Op. 748 5.) 

d’offrir une première part au feu (Propos de table, 7. 4. 703 D). Mais il s’agit ici visiblement de 
l’ensemble du sacrifice, et non des prémices. 

18 Voir l’apparat critique de Murray. 

-90 -



décris une fète exceptionnelle, préparée avec rapidité (cf. jòn), et cela correspond (Wg) 

à la situation de gens qui...». Le cas est analogue avec Soph. Phil. 33, où le participe 

donne le résultat d’une conjecture probable, faite par comparaison ‘comme c’est le cas 

pour...’: ottuaT1}) YE QUARAG g ÈvavAitovti tw «feuillage foulé, comme pour 

quelqu’un qui a là son gîte». 

Comme Mazon, Fraenkel athétise le vers à la suite de Wilamowitz (qui le supprime 

dès l’édition de 1885), bien qu’il ne lui trouve aucun défaut quant à la grammaire, à la 

liaison par ©g près. Il avance deux raisons (aucune ne convaincra Denniston-Page): 

Clytemnestre est trop pressée pour accorder un ‘développement’ rhétorique de son 

argument au choesur ou à Cassandre. Et la reprise du oUsot’ èLmtioavteg de 1044 par 

ovoT EAnioaoi «dans un contexte complètement différent » est improbable (tout 

comme les répétitions de 863 et 874, et de 871 et 875). Avec Wilamowitz, il reconnaît 

dans 1058 un pastiche de 1044. La première critique du vers, avec l’impatience de 

Clytemnestre, repose sur une psychologie dramatique qui de nos jours n’a plus 

aucune apparence. Plus fondamentalement, elle suppose que le langage de la reine a 

été, jusqu’à ce vers, descriptif (elle aurait dit sa hàte), et que les inventions linguistiques 

qu’elle a- déployées (avec n8e00LMAAoOv, avec opayàùs mvupéc) devaient èétre 

comprises, et éventuellement rejetées, en fonction de la situation concrète. Mais la 

liberté du langage est en soi un élément dramatique: Clytemnestre cherche à imposer à 

Cassandre sa propre interprétation de la situation. | 

Le second argument ne peut étre écarté que si le passage de 1044 à 1058 est 

expliqué. Il y a, en apparence, contradiction. CIytemnestre avait d’abord opposé la 

maison des Atrides à celle des ‘nouveaux riches’ (‘ceux qui viennent de faire une belle 

récolte sans l’avoir jamais espéré’). Ici, elle en fait le lieu d’un bonheur nouveau, que 

les Atrides, à leur tour, «n’ont jamais espéré». Le vers 1058 ne contredit pas 1044, 

mais renchérit sur lui. Alors que les nouveaux riches passent d’un état à son contraire, 

de l’absence de richesse à la prospérité, et deviennent cruels parce qu’ils ne sont pas 

habitués à la richesse, les Atrides ne connaissent qu’un surcroît de fortune: ils restent 

dans le méme état de prospérité, qu’ils poussent seulement jusqu’à sa limite. Le 

bonheur inattendu trouve alors un répondant chez eux: ils ont de quoi le célébrer, avec 

leurs troupeaux (comme Priam). Le ‘plus’ engendre le plaisir partagé, et non la dureté. 

Au bienfait (X&@16) que regoit l’esclave (v.-1043) quand il vit chez des ‘anciens 

riches’, s’ajoute la joie (Xd&Q01c) des riches. Mais, évidemment, la superposition des 

deux passages laisse aussi entendre que, comblés à ce point au-delà de toute attente, les 

anciens riches agiront comme les nouveaux, avec la méme cruauté. 

II. Difficultés liées à la forme dramatique du texte (Ag. 1223-230) 

Les difficultés sémantiques et syntaxiques que rencontrent les interprètes viennent 

souvent dans un texte dramatique de la difficulté que l’on éprouve à définir la 

-9] -



perspective du locuteur sur son propre énoncé (selon la dimension pragmatique du 

langage, élaborée par la Speech Acts Theory). En effet, les mots d’un personnage de 

théàtre ne signifient pas seulement un contenu donné, plus ou moins bien articulé, mais 

expriment aussi la manière dont ce personnage se rapporte, en tant qu’individu, à ce 

qu’il dit, En disant quelque chose, il dit aussi ce que signifie pour lui, hic et nunc, le 

fait de le dire. C’est par là que son langage est concret et individuel (alors méme que 

les contenus échangés entre les personnages peuvent étre généraux). Or cette 

dimension réflexive du langage est souvent négligée par les interprètes. Pour 

l’Agamemnon le cas est particulièrement net avec Cassandre. Le considérant comme 

simple porte-parole du divin et donc comme exprimant une vérité objective, on a 

tendance à rejeter l’idée qu’à travers ses prédictions elle puisse aussi parler d’elle- 

méme, du malheur que signifie pour elle le fait de révéler la vérité. 

Èx tOvdE nowdg pnuc Bovleveww tuvd, 
M ovt’ dvahxw Èv léxel Otgwu@wLEevOY 

1225 olxovpòv, oîuoi, TÀ poké6vti deonòty 
tn@ qipeiv yd4o 10î) 1T6 dovAtov Cuyév. 
va@v © dtapgyog "IMov © dvaotàdtnE 
otx oldev ola yi@aga uuontijg xuvés 
MEaoa ràxteivaca paidpovovwe dixny 

1230 &tns AaBpalov tevEetar xax{j TUXN. 

(Cassandre, au cheeur:) 
«A cause de cela!9 j’affirrne que quelqu’un complote une vengeance, 

un lion sans force?0 qui garde la maison 
1225 pour flàner dans le lit, contre le maître revenu, hélas!, 

le mien, puisqu’il faut porter le joug de l’esclave. 
Le chef des vaisseaux, le tombeur de Troie2! 

ne sait pas avec quel bonheur la bouche de la chienne infecte 
compose et étire ses discours àè l’esprit radieux, comme 

1230 un désastre sournois, pour le mal». 

1. Authenticité du vers 1226? Le vers a été supprimé par Ludwig (en 1860), que 

Blaydes a suivi. Parmi les modernes, Fraenkel et West l’athétisent. Fraenkel s’appuie 

sur le verdict de A.Y. Campbell (CQ 29, 1935, 26-36), pour qui 1226 est 

«unnecessary», «vapid» et «intrusive». Cassandre n’avait pas habitué l’auditeur à une 

platitude du genre «mon maître - car je dois porter le joug de l’esclavage», et, en plus, 

pour dire «mon maître», il faudrait tOpLG et non EUÒ (mais on renverra au v. 14). Les 

19 La vision des enfants assis devant la maison et mangeant leur propre chair. 

20 La fortune, ou plutòt l’infortune, du groupe Aéovt’ dvahxiv (désignant Égisthe) auprès de la 
critique est étonnante. On y voyait une contradiction dans les termes (un lion ne peut étre sans 

force), et donc une impossibilité, alors qu’il s’agit simplement d’un oxymore (cf. Karsten). 
21 Mazon a sans doute raison de garder le double te (cf. Wilamowitz, Headlam, Groeneboom) et de 

ne pas corriger le premier en È’ avec Vossius (et, chez [es modernes, Fraenkel, Page). Avec ia 

liaison T’... ©’, interne au vers, la phrase est en asyndète, non pas explicative, mais oppositive. 

La rupture accentue le contraste entre l’olxovpésg et le vainqueur, et amorce le récit. 

92



arguments de Fraenkel sont pertinents et suscitent une vraie discussion: d’une part, 

én@, en rejet, semble créer une ambiguiîté rétrospective pour deoz6tmn qui, mis en 

contraste avec oixovgév au début du vers, signifie d’abord le ‘maître de maison’ et 

non le ‘maître’ de Cassandre qu’Agamemnon est devenu à Troie, avant son retour 

chez lui. En plus - et on quitte 1à la lecture des mots pour une conception générale du 

personnage -, il serait invraisemblable selon Fraenkel que Cassandre, dont la fonction 

est uniquement, dans cette partie de la scène, de transmettre les «terrifiants décrets de la 

destinée», s’intéressàt subitement à sa propre histoire. 

Mais c’est bien cette idée qu’il fallait, face à la lettre transmise, remettre en 

question: on voit que le jugement ‘technique’ sur l’authenticité d’un vers résulte en 

fait d’une appréciation générale de la scène et du personnage de Cassandre, dont on 

suppose qu’ils servent d’abord à prophétiser l’avenir d’Agamemnon et de la famille, 

alors qu’il serait possible de montrer que la scène est en fait centrée sur le personnage 

de Cassandre, comme individualité. 

Au moins la discussion contraint-elle à ne pas revenir à la lecture ancienne, selon 

laquelle Ca$sandre, en 1225, se lamenterait avec oluo1 sur son sort d’esclave, dont elle 

rappellerait la contrainte en 1226 (pépew yà X@î}...). Face à oixovpòv, deonott 

est bien le ‘maître du palais’. Cela est parfaitement clair avec le participe LoMévt, ‘de 

retour’, qui fait de la maison le lieu d’un conflit. Le crì, qui souvent n’est pas rendu 

dans les traductions22, reprend le début du monologue: loù iov, è è xaxad (v. 1214). 

Il indique que le mal qui va naître de cette rivalité entre le maître'indigne (le ‘lion sans 

force’) et le vrai maître ne peut ètre envisagé comme un simple événement, et qu’on ne 

peut en parler de manière neutre: Cassandre a sa part de la catastrophe imminente. En 

parlant comme devin, elle ne fait pas abstraction des conditions qui lui permettent de 

parler, elle est à la fois devin, et victime, et l’un gràce à l’autre. 

Le vers 1225 explicite le sens du cri: Agamemnon n’est pas seulement le vainqueur 

de Troie et son maître à elle, mais aussi celui d’Argos. L’esclavage de Cassandre 

change alors de nature: elle est désormais associée au désastre du maître domestique. 

°Enò, en rejet, fait se rejoindre les deux histoires, de la captive troyenne et de la future 

victime d’Égisthe. | 

2. v. 1228-230, ov oldev ola yA@oca... tevEetai xaxfj tuyn. Plusieurs 

options s’ouvrent: TeVEeta.L est-il le futur de teUVXW ou de TuYXAvW? Faut-il écrire 

ola, neutre pluriel, construit avec teVEetoL («il ne sait pas ce que la langue produira», 

si l’on a une forme de teUX0W, ou avec le futur de TtUuYXG&vow: «il ne sait pas ce que la 

langue obtiendra»); ou bien doit-on préférer le féminin oiîa accordé à Yh@o0a: «il ne 

sait pas quelle sorte de langue de chienne...»? Enfin, le génitif àtnc AaBpaiov 

dépend-il de dlxnv, «à la manière d’un mal dissimulé», ou de tevEetal (sur 

tTUYXd&vW): «va atteindre le désastre», ce qui oblige à rattacher dixnv, si on garde le 

22 Conington et Paley voulaient le changer en olpai. Denniston-Page écrivent WuOv avec Blaydes. 

-93 .



mot, aux participes itEaoa xrxàxteivaca (selon le texte de Canter, pour xaì 

xTteivaoa): «alors quelle dit, à longueur de discours, son droit». 

Pour régler ces problèmes on pourrait étre tenté de construire le neutre oia non pas 

avec le verbe fini, teVEetaL, mais, comme cela est fréquent, avec le participe i\éEaoa 

(«elle ne sait pas en disant quelles choses sa langue...»), et de donner à teVEeta (sur 

tEUXW) dixnv pour complément («... réalisera une justice du malheur», avec un 

groupe dix1v àTtn6). Mais un tel complément, avec àtng AaBpaiov déterminant 

directement dixnv est difficile. Mieux vaut, si l’on prend ola comme un neutre, le 

construire à la fois avec i\fEaoa xàxTtelvaoa et TeVEetaL. 

Trois lectures syntaxiques, principalement, sont donc possibles, si l’on s’en tient au 

texte transmis (à la correction de Canter près): 

1 - «Il ne sait pas ce que (ola) la langue d’une chienne odieuse, / en parlant et en 

allongeant son discours avec un esprit resplendissant à la manière / d’un mal fourbe 

(8ixnv...), va produire (sur teVX£1v) dans un événement affreux» (cf. Mazon, 

Fraenkel). ’ 

2 - «Il ne sait pas ce que (ola) la langue d’une chienne odieuse... va atteindre (sur 

tUYXG&vW) dans un événement affreux» (c’est la compréhension que je retiendrai). 

3 - «Il ne sait pas quelle sorte de langue (ota yA@o0a), appartenant à une chienne 

odieuse, / en disant à longueur de discours ses raisons (A\£Eaca... dlxnv) avec un 

esprit resplendissant, / va atteindre un malheur secret (&tng AaBpaiov tevEetaL) 

par infortune» (cf. Denniston-Page, Lloyd-Jones). 

La troisième solution rencontre plusieurs difficultés: l’interrogation, qui porterait 

sur la nature de la langue de Clytemnestre, et non sur ce qu’elle dit ou a dit, est faible; 

elle soulève une fausse question (ce que vaut cette langue est immédiatement précisé, 

avec utonTtf]S xuvOG). D’autre part, 8txnv va mal pour désigner l’argumentation que 

Clytemnestre a développée dans son long discours du troisième épisode; elle n°y 

revendiquait aucun droit («it was in no sense a trial», West, Studies, 213). 

La première a contre elle de dissocier TeVEetaL (futur moyen de teUXeLv, forme 

douteuse pour la langue archaique et classique?3, mais qui est linguistiquement 

possible) du substantif tUXn. Il est plus probable que l’on ait ici une figure 

étymologique (cf. West, pour ce point; pour V. Di Benedetto24, il ne s’agit pas là d’un 

23 En Hom. T 208 la forme tevEeo@aL (d&ua è fjehiw xatadivtiu / tevEso0aL pÉya 
ddonov), attestée à còté de TeVEGOBaL, se justifie peut-étre dans un discours jussif (vòv pèv 
àvwYyoLLL...): voir Leaf, dans la première édition (et récemment, Di Benedetto, Sul testo del- 

' ‘Agamennone’ di Eschilo, RFIC, 1992, 142, n. 2; Edwards, dans le commentaire de 

Cambridge, préfère le futur, comme Willcock). 

24 Di Benedetto, 143. 

- 94 -



argument; le rapport entre teVEetaL et TUX1 pourrait n’étre que phonique; certes, 

mais le datif xaxf} TUX1, en fin de phrase, parait bien étre un commentaire de l’action 

décrite), 

Avec la seconde, il faut admettre un TUYXd&veLv construit avec l’accusatif, ce qui 

n’est pas étranger à l’Orestie pour les adjectifs neutres pluriel (cf. Cho. 711, Eum. 30 

s.); le participe AéEaoa, entre l’objet et le verbe, rend la construction plus facile. 

Ce participe n’est pas inutile, comme le pense M. West (qui corrige en AgiEéaoa 

avec Tyrwhitt). Il est doublement motivé: 

a. par contraste avec tevEetO; la langue de Clytemnestre mène deux actions: en 

parlant (AM£Eaoa), jusqu’à l’excés (xàaxrte&ivaoa), elle atteindra (tevEeto), au-delà 

des mots, une fin réelle; la langue a plus de pouvoir qu’une simple langue; 

b. par la présence du déterminant goaLdpOvous, qui spécifie MfEaga. Le mot em- 

barrassait, et à juste titre, tant qu’on voulait y voir le signe de l’hypocrisie: on pensait 

que le visage de Clytemnestre pouvait étre lumineux, mais non sa pensée (-voug), qui 

aurait dù étre sombre (on s’appuyait sur Eum. 459 s., rekawbgppwv Eutî) uijtno). 

Mais -vovsg s’applique ici directement à yA@ooa: les mots du discours de 

Clytemnestre, tel qu’il a été prononcé (MéEaoa), révélaient un esprit éclatant de joie et 

de bienveillance envers Agamemnon. Or cette lumière est le mode sur lequel le 

désastre invisible se manifestait (paido6- / AaBpaiovu). i 

Quarit à la comparaison dixnv &àtns AaBpalouv «comme un désastre qui se 

cache», elle se justifie face à la meétaphore uiontijs xuvòcs. M. West conteste la 

pertinence du ‘comme’ (dixnv): «Aeschylus would have said that Clytaemestra was a 

rUov or an &t1] not that she was (or acted) like one» (p. 213). Mais les deux 

assimilations ne sont pas sur le méme plan sémantique?®: CIytemnestre est une 

chienne, comme Hélène dans l’Iliade; ‘chien’ note une qualité de l’individu, la 

lubricité. Mais sa langue agit ‘comme’ un désastre: derrière ce qu’elle dit il faut 

reconnaître une violence équivalente à celle d’une puissance obscure; cela demande 

une interprétation: bien qu’elle n’en ait pas les apparences, la langue agit en fait 

comme une &t1]. Annoncée en fin de vers par dixnv, la comparaison établit une 

opposition forte entre la lumière de l’esprit qui fait parler la langue et l’aspect sombre, 

dissimulé, du malheur qu’elle réalise. Cassandre ne se contente pas d’énoncer au sujet 

de Clytémnestre ou de son action des attributs essentiels; elle montre comment elle 

parvient à évaluer et à représenter le comportemnent de son adversaire. 

À l’ensemble des tentatives qui font de yi@ooa le sujet de tevEeto1 (sur 

TUYXd&vEL - y voir une forme de teUXELY lui paraît, à juste titre, impossible ici) M. 

West oppose que la mort d’Agamemnon ne pourrait étre qualifite d’àtn par 

25 Cf. Di Benedetto, 145: «Ma né Clitemestra né alcun’ altra persona (né un organo di essa) viene 

definita mai in Eschilo &tn». 

- 95 -



Clytemnestre, dans une phrase qui est censée représenter son point de vue. Le sujet du 

verbe doit donc étre Agamemnon?®, et le sens général étre: «il ne sait pas à quel point 

la langue de cette chienne est trompeuse». Cela requiert de profondes modifications du 

texte. Comme il est exclu de considérer 1228 s. comme une phrase entière, et de faire 

commencer une nouvelle phrase en 1230 (&tnc AaBpaiov...), avec asyndète et 

changement de sujet (Agamemnon et non plus yhk@ooa), West exhume la proposition 

de Lawson, qui intercalait 1230 entre 1227 et 1228: «le chef des navires... rencontrera 

le désastre. / Il ne sait pas...». La lettre de 1229 doit alors étre fortement modifiée (voir 

son édition). 

Mais le diagnostic sur lequel se fonde cette tentative est déjà discutable: la phrase ne 

reprend précisément pas la perspective de Clytemnestre. Encore une fois, Cassandre 

parle à partir de son propre point de vue de victime associée à Agamemnon. La 

‘réussite’ de la langue de Clytemnestre (ola yYi@o0a tevEetai; cf. 1233, tUy0’ 

Gv) est présentée comme un événement mauvais (XAa%îj TUX1], «pour une mauvaise 

issue») Agamemnon, qui est le premier concerné, ne le sait pas, mais elle a pu 

déchiffrer lé sens des mots prononcés par Clytemnestre et sait en mesurer l’efficacité, 

à savoir le ‘désastre caché’ qu’elle prépare. Ce meurtre est une forfaiture. On ne peut 

en parler sans le condamner. Les titres élogieux «chef des navires et preneur de Troie» 

qu’utilise Cassandre pour nommer Agamernnon font ressortir les injures qui leur 

répondent, ‘l’embusqué’ (oixoupòv, pour Égisthe), ‘la chienne’ (pour Clytemne- 

stre). Elle ne relate pas ici, objectivement, le point de vue de son adversaire. 

III. Eschyle philologue (Ag- 276). 

Certains mots ou expressions ne sont pas seulement difficiles pour nous, interprè- 

tes modernes: En retravaillant la tradition poétique, Eschyle est parfois confronté à des 

expressions opaques pour lui et au sujet desquelles il existait déjà des interprétations 

savantes contradictoires. Quand il les réemploie ou les modifie, il signale le sens qu’il 

convient selon lui de leur donner. La difficulté pour nous se redouble alors: nous 

n’avons pas seulement à interpréter un texte, mais la manière dont l’auteur, dans ce 

texte, interprète la tradition. 

Le sens de l’expression difficile àntepoc q)(m.g, au vers 276 de l’Agamemnon, 

ne se laisse reconstruire que si l’on examine le débat ancien autour du mot àntepoc. 

Le tour est en effet une reprise d’ &àttepos... uùdos, que l’on trouve dans un vers 

plusieurs fois répété dans l’Odyssée (bc àp° è&pwvnoev, tfj È àntepog Emieto 

ut0o0c, o 57, t 29,x 386, y 398) et ce syntagme a suscité un long débat critique. 

- à\} 1} o° èniavév tic &ntepos pdtis. 
- aa1dòg viag 65 xdet tuwunjow ppivasc. 

26 Di Benedetto considere également que cette conclusion est nécessaire. 

- 96 -



(Le cheur interroge Clytemnestre sur l'origine de son inforrnation sur la 

prise de Troie:) 

«- Mais tu veux dire qu’une parole sans ailes t’a engraissée ? 

- Tu t'en prends à mon esprit comme sì j’étais une petite fille». 

Très abondante, la discussion sur &nttepos est complexe car elle se greffe depuis 

l’Antiquité sur le débat qui oppose les interprètes au sujet du vers d’Homèére. Une 

glose d’Hésychius rapproche les deux textes (a 6867 L.): àmtepocg' algpvidiog' 

sapàù “Ounjpw 6 1p00nvî)s f) TayUS. Aioyvhog ’Ayapéuvovi. Comme pour la 

métaphore du ‘sang divin’ (iXWo) au vers 1480, qui reprend un mot rare de l’Iliade, 

l’interprétation du passage demande que l’on définisse la lecture qu’Eschyle faisait du 

texte d’Homère, manifestement cité. Dans l’Odyssée, la phrase tîj] È ànTtepo6c 

éndheto ubBos décrit chaque fois la réaction d’une femme, reine (Pénélope, pour le 

premier exemple) ou esclave (Euryclée, pour les trois autres), à un ordre de Télémaque, 

donné directement ou par l’intermédiaire d’Eumée (en q 386): la destinataire reste 

silencieuse, et obéit. La référence au texte d’Homère est donc claire ici. Or comme le 

tour &Tttegos uùBos était l’objet d’interprétations divergentes, il est probable qu’en 

écrivant &xTtepoOG MdTK, Eschyle indiquait sa propre com-préhension, en l’opposant 

à d’autres. Les variations qu’il apporte (avec pdTtIg pour pvB0627, et le thème de 

l’engraissement par le discours, Èntiavev) supposent une interprétation de la phrase 

homeérique. Nous avons donc affaire à trois types de textes: le vers de l’Agamemnon; 

les vers de l’Odyssée, et les_ interprétations anciennes du terme homérique 

(interprétations des critiques, mais aussi des poètes). 

a. Les explications anciennes du tour homeérique. 

Elles ont été consignées par Van der Valk (The Formulaic Character of Homeric 

Poetry, AC 35, 1966, 59 ss.) et Latacz (Lexicon des friihgriechischen Epos, s. v. 

ànTtEpOG). 

1. La premiére, que l’on trouve dans les scholies ad Odyssée o 57 et dans 

l’Etymologicum Magnum, 133, 26 s., glose àntegog par icontepos («qui a la 

qualité d’un ètre ailé») et TayUG («rapide»)28: la parole de Télémaque (u8006, qui 

reprendrait ce que le fils d’Ulysse vient de dire g àp° épwvynoev), atteint 

directement son but, et persuade Pénélope, ou Euryclée. L’Etymologicum Magnum fait 

en effet de la persuasion la conséquence de cette rapidité: TaXÙG mpòs TtÒ 

MeLOBfjval. Ce sens a été admis par la plupart des interprètes pour le vers 276 de 

27 Eschyle substituant, comme souvent, un nom plus commun au mot homeérique (cf. A. Mar- 

chiori, Memoria letteraria e metafrasi metrica, Padova 1995, 160). 
28 Cf. la glose a 6846 L. d’Hésychius: &ttepga' lo6ntepa. taxta. 1)jdéa. 

97 -



l’Agamemnon. Les scholies anciennes, déjà, expliquent dategog par lo6mtegoc, 

mais la rapidité ne signifierait pas ici l’efficacité dans la persuasion, mais la légèreté: 

lo6ntepoc, rov 

2. Selon d’autres commentateurs anciens, le sens habituel de l’adjectif (‘sans aile’) 

conviendrait ici: les paroles de Télémaque resteraient bien fixées dans l’esprit de 

Pénélope, «elles ne s’envoleraient pas» (avec &- privatif): fj] oÙx anétn 6 Adyoc, 

GA Ènduewve uî} Exwov mtepòv (cf. Etymologicum Magnum: Èvior dÉ oÙ 

mapantàs GAN Eupovoc). 

3. Une troisième lecture (selon l’ordre de l’ Etymologicum Magnum) glose le mot 

par ‘agréable’, ‘comme il faut’: Evior dè &ntegov 16 1jdU, dopevov, dpBòv. 

Hésychius la mentionne également (6 xpoonvis fì TaXs, cf. supra; voir aussi la 

glose déjà citée &ttepa: iodmtega 1] taxéa 1] fjdéa et Apollonius le Sophiste, 

41.1: è n000nvî}s f) taxvS). Wilamowitz la reprend pour le vers de l’Agamemnon: 

Clytemnestre se serait laissée séduire par une parole douce. Il justifie son choix par 

l’importance qu’il faut accorder aux traditions savantes dans la composition de la 

poésie ancienne: &xtepog esse AQ00nNvijg glossographi poetam docuerant (dans 

son apparat). Mazon (REG 63, 1950, 15) rejette cette interprétation (pour Homère 

comme pour Eschyle), parce qu’un tel sens ne se laisse pas reconstruire 

linguistiquement. Mais, précisément, l’argument ne vaut pas: Eschyle emploie ici, à 

dessein, un mot difficile de la langue d’Homère, il pouvait lui conférer la signification 

qui Îui paraissait la plus probable en reprenant une interprétation qui avait cours. 

Comme Wilamowitz2?, Van der Valck fait de cette tradition, erronée, l’origine de 

l’emploi eschyléen. i 

4. Hérodien, selon les scholies à o 57, glosait àrttepog par ÉtouyLoc. 

b. Le vers de l'Odyssée, 5 &0° èpwvnoev, tfj È &nteposg Exheto uvBoc. 

Pour l’ensemble des scholiastes anciens, LdBog ne désigne pas un discours de 

Pénélope ou d’Euryclée, mais celui de Télémaque (ou d’Eumdée), alors que les 

modernes y voient plutòt la réponse (muette) des deux femmes: le tour vaudrait alors 

pour «elle n’exprima pas sa pensée (mais obéit en silence)». “Anteposc, pris au sens 

courant de ‘non ailé’ signalerait que les mots ne sortent pas de leurs bouches. 

Mais Mazon et plus tard Hainsworth (&mtepog pLvBog: a Concealed False 

Division, Glotta 38, 1960, 263-68) ont fortement critiqué cette lecture et sont revenus à 

celle des scholiastes. Ils pouvaient en effet citer les très nombreux cas où une phrase 

29 EtL A. Schuursma, De poetica vocabulorum abusione apud Aeschylum, Amsterdam 1932, 105 

s. 

- 98 - 



avec uUBog, en seconde partie de vers, présente après un énoncé du type ‘ainsi parla 

x° l’effet du discours sur le destinataire (A 33 et 2 571 s Eqart’ Edewo08v è è 

yépwv rai èngiBeto uuBw; T 76 et H 54: dc EpaB” “Extop È avt’ èxdon 

uéya.uvBov darxovoag; M 80 et N 748: d qdto TovAvddpag: dde è 

‘“’Extogi uvBog àntjuwv, etc.30). 

Mais ce rappel de l’usage ne tient pas compte de l’hapax qu’est àntepos. Or ce 

mot ne s’explique pas facilement si l’on attribue le discours (uUB806) à Télémaque. 

Tout d’abord, si 1’ à— avait une valeur intensive (‘qui vole’, ‘rapide’) il faudrait 

expliquer pourguoi la qualité ailée du discours est notée quand le récit prend en 

compte le point de vue de celle qui le regoit («pour elle, ce qu’il dit fut rapide comme 

une aile, ou comme une flèche») au lieu de qualifier, comme d’habitude, l’acte de 

parole lui-méme. Et si, conformément à l’usage ultérieur (Ag. 276 étant provisoirement 

mis à part), le préfixe est privatif («sans ailes»), on ne voit pas comment les mots de 

Télémaque perdraient leur élan. Avec l’autre constructiìon (qui attribue le uùBosg à 

Pénélope ou à Euryclée), l’épithète trouve une fonction définie. Au lieu de répondre, 

l’interlocutrice exécute. La phrase ne dit pas seulement qu’elle se tait, mais qu’un 

discours m’est pas tenu. MiBosc, dans ce cas, garde bien son sens de ‘parole 

proférée”’; il ne s’agit pas du ‘discours intérieur’ ou de la pensée, mais bien de propos 

qui, par accident, par privation, ne sont pas extériorisés. La reine réprime ce qu’elle 

pourrait dire, comme plus tard, Ulysse demandera à Furyclée de ne pas lui dire ce 

qu’elle se propose de lui dire (le nom des servantes coupables): Èxe oLyfj uvBov, t 

502 (ef. Latacz, àntepog uùBog — dttepog pàdaTtIc: ungefliigelte Worte?, Glotta 46, 

1968, 27-47). 

c. Poètes archaiques. 

Contre une interprétation de ce type, et en faveur de àntepoG ‘rapide comme un 

vol’, J. Russo, dans son commentaire de l’Odyssée (1985, ad @ 57), évoque après 

d’autres, comme «preuve décisive» l’emploi de l’adverbe àntepéwmg?! par Hésiode 

(fr. 204, 84, M.-W.), qui noterait la rapidité de l’acquiescement des prétendants 

d’Hélène aux conditions que leur propose Tyndare: t10ì Ò° àntegéws èmiBovto / 

E\nòpevo. tehÉelv ndvteg yduov. On aurait 1à une variante entrant dans un 

ensemble formulaire: toiì è òtpahéwg ÈxiBovto, Hom. I 260 et t10ì è° 

toovpévwoc èmxiBovto, Hom. o 288; et d’ailleurs l’adverbe 6tpahÉwse, ‘avec 

empressement”’, apparaît dans une autre version du texte en @ 386; às Epat, 1) dè 

uGXN Otpaltws TÒV uvBOov dxrovoe; enfin, dans le proème de Parménide (B 1, 17 

30 On ne trouve pas dans ces exemples de phrases avec ExAeto. Mais cela n’est en rien l’indice 
d’une autre construction (avec comme locuteur du pùBOoG une autre personne que le sujet de 

t@pwvnoev). La formule est ici construite à partir de phrases comme g oi pilov Exheto 
Bun@, Hom. 8 571, cf. v 145, o 397; K 531, A 520. | 

3!1 Voir l’article de Strunk dans le Lexikon des friihgriechischen Epos. 

-99 -



DK) àntepéws paraît bien noter la rapidité avec laquelle Dikè obéit au discours 

persuasif des jeumes filles. 

Mais, encore une fois, nous devons faire la différence entre le sens probable du mot 

dans ses emplois premiers, ou anciens, et celui que lui confère sa réutilisation plus 

tardive. Van der Valk rappelle tout d’abord qu’Homère n’a jamais employé 

&ntepéws dans le contexte formulaire de la phrase t0ì è ... é&tiBovto (toì è 

6tpahéws EmiBovto ou t0ì Ò Èsovuévwg éxiBovto); ce qui devrait inciter à ne 

pas faire des adverbes des synonymes. Pour le fragment d’Hésiode, il propose une 

traduction qui correspond à l’emploi de àteposc dans l’Odyssée: «they obeyed 

without comment». Mais le débat est ouvert. En tant que yi@ooa, le mot &1tTEpOG 

était interprété différemment selon les auteurs et les traditions d’aèdes. Hésiode lui 

donnait peut-étre un autre sens que la tradition homérique. Parménide a peut-étre 

repris une interprétation ancienne qui glosait l’adverbe par ‘vivement’. 

d. Ag. 276. 

Trois préalables peuvent guider la lecture: 

- la phrase est critique, puisque Clytemnestre dit avoir été «grondée comme une 

petite fille»; 

- la question contient probablement un jugement implicite sur les qualités 

intellectuelles de Clytemnestre. Dans sa réponse, elle reproche en effet au cheeur de ne 

lui accorder qu’un esprit d’enfant (xadòs véag ... gpEvag), de méme que dans sa 

réponse précédente (à la question sur l’origine onirique de son information), elle lui 

reprochait de croire qu’elle aurait pu se fier à un esprit alourdi par le sommeil 

(BoWtoUons ppevds). Sans doute le cheur lui attribue-t-il en 276 un état d’esprit 

opposé à l’engourdissemént du sommeil. La forme de l’interrogation, avec GA 1j, 

«mais serait-ce que... ?», montre qu’il fait, ironiquement, comme s’il reprenait à son 

compte le point de vue de l’autre; 

- comme Clytemnestre a fait dépendre la vérité de son langage du bon vouloir du 

dieu, qui aurait pu tout aussi bien la tromper par ruse (uî1} doAwoavtog Beod, v. 

273), et, en invoquant une telle instance, avait clairement écarté la question sur la nature 

de la preuve qu’elle pourrait fournir, on peut penser qu’ici le cheeur admet par ironie 

qu’elle a été la destinataire d’une parole extraordinaire. 

Mon hypothèse est qu’Eschyle imagine ici une antithèse de Pénélope: Clytemnestre 

a parlé, en annongant la victoire, au lieu de se taire; et ce discours, contrairement au 

silence de la femme d’Ulysse, n’est pas réfléchi. 

- 100 -



Avec l’interprétation généralement admise (Aantepos - icontegog?2), le cheur 
évoquerait ici une «parole légère», «rapide comme si elle avait volé depuis Troie». Pour 

que la question soit polémique, il faut faire de pdtig la ‘rumeur’ (cef. Ahrens, Mazon, 

Fraenkel), puisque àntepog n’apporte en soi aucune critique - à moins de voir dans 

la vitesse le signe de la ‘légèreté’, au mauvais sens du terme, du message (cf. Schitz: 

«qui incerto auctore subito vagari coeperit»; il aurait pu citer l’antithèse taXU1t0poS / 

Ttayvuopos pour les nouvelles lancées par les femmes, v. 486); mais aucun mot ne 

vient ici connoter négativement cette rapidité. Or pdtic, “‘l’énonciation’, ‘le fait de 

dire’, n’a pas nécessairement ce sens de ‘rumeur’: il a précisément été employé dans 

la pièce pour la vraie nouvelle venue de Troie (v. 9). L’expression ne donnerait donc 

pas assez distinctement le sens négatif qu’on veut lui préter. 

Avec le sens de ‘sans ailes’ pour l’adjectif, le tour &ttepog dT prend la valeur 

polémique attendue si avec Klausen on y lit un oxymore, valant dvavòog gdTtic: 

«une parole non ailée, c’est-à-dire qui n’a pas les caractéristiques d’une parole» (cf. 

Schneidewin et Kennedy; pour la métaphore des mots qui volent, voir le vers 576, 

Suppl. 657, PV 115, 555). @d1tig garde sans doute ici son sens général de ‘parole 

adressée’: aucun élément du contexte ne permet d’y voir la rumeur (cf. Enger, 

Sidgwick et Lloyd-Jones: «but has some wingless rumor encouraged you to believe 

this?»33). 

Comme la reine vient de rejeter avec le réve l’idée qu’elle ait pu se fier à un esprit 

engourdi de sommeil, le cheeur lui préte une activité intellectuelle vive, mais libre, sans 

objet: n’a-t-elle pas été habitée par une ‘parole muette’, qui à l’inverse des ‘mots 

ailés’ ne s’exprime pas au dehors et reste confinée dans la sphère privée de son 

imagination, fermée à tout échange public? N’est-elle pas la victime d’une lubie 

qu'’elle seule pouvait entendre? MdTtic, au lieu du uùBog des passages de l’Odyssée, 

insiste moins sur le message articulé que sur la prise de parole: il. suffit peut-étre 

qu’elle ait cru qu’on lui ait parlé. Mais, du coup, elle s’est nourrie d’une parole qui ne 

va nulle part, qui se soustrait aux règles de l’échange. La question est dure, et rappelle 

indirectement (comme en ‘surimpression’ de sens) que Clytemnestre, captivée par sa 

Voix intérieure, n’a toujours pas su dire de quoi il s’agissait. Si les mots ne volent pas, 

ce n’est pas, comme pour Pénélope, que le silence. était réfléchi et indiquait qu’un 

discours raisonnable aurait pu étre tenu34; au contraire, en proclamant bruyamment la 

prise de Troie Clytemnestre a pu n’écouter qu’un propos sans objet, et le faire sien. 

32 Cf. par exemple Sideras, Aeschylus Homericus, Gòttingen 1971, 174 s. 
33 JAK. Thomson, CQ 30, 1936, 1 ss.) en fait une «rumeur sans bub». Il part de l’interprétation 

qui fait du terme contraire, les Enga aepggevia, des mots empennés comme des flèches qui 
atteignent leur interlocuteur en étant compris par lui (&ntegog uùBosg dans l’Odyssée dési- 
gnerait un message non regu: «his speech sank into her'heart, went astray»). 

34 Précisément parce que Télémaque se refuse à faire pour elle le messager. 

- 101 -



On aurait là l’un des très mombreux exemples d’un ‘Eschyle homérique’ qui n’est 

pas dépendant de la tradition qu’il utilise, mais qui l’interprète””. 

Lille 

Osservazioni: 

Pierre Judet de la Combe 

Cho. 965-968. The problem with dusiyvetai and the meaning ‘franchira le 
portique de la maison” is that it is irreconcilable with the tenses at 935, 937, 946, 948, 

with the imperative è0OhoAvEart’, with the present xdpa TÒ às idetîv and the 

aorist again at 961. These all indicate that dusiyetat, as a future, must refer to an exit 

35 Bibliografia 

Bollack 1997 

Bona 1988 
Campbell 1935 

de Romilly 1971 
Di Benedetto 1992 

Dupont-Roc 1980 

Espagne 1994 

Garvie 1986 

Goldhill 1984 
Hainsworth 1960 

Latacz 1968 

Lloyd-Jones 

Lloyd-Jones 

Marchiori 1995 

Mazon 1950 

Schuursma 1932 

Sideras 1971 
Sier 1988 

Thomson 1936 

Thomson 1966 

Van der Valk 1966 

Wills 1965 
West 1990 

J. Bollack, Notes sur le premier et le troisième stasimon des ‘Choéphores’ 

d'Eschy/e, CGITA 10, 1997. 
G. Bona, Pindaro, 1 Peani, Cuneo 1998. 

A.Y. Campbell, Aeschylus '‘Agamennon' 1223-238 and Treacherous Monster, 

CQ 29, 1935, 26-36. 
J. de Romilly, Le Temps'dans la tragédie grecque, Paris 1971. 
V. Di Benedetto, Sul testo dell’ ‘Agamennone' di Eschilo, RFIC 1992, 129- 

153. . 
R.Dupont-Roc-J. Lallot, Aristote, Poétique, Paris 1980. 

M. Espagne-M. Werner, Philologiques II, Qu'est-ce qu’une littérature 
nationale? Approches pour une théorie interculturelle du champ littéraire. 

Paris 1994, 431-48. i 
A.F. Garvie, Aeschylus Choephori, Oxford 1986. 
S. Goldhill, Language, Sexuality, Narrative: The Oresteia, Cambridge 1984. 
J. B. Hainsworth, &ntegos uùBoc: a Concealed False Division, Glotta 38, 

1960, 263-68. 
J. Latacz, dategog pùBoc — dntegog qàtiu: ungefliigelte Worte, Glotta 
38, 1968. 
H. Lloyd-Jones, Three Notes on Aeschylus’ ‘Agamemnon’, RhM 103, 1960, 

76-80. 

H. Lloyd-Jones, The Libation Bearers by Aeschylus, Englewood Cliffs [N. J.], 

1970. 
A. Marchiori, Memoria letteraria e metafrasi metrica, Padova 1995. 
P. Mazon, Sur deux passages d’Eschyle et une formule d'Homere, REG 63, 
1970, 11-19. 
J.A. Schuursma, De poetica vocabulorum abusione apud Aeschylum, 
Amsterdam 1932. i 
A. Sideras, Aeschylus Homericus, Gòttingen 1971. 

K. Sier, Die Iyrischen Partien der ‘'Choephoren’ des Aischylos, Text 
Ùbersetzung, Komm., Stuttgart 1988. 

J.A.K. Thomson, Winged Words, CQ 30, 1936. 

G. Thomson, The Oresteia of Aeschylus, Prague 1966. 
M. Van der Valk, The Formulaic Character of Homeric Poetry, ACÌl 35, 

1966. 
G. Wills, ‘Agamemnon”' 78, 706, 1056-058, 1421-424, AJPh 86, 1965. 
M.L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990. 

- 102 -



from the house, and that in turn guarantees È\a0#] ‘when it shall have been driven’, 

not ‘when it shall drive’ (Garvie, incidentally, does not read è\domy). 

At Agam. 1057ff. 1 would agree with you if you were to say that when Clytaemestra 

speaks of sheep being in the house ready for sacrifice she is inwardly thinking ‘and it 

won’t just be sheep’. But that is a psychological diagnosis, not an interpretation of the 

surface meaning of the text, which contains no such ambiguities. The presence of fjòn, 

in the sheep part of the sentence, underlines the difference between them and 

Cassandra, who as 1050-053, 1062 f. prove, is still outside. She is not, even 

ambiguously, ‘déjà en position de victime’. 1 would also question your phrase about 

the ‘redoublement étymologique’ of Éotiag / Éotnxev; Chantraine in his 

Etymological Dictionary is a good deal less confident. 

On 1226, there. are many interpolations which build on a one-word run-over. Take 

for example Hom. & 182: the sentence is finished in 184, the two syllabes of è06A1}v 

are added, and we expand with four lines replete with at least one linguistic oddity and 

an incomprehensible conclusion. 

It may be that 1226 has displaced something genuine: 1227 with the double te, 

which you defend, would make an excellent end to a longer sentence. 

Roger D. Dawe 

Page 83 (n. 1): I agree that it may often be impossible to reconstitute the text as 

Aeschylus originally wrote it, but 1 am not so sure that one should abandon the 

attempt. 
Pages 84 ff.: I agree in general with the text and interpretation of Cho. 965-68 here 

proposed, but (despite p. 86 n.8) I still prefer to take xavteX1}g as passive in sense, 

«all-completed». The Chorus believes that the time of trouble has come to an end for 

the house. 

Page 88: Is Tà pév at 1056 not answered by ov dé at 1059 rather than 1061? 1 find 

«the sheep of the hearth» a rather difficult expression. Does it perhaps help, with 

Lloyd-Jones, to print “Eotiac? 

Page 91: «Préparée avec rapidité» is not easy to extract from the single word 1jòn. 

Page 91: I find rather subtle the discussion of the relationship between 1044 and 

1058. | 

Page 93: At Ag. 13-14 eb0v1}v is not preceded by the definite article, so that passage is 

not strictly parallel to T@ deot6ty EL at 1225-226. 
Page 95 n.25: For a person described as an àt1} cf. Soph. Ant. 533. 

Page 97: It might be worth mentioning the literal use of &mttegog at Eum. 51 and 

250. i 

Page 101: If the Chorus-leader’s criticism of Clytaemestra is to be taken in this way, it 

is not clear to me why she replies (277) that he has treated her as if she were a young 

girl. 
Alex F. Garvie 

- 103 -



M. Judet de la Combe is a [earned, intelligent, and resourcefiul representative of the 

French Resistance. He defends x@6vosg in Cho. 965 with an exegesis similar to that of 

Garvie and Sier, though he translates tavteAng as «qui tout achève» rather than «all- 

completed» (G.; «bald nun wird sich die Zeit vollenden», S.), which suits the 

interpretation better. This is certainly the best explanation that can be given of the 

transmitted text, and in some ways it fits Aeschylean thought patterns. But the quoted 

parallel expressions involving time (Ag. 894, Eum. 286, etc.) do not seem to me to 

justify the idea of a time-period being attached to a locality in such a way that it could 

be said to depart on expiry. Nor is it easy to take what looks like an absolute term, 

MAVTENMS XOOVOS, as meaning «the period of time just mentioned» (in 963, toOAÙY 

&yav xo6vov xapauteteig ExeioBe). | 

In Ag. 1055058 it does not seem possible to take the words Bupaiav T1jvdg as 

referring to Cassandra («cette femme devant la porte»): what is the syntax? 

Clytaemestra is preparing for her own re-entry into the house, and although there is 

apparently some corruption in the line, its general sense must be «I have no time to 

linger out here-everything is ready for the sacrifice which I am going to make 

indoors». Nor does it seem helpful to read into peoou@aAov a reference to Delphi. 

Cassandra is connected with Apollo (Lykeios, 1257), but not at all with Delphi. The 

fire (1058) would be equally appropriate to the domestic sacrifice. But both genitives 

(Éotias, TuvpOs) are difficult to understand. What parallel is there for regarding the 

sacrificial victims as «propriétés du foyer»? What meaning can be attached to 

«l’égorgement de feu»? The proposed explanation in terms of «metonymy» is 

artificial; it does not convince, because it does not correspond to our experience of how 

Aeschylus (or any other Greek poet) writes. It is forced upon the interpreter by his 

determination not to change a single letter of the manuscript text - where the change of 

a single letter removes one of the problematic genitives and provides a construction for 

the other. | 

At Ag. 1226 Fraenkel’s observation that èu 1 ought to be TOLG@ is not refuted by 

reference to 14: evvi]v éunv is good Greek, but 16 deonòbtn Eu@ is not. Apart 

from that, the addition of èuW1 perverts the sense of 1225 (where, as J. de la C. 

recognizes, «deox6ty est bien ‘le maître du palais’») and trivializes the prophecy. 

We have heard something of Cassandra’s personal story in 1202-213, and we shall 

hear more in her next outburst, at 1256 ff., and in the rest of the scene; but the present 

prophecy, 1214-241, concerns the impending murder of Agamemnon, and a reference 

to Cassandra’s own fate is out of place in it. In any case, «I must put up with the yoke 

of slavery», as if it were a life of slavery that she had to look forward to, is oddly off 

the point. 1226 has a structure common in interpolated lines: one word added with the 

intention of clarifying the previous line, and a banal complement to fill out the verse. 

Martin L. West



Replica: 

AM.L. West 

La discussion de la syntaxe des vers 122-24, xedvòc Òè otgatdopavtc... 

topzovg T èoxds est très délicate. M. West argumente, comme J. Bollack, pour le 

maintien du ©’ dans opLTOUS T’ doXd&Gs, mais avec une autre syntaxe. La question 

essentielle est de savoir s’il faut, avec M. West, dissocier le premier accusatif dUvo 

Muaoi dwoodvs ’Atgeidas de iddv, comme le font E.A.I. Ahrens, Karsten, 

Schneidewin, Rose et Denniston-Page, et y voir l’objet de è&ddrn avec (1ayiuovc) 

Ahayodaitag comme attribut: «voyant, il comprit que les deux Atrides... étaient les 

(belliqueux) mangeurs de hases», ou, au contraire, avec entre autres Fraenkel et 

Bollack, construire d0 ... ’Atpeidas avec idwv: «le devin, voyant les deux Atrides». 

Denniston-Page écartent rapidement cette seconde solution: «There is no point in 

saying that at this moment he saw the Atreidae, who had been present throughout». M. 

West ne revient pas sur cet argument. La nouveauté de sa position tient au maintien du 

troisième groupe comme entité autonome, avec la coordination, topLT0UG © èàgyd&s: 

«il comprit que les Atrides étaient..., et qu’ ils étaient les àQxai»). Ces mots 

désigneraient les aigles, et non les Atrides, dont on voit de fait mal comment ils _ 

pourraient étre qualifiés de xopstoi (cf. H.L. Ahrens, p. 276), encore qu’on ait en 

Perses, 59, dewaîs Baoitéwg bmò rounaîs; c’est le contexte, avec l’emploi 

‘thématique’ dans notre passage de xéustetv, qui amène à cette conclusion: dans la 

fonction de toutOc, nous avons l’oiseau en 111, Apollon, Pan ou Zeus en 59 (qui 

«envoient» l’Érinye) et Zeus en 60 s. (qui «envoie» les Atrides). Les aigles seraient 

appelés àpyai «presumably» en tant que «dirigeants parmi les oiseaux». Ils peuvent 

de fait facilement jouer le ròle d’ ‘envoyeurs’ que leur donnait le cheeur dans la 

strophe (v. 111, néjprne.... 6ovio). 

Cette lecture est tentante, mais la difficulté qu’il y a à justifier pleinement àQ%&S 

incite, je crois, à suivre une autre piste. Tout d’abord, le préalable de la lecture, selon 

lequel èvo Anjuaoi dwoovg ’Atpeidas ne peut étre objet de idwv, ne me paraît pas 

contraignant. Il ne s’agit pas seulement de «voir les Atrides»; on a à tenir compte de la 

qualification qui est donnée ici aux rois: ils sont «deux» (ÌVo va avec ’Atopesidac) et 

divers (\rjuaoi dwoovs), bien qu’unis dans la méme entreprise guerrière. Après le 

Qavévtes du vers 116, iòv indique que le regard professionnel du devin a su se 

fixer sur l’autre face du présage, son signifié; la dualité des volontés, qui reproduit 

celle des aigles, permet l’identification. Dès lors, il identifie (selon le sens normal de 

$affvar) ce que sont les «belliqueux dévoreurs de hase». 

- 105 -



Mayiuovs Aayodaitag décrit une scène déréglée, mélant l’horreur d’un festin 

anormal à la guerre. À l’inverse, topxoUG ©° dQy&s renvoie à un ordre constitué. Il 

est vrai que Gàgyai peut parfois valoir &oxy0i, «commandants» (cf. Phoen., 973), mais 

le choix de la forme s’explique peut-étre mieux si le mot garde le sens habituel de 

‘commandements’. Le devin a identifié l’autorité qui envoie l’armée, à savoir Zeus, 

dont les aigles sont les «chiens» (xvoì xatoés, v. 136). Ces deux identifications 

(avec le te qui à la fois les distingue et les relie) lui permettent de construire l’histoire 

à venir. Il devine ses protagonistes, les deux Atrides, et le cadre divin dans lequel ils 

vont agir. 

— En Cho. 965, les mots xavteA1)S X@6VoG ne reprennent pas directement MOÀÙY 
&yav xgbvov de 963. D’une phrase à l’autre, il y a changement de perspective; le 

temps n’est plus envisagé de la méme manière on passe d’une description (“depuis 

trop longtemps...”) à une interprétation (sous forme de prédiction, “bientòt le temps 

franchira...”). Le langage change, avec notamment l’introduction d’un vocabulaire 

religieux (mavteA1)6, uvdos, xaBaguololy). 

— Pour Ag. 1055: si Bupaiav t1jvde désigne Cassandre, comme je le crois, on a bien 

le sens attendu selon M. West, «I have no time to linger out here», avec un élément de 

plus «perdre son temps dehors» veut dire, dans la situation, «perdre son temps à venir 

à bout d’une esclave qui reste dehors». . . 

— Pour upecoLgahov la référence à Delphes (qui est déjà dans l’adjectif) n’est pas 

étrangère .à cet épisode. On a bien AoEiav èyevodunv en 1208 et AoEiou xé6to 

en 1211. 

— Pour Ag. 1226 on ne doit sans doute pas passer de «I must put up with the yoke of 

slavery», qui est la traduction des mots grecs, à «as if it were a life of slavéry she had 

to look forward to», qui est une interprétation. Cassandre ne parle précisément pas 

d’une vie à venir, mais de la nécessité où elle est, comme esclave, de subir un sort lié à 

celui de son “maître”. Si 1226 est bon, il faut admettre que le vers ajoute une 

détermination au sens de “maître”: étre maître de la maison, c’est désormais, avec le 

retour d’Agamemnon, étre maître de Cassandre dans ce palais, c’est-à-dire la 

contraindre à mourir avec soi. Il est vrai qu’il reste la difficulté de è1 sans article. 

A R. Dawe 

— Nous sommes bien d’accord pour Cho. 965-68: il s’agit d’un mouvement vers le 

dehors. Garvie argumente pour è\doy dans son commentaire. 
— Sur l’ambiguité en Ag. 1057ss.: par eux-mémes, les mots du passage ne sont de fait 

pas ambigus; mais y déceler une ambiguîté ne relève pas d’une simple interprétation 

psychologique, mais de la prise en compte du contexte dramatique. C’est l’argumen- 

tation de Clytemnestre sur l’ensemble de cette scène qui permet de conclure à 

l’ambiguité, avec notamment la répétition de 1044 en 1058 (avec la valeur différente 

- 106 -



qui est donnée à la nouveauté de la richesse dans ces deux passages) et la reprise 

otaBelcav, v. 1038 / éotnxrev, v. 1057. Il ne s’agit pas de défendre l’idée d’une 

ambiguité généralisée dans la tragédie (ce serait une option a priori en fait assez 

pauvre d’un point de vue heuristique); l’ambiguité, dans le drame, peut valoir à deux 

niveaux: comme arme rhétorique, à l’intérieur du discours d’un personnage (c’est le 

cas ici), ou comme résultat du fait que tout discours, au théàtre, est en situation, 

qu’aucune parole ne peut rendre compte de l’ensemble des autres; ce que dit un 

personnage est donc aussi déterminé par ce que les autres ont dit. 

- Quant à la relation étymologique Éotiag / 8otnxev, il s’agit d’une étymologie 

synchronique, dite “populaire” (alors qu’il s’agit en réalité d’un exercice savant, 

appartenant au métier des poètes), dont Eschyle fait un élénment important de sa dictio. 

— Ag. 1226 est, sans doute, un bon candidat pour une athétèse; mais ce qui importe est 

de mesurer ce que l’on perd du point de vue du sens si l’on recourt à l’idée 

d’interpolation parce que formellement le passage présente les caractéristiques d’une 

interpolation possible. 

A A. F. Garvie 

— Pour rtavteXàr}s en Cho. 965 si le temps est sujet d’une action (sortir du palais, une 

fois la vengeance accomplie), je crois malgré tout que le sens actif est le meilleur (cf. 

Sept. 116, pour Zeus). La suite du texte, avec èÈ\do1Y}, montre que le temps a agi. 

Comme mavteM}s n’est visiblement pas une épithète formulaire pour X@6vos, on 

peut supposer que le sens du mot se détermine pour l’auditeur avec l’apparition du 

verbe, àuelyetaL. 
— Oui, Ag. 1059 répond à 1056, et non pas 1061. | 

— Qui, Ag. 13-14 n’est pas un paralièle pour 1225-226. 

— En Ag. 277, Clytemnestre réinterprète de deux manières la critique passablement 

dure que vient de lui adresser le cheeur: 

a. si la parole à laquelle Clytemnestre donne du crédit n’est qu’ “interne”, “ 

ailes”, une pure voix intérieure qu’elle prend pour un message autorisé venu du 

dehors {(comme le serait une “parole ailée”), c’est bien à son ‘“esprit” qu’il s’en est 

pris (Euwurjow gpévags); la mention du po1}v n’a alors pas la méme fonction qu’en 

275: le cheeur avait alors imaginé un message “traditionnel”, bien connu, mais 

douteux, à savoir le songe; elle avait répondu qu’il s’en prenait alors à son jugement 

puisque “songe” implique un esprit alourdi par le sommeil; dans sa nouvelle critique 

(v. 276), le cheeur lui préte à l’inverse un esprit trop vif, prét à imaginer des paroles; 

b.. Un tel esprit, qui poursuit des illusions (des lubies), serait pour Clytemnestre 

infantile: cf., pour l’imagination chez les enfants, 394, dubrei oîg notavòv dpviv. 

sans 

- 107 -



CONSIDERAZIONI SUL TESTO DELLE COEFORE 

1. Cho 275. 

Nel discorso spesso allusivo ed oscuro di Eschilo (e su questo argomento è rituale 

rimandare per la millesima volta all’agone delle Rane aristofanee)! uno dei luoghi che 

ha dato origine a problemi esegetici e a tentativi di intervento è la rhesis in cui Oreste, 

una volta che è ritornato in patria ed è avvenuto il riconoscimento con Elettra, rinnova la 

preghiera a Zeus protettore della sua stirpe, e conforta se stesso e la sorella alla 

vendetta raccontando le minacciose intimazioni che ha ricevuto dall’oracolo di Apollo 

perché si decidesse a vendicare il sangue del padre, versando a loro volta quello dei 

suoi assassini (Cho. 269-305). Con un atto degno di un grande della storia, il Dindorf 

ha deciso di tagliare con la spada questo nodo troppo intricato, espungendo ventitre 

versi, dal 274 al 296, nei quali riscontrava incontestabili anomalie nella scelta delle 

parole e dei costrutti, nonché nell’uso delle figure retoriche e nella connessione dei 

ragionamenti2; altri hanno variamente cercato di rabberciare questi versi oscuri e 

riottosi ad ogni tentativo di emendamento. Non so se l’oscurità propria dello stile 

oracolare, che il poeta potrebbe aver ricercato qui come altrove, non possa essere 

l’origine delle difficoltà segnalate così drasticamente3: in particolare elementi di stile 

1 Ma non sarà meno necessario ricordare il classico W.B. Stanford, Aeschylus in His Style, A 

Study in Language and Personality, Dublin 1942 {= New York 1972], 126-37 (Sources of 

Obscurity). 
2 L’interpolatore, egli afferma, avrebbe tra l’altro alterato il v. 273 (cf. infra), per poter inserire i 

versi seguenti, «in quibus poenae quae vel Orestem maneant non oboedientem oraculo quo patris 

caedem ulcisci iubebatur vel alios quosvis similis culpae reos [...] horrendum in modum 
describuntur strepituque verborum qui Aeschyleum quid sonare videtur et facile lectores occaecare 

possit qui non consueverint in huiusmodi interpolatorum additamentis singula quaeque verba, 

eorum constructionem, figuras dicendi, ordinem et nexum sententiarum quasi XGaAXNAdTW 

ahdotiyyi ponderare, ut ipsius huius poetae locutione utam (W. Dindorf, Aeschyli Tragoediae, 

Lipsiae 18655, XCIII). 
3 Questa era l’opinione già espressa da P. Groeneboom, 4eschyli Choephoroi, Groningen 1949: «ten 

onrechte worden vss. 275-296 - ontget-wijfeld gedicht in aansluiting aan Delphische xonojoi - 
door Dindorf, gevolgt door Blass, geélimineerd: ze zijn onontbeerlijk voor de economie van het 
dramma»; purtroppo anche Groeneboom non si sottrae poi alla tentazione di generose congetture 

per razionalizzare il testo. Per quanto riguarda l’espressione oracolare in letteratura, dopo il 
classico Parke-Wormell, nei Prolegomena al secondo volume di The Delphic Oracle (Oxford 
1956, II, in part. XXI-XXXVI, dove l’oscurità dei testi oracolari è messa in rapporto sia con la 

necessità di lasciare il mancato adempimento dei vaticini a carico del consultante, che li avrebbe 

fraintesi, sia con le predilezioni per la complessità proprie della poesia popolare primitiva - non 

si dimenticherà che anche questo oracolo è compreso al n. 139 tra quelli raccolti), si dovranno 

ricordare a questo proposito F. Montanari, Appunti per uno studio sull’oscurità nella poesia 

classica, L’Asino d’oro 2, 1991, 3, 31-52, e alcuni saggi dedicati in particolare all’influenza 

deilo stile oracolare sulla dizione poetica, come S. Crippa, La glossolalia di Cassandra, SILTA 
3, 1990, 487-508 ed Ead, Un genere oracolare? Ipotesi per un’analisi del linguaggio delle 

visioni, in Atti del secondo incontro internazionale di Linguistica greca, a c. di E. Banfi, 

LEXIS 17/1999 - 109 -



oracolare possono essere segnalati nell’uso della metafora animale taugoULEvov (v. 

275)4, nel tono «brusque to the point of rudeness», come nella serie delle terribili 

minacce®, con l’ambiguità di diversi riferimenti (ad esempio quello di òuoppovowv, v. 

278, che ha dato da fare a più di un interprete®) e all’ampio uso di perifrasi’, come nel 

caso delle Aeuxai x6poaL, su cui alcuni commentatori si sono a lungo arrovellati con 

straordinario candore, nello sforzo di individuare una precisa patologia in queste 

«bianche frange» che sarebbero fiorite sulla pelle dei discendenti di Agamennone 

inadempienti; d’altronde un elemento proprio del discorso oracolare è il verbo 

mpPavoxW, in cui già Garvie ha indicato un termine epico «particolarmente 

appropriato agli oracoli»8. Altri elementi stilistici che caratterizzano questa rhesis, 

come l’uso delle neoformazioni” e il gusto dell’orrido nella descrizione delle malattie 

che affliggeranno coloro che non ubbidiranno alla voce del dio!°, saranno da 

ricondurre più in generale al gusto arcaicizzante del poeta, piuttosto che allo stile 

oracolare, che di quello costituisce una possibilità. 

Questa premessa vale anche per i due passi considerati in seguito (Cho. 278ss., 

288ss.). 

Labirinti 27, Trento 1997, 121-42, con ampia bibliografia sull’argomento. Questi artictoli 

peraltro (come quello di M. Cavalli, Tragedia e cultura oracolare: alcune osservazioni, 
Dioniso 62, 1992, 2, 49-68, che rinvià ad un lavoro più ampio, edito ma di limitata circolazione 

e a me finora non accessibile) sembrano indicare piuttosto che dire, prestando la loro attenzione 

ad alcuni passi tragici particolarmente connotati. L’analisi più compiuta dello stile oracolare resta 

ancora quella citata di Parke-Wormell. Poco utile invece ai fini di questa ricerca M. Casevitz, Les 
devins des tragiques, CGITA 4, 1988, 115-19, che si limita ad un’analisi delle occorrenze del 

termine MGVTLG nei tragici. . 
4 Cf. infra e Parke Wormell II, XXIV, a proposito della «partiality of the Delphic oracles for 

anima} metaphors»: l’immaginario delfico comprende gli animali noti dalle similitudini 

omeriche «as types of untamed ferocity: the lion, the bull, the snake, and the boarm; cf. altresì 

Crippa 1997, 124 s. : 

Parke-Wormell XXV. 

Ibid. XXVI; cf. infra e n. 37. 

Ibid. XVIII; Crippa 1997, 125. 
A. F. Garvie, Aeschylus Choephori, Oxford 1986, 114; Groeneboom ricorda f 162 

nmiqpavordpevos 164de elgw: parla Aliterse, 6... olog 6unMxinyv éréxaoto / doviBas. 
yYv@vaL rai Evaiouia pvOjoaoBai. Moreau invece (A. M., Apollon, Oreste et les 
propheties énigmatiques, CGITA 10, 1997, 139-54, in part. 142s.) insiste sull’indiscutibile 

chiarezza del precetto trasmesso da questo oracolo, complesso sì nella dizione, ma che non lascia 

alcuna possibilità di dubbio riguardo all’azione imposta. 
9 La connessione tra il lessico della lirica corale e le neoformazioni eschilee è stata indicata con 

molta pertinenza da Th.G. Rosenmeyer, The Art of Aeschylus, Berkeley and Los Angeles 1982, 

91 ss.: meno a fondo lo stesso autore ha visto la funzione drammatica di queste creazioni, come 

ho cercato di spiegare in Eschilo e la lexis tragica, Amsterdam 1994, 15 s. e passim. 

10 Singolarmente mescolato a termini tecnici del linguaggio ippocratico, come Aesigxfjvag o 

àpyxaiav qtaiv, cf. Hesych. a 2752 L: doxaia quoig' 1) ò toÙ vocgîv xatdotaoi. 
s1apàù ‘Inzoxpatei (Epid.2.1.6), e J. Dumortier, Le vocabulaire médical d'’Eschyle et les 
écrits hippocratiques, Paris 19752, 80-83. 

w
 

.
 2
 
A
 
n
 

- 110 - 



Oreste dunque ricorda il possente oracolo del Lossia, che gli ha imposto la vendetta 

in modo assolutamente perentorio, «minacciando fredde tempeste di Ate contro il mio 

caldo cuore, se non avessi perseguitato gli omicidi di mio padre (toù xat0òg ToOUE 

altioug!!) allo stesso modo, ordinando espressamente di ricambiarli di morte, 

G10xonudtoLai Enulaig Tavpovpevov (v. 275). 

Questa è la collocazione del verso in M; gli interpreti più recenti, in generale, hanno 

inteso queste parole come «maddened to fury at deprivation of my substance» 

(Winnington-Ingram, che cita la traduzione offerta da Headlam-Thomson !2: tuttavia 

prosegue in tono interlocutorio, cf. infra!3), «becoming as savage as a bull because of 

the [oss of my property» (Garvie), e di conseguenza hanno criticato «the intrusion of 

that personal motivation into the description of Apollo's command»: così ancora 

Garvie, che rinvia a Winnington-Ingram. In conseguenza di ciò è stata generalmente 

accolta la traiectio proposta da Hartung, che collocava il verso dopo il 277: Oreste 

riferirebbe che l’oracolo di Apollo lo minacciava, se non avesse provveduto alla 

vendetta: «avrei subito io stesso molti dolorosi mali, infuriando come un toro per la 

perdita del mio patrimonio». Ma, anche così trasposto, il verso suscita problemi, perché 

«the line seems flat after 276-7, and it rather weekly anticipates 289 ff.»!4. Pertanto, 

osserva sempre Garvie, «if the transposition is correct it is better to give 

&moxonudtolo. the sense ‘which have nothing to do with money’ (Tucker, Rose) 

and to render: ‘he said 1 should pay for this in person with my own life, made savage 

with loss not (merely) of property’ (he has indeed already lost his property)»: l’ellissi 

postulata, (‘merely’), per quanto elegantemente indicata dalla parentesi, denuncia il 

persistere dell’imbarazzo!S. In seguito, Garvie considera ancora una nuova possibilità: 

«another approach is to keep M’s order but to make Cnuioug the usurper’s penalty», e 

adduce la proposta di Verrall: «‘scowling upon [because they are inadequate] 

11 Giustamente nessuno più ricorda la correzione suggerita dal Dindorf, assurdamente banalizzante 

pur se desunta dallo scolio, come mi fa osservare Alberto Cavarzere (forse anzi banalizzante 
proprio per questo), toù péòvov tovsg altiovs: lo stesso Dindorf pretendeva che T0Ù Mat066 
fosse stato introdotto dall’interpolatore dei vv. 274-96 per giustificare la sua interpolazione; E. 

A. Paley, The Tragedies of Aeschylus, London 18703 invece, crocifiggeva tatpésg ed 
ipotizzava che in origine fosse una glossa a 109 POVOv (come se qualcuno avesse sentito il 
bisogno di spiegare quale omicidio doveva vendicare Oreste), successivamente penetrata nel testo. 

: 12 G. Thomson, The Oresteia of Aeschylus, Prague 1966, annota: «by the usurpation of 
Aigisthos, Orestes had lost his rights in his father’s inheritance; by killing Aigisthos, he will 

recover naTÉpwY Léyav GABov (865)»; a questa interpretazione si rifà Groeneboom. 
13 RP. W.-1., Studies in Aeschylus, Cambridge 1983, 136 n.15. 

14 Nemmeno questo è esatto in assoluto: a 289 ss. si parla della maledizione che cadrebbe su Oreste 
nel caso che mancasse la vendetta, e del suo conseguente esilio; la perdita del patrimonio è 
implicita in tale situazione, ma non espressamente indicata, come invece avviene ai vv. 249 ss. e 
301. 

15 Cf. le argomentazioni seguenti, abbastanza sottili, in cui si cerca di dimostrare che in questo caso 
«the epithet denies the essential meaning of the noun».



compensations which would beggar them’ (similarly Nardoni, Bull. Class. 18 (1970) 

33 f. but with Ttaugounpevos agreeing with Apollo)»!6. Osserva ancora che «it would 

be easier to read yavpovuevov (Paley)» e conclude, problematicamente: «but the 

problem of &ànox@nudtotw01 remains»!7. 

A questa analisi dello status quaestionis si potrebbe aggiungere qualcosa. Sempre 

intendendo con tnuiaig le pene da infliggere agli usurpatori, un’altra via è stata 

indicata a suo tempo, ed ha avuto diversi sostenitori. Già lo Stephanus ha spiegato 

«puto huius loci sensum hunc esse, ut dicat non posse aliter hanc mortem quam mutua 

morte placari, nullamque pecuniariam multam hic locum habere»; questa 

interpretazione, quasi tre secoli dopo, è stata ripresa dal Bamberger. In seguito il 

Tucker ha similmente inteso: «fiercely stern with penalties that money cannot pay», 

specificando che à10XpnudtoLOL significa «which have nothing to do with money» 

(si è visto che Garvie riferisce queste parole, ma le riporta a un contesto diverso da 

quello in cui stavano); a questa linea si è avvicinato sostanzialmente Mazon («en 

écartant, farouche!8, les peines qui ne privent que d’argent»), quindi, ritornando più 

puntualmente allo Stephanus, Untersteiner, che traduce à0%X@NuUdTOLOL «che non 

ammette riscatto in denaro», e si sofferma in nota sull’idea che secondo l’antica 

religione mediterranea «Oreste deve incarnarsi in suo padre, cioè rinnovare il toro'che 

16  In realtà Nardoni riproponeva, senza forse averne notizia (in ogni caso senza darla)-una vecchia 
congettura, generalmente ignorata, del Turnèbe; l’uno e l’altro si fondavano sulla ricostruzione 

ipotetica del lemma dello scolio, che spiega î) éuÈ Cnuiav upeupopevoc î) AlywoBov tòv uî 
tnuwBévta rowviîjy Eì 16 Povw toù tatpds. Conforme a questo interpretamentum, 
Nardoni trovava il lemma tavpovevos restituito per congettura non so in quale edizione degli 

scoli (giacché Dindorf, che Nardoni normalmente avrebbe dovuto tener presente, integra 

tnuiaig), mentre oggi Smith preferisce TavpOVLEVOY secondo la correzione uELQOLEVOY che 
attribuisce al Bamberger. Non pare dubbio che il lemma dovesse essere al nominativo: l’acc. 

MEjPOjEVOY è una normalizzazione dello scolio sul testo del ms., laddove è evidente che siamo 
di fronte a due tradizioni testuali differenti. Ma tavpovuevos, riferito ad Apollo, è con ogni 

verosimiglianza assai meno congruo di tavpovueEvov riferito ad Oreste. Giacché non si tratta di 
una immagine rituale (gli attributi tauromorfi spettano notoriamente a Dioniso) ma di una scelta 

espressiva, l’imbestiarsi si adatta ad Oreste, che dovrà uccidere di sua mano la propria.madre per 

compiere la vendetta che gli è imposta, e non già al dio che glie la impone. 
17  Con la stessa interpretazione per &m10XoNud10L01 il Rossbach trasportava il verso dopo i] 273: 

Weil, recependo quella proposta nell’edizione di GieBen 1858, spiegava, riprendendo 
l’interpretazione di Hermann: «Apollo stimulavit jecur (iram) Orestis fervidum, ultro bonorum 

' privatione exasperatum». Quindi sosteneva la traiectio con un singolare tipo di argomentazione, 
che in seguito ha trovato nuovi cultori: «hic est versus quintus periodi, quae novem (2+3+2+2) 

versibus comprehensa a 265 ad 273 extenditur. Respondet totidem versuuin in eadem membra 
divisorum periodus 296-304, cujus versus quintus (300) eandem quam hicce sententiam praebet». 

Tuttavia nelle successive edizioni teubneriane, già a partire dal 1884, ricollocava il verso al posto 
che occupa nel ms. : 

18 È fin troppo evidente che «farouche» ingentilisce impropriamente il bestiale TaVPOVLEVOV, 

come più oltre (v. 280) levxàg... xdpaasg è reso impropriamente con «des poils blancs», certo 
poco attraenti, ma non forse quanto le «frange bianche» che si sarebbero staccate dalla pelle dei 
discendenti di Agamennone, se non avessero adempiuto all’ordine del dio. 

- 112 - 



fu Agamennone nella sua originaria manifestazione di ‘signore dei tori’»!°; a sua vol- 

ta, quindi, Rose ha inteso «not to be reckoned or made good in money»?°. L’ipotesi 

non mi pare incredibile. Il prefisso &to- può essere un semplice sinonimo di à- 

privativo, come per àtopovowg di Ag. 801 è stato ricordato da Fraenkel, sulla scorta 

di una solida tradizione grammaticale che attraverso Eustazio risale ad Aristofane di 

Bisanzio?!; tuttavia i composti verbali con àto- frequentissimi in greco, implicano 

spesso l’idea più complessa di ‘respinger via’, ‘rigettare’: penso a verbi come 

àxoBhénow, «distogliere lo sguardo», &n0YyL1yvW0xW, «rifiutare un’opinio-ne», 

àdx0dddoxw, «far disimparare»; in Eschilo non mancano esempi di formazioni 

analoghe, come àtotevyvupi (Cho. 676), ànxohanrtitw (Eum. 141, PY 651), 

dnontUW con numerose occorrenze. Rispetto a questi composti, èt0X@ENjUAaTtOG 

presenta l’anomalia di avere come secondo elemento un nome e non un verbo (non a 

caso il termine non pare abbia altre occorrenze in greco), ma non è strutturalmente 

isolato: proprio in Eschilo strutture di questo genere possono essere indicate?2 in 

&nxÉpwtog (Cho. 600, sia pur con senso diverso) e in èàx0povows, che potrebbe 

forse anche valere «in modo remoto dalle Muse»?3. In questo caso, Eschilo ha adattato 

alla circostanza un’espressione giuridica come xonuaTtixî] Enpia (cf. Plut. Dem. 

27.8, D. Hal. 9.27.4), che, con diverse varianti come Xonudtwv, i XonNjuata 

tnuia, ricorre decine di volte nel ThIG. 

L’interpretazione dello Stephanus è stata più spesso respinta che propriamente 

confutata. Così il Dindorf privilegia il senso «adirato per i danni che lo privano dei 

suoi beni», sulla base del confronto con il v. 30124; riferisce poi puntualmente tutta 

l’argomentazione dello Stephanus sopra riportata e conclude perentoriamente «Male»; 

lo Winnington-Ingram consente che «this interpretation [...] is perhaps the best bet», 

ma poi obietta che «there is no other hint of ‘blood-price’ in the trilogy and 

19 Quest’ultima riflessione è coerente con la lettura che Untersteiner dava della tragedia di Eschilo, 
in cui indicava assai frequentemente residui della religione mediterranea (cf. M. U., Le origini 
della tragedia e del tragico, Torino 1955 , passim): ma quella prospettiva è certamente l’aspetto 
meno valido del suo lavoro critico. 

20 Ignorando gran parte del dibattito pregresso e partendo dalle traduzioni più correnti in lingua 
inglese, è giunto a un risultato simile T. C. Owtram, CQ 28, 1978, 475 s. 

2! Fraenkel II 363 rinvia ad Eustazio ad Il. 8. 518 [= 2.630.8 van der Valk] &n6povoog 6 
GuoOvIOOS, «in a digression about the privative use of àxo-, which [...] goes back to 

Aristophanes of Byzantium (pp. 89 f., 95 ff. Nauck [= fr. 48 S1.])»; nella poetica eschilea questo 

uso potrebbe essere assimilato al procedimento, ben noto ai lettori del poeta, di formare termini 
più corposi riguardo a quelli correnti, come 1UVQYyWpa per AUgYyoS in Sept. 30, 251, 459 (cf. 

Stanford 1942, 61-66) e definito da Arist. Poet. 21.1457 b ls. come ($vopa) txtetapévov. 
Scholefield aveva visto tra à10X@nudtoLol e &x@onudtoLaL, proposto da Robortello, una 
sfumatura di intensità: «plus ... valet &10X@1HjaTt06 quam GXQtjuatos». 

22 Cf. Todd31. 
23  Questo senso è certamente presente in Luc. adv. ind. 9.14 àdewv dÈ d&oxetai dr16povodY 1L 

rai Aertév, mentre semplice valore privativo dovrebbe essere in Eur. Med. 1089 où% 
&x6povo0ov tÒ Yuvam@v e nel relativo scolio. 

24 «Idem fere aliis verbis v. 301 xai xpoométe. xonudtwv aynvia». 

- 113 -



tavpovuEevov is unduly strong». Non sembrano argomenti particolarmente 

convincenti, né se ne mostra particolarmente convinto Winnington-Ingram, che 

conclude in modo assai problematico. 

Questa analisi ci riporta al punto che si è assunto in precedenza, per ipotesi, a 

proposito di Enuiaic. Nel senso di «danno», esso dovrà essere riferito ad Oreste, che 

«si fa toro per i danni àxtoxonud&toL01», e sarà senza alcun dubbio un dativo di 

causa; questa scelta peraltro non mi pare che valorizzi adeguatamente l’aggettivo, in 

confronto a quella che intende Enuiouc per «punizioni», con il valore che questo nome 

ha nel lessico giuridico, e lo riferisce alle pene che debbono essere inflitte agli 

usurpatori. Ma in questo caso l’analisi proposta dallo Stephanus va incontro ad una 

difficoltà se si attribuisce al dat. Cnuiaig valore causale: probabilmente per questo 

essa ha trovato molti oppositori, che non potevano indursi a pensare che Oreste 

sarebbe divenuto toro «a causa delle pene che non ammettono riscatto in denaro». 

Occorre invece dare a tnuioug un valore modale (Oreste dovrà farsi toro «con pene 

che non ammettono riscatto in denaro», cioè infliggendole agli usurpatori) o forse 

finale, «per (infliggere) pene ...»25, 

L’interpretazione che vuole àmoXonudtoLoi = «che non ammette riscatto in 

denaro», non viene riproposta da quarant’anni a livello del dibattito scientifico26: 

eppure contro di essa, in quattrocento anni, solo da parte di Winnington-Ingram - che 

io sappia - è stata avanzata, e in forma intenzionalmente problematica?7, una 

argomentazione critica. I] fatto che Eschilo non nomini mai, altrove, un riscatto in 

denaro al posto della vendetta di sangue non impedisce che se ne parli qui; il riscatto in 

denaro per omicidio era una situazione ben contemplata nella leggenda eroica, cf. X 

497 ss., nella descrizione dello scudo di Achille, ed altresì in 1 630ss.28, non do- 

vremmo quindi stupirci di trovarlo in Eschilo. Inoltre il giudizio che TtauvpoVLEvOY 

sia «unduly strong» imbarazza un po’: noi possiamo pretendere dal poeta di 

esprimersi in modo conforme a certe norme della comunicazione discorsiva, secondo 

una certa contestualità e secondo le norme della morfologia, della sintassi e del lessico, 

25 Debbo questo suggerimento ad A. Casanova, in una conversazione privata ai margini del 

colloquio cagliaritano. i 

26 Fanno eccezione, oltre all’articolo di Owtram di cui supra, n. 20, alcune edizioni non prive di 

meriti, ma dichiaratamente a carattere divulgativo, come quella di Del Corno, Milano 1981, che 

ne dà notizia a p. 171 n. 18; Sevieri, Venezia 1995, 71; Valgimigli-Di Benedetto-Ferrari, Milano 

1980, 207 e n. 23 (in relazione a quanto Valgimigli aveva annotato in Valgimigli-Ghezzo, 
Messina-Firenze 1951, 43, spiegando tra l’altro «la Cnuia dei colpevoli non può quindi essere 
riscattata a nessun prezzo, ma deve essere pagata di persona»); non è invece chiaro cosa intenda 

Savino (Milano 1989, 141: «che nessuna taglia cancella»). Il Vocabolario della lingua greca dì 

F. Montanari (Torino 1995, 305) la segnala, accanto all’alternativa «con confisca dei beni». 

27 1l semplice fatto che altrove (come al v. 301) si accenni alle privazioni economiche di Oreste non 

può per nessun motivo far pensare che anche qui se ne debba parlare, come pretenderebbe il 
Dindorf. i 

28 Cf. in merito le osservazioni di M. W. Edwards, in Iliad, A Commentary by G.S. Kirk, V, 

Cambridge 1991, 213-18, con bibliografia e rinvio a un art. specifico di R. Westbrook, allora in 
corso di pubblicazione (R.W., The Trial Scene in the ‘Hliad', HSCPh 94, 1992, 53-76). 

- 114 - 



almeno entro una certa misura??, ma non possiamo usare il nostro criterio di gusto, per 

quanto riguarda la funzione connotativa, come elemento di giudizio per la costituzione 

di un testo. Nel caso particolare, poi, è stato ricordato molte volte l’euripideo 1]jò1 yào 
gidov Guua v TavgonEvny (Eur. Med. 92, di Medea che medita di ammazzare i 

figli) ed è stato notato il carattere minaccioso attribuito al toro nell’immaginario greco 

del V secolo39%; altri hanno contrapposto a questa occorrenza di TtavpÒW in senso 

figurato, quella in senso proprio di Eur. Bacch. 922 tetavgwoaL Yyàùp oÙv nelle 

parole rivolte da Penteo delirante a Dioniso, che egli vede effettivamente in forma 

taurina?!: quello che non è stato forse osservato è che l’immagine del toro, in senso 

proprio o in senso figurato, viene costantemente connessa con la morte di qualcuno, 

Egisto e Clitemestra, oppure i figli di Medea, oppure Penteo2. Potrebbe darsi che 

tavpOvUEVvOY fosse invece particolarmente a suo luogo a questo proposito: sarebbe 

un segnale per ricordare l’esito sanguinoso della vicenda33. Questa interpretazione 

consente di mantenere il v. 275 nel luogo in cui è stato tramandato: nulla impedisce di 

operare una traiectio che si renda necessaria, ma non si vede perché dovremmo farne 

una che appare invece immotivata34. Intenderemo quindi che la collera vendicativa di 

Oreste, imposta da Apollo, non dovrà ammettere alcun riscatto in denaro per 

l’assassinio del padre; è perfettamente verosimile che Apollo gli imponga di non 

accettare alcuna transazione, e non si vede perché si debba trasferire questa 

determinazione alla pena che sarebbe toccata a lui se avesse rinunciato alla vendetta. 

29 L'’'anacoluto è una infrazione al codice sintattico, la neoformazione a quello lessicale. Sugli 

anacoluti eschilei, dopo il saggio di M. Berti, Anacoluti eschilei, RAL 6, 1930, 231-74, cf. ora 

la tesi di laurea di $. Novelli (Fac. di Lettere, Univ. di Cagliari, giugno 1997). 

30 «A bull was not only the largest [...] but the most dangerous beast familiarìy known to Greeks 

of Aesch.’s day, lions being long extinct in Greece proper and none of the other large camnivores 

having their habitat anywhere near» (Rose). 

31 Appare qui il procedimento, non raro in Euripide, per cui un termine, usato da altri, spesso da 

Eschilo (ma in questo caso anche da lui stesso) per metafora, viene richiamato al suo senso 
proprio. 

32 Tuttavia Ch. Segal, Dionysiac Poetics and Euripides’ ‘Bacchae', Princeton 1982, 288s., 
definisce con molta pertinenza tetaVpwoaL «a crucial word». Altro è il problema, ed interno 

alla tematica delle Baccanti, se l’immagine tauromorfa di Dioniso abbia altresì una pertinenza 
specifica «to the ancient conception of Dion. as the bull who leads the herd» (così Dodds, 
Euripides Bacchae by E.R. D., Oxford l9602, 194; e cf. anche Euripide, Les Bacchantes, par 

J. Roux, Paris 1972, 231). 
33 Nonè certo prudente ricavare da semplici considerazioni sull’immaginario poetico argomenti pro 

0 contro una lezione attestata: ma qui esse concorrono con gli elementi offerti dalla 
documentazione testuale e finiscono per essere indizio secondario, ma ton irrilevante, a sostegno 

del testo tramandato. In ogni caso si ha una ragione in più per non sentire il bisogno della 

correzione yavpgovHevov del Paley o paupgovHevov di Hartung. 
34 Echecreai probiemi indicati supra da Winnington-Ingram come da Garvie. 

- 115 -



2. Cho. 278ss. 

Oreste continua a descrivere gli ordini che ha ricevuto da Apollo, e le minacciose 

predizioni di sciagure che li accompagnavano. Il testo di M in un primo tempo era: 

tà èv yàùp Èx Tijc duogpovwy uelliyuata 
Bpotoîg mgpavoxwv elne, tàg dÈ vwvoodovs, 
oapgxv ExanBarfjpac dYypiaic yvdBolc 

ma al v. 279 la stessa mano ha corretto vwvO6000v6 in v@v, vO0ous. 

1 primi due versi presentano almeno due problemi rilevanti. Al v. 278 già Lobeck 

aveva suggerito la correzione unvipata; Page obiettava in apparato- «sed locutus est 

Phoebus primo (1év) iratorum lenimenta describens, tum (8é) poenas quas infligunt 

narrans»; Garvie sostiene invece la congettura, «since &vogpovwv can naturally mean 

only the angry powers below the earth’5 [...], uetkiypata can hardly be correct. 

Apollo’s message is of punishment throughout, and any suggestion of the possibility 

of appeasement [...] presupposes an unapt reminiscence of 15, an uncial corruption 

combined with etacism, or both». West, accogliendo questi argomenti, stampa 

unvipata ed avverte in apparato: pethiyuata (15) XM. Al verso seguente Turnébe 

ha proposto v@v vé600vs5, con un ritocco minimo, giacché lo iota mutum è spesso 

omesso nel Mediceus36; la maggior parte degli editori ha accolto la proposta di 

Hermann Ttàg Ò alv@v vòo00vs, variata da Hartung in T&0 alv@v3?. Per ultimo 

West ha suggerito tàg Ò È&<y>vw vO600vs. In particolare Garvie critica il duale v@v 

perché «in 279 Bpotoîg must go with mqpavoxwv ele, not with unvipata [...] 
Apollo is thus speaking in general terms, so that M’s dual is out of place. In any case 

Electra (or Pylades) is not involved in Apollo’s threats»; West concorda su questo 

punto?8. Per ragioni semantiche, aiv@v è stato giustamente respinto da Fraenkel?? e 

35 Non è possibile pensare che tà... £ Yf}g significhi «man’s food», come voleva A. W. Verrall, 

The ‘Coephori' of Aeschylus, London 1893: il parallelo da lui quindi addotto con Psalm. 104.15 

dimostra solo che ogni tanto i problemi disperanti di questi testi fanno perdere la testa anche ai 

savi. L’eco persistente di Hom. = 216 s. lascia al confronto un po' di tristezza. 
36 C£ U. v.Wilamowitz, Aeschylos Interpretationen, Berlin 1914, Praef. XXVI. 

37 La correzione sarebbe impeccabile dal punto di vista paleografico, giacché legge 1à5 è (td0è") 
alv@v per TAZAENQN che doveva essere nell’antigrafo maiuscolo di M. In ogni caso 

td&08(£), che Paley e Wilamowitz, nelle loro edizioni, preferiscono a tàg Ò(£), sembra meno 
convincente perché fa venir meno la rispondenza con pév del v. 278. Più avventurosa poi la 

soluzione offerta nel 1860 da Weil, che da AENSQN voleva ricavare AEIAQN, «ignavorum»; 

quindi nelle teubneriane dal 1884 in poi riscriveva tutto il passo: unviuata Bpotoîg 
MPAvoxELv {sic Heimsoeth) épxetàs delvàc véooucg. Ancora abbiamo tàg d£lvàGg 
vécoug (Mihly, stando a Garvie; tuttavia Mazon, che avrà riproposto autonomamente la 

congettura - non era allora facile orientarsi, e qualche dubbio può ancora sussistere, come per 

questa che non trovo nei repertori - la rivendica a sé: «tàg delvàg vé60ovs scripsi [delvàg iam 
Weil]»), tàsc aivàs véo0ovuc (Groeneboom): tutte soluzioni possibili, come osserva 
ragionevolmente Garvie; tuttavia solo se si fosse certi che il testo ms. non è tale. 

- 116 - 



quindi da Garvie: «it is doubtful whether aivéw can bear the required sense ‘tell of’»; 

West cita a sostegno della sua proposta Isocr. 6.31 tò toivuv pavteiov ... o 

uOvov Eyvwo 160° Huetépav elvai Meconjvny utà. 

Anche lasciando da parte altre proposte avanzate, è evidente che questi versi 

pongono gravi problemi di costituzione e di esegesi, e non si può negare che le 

soluzioni cui è giunto in questi ultimi anni il lavoro critico dei filologi inglesi, da Page 

a Garvie a West, diano l’impressione di un procedere metodico verso una sistemazione 

razionale del testo, ed abbiano il pregio indiscutibile di una notevole linearità. Tuttavia 

ci si può forse chiedere se è questa la logica che governa il testo di Eschilo, o se è 

possibile spiegare il testo tràdito sulla base di un ragionamento indubbiamente meno 

lineare, ma giustificabile se si ammette che Eschilo abbia voluto rappresentare la 

situazione emotiva di Oreste, che riferisce l’ingiunzione ricevuta dall’oracolo con 

l’animo ancora sgomento sia per le minacce terribili che l’hanno accompagnata, sia per 

il matricidio cui l’ordine del dio lo sta indirizzando. Possiamo anche pensare che la 

non linearità del testo riecheggi la dizione oscura tradizionale dell’oracolo. Chi volesse 

depurare questa rhesis da tutte le tortuosità e-contraddizioni che vi si possono trovare, 

sia dal punto dell’organizzazione logica delle argomentazioni, sia in qualche caso 

anche dell’ordo verborum, dovrebbe applicare la soluzione chirurgica del Dindorf. 

D’altronde non è del tutto ovvio che un copista, mentre scriveva il v. 278, avesse 

fisso in mente l’explicit del v. 1549, in modo da sostituire pelhiypata ad un ipotetico 

unviupoata4!: se la congettura non è in termini paleografici particolarmente costosa, lo 

è invece e non poco, l’argomento che si deve addurre per giustificare l’origine 

dell’errore: almeno uno sforzo dovrebbe essere compiuto per conservare, al v. 278, la 

lezione attestata concordemente nel testo del codice e nello scolio, che in più di un 

caso, come d’altronde è normale, sembra riecheggiare altre linee tradizionali*‘2. Non 

sarebbe questo l’unico caso in cui Eschilo ripete a distanza, talvolta anche nella stessa 

38 M,.L, West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990, 241: «there is no place for a dual pronoun in 

this context». 
39 16G.J. Hermann, 4eschyli Tragoediae, Lipsiae-Berolini 1852 aveva indicato, a sostegno della 

sua proposta, Ag. 97 (= 92 s.) tovtwyv MéEao° è 11 duvatov / xai Bépw alveîv e 1449 (= 
1481 ss.) fì uéya dwpaoi toio8° aîpova rai Baguunviv aiveîc eî geù xaxòv alvov 
XTÀ; a partire dal secondo di questi passi, Fraenkel (IIl 703 n.2) ritiene inaccettabile la traduzione 

«you speak of» di Paley, e accoglie invece «preisest du» di Wecklein, approvata da U. v. 

Wilamowitz, Aeschyli Tragoediae, Berlin 1914, 163 n.1. 

40 Tra l’altro uelMiyuata di Cho. 15 è certamente esistito nella tradizione a monte di M, ma in 
questo si legge uelhiypaoLv, e Lelàlyuoatoa è stato restituito da Casaubon. Difficilmente 
uetAiyLo0Lv può essere considerato errore di lettura di minuscola: si tratterà certamente di una 

alterazione inconscia attratta dall’antecedente veotépoL, e quindi cronologicamente situabile in 
qualsiasi fase della trasmissione. 

41 Tra l’altro raro in tragedia: Groeneboom, che pur lo accoglie nel testo, ammette che uijvwa si 
trova in tragedia «alleen Eur. Phoen. 934». 

42 Cf. X 278 <bvogpgévwv ueMiyuata>] TOv ExBohv uelhiyuoata' ai xoAdoeig yào TOV 
&dtrovvtWY ueiyuoatà eioL TOv dduxndEviov; si pensi a quanto si è osservato supra a 
proposito di Taupovpevov / -ogc, ed infra per Z 699b t4Eov avtîjv àgavio8eioav. 

- 117 -



posizione metrica, un termine emblematico*3, e l’idea del placamentum poteva ben 

essere ossessiva per Oreste, forse più che per un copista delle Coefore. Oreste ha detto 

finora che Apollo gli ha imposto di vendicare sopra gli uccisori la morte del padre, 

uccidendoli a loro volta, con punizioni implacabili, che non ammettessero riscatto in 

denaro. Altrimenti con la sua stessa vita avrebbe dovuto scontare la vendetta tralasciata, 

soffrendo molti dolorosi tormenti. Inoltre, se si accetta unvipata di Lobeck, non 

risulta più chiaro il gioco delle particelle, che oppongono tà pév ... a tà Ò(É) ai vv. 

278 e 27944: ai placamenta espressi nel primo membro si oppongono le pene che 

sarebbero inflitte a coloro che non provvedessero a placare il risentimento dei defunti. 

Con unviuata si avrebbe nel secondo membro una tautologia: che altro sarebbero i - 

hewîjvas del v. 281 se non la manifestazione dei pnvipoato dei morti?45 

Oreste prosegue a riferire l’oracolo ricevuto da Apollo: «vaticinando, 

uqpavoxrwv46, disse il modo per i mortali (Bgotoîc, dativus commodi?) di placare 

gli irati, òvogpovwv peiliyuata48: questo segmento si presenta come un discorso 

erga omnes49, ma in realtà riguarda Oreste, giacché l’ira di Agamennone (e delle forze 

ctoniche a lui connesse) poteva essere placata solo mediante la vendetta che gli era 

dovuta; immediatamente dopo il messaggio ritorna a suonare minaccioso nel caso che 

gli eredi di Agamennone fossero venuti meno al loro dovere; il duale v@v, opposto dal 

gioco delle particelle al generale Bpotoîc, segna questa oscillazione del discorso”®, 

Ma immediatamente dopo la scena del riconoscimento, a partire dalla rhesis dei vv. 225 

ss., che si conclude epigraficamente toùg quAtàtOvS Yàùp olda v@v òvtag 

MAQOUVS (v. 234), Oreste aveva associato a sé la sorella; e così in seguito, ai vv. 

247ss., nell’invocazione a Zeus perché il dio rivolgesse il suo sguardo alla prole 

dell’aquila orbata del padre morto tra le spire di una terribile vipera, l’aveva nominata 

enfaticamente insieme a sé al v. 252, e aveva lamentato che i due fratelli fossero 

43 Parlando di neoformazioni coniate dal poeta, ho indicato dlBpovos (Ag. 42, 109), PiAguaoto 
(Ag. 142, 982), Navi6toALos (Ag. 221, 1257: Eschilo e la lexis tragica, 43 s.); Blomfield 
invece (a Cho. 875 tekovuévouv) ha annotato numerosi esempi di ripetizioni a breve distanza. 

44_ E nello stesso tempo v@v a Bootoîc, cf. infra. 
45 Devo questa osservazione a W. Lapini, in seguito a un mio seminario fiorentino. 
46 Come si è detto, Garvie segnala a ragione la pertinenza oracolare di questo verbo. 
47 Non si può pensare che Bootoîg dipenda da elte né da Mpavoxwv, perché l’oracolo stava 

rispondendo ad Oreste. Valgimigli-Ghezzo 43 lo fanno invece dipendere da èuo@pÒvWV: non è 

impossibile, anche se la costruzione risulterebbe abbastanza distorta e verrebbe meno l’antitesi 

con il tràdito v®@v, che per loro non esiste, giacché scelgono tàg delvàg vé0ousg di Mahly / 
Mazon. . . 

48 Che dlopoveg intenda Agamennone (con un piurale generico: Bamberger e già lo scolio, cf. n. 
42 supra), ovvero le potenze ctoniche a lui prossime (così Wellauer, Dindorf, Paley, Garvie) non 

fa molta differenza per il senso: se mai questa può essere una oscurità intenzionale e propria dello 

stile oracolare. 

49  Anche in questa oscillazione tra un discorso di validità generale e uno rivolto in particolare 

all’interrogante è stata indicata una caratteristica dello stile degli oracoli. 

50 Cf. Parke-Wormell II, XXXI: «the style of the Delphic responses is a somewhat unstable 
amalgam of varied and dissonant elements». 

- 118 - 



ambedue partecipi dello stesso esilio dalla casa, dupw puyi]v EÈxovte tî]v avti]y 
è6uwv (v. 254). A rigore di logica, questo verso dovrebbe essere crocifisso perché 

fornisce un senso assolutamente incongruo a quanto la scena ha messo fino a questo 

momento sotto gli occhi del pubblico: Oreste è esule dalla casa, sottratto dalle premure 

di Elettra ed allevato in Focide da Strofio, mentre Elettra vive nel palazzo degli Atridi 

con Egisto e Clitemestra. Ma in un altro senso essi possono essere detti esuli perché 

sono privati dei loro diritti ereditari, e a buon motivo Garvie può spiegare «Orestes is 

literally, Electra metaphorically, an exile». Il Coro ha chiara coscienza 

dell’associazione di fratello e sorella, quando si rivolge ad essi come owWTtf|0£S 

totiag xatpésg (v. 264): l’atto di Elettra, che sottrasse il bambino Oreste agli 

assassini del padre, è stata la premessa necessaria alla vendetta che Oreste ritornato si 

accinge a compiere. Le due azioni, successive nel tempo, si integrano perfettamente. 

Continuando lo stesso processo di identificazione dei due fratelli, Oreste associa a 

sé Elettra nella eventuale pena per l’omessa vendetta, come l’aveva associata nella 

situazione di privazione e di miseria°!; dopo aver detto che Apollo aveva minacciato 

molti dolorosi tormenti a lui stesso, attOv, può continuare dicendo che il dio aveva 

preannunciato anche «le malattie che avrebbero aggredito con mascelle spietate le carni 

di noi due», Oreste stesso ed Elettra52: in questo, v@v si oppone ad avtòv del v. 276 

e lo integra”’. Se le cose stanno così, dovremmo mantenere la lezione manoscritta per 

vv come per pethiyuata, considerando superflue tutte le congetture. 

Contro questo ragionamento si può sempre obiettare che in tutto il seguito di questa 

rhesis di Oreste, che si prolunga fino al v. 305 descrivendo ancora dettagliatamente le 

minacce udite dall’oracolo di Apollo e gli altri motivi che lo sollecitano alla vendetta, 

non si fa mai menzione di Elettra: a molti esegeti di questa rhesis, vv è apparso 

isolato. Ma agli argomenti che ho indicato in precedenza qualcosa si deve aggiungere. 

In tutta l’opera della vendetta Oreste ed Elettra compaiono associati, sia pure con 

funzioni differenziate. Solo nel xopn66 che segue immediatamente si vedano i vv. 334 

s. dixxatis toL o° EmtUuLBLOg Bofjvog GvaotevaLet, 350 s. TÉXVvOY T Ev 

xehevBoig èéxiotgextov aià xTtioag54, 407 s., (de00° ’Atpaidàv 1à Aoir’ 

àdunx&vos Exovta rxaì dwpdtwvy dtiuua, ed ancora 444 ss., 457 s., 481 s., 486 ss. 

51 Rose osserva che v@v, se corretto, sarebbe difficile da spiegare, «for Electra, being a women, 
was not charged with the duty of avenging her father»: ma nulla esclude che la pena per la 

mancata vendetta da parte di Oreste potesse coinvolgere anche l’irresponsabile Elettra. Gli dèi 

greci non arretravano davanti alle vendette trasversali, che dovevano rendere più terribile la pena 
dovuta ai colpevoli, ed Eschilo stesso aveva rappresentato nella Niobe un episodio di questo 

genere. 
52 Così Wilamowitz, Aeschyli Tragoediae, 204. 

53 Ci si può anche chiedere l’origine del doppio o nel testo fornito dalla prima mano di M: se il 
testo originario fosse quello offerto dal correttore, si potrebbe forse pensare che sopra vv 

qualcuno avesse ricordato i veo000Us del v. 256, dando luogo al monstrum vwvdocousg che 

avrebbe espulso vàdouc. 
54 Qui il testo è problematico, ma non è impossibile l’esegesi che lo intende nel senso che «questo 

compito spetta ai figli», 

- 119 -



Il duale v@v, restituito così nel vaticinio di Apollo reso ad Oreste, ricostituisce anche 

in questo luogo la solidarietà dei due figli di Agamennone, fratello e sorella, nell’opera 

di vendetta e di recupero dell’eredità paterna che loro spetta””: tutto il significato delle 

Coefore appare più coerente in seguito a questa restituzione”S. 

3. Cho. 288ss. 

Prosegue, nel racconto di Oreste ancora inquieto, la descrizione delle sventure ag- 

ghiaccianti che gli minacciava l’oracolo del Lossia. In dipendenza da qwvel (ovvero 

EpwveL come di solito si stampa) del v. 283 sarebbe legittimo attenderci un infinito, e 

così fa pensare, per quanto il senso non ne sia interamente chiaro, lo scolio tòv èv 

ox6twW vîv rwodvia tTî]v dpoiv Aauzp@sg Huàsg EreEwvoi Eheyev: non risulta 
chiaro quindi il v. 285 òp@vta hapzp6v, èv or6t@ vop@vt’ èppiv, e potrebbe 

apparire ragionevole, allo stato delle cose, l’ipotesi avanzata da Dobree, supponendo 

dopo di esso una lacuna, che conterrebbe l’infinito del quale 6p@vrto. sarebbe predi- 

cativo57. Oreste spiega quindi che «la saetta tenebrosa degli inferi, scagliata dai sup- 

plici defunti consanguinei, e la furia, e il terrore folle notturno, scuote, sconvolge, ...» 

tÒ yà oxotelvòv 16v Evegtépwv BéÉhog 
tx npootporaiwv Èv yévei entwWXOTWY, 
xaì Avooa rai pdtalog Ex vuxt@v épos 
AXLVEL, Tapdodel, rai diwxeoBai 16hewGg 
xahxnkdato 1idotiyyL AvpavBèv déuac — (vv. 286 ss.) 

Così M; al v. 289 Robortello corregge òd1W*eoBaL in dubretai, e questa 

congettura ha avuto un lungo seguito {tra gli altri, l’hanno accolta Stanley, Schiitz, 

Wellauer, Dindorf ed Hermann, che per primo ha affrontato il problema della 

55 «Oreste ed Elettra (stessi capelli, stesso piede) non possono che condividere, in bene o in male, 
la stessa sorte. Non ci si può aspettare qualcosa di diverso in un’opera tragica parentale, 

familistica come questa»: così commenta per litteras le mie argomentazioni W. Lapini. Questa 
serie di considerazioni spero che possa rispondere almeno in parte alle perplessità che E. 
Magnelli mi manifesta a proposito di v@v, cioè che a) il discorso di Apollo dovrebbe essere 
esente dal coinvolgimento emozionale che associa Elettra ad Oreste in 247-54; b) su Elettra non 

dovrebbe ricadere la vendetta del dio in quanto ella ha fatto la sua parte, pregando gli dèi perché il 
fratello ritornasse a vendicare il padre, ed infine c) un dio pronto alla vendetta trasversale è più 

pensabile in età arcaica che nella teologia eschilea. 
56 Sono grato a P. Judet de la Combe per questa osservazione con cui ha concluso il seminario che 

abbiamo tenuto insieme a Lille il 14 gennaio 1998. 

57 Potrebbe evitare la lacuna la proposta di Dodds (Four Notes on the Choephori, CQ 32, 1938, 1 

s.). Questi corregge 6pévta in 6pOVTI, accogliendo un’antica proposta di Schitz e 

modificandola facendo di (tOv atépa), ricavato ad sensum da TOv 1atowwv aludtwv del v. 
284, il soggetto sottinteso di vwLOvt(a). La prospettiva è suggestiva, ma forse l’integrazione 

di senso che occorre dare per sottintendere TÒV Matéga è un po’ costosa. 

- 120 - 



dissonanza costituita da &uWwxetaL passivo”8); Porson ha invece proposto duwxaBet, 

da du0xG&0w, variante fonetica di duxwW: soprattutto in quest’ultimo modo si 

produce una efficace klimax, determinando xLveî e tapdo0Ei che sembrano mancare 

di un oggetto espresso e soprattutto sopprimendo l}’anomalia sintattica dell’infinito 

duoxeoBa, che poteva ben essere originato da un errore di lettura del raro duoxdBeL. 

Conington e Sigdwick avevano pensato ad un infinito consecutivo o epesegetico di 

ALVEÎ, TAQGOVEL®, mentre altri®0 hanno preferito indicare un inciso che andrebbe da 

TÒ YÙQ OKOTELVÒOYV a TAQUONEL: 

- TÒ Yà oxoTteLyvÒY 16v Eveptipwv BéÉhog 
tx pootponalwy Ev YÉVel MENTWKÒOTWY, 
xai Avooa rai upataiog Ex vuxt@y poBocg 
xLvel, tagdoadgi - xai duwxgoBa ... 

Riprendendo un rilievo di Elmsley, Blomfield aveva contestato la congettura di 

Porson, osservando la rarità delle forme verbali in -G00, soprattutto nel presente, 

attestato solo nei grammatici$!: questa affermazione peraltro non è esatta, giacché 

numerosi casi del presente di questi verbi pare che siano stati eliminati dalle nostre 

edizioni proprio ad opera di ElmsleyÉ2?; Blass ha indicato esempi di anacoluti 

bimembri in Sept. 60 e 186, Pers. 426 e 463; Rose infine ha sostenuto con vigore 

l’ipotesi di una incidentale da tò yàp a tapdone: il periodo della reggente sarebbe 

irregolare, «for èpowvetl governs first 1g00BoAhdg and then duoreoBa. [...] ‘spoke 

of attacks of the Erinyes [...] and said that 1 should be driven’ [...]. tò yào@ ... 

TapGogeL is then a parenthesis»É3. | 

Ultimamente Page e West hanno stampato dunxd&Bel, mentre Garvie propende per 

dubreEtat: dopo aver rigettato l’esegesi di Conington e Sidgwick, prosegue criticando 

l’ipotesi dell’inciso: «equally unsatisfactory is the common view that TÒ Yyàg ... 

TapdageL is a parenthesis with the oratio obliqua abruptly resuming in the middle of 

the line»; piuttosto, egli argomenta, «the three verbs belong in sense together. It is easy 

enough to restore an indicative, duwxdBet [... ] or better diuwxetai {(Robortello), 

58 «AtoxeoBai, quod verum videtur, passivum esse putat Blomfieldius. Potest tamen activa 
significatione dictum esse. Od. XVIII.8 &g è' è\8wv ’Obvotja duxeto olo ddpolo». 

59 E così Mazon: «jusqu’à le chasser». 

60 Così Paley, Verrall, Tucker, Blass e Untersteiner. . 

61 «Rarior verbonum forma in -d8© ... et ab Atticis in paucis tantum recepta, velut duwxdB0, 
eipydBw, duvvdBw, tnemdBw. His xid6W adjicit Etymolog. M. p.8, 18. Horum tamen 
verborum praesens tempus numquam legi, nisi apud grammaticos, docet Elmsleius ad Eurip. 

Med. p. 113; not. et rectius scribi &uoxdBeiv, eigydBelv etc. aoristo tempore.» 
62 Così mi fa osservare ancora E. Magnelli, ricordando tra l'altro Ar. Nub. 1323 (e Dover ad L.), 

1482, PI. Euthyphr. 15 d, e, in tragedia, Eur. Andr. 1079 duuvaBeiv] -aBew codd. plerique, 
Erecht. fr. 14.25 Carrara duoxraBelv] -dBew Stobaei cod. S, Aesch. Eum. 566 xateiYyaBo 
Porson, -GBovU codd. e continua con vari altri esempi. 

63 La normalizzazione inversa è stata invece proposta da Weil (in tutte le sue edizioni) e più recente- 
mente da Thomson. 

- 121 -



middle as in Hom. //. 21.602, Od. 18.8, but less easy to account for its comuption». In 

questo modo, fino al v. 290, il testo sembra guadagnare di evidenza ed espressività; 

tuttavia nei versi seguenti una serie di infiniti dipendono da qwveî (o &pwvei) del v. 

283, riferito alla voce profetica del Lossia: si tratta di elvai al v. 292, ansioyewv al 

293, déxeoBai, ouA ELv al 294 ed infine Ovrjoxew al v. 295. La normalità sintattica 

non può essere dunque in nessun caso restituita: si ha comunque passaggio dal 

discorso indiretto a quello diretto e quindi ritorno al discorso indiretto senza che sia 

nuovamente espresso un verbo di dire: l’argomento di Garvie riposa solo sul fatto che 

l’inciso si arresterebbe alla cesura del verso. 

4. Cho. 698 s. 

Alla notizia della morte di Oreste, raccontata da lui stesso, sotto le mentite spoglie 

dello straniero di Daulide, Clitemestra prorompe in una serie di esclamazioni disperate, 

imprecando contro la Maledizione della casa, da cui nulla si salva, nemmeno gli oggetti 

più riposti e protetti. La stessa attribuzione di questa rhesis ha suscitato dubbi, perché a 

qualcuno, ancora recentemente, non sembrava credibile che Clitemestra potesse 

disperarsi per la morte di Oreste, una morte che indubbiamente veniva a liberarla dal 

pericolo della vendetta da parte del figlio‘4; altri, condividendo l’attribuzione a 

Clitemestra indicata dal manoscritto, hanno pensato ad un discorso ipocrita, ed hanno 

ricordato quello duplice con cui ella aveva accolto al suo ritorno Agamennone, 

proclamando che mai una donna aveva atteso così bramosamente il ritorno del marito, 

‘ come aveva fatto lei65; altri ancora, e credo a maggior ragione, hanno sottolineato 

l’incoerenza formale del personaggio, ed hanno insistito sulla ricerca di effetto scenico 

da parte del poeta‘6. È forse possibile chiedersi quanto la contraddizione sia insita nel 

personaggio stesso di Clitemestra, moglie e madre perversa, che impreca all’’Apd 

della casa, come se ella stessa non l’abbia impersonata nel momento in cui colpiva 

Agarmennone, o forse con l’intenzione, conscia o inconscia, di rimuovere da sé le colpe 

dell’omicidio di Agamennone®”’, e che proprio nel momento in cui dovrebbe sentirsi 

liberata dalla minaccia della vendetta di Oreste, lamenta che la Maledizione privi lei 

savaBhia di tutte le persone care, 

raì vîv ’Opéotns - 1ìv yàùo eìBovlwg Exwv 
EEw xopitov ÒàAeBpiou andoù noda - (vv. 696 s.). 

64 Per la storia del problema, cf. Garvie, Aeschylus Choephori, 233. 
65 Ag. 856 ss. 
66 Così R. D. Dawe, Inconstency of Plot and Character in Aeschylus, PCPhS 189, 1963, 21-62, 

in part. pp. 52-55. 

67 Altri hanno sottolineato la trasformazione psicologica che interviene in Clitemestra fin dal 
momento in cui, una volta abbattuto Agamennone, si presenta in scena per vantarsi dell’atto di 
giustizia che ha commesso: v. A. Maddalena, Interpretazioni eschilee, Torino 1951, 20. 

- 122 - 



E qui l’angoscia le tronca la parola. La madre snaturata esita a pronunciare il verbo 

che ci dovremmo attendere, tÉOvrnxe, ed anche questo comportamento fa parte della 

personalità contraddittoria ma non assurda di Clitemestra. Ma la soluzione ovvia 

dell’aposiopesi68 non ha convinto molti: da una parte Blaydes ha suggerito una lacuna 

dopo il v. 697, dall’altra Wilamowitz ha proposto di correggere xaì vòv °’OpÉotny, 

facendolo dipendere dal verbo del v. 699, per lui ÈyyQod@etc; Groeneboom ha 

stampato la seconda soluzione, Page la prima. Il desiderio di normalizzazione 

grammaticale si approssima in questo caso al sublime, e saggiamente Garvie ha 

proposto di conservare il testo tràdito; West così ha fatto. 

Clitemestra riflette poi che Oreste aveva fatto bene ad andarsene lungi dal fango di 

morte di quella casa maledetta, ed anche questa riflessione ignora almeno un elemento 

del mito, che né lei né alcuno dei presenti poteva ignorare: il bambino Oreste non era 

fuggito, era stato sottratto dalla sorella, per sottrarlo alle sue mani omicide; quindi è 

almeno singolare qualificarlo dell’appellativo di “prudente” (evBovAwG Èxwv). 

Quindi, riprendendo il vîv lasciato sospeso, conclude: 

vvv è fjreo Èv dopowor Baxxeiag xaxfis 
latoòg E Mzic fìv, np0dotoav Eyypage i (vv. 698 s.). 

Così stampa West: il suo apparato indica l’essenziale di una estenuante battaglia 

che dura da secoli intorno al testo, non certo tranquillizzante, di M che ha xaXMic al v. 

698, xapgotoav èyygdgeL al seguente. Gli scoli recitano ai vv. 696-99 tò ÈèEfjs 

oÙtwS toÙ vorjpatos' rai rpdtepov EEw xopitwv òheBpiou sxmioî noda. 

1]v yàùo evBoUAwg Exwv ’Opéotns. motog °Opéotns; f) toîg oîraig latpxT} 

È\nic tfìg èyaBîig evppootvns. viv d daxwheto, al v. 698 ) ebppoouyn 16v 

Baaheiwv oîxetal, 699a lato6g] 1) iatgéc, 699b EAxic] tdEov atvti]y 

à@avioBeloay + dpa + s spòs tTÒ E hniìc Ò dnédwnev. Garvie, con la lucidità e 

l’equilibrio che lo contraddistinguono, traccia lo status quaestionis: «a) Baxxelac 

xaXkfjg can be correct only if it goes with &\znic, ‘hope of fair revelry’ (once our 

troublés are over); so Z 696-99. But the word-order is innatural, and it is (atoéc, not 

èXhmnic, that cries out for amplification (Wilamowitz unconvincingly took the two 

together, ‘Heilungshoffnung auf einen schònen Jubelrausch’) ... Aeschylus is 

certainly thinking of the evil revelry of the Erinyes in the house ... xahfjg used 

ironically (Sigdwick, Blass)69 would be pointiess, and Portus’ xaxfjg is almost 

certainly correct. b) M’s sxapovoay Èyypdqgetl (whether with Orestes or è\ig or 

"Aogd als subject) is meaningless in the context. Heath very simply changed the verb in 

Eyyod&qet, with the subj. *Agd. This would be satisfactory if the words could mean 

‘you mark down the hope (Orestes) is present in the lists of those dead’ (or 

.. 68. Accolta, tra l’altro, nei testi di Tucker, Unterstefier, nel saggio di Berti e ultimamente nella tesi 

69 E già prima Schiùtz. 

- 123 -



‘condamned to death’). In fact they convey no more than the idea of entering in the 

register of any kind, and without further amplification the required sense seems 

impossible. Of the several scholia the most helpful is X 699b 1dEov avtt}v 

àqavioBeioav àga (...) g mpòsg tÒ EAmig È amédwxev, which suggests that 

the writer had in his text an imperative, or its equivalent, and perhaps a feminine 

participle referring back to èhzig (...). Hence we might to accept Stephanus’s 

Eyypage, with any of the several equally meritorious suggestions - mxpodovoav 

(Pauw, Page), tecoîvoav (Egger), àanovoav (Canter), qBapeioav (Stadtmiiller) 

The natural association of ‘mark down, enter’ with ‘present’ would suffice to 

explain the corruption. But the original verb may have been some form of èxYyod&qw 

(a compound not found elsewhere in tragedy), ‘to strike off’ (as off a list) (so Orelli, 

Mazon, Groeneboom etc.)»79. In effetti, quest’ultima potrebbe essere la via giusta, e 

potrebbe forse anche essere integrata con alcune considerazioni. L’idea dominante di 

questa rhesis è che l’’Aga che infesta la casa degli Atridi ha distrutto ogni speranza. 

Questa prospettiva sconvolgente, connessa con l’esitazione a pronunciare le parole 

fatali «Oreste è morto», suggerisce a Clitemestra un discorso sconvolto e dominato da 

due termini chiave, in opposizione polare tra loro, ’Agd ed èhmic. L’idea della 

speranza riempie di sé per un attimo la conclusione della rhesis, finché la locuzione 

verbale, quale che sia, che occupa il secondo colon del v. 699, la esclude 

definitivamente anche dalla prospettiva emotiva che Clitemestra aveva evocato. Questa 

considerazione, che sembra coerente con tutto il resto e con gli scoli, in particolare con 

Z 696-99, sembra escludere tagovoav èyygdgel di M. Tra le molte vie che sono 

state tentate, quella riproposta ultimamente da Garvie sembra la più economica. 

Groeneboom la caldeggia rimandando a Xen. Hell. 2.3.51 èyò oUv ©npapévnv 

tovtovì ÈEaheiyw èx 100 rxatahdyou (sono le famose parole di Crizia per 

escludere Teramene dalla lista dei cittadini e poterlo far condannare a morte), D. H. 

Ant. Rom. 19. 18 &v taîita kéyovteg èÈxyodipouoi Èx tfjs BouMis, Eur. £1. 1073 

dLdygay° s oVoav xax1jv; ma si può forse trovare altro. *Exyoaqgw è termine del 

linguaggio giuridico, come vediamo anche dal decreto riportato da Andoc. 1. 77 f) ei 

tic u1} €Eeypdaqn (a proposito di coloro che sono iscritti nelle liste, megì ... TÀv 

EyYyeYyQauuÉvwv) e dalla legge de Hephaestiis (1G 1? 84.28) dell’anno 421/20 

[KYPIOI EXTON AY] TOI MEN ZEMI(ION MEXPI IIE]NTEKONTA 

APAXMON KAI EKTPA®EIN EK [TON IEMITONTON. Come spesso i 

termini delle lingue tecniche, la forma di è*y@a&gw (supposto che sia un imperativo, 

conforme all’indicazione che sembra venire da X 699b) poteva ben essere soggetta a 

fraintendimento e a conseguente corruzione, tanto più possibile nella direzione del suo 

70 Garvie 235 s. Merita forse di esser ricordata anche la soluzione suggerita da Hermann, che fa 
*Opéotng soggetto di napgovoay Eyygage, «ironice dictum»: una simile ipotesi, in questo 
contesto, non può convincere nessuno. Per gli argomenti di Groeneboomn, cf. infra. 

- 124 -



antonimo omoteleutico ed omoarctico èyy@da@w?!. Ma se si tiene presente che Èhic, 

prospettata come è in negativo, è l’idea dominante che occupa la fine di questa rhesis, 

potremo forse rispondere ad uno dei dubbi ragionevoli prospettati da Garvie. 

L’egemonia emotiva di éhicg tra le idee espresse in questa rhesis consente di 

connettere a questo termine, piuttosto che a iat@éG, pur a dispetto di quanto si 

potrebbe dedurre dall’ordine delle parole, la specificazione Baxxyeiac xaMis, la gioia 

festosa della liberazione sperata72; i] termine îato6g invece resta in ombra, come 

determinazione esplicativa di Èktic ... Baxxeiag xahfjs, e viene invece determinato 

dall’idea della v6006 che grava sulla casa?3:; avremmo quindi una «speranza di lieta 

gioia festiva, che sia medico (dei nostri mali)». Quindi nagovdoav Èxypage, come 

prospetta molto prudentemente Garvie, potrebbe essere la soluzione più giusta. 

Ma forse un’altra sistemazione è possibile. Si è visto che ’Agd ed èhmic sono i 

due principi polari che dominano l’animo di Clitemestra: nel momento in cui ètic 

viene meno, trionfa *Apd. La Maledizione è soggetto di ètwndg ed dàrtoYtào0îc, 

quindi viene la conclusione con il nome di Oreste, l’aposiopesi del verbo che gli spetta, 

l’accenno alla speranza: è*yga&get, ricavabile dall’èyyg&ge di M, esprime l’azione 

dell’’Apa che spegne definitivamente la speranza cancellandola. Un periodo di 

questo genere non è un modello di linearità: ma a questo punto dell’azione il poeta, 

forse anche per le ragioni di effetto scenico che sono state illustrate, potrebbe aver 

voluto presentare una Clitemestra stravolta dalla ferale notizia ricevuta, al punto che la 

struttura discorsiva delle sue parole risulti in più di un caso disturbata. Si potrebbe 

andar oltre, ritoccando la proposta di Heath, e proporre èxyp&qelc, come voleva 

Wilamowitz’4: èxypd&qew sarebbe così rivolto all’’Apda, e coordinato a èrnwnds e 

ad àz0YAoîg; l’attuale èyypage, sarebbe il risultato di una duplice confusione, di 

EYyy- per ÈxY-, quale sia il procedimento che vi ha dato luogo, ed -& per -&g, 

quest’ultima per l’influenza del nominativo prossimo ’Opéotns, da parte di qualcuno 

che rifuggiva dall’idea dell’aposiopesi. 

Dobbiamo anche tener conto di £ 699b, che indica T&Eov aùvti)v d@avio8geî- 

ocav. L’ipotesi che T&Eov fosse un suggerimento dello scoliasta al lettore, che lo 

71 Che almeno in Andocide è accostato, contrapponendolo, ad Exyodgw. Un'’altra via, coincidente 
nell’esito, è stata proposta da Wilamowitz, sempre ricordato da Garvie: cioè che èy- fosse 
originario, per assimilazione da Èx-, un gamma dunque, non un agma; Rose si associa a questa 

proposta. : 
72  Questa era con ogni probabilità l’idea di Wilamowitz, che pure non l’ha espressa con sufficiente 

chiarezza, giocando un po’ sul termine composto tedesco, Heilungshoffnung, in cui 

effettivamente la seconda parte governa la prima: ma non ha detto come mai le cose stanno così 

anche in greco, contrariamente al senso che l’ordine delle parole dovrebbe far prevedere. Appare 

assurda la proposta di chi ha voluto intendere Baxyeiac xaAfjs. in senso sarcastico 
73 Questa ‘amplificatio’ del senso mi sembra possibile senza sforzo. 
74 Pur scrivendo ÈYyY-, per Îe ragioni che si sono viste: una grafia che andava benissimo per il 

signore di Wilamowitz, ma che forse sarebbe un po’ criptica per gli altri. 

- 125 -



invitasse ad intendere un certo senso”5, è stata da tempo abbandonata’6, ma, in ogni 

caso, tutto quello che si può ricavarne con certezza è che lo scolio indica un testo 

alternativo a quello del codice, un testo che noi possiamo restaurare solo per 

congettura, e che dovrebbe contenere un imperativo, appunto Èxypage o Èyypage. 

Se però il testo di M dà un senso soddisfacente - e a me pare che lo dia - non è forse 

necessario congetturarne un altro a partire dall’indicazione dello scolio. Tanto più che, 

riferito all’azione dell’’Apd, il presente è*ypd&qeL esprime il durare nel presente di 

un’opera di distruzione che dura da generazioni, e quindi può essere ben giustificato, 

laddove l’imperativo presente èxygage o Èyypage, riferito a un destinatario 

generico, non sarebbe altrettanto a suo posto. Non a caso lo scolio usa l’imperativo 

aoristo, ma èxypapov, che renderebbe più esattamente il senso con cui di solito si 

intende l’explicit del v. 699, sarebbe contra metrum. 

5. Cho. 841 ss. 

rai 168° àv pépelv déLolg 
yévort’ &v dyBog + deuatootayEg +, pévw 
1@ no60oBey tAxaivovoi rai dednyuévoi. 

Così stampa Page: detuoatootayég di M, da lui crocifisso, è criticato radicalmente 

da Garvie, che riassume con grande lucidità e compiutezza la discussione precedente, 

in modo da rendere superfluo ripetere oltre lo status quaestionis: anche se si può 

pensare che àxBog deuatootayég richiami Ag. 179 s. otdtei èv &° invwo ò 

xapdiag / uvnotmiuwv 16vos, «in any case grief, not fear, is the emotion that the 

house should feel at the news of Orestes’ death»; confuta quindi giustamente 

l’opinione di chi (come Schiùtz e altri) suppone che la scomparsa di Oreste potrebbe 

suscitare il risentimento popolare nei confronti degli assassini di Agamennone: «at 845 

the fear is that Orestes may be dead, not of the consequences of his death»; rileva poi 

che aiupatootayég di Portus «gives us a possible, though still not easy sense», 

ricordando vari luoghi in cui ot&Lw è connesso con aiua, e respingendo l’obiezione 

di Blass e Groeneboom secondo i quali la morte di Oreste non dovrebbe essere 

sanguinosa («the wound is a metaphorical one»)77; conclude esprimendo 

apprezzamento per la proposta di Menzel aluatootayei évw, sulla base del 

confronto con Ag. 1309 pòvov ddpoi anvevovowy alupatootayf]. 

75 Così ad es. il Blomfield, e quindi il Paley. 
76 A buon motivo, sembra: una ricerca eseguita con il ThIG non trova nessun esempio di quest’uso 

in tutti i testi scoliografici in esso raccolti; ben diverso è il caso di ouvtaEov, “ordina”, 

palesemente connesso con la terminologia grammaticale, che ricorre in Schol. in Aeschin. 

1.79.13s., Schol!. in Aesch. Persas ed. Massa Positano 562.7, 563.20, 692.1, 692.5. 

77 Aggiunge anche un ulteriore argomento, per quanto in forma dubitosa: alpatootaYyeis «is a 

little more credible as a lemma for X 842a è Èèni uaxaipac». 

- 126 - 



West, precisando in apparato che ainatootayés deve invece risalire a Dorat, lo 

stampa senz’altro nel testo’8, suggerendo altresì che la presunta corruzione 

deuatootayég potrebbe derivare «ex 845», dai ni9Òs Yuvarév deyatovLEvoL 

Aòvyot, vale a dire dai discorsi pieni di terrore che possono essere stati diffusi da una 

donna”?: questo argomento sulla probabile origine della ipotizzata corruttela sarà stato 

anche pensato da qualcuno di quelli che l’hanno denunciata: doverosa peraltro ne era 

l’indicazione. Tra gli editori di questo secolo, soltanto Tucker®%9, Wilamowitz, 

Untersteiner, Groeneboom e Werner8! sembrano aver tenuto conto del severo 

ammonimento di Hermann «non debebat Porto et Stanleio aiuatootayég videri»82. 

Dal punto di vista di una logica che potremmo dire cartesiana, nulla possiamo 

obiettare alle argomentazioni proposte da Garvie ed alle conseguenze che ne trae West: 

resta il dubbio se questa sia la logica propria per un testo poetico in genere, ed in parti- 

colare per uno che dal punto di vista stilistico appare così fortemente arcaicizzante. 

Eschilo vide negli ultimi anni della sua vita il trionfo del partito democratico e, dopo 

l’assassinio di Efialte, l’affermarsi in politica di quel Pericle che già era stato corego 

dei Persiani: oggi non ci sono più dubbi sull’adesione del poeta alla parte del demos, 

già a partire dalla tragedia più antica che di lui ci è stata conservata. La teologia stessa 

di Eschilo, con lo sforzo razionale e lucido di presentarci Zeus come paredro di Dike e 

garante del trionfo della giustizia nel mondo, nasce da una volontà razionale che si 

sforza di rimuovere l’orizzonte gravido di insicurezza e di terrore proprio della 

religiosità arcaica. 

Questa tendenza non appare nello stesso modo nella lingua del poeta né talvolta 

nell’organizzazione stessa delle sue tragedie. Gli argomenti che a suo tempo sono stati 

apportati per illustrare il carattere arcaico delle Supplici in relazione alla sua datazione 

alta, sono stati poi per lo più messi da parte come inutili, dopo la scoperta del POxy 

2256. 3 e il dibattito che ne è seguito. Quegli argomenti, peraltro, non erano per nulla 

infondati: erronea era solo la conseguenza che se ne voleva trarre83. In realtà questa 

struttura compositiva che porta al centro dell’azione tragica la persona del Coro e le 

sue scelte, colpisce molto più fortemente in un testo posteriore al 467, arcaicizzante 

dunque e non arcaico. L’arcaicità compositiva delle Supplici è conseguenza di una 

78 Così aveva fatto Murray, nella prima come nella seconda edizione. 
79 L’argomento ricorda la diffidenza del Coro dell’Agamennone nei confronti della supposta 

credulità di Clitemestra: cf. Ag. 483-87; ma qui il topos ideologico assume una intonazione 
particolare in conseguenza dell’ironia tragica che ne nasce. 

80 Che, dopo aver pensato ad una correzione forse brillante, ma abbastanza costosa, come &XBoc 

delpatos cayeogogou ha recuperato, in un secondo momento deuatootayéc, «a highly 
figurative word». 

81 Recuperando in questo caso il testo del ms., rispetto a quello di Murray da lui adottato come 
base. 

82 Hermann richiama a confronto Ag. 166 [=179, cf. supra], Cho. 384 {=390] e Eum. 358 [=365}; 
ma nei due ultimi casi il parallelismo è indicabile in relazione a testi da lui stesso congettural- 

mente restituiti («si recte illa constitui»). i 
83 Penso a saggi come quello di R. Cantarella, Eschilo, ], Tradizione e originalità, Firenze 1941. 

- 127 -



scelta poetica e di una volontà di produrre straniamento nel pubblico, forse come il 

bolognese del Trecento, archeologicamente ricostruito dal Pascoli, era destinato a 

colpire i lettori delle Canzoni di re Enzio. Analogamente le neoformazioni che hanno 

tanta parte nel lessico di Eschilo sonò un elemento di ornatus desunto dalla tradizione 

della lirica arcaica, dal poeta stesso svolto fino al parossismo, con effetti di strania- 

mento, talvolta fino all’oscurità84, su cui scherzava Aristofane®”5; questa oscurità, che è 

stata dettagliatamente illustrata da Stanford, diventa particolarmente marcata e ricer-cata 

dove Eschilo ha assunto nel suo discorso elementi del linguaggio oracolare®6. 

Un elemento tipico della religiosità arcaica era indubbiamente la presenza indistinta 

e indeterminata del demonico. Il mondo era pieno di dèi, come aveva avvertito, sia pure 

in una prospettiva intenzionale di razionalizzazione, il vecchio Talete: tra le 

manifestazioni di questo senso del demonico è la ben nota invocazione al dio 

sconosciuto, suggerita dal timore oscuro di ignorare qualche potente daimon®7, come 

pure la polionomia delle epiclesi, che cerca di costituire un potere sul dio invocato da 

parte dell’orante, che ne conosce Tà legà rai ueydÀàa rai xovatà Òvéonata88, 

Questo senso oscuro del demonico sfugge àl controllo della volontà come della 

razionalità dell’uomo: esso è assolutamente inquietante e suscita un terrore non razio- 

nalmente determinato. Eschilo vuole certo esorcizzarlo, attraverso la sua lettura del 

nesso tra Bo e vépeoi che rende possibile una teodicea liberatoria per gli uomini. 

Ma proprio per questo egli lo rappresenta in una forma particolarmente intensa e 

terribile8?. i 

Se si mantiene pertanto al v. 842 deiuatootayÉs di M, il discorso di Egisto 

suona nel seguente modo. Egli viene non di sua iniziativa (la litote oUx drxAntosc è 

marcata dalla negazione doppia e variata), ma sollecitato dal messaggio che Clitemestra 

gli ha inviato per il tramite della Nutrice. Egli viene a sapere in questo modo una 

notizia inquietante: stranieri, da poco giunti, riferiscono véav pdtiv (è nota la valenza 

negativa che la tragedia attribuisce a véog e connessi’), la morte di Oreste?!; per la 

casa, piagata e sofferente per i fatti precedenti di morte violenta, questo sarebbe un 

84 Cf. infra, n. 98 a p. 125. 
85  Quando parlava dei drjua6@° 
86 Cf. supra, pp. 119 s. 

87 cr Ag. 160 ss., con le osservazioni di E. Norden, Agnostos Theos, Leipzig-Berlin 1913, 144, e 

di E. Fraenkel, Der Zeushymnus in der Parodos des ‘Agamemnon’, Philologus 86, 1931, 1-17 

& Kleine Beitràge zur klassischen Philologie, Roma 1964, 353-69). 

88  Come recita il papiro magico parigino, PGM IV 1609-11 Rz.; in generale per la polionomia 

delle epiclesi si vedrà ora D. Aubriot-Sévin, Prièére et conceptions religieuses en Grèce 

ancienne jusqu'à la fin du V siècle av. 5-C., Lyon 1992, 254 e note relative. 

89  Questo fenomeno, proprio in relazione ad Eschilo, è illustrato con grande efficacia nel volume di 

A. Moreau, Eschyle, La violence et le chaos, Paris 1985. 

9% v Citti, Tragedia e lotta di classe in Grecia, Napoli 1996?, 55ss., 190ss. 

91 Funzione di 5É continuativo anzi che oppositivo: J. D. Denniston, The Greek Particles, 
Oxford 1954, 183. 

* 
inzdxonuva, / è oupBakeîv ov dadr 1}v in Ran. 929 s. 

- 128 -



carico’? grondante di terrore, àXBoc deyatootay£g®3. Questo carico è immagine 

dell’angoscia per il rinnovarsi della serie delle morti reciprocamente subite e perpetrate 

dalla gente di Atreo e da quella di Tieste: così Egisto oblitera ora, nel senso angoscioso 

del terrore che possiede la casa°, la colpa dell’assassinio cui egli ha collaborato e che 

anzi aveva orgogliosamente rivendicato, come se fosse stato compiuto da lui, in Ag. 

1577ss. Razionalmente parlando, la morte di Oreste dovrebbe essere motivo di 

rassicurazione per lui e per Clitemestra, motivo di dolore e non di timore per la casa”s; 

ma nella prospettiva oscura del terrore demonico che inquieta la dimora dei discendenti 

di Pelope, ogni nuova morte indica il risvegliarsi del demone omicida che la abita, e il 

fallimento del piano normalizzatore annunciato da Clitemestra a conclusione della 

. vicenda sanguinosa dell’Agamennone®6. Da questo risveglio oscuro, anche se la . 

vittima annunciata è Oreste, Egisto non può non essere turbato, perché non coglie per 

nulla il filo rosso della legge di Dike che connette colpe e pene ed obbliga l’uomo al 

udBoc: dalla sua entrata in scena fino alla morte, egli è assolutamente remoto dal 

cWPpovelv??. i i 
In questo mondo agitato da forze demoniche oscure e minacciose, deiyuato- 

otayéÉs non dovrebbe essere messo in dubbio; i detuatovpevoi Agyo. cui egli 

accenna subito dopo non saranno la fonte della corruzione, bensì il ritorno insistente 

del motivo del terrore in questa scena che preannuncia la morte del personaggio che 

parla. Anche Clitemestra, madre perversa®8, non avrebbe razionalmente motivo di 

temere la morte del figlio che dovrà ucciderla, come le aveva preannunciato la visione 

notturna, forse non nota ad Egisto ma certo nota al pubblico. Clitemestra può temere il 

risveglio del demone del palazzo: in questo senso, per lei come per il suo nuovo 

compagno, ogni nuova morte è e deve essere motivo di inquietudine e di timore®?. 

92 Proprio in èXBog è espressa l’idea di “grief”, della quale giustamente Garvie avverte la necessità. 

93 ll commento di Valgimigli-Ghezzo (Messina-Firenze 1951, 118) chiosa l’immagine estendendo- 

ne i contorni: «l’agg. deyiatogtaytg = ‘stillante terrore’, benché riferito ad àxB0S, richiama 
strettamente l’immagine della piaga (£1xaivow [...]) e del morso (d5dxvw)». In realtà anche 
questi interpreti non riescono a liberarsi dall'idea che quellò che sgocciola deve essere sangue: 
l’idea di aip atootayts, apparentemente esclusa, rientra di soppiatto. 

94 Giustamente Goldhill sottolinea «grief for the house, picking up Clytemnestra’s references to the 
house, 692, 698-9» (S. G., Language, Sexualitv, Narrative: The ‘Oresteia’, Cambridge 1984, 

175): la casa in primo luogo è attore e spettatore delle azioni sanguinarie, e i vari personaggi 
partecipano di quelle in quanto abitanti in essa e in essa coinvolti. 

95 Come osserva Garvie, Aeschvlus Choephori. 

96 Ag. 1672s. La discussione condotta finora per aluatogtayÉg vale a maggior motivo per 
aluatogtayeiî pPévw di Menzel, certo assolutamente lineare (da questo suo carattere nasce 

l’apprezzamento di Garvie), ma che a questo punto non può non apparire banalizzante. 

97 Lo scolio @& Ezìù uazxaigag non è certo chiaro, e non senza motivo Garvie rinuncia a trarne 
conclusioni per la costituzione del testo. | | 

98 Per la maternità perversa di Clitemestra, anche rispetto alle immagini che vi sono connesse, cf. 
Goldhill 179 ss. . 

99 11 sobrio commento dell’edizione di Untersteiner non dice nulla a questo proposito: si potrebbe 

credere che il mantenimento del manoscritto deipbatogtayÉg sia dovuto alla tendenza 

conservativa che presiede in generale al suo lavoro ecdotico; ma la sensibilità nei confronti del 

- 129 -



Più difficile è pronunciarsi sulla correzione &Axaivovoi xai deònypévon, riferita 

a d6potw, al posto di &Axaivovti rxaì dednynévw del ms.: una correzione «almost 

certain» per Garvie. Per conservare il testo del ms. qualcuno ha supposto un referente 

generico, intendendo «per uno che sia piagato e sofferente per la morte precedente»!00, 

ma la concorrenza del dativo govw 16 mo6oBev creerebbe oscurità; meglio 

senz’altro recuperare l’esegesi di Hermann, che chiosa qòvw Ehxraivovti rai 

deònynEévo con caedi vulneranti nos et mordenti, attribuendo a deòdnypévw un 

valore medio che si allinea bene con l’attivo Èkxaivovt: è una interpretazione che si 

presenta oscura, ma se pensiamo che il dativo del greco sia un dativo di relazione, «in 

rapporto all’uccisione che ci ferisce e morde», con la doppia metafora della ferita e del 

morso per esprimere la sofferenza, il greco può chiarirsi!°!, Il v. 843 ha comunque 

dato problemi fin dall’antichità, come sembrano indicare X 843a èv YyàQ toîs 

Bpnjvow duvocovowy avtév tTà ot1j8n che potrebbe avere per riferente un plurale 

come dedaiypévols e Z 843b che potrebbe invece rapportarsi ad un dedely- 

uévw!102, Dovremmo pensare ad una oscillazione antica tra singolare e plurale, oltre 

che alla presenza di varianti non più che ipotizzabili e delle quali, tra l’altro, non appare 

evidente il senso. La complessità dei problemi che ci si prospettano, in rap-porto alla 

contraddittorietà almeno apparente della tradizione scoliografica, sembra precludere per 

ora qualsiasi conclusione definitiva: ci si può comunque chiedere se l’oscurità 

indiscutibile del testo di M sia davvero una difficoltà insormontabile. 

Abbiamo indicato alcuni elementi che sembrano suggerire, sia pur solo 

tendenzialmente, la possibilità di conservare in alcuni luoghi delle Coefore il testo 

tràdito da M: a questa possibilità non può essere dato alcun carattere di certezza, 

soprattutto per il fatto ben noto che, in molti luoghi della triade, i testimoni più tardi 

forniscono lezioni superiori a quelle del Mediceo; non si può quindi intraprendere una 

difesa ad oltranza di questo manoscritto. Tuttavia, tutte le volte che se ne mette in 

dubbio l’autorità sulla base di elementi esterni, come sarebbero anomalie linguistiche o 

demonico eschileo è stata notata come un elemento qualificante della traduzione, da parte di 
uomini di teatro, assolutamente estranei ai problemi della tradizione manoscritta e non meno a 
quelli dell’ecdotica, come Luca Ronconi (cf. A.M. Battegazzore, Premessa ad Eschilo, Orestea, 

ed. crit., trad. ed intr. di M. Untersteiner, pref. e aggiornamenti di W. Lapini, Milano 1994, 

VIID); dello stesso Lapini si potrà consultare con profitto il saggio La filologia di Mario 

Untersteiner, in L'etica della ragione, Ricordo di Mario Untersteiner, a c. di AM. 

Battegazzore e F. Decleva Caizzi, Milano 1989, 77-96: le sue considerazioni, per quanto limitate 

all’Agamennone e ai Persiani, sono istruttive anche per questo caso. Si vedano anche gli 

interventi di A. Casanova, P. Judet de la Combe, W. Lapini e il mio, negli atti del convegno 

Dalla lirica al teatro: nel ricordo di Mario Untersteiner, a c. di L. Belloni, V. Citti e L. De 

Finis, Trento 1999. 

100 Così intendevano Tucker e Untersteiner. 

101 Dovremmo forse pensare che Hermann abbia trasferito meccanicamente il dativo di relazione 

greco nel latino, che non conosce quel costrutto: per questo l’esegesi da lui proposta non è stata 

capita né accolta. 

102 Così suggerisce O.L. Smith, C&M 30, 1969, 51s.: ambedue gli scoli sono riferiti da Garvie, 

con gli argomenti indicati nel testo. 

- 130 - 

a
e
d
i
i
t
i
a
n
 

ii
 e
 
n
 
a
 r

a d
 a

nna
ta 
i



argomentative, chiedersi se la logica che viene applicata per discutere il testo sia la più 

adatta a valutare le strutture discorsive o argomentative di un poeta che a solo 

trent’anni dalla sua morte, sulla base di una poetica diversa poteva essere considerato 

ripetitivo, rozzo o addirittura scarsamente intelligibile!03. 

Trento Vittorio Citti 

Osservazioni: 

Cho. 275: l’m sorry you reject Hartung°s pavpgovpevov. It seems to me the 

perfect word, corresponding as it does with Eum. 359. In 278 ueihiyuoata would have 

to be offerings to the angry dead. In that case they would go down into the earth. But 

Èx Yîjc, shows that whatever is being described comes from the earth, and as 381sq. 

shows, that something can hardly be a peihtyua. As for vv my objections to the 

dual would be that Electra is herself one of the elements which work upon Orestes 

from outside, and not as a proposed partner in the vendetta. Also the presence of 

aùvt6v, and iN with Yuyfji, focus attention solely upon Orestes personally. And 

are we being too fastidious if we say that the idea of Electra being visited with a 

hideous disfiguring illness is unappealing? Even a Greek audience might feel that 

Apollo was overstepping the mark. It is easy to let ourselves be influenced by the 

undoubted fact that Electra in Sophocles and Euripides is indeed a prime moving 

spirit. 

On v. 288. The examples which you quote of verbs in asyndeton: Pers. 426 gives 

Yyou the sequence ab and c, and so do Sept. 60 and O7 1276 (text doubtful). Sept. 186 

is like Soph. Phil. 11, asyndeton suited to an emotional outburst. On the face of it, a 

break before the ‘pursuing’ word does not look likely, (contrast Ajax 60) but there is 

no denying that corruption from an indicative to an infinitive is the reverse of what one 

would expect: cf. M at 282. Zakas’s dubxgoBal sxolet is a clever solution to 289 in 

itself, but the major problem remains: grammatical interruption of such length is barely 

credible. The deletion of 285-90 may sound a desperate solution, but two points of 

detai]l support it. 1) toîg toLoUtoLg refers most easily to the category of persons 

described in 283-84, and provides the link between the assaults of a father’s Erinyes 

and the intervention of a father’s wrath (or a dead man’s wrath, if you like West’s 

PBTOO ) in 293ff. 2) The ‘pursuit out of the city’ (289 s.) has absolutely no 

relevance to the case of Orestes, who is already an exile. | 

Roger D. Dawe 

103 Penso naturalmente alla critica alla scena del riconoscimento di Oreste ed Elettra contenuta 

nell’Zlettra euripidea. 

- 131 -



Cho. 275, p. 110: If &tox@nudtoL01 means exactly the same as dXonudto0Lo1, it is 

hard to explain why Aeschylus did not simply use the latter form, thus avoiding a 

‘first-foot anapaest’, which is not common in his surviving plays. Apart from the 

proper names at 20, 562, 899 this would, I think, be the only instance in Choephori 

{not counting 682). At Ag. 801 &xonpovows is metrically required. Did Scholefield 

(page 109 n.21) provide any justification for discerning «una sfumatura di intensità»? 

Cho. 275, p. 111: Enuiaiw as a modal dative is not easy, and «cioè infliggendole agli 

usurpatori» is hard to extract from the Greek. In this respect at least yauvpoVLEVOY 

S$eems easier. 

Cho. 275, p. 113: All of this discussion is helpful. However, as I noted in my 

Commentary, Hartung pointed out that all the other.figurative occurrences of 

tavpovoBa. refer to someone’s facial expression, and ] am not sure of the relevance 

ofthat idea here. 

Cho. 278, p. 115: Is there any evidence in the text of the first part of the play that 

Orestes is already alarmed at the thought of matricide? 

Cho. 278, p. 116: Orestes and Electra are certainly associated in their suffering, but is 

there any evidence, either in the play or in the tradition as we know it elsewhere, that 

the oracle involved Electra as well as Orestes? Cf. her own remarks in Eur. £1. 1303- 

304. ’ 
Cho. 288, p. 120: It seems improbable that a scribe, with duoxd&Bet in his exemplar, 

would change it to an infinitive &uwxeoBaL. 

Cho. 698, p. 122: M does not actually name Clytaemestra as the speaker, but merely 

indicates a change of speaker by a paragraphus at 691. 

Cho. 698, p. 125: I am not sure that tapoîvoay èxypd&gelg can mean «you mark off 

as <no longer> present». 

Cho. 841, p. 127: 1 do not believe that by putting the Chorus at the centre of the action 

of Supplices Aeschylus is archaizing. 1 can find no real evidence that this was the norm 

in early tragedy. Rather, Aeschylus is experimenting. 

Cho. 841, p. 128: vétteois does not seem to be an important theme in Aeschylus. In 

all of the surviving plays and fragments (according to Italie) he uses the word only 

twice. 

Cho. 841, p. 130: On the question of principle I fully agree that it is often possible to 

conserve the text of M, but that does not necessarily mean that M gives us what 

Aeschylus actually wrote. 

Alex F. Garvie 

The arguments for referring Cho. 275 to Orestes as murderer rather than to his 

subsequent tribulation, and thus for leaving the line in its transmitted position, are 

- 132 -



persuasive, though àtox@nudtoLo. Enuiaig remains a strange phrase, somewhat 

pathetic after the brutally explicit ivtazoxtelvaL. 

In 278 Citti retains ueiMiypata, interpreting, «Apollo proclaimed to mortals on the 

one hand means of appeasing the angry dead, and on the other the many afflictions 

that would be suffered by those who neglectedi to make such appeasement». This does 

not suit the context: the point of Orestes’ speech is that there is only one means:of 

appeasing the dead and avoiding their wrath, namely for him to kill Agamemnon’s 

murderers. 278 cannot refer back to this. 

It is not the case that the emendation unvipata produces a tautology. There is a 

contrast between those èvoggé6vwv pnvipata that come è yfjs, namely blight of 

crops, sterility of soil, plagues of serpents, and the like (cf. Suppl. 264-67, Eum. 782 

f., 800-03), and those which afflict the human body and soul. 

At 699, again, Citti disputes the need for emendation, except to the extent of 

interpreting M’s èyyodqei as èxyodqel. Without entering into the question as to 

whether this yields a plausible text, 1 would just remark that the statement «se però il 

testo di M dà un senso soddisfacente ... non è forse necessario congetturarne un altro 

a partire dall’indicazione dello scolio» (sci!. tdEov aùtijv àagaviaBeloav) is 

methodologically dubious. It seems clear that the scholion was written on the basis of 

a different text, necessarily an older source than M. We are not obliged to prefer its 

evidence to that of M on grounds of antiquity, but it must at least be accorded equal 

status. We are not entitled to dismiss it on the ground that we find M”s text intelligible. 

Martin L. West 

Replica: 

Al v. 275 àtoypnudtow., pur con un raro anapesto al primo piede, potrebbe es- 

sere un termine èute1:apévov, per usare la terminologia della Retorica aristotelica, 

scelto o formato per produrre maggiore Ò6yxogG: questa doveva essere anche l’idea 

implicita, ma non precisamente espressa, nell’affermazione di Scholefield, che dice 

testualmente, sia nella prima sia nella seconda edizione «Plus sc. valet àn0%01}- 

uatog quam àyoijuatos, ut &métuuoG (Oed. T. 215) quam dtiuog»!04, da questo 

punto di vista uavgovuEevov o yavgovuevov danno un senso meno urtante di 

tAavQoVLEVvOvV, che pertanto mi sembra adatto per descrivere l’animo di chi dovrà 

uccidere sua madre, e che nel momento in cui egli si appresta al matricidio diventa, 

apprendendo il sogno di Clitemestra, addirittura ÈtHgaxrovtwBeig (v. 559): le im- 

magini animali diventano sempre più disumane e repugnanti, quanto più disumano e 

104 Tuttavia egli intendeva l'aggettivo come «injuriis efferatum pecuniam mihi afferentibus». 

- 133 -



repugnante è l’atto che Oreste dovrà perpetrare!05; questo progressivo imbestiarsi di 

Oreste si compirà ‘mediante pene che escludono riscatto in denaro’, &rtoxQonudto1- 

gv Enuiaic. West ha ragione a dire che questa «remains a strange phrase», e così 

Garvie ad osservare che essa non è facile, ma questi rilievi, forse, scandiscono la 

distanza tra il nostro gusto e quello di Eschilo. Per mantenere pet4iypota (v. 278), è 

necessario che &x yfjs dipenda da èuogpovwv, come forse non ho detto 

chiaramente: il dio indicava «i modi di placare le forze ostili che vengono su dalla 

terra», cioè le anime dei morti che chiedono vendetta e gli dèi di sotterra che li 

soccorrono. Indubbiamente un’espressione come èx yfjc dvoggoves, sostantivata 

senza un articolo, suona dura: tuttavia nel suo commento alle Coefore, a proposito del 

v. 361, Garvie ha ricordato vari casi eschilei di questa omissione degli articoli 

sostantivanti, che a scuola ci hanno giustamente inculcati come necessari. Non sempre 

Eschilo è stato di questo avviso, e tocca a noi prenderne atto. L’omissione dell’articolo 

potrebbe anche essere conseguenza del linguaggio omerico assunto dagli oracoli (cf. 

Parke-Wormell Il xxx) e di fatto è una caratteristica ricorrente negli oracoli più antichi. 

Direi anche che È% Yyfjc dvogòovov peiltyuata richiami intenzional-mente, 

ricevendone luce pur nell’oscurità dello stile oracolare, i veQTtÉpoLG nelliy-pata del 

v. 15106, Non già libagioni possono placare la collera di chi sta sotterra, ma il sangue 

degli assassini; il plurale generico associa ad Agamennone le forze oscure ed 

indeterminate delle potenze ctonie. Il duale vév (v. 279), scartato drasticamente anche 

da F.M. Pontani in Maia 3, 1950, 193 s., allarga a tutta la stirpe superstite del re morto 

la minaccia che in un primo momento riguardava il solo Oreste (abtov, giAn Yuxfj), 

come ricorda giustamente Dawe. Non abbiamo altro indizio che l’oracolo fosse rivolto 

anche ad Elettra, ma in seguito la vediamo coinvolta nella vendetta: non vedo quindi 

contraddizione in v@v. Esiste una stretta connessione tra le minacce che Apollo evoca 

da parte delle forze oscure di sotterra (al cui servizio egli si pone) e il dovere di 

&vtanoxtelva. gli assassini di Agamennone. Non mi sembra pertanto che il mio 

tentativo di conservare neihiypata sia inconseguente: piuttosto si dirà che 

l’espressione è paradossale, giacché ciò che addolcirà l’animo di Agamennone sarà 

ben amaro per Clitemestra. L’antitesi implicita in questa metafora esprime la 

contraddizione continuamente presente nel dramma eschileo, fin nella concezione della 

giustizia, istituzionalmente e inevitabilmente ingiusta. Al v. 288 gli asyndeta di Sepr. 

186 e Soph. Phil. 11 (quest’ultimo utilmente segnalato da Dawe) sono seguiti da un 

«emotional outburst»: esattamente come in questo caso, dove, mantenendo 

èubxeoBa, il discorso viene interrotto dalla fine della propo'sfzione incidentale; qui 

mi sembra notevole l’osservazione di Garvie, che «it seems improbable that a scribe, 

with duoxaBet in his exemplar, would change it in an infinitive duoreoBaw: anche 

105 Tra le immagini di animali feroci che ricorrono negli oracoli delfici sono appunto il toro e il 
serpente: cf. la n. 4 della mia comunicazione. 

106 Dunque non sarebbe il risultato della confusione di uno scriba, bensì un segnale interno di 
connessione. 

- 134 -



se duwxdaBe, termine raro, poteva prestarsi ad essere frainteso, il disordine sintattico 

prodotto dall’infinito è ancor più evidente ed eccezionale. 

Dawe insiste sulla sospensione provocata dall’inciso proposto da Paley tra tò yàp 

O0X0OTELVÒY e TapdoVeL, «barely credibile»: non è certo un inciso breve, soprattutto 

per un testo che doveva essere comunicato in teatro; potremmo tuttavia pensare che il 

tono di voce dell’attore, istruito dal poeta-didascalo, potesse suggerire agli ascoltatori 

la via per recuperare il filo del discorso. D’altronde Hermann aveva proposto di aprire 

una parentesi anche più estesa tra Cho. 624 àxaipws dé e 630 aiyudv: il suo 

suggerimento non ha avuto seguito, ma la crux che riguarda àxalpws dé non è stata 

ancora definitivamente risolta, pur se l’ingegnosa congettura &xauo° oVdé di Stinton, 

ora recepita nel testo di West, merita attenzione. Ma soprattutto altre sospensioni 

possono essere indicate in Cho. 571 ss., 769 ss. (dove si cerca di rimediare al- 

l’inconseguenza sintattica postulando lacuna, e potrebbe anche essere così), ed altresì, 

forse, in Eum. 685ss.; protasi senza apodosi si hanno in Ag. 12 ss., 555 ss. Come dice 

Dawe, toîg toLoUTtOLg può essere certo riferito alle persone indicate ai vv. 283-84, e 

quindi i vv. 285-90 potrebbero essere espunti senza fratture, ma il termine di 

riferimento può essere benissimo indicato nei vv. 286 ss., come indica il ms., senza 

espungere nulla; e per quanto riguarda la contraddizione che si avrebbe riferendo i vv. 

289s., che descrivono «the pursuit out of the city» all’esule Oreste, la mia risposta è 

che Oreste era senza dubbio esule, ma era accolto in una casa amica da Strofio che lo 

considerava suo figlio al pari di Pilade, mentre se avesse disobbedito all’intimazione di 

Apollo sarebbe andato incontro al trattamento disonorante del papuanxroòs. La pre- 

senza nei versi incriminati di un fossile linguistico come AAdOTIYE, quale che sia il si- 

gnificato controverso del termine, dovrebbe sconsigliarci di espellerli a cuor 

leggero!97, 
Infine debbo dare ragione a West per quanto mi obietta a proposito di Cho. 699: 

non è dubbio che lo scolio rappresenta una tradizione testuale diversa da quella offerta 

dal testo del codice, e la mia espressione è certamente contorta. Avrei fatto bene a dire 

che il testo di M è certo problematico ma è intelligibile, mentre lo scolio sembra di- 

pendere da un altro testo, che però non si capisce quale potesse essere, e richiede una 

congettura per cui è difficile trovare un preciso sostegno. Se lo scolio indicasse un te- 

sto, senza dubbio il suo valore sarebbe equivalente, dal punto di vista della tradizione, a 

quello di M, giacché esso risale ad uno stato del testo più antico di quello documentato 

oggi dal manoscritto, pur se è stato soggetto, nel corso della tradizione, ad altrettante 

occasioni di corruzione, una per ogni trascrizione. Ma non mi sembra questo il caso: 

107 Mentre, seduto nel suo studio, esponevo privatamente a Roger Dawe quest'ultima considerazione, 

il mio ospite, approfittando dell'emozione che provavo sedendo sulla poltrona che era appartenuta 

a Richard Porson, ha controreplicato che potrebbe essere un frammento autentico di Eschilo 

inserito fuor di posto: non ho trovato di meglio da replicargli che a forza di ipotesi rischiamo di 
andare molto lontano. Non era una risposta brillante, ma mi trovavo in condizioni di netta 

inferiorità, non solo numerica. 

- 135 -



ho davanti un testo difficile e uno disperato. In mancanza di meglio, se non trovo una 

congettura soddisfacente che mi levi d’impiccio, scelgo il primo testo, sia pur senza 

molto entusiasmo. 

Credo di dover ancora una parola di chiarimento ai miei cortesi amici isolani, giac- 

ché soprattutto con loro, a quanto mi sembra, si svolge il dibattito. Non ignoro che 

esiste una tradizione, soprattutto nella filologia italica, con cui polemizzava non senza 

ragione T. C. W. Stinton!°8, che pretende di difendere all’ultimo sangue ogni 

testimonianza manoscritta, soprattutto di tradizione diretta, come se fosse la linea del 

Piave e del monte Grappa attaccata dalle forze degli Imperi Centrali. La patria non è 

messa in pericolo dalle congetture, e non ho alcun dubbio sull’affermazione del grande 

Master di Trinity che dichiarava la ratio preferibile a cento manoscritti: vorrei solo 

esser certo che la ratio cui si fa appello non sia troppo lontana da quella che applicava 

Eschilo, e su questa distinzione vorrei fondare la critica che talvolta oso rivolgere alla 

tradizione a stampa, essa pure esposta a trivializzazioni e stravolgimenti non meno di 

quella manoscritta che l’ha preceduta. 

108 Greek Tragic Texts and the Limits of Conservatism, BICS 32, 1985, 35-44 (= Collected 

Papers on Greek Tragedy, Oxford 1990, 430-45). 

- 136 -



TESTO, INTERPRETAZIONE E SPETTACOLO NELLE COEFORE DI 

ESCHILO 

(vv. 712 s. e 675, avtopopto) 

Quando Oreste appare per la seconda volta nella tragedia e ritorna per compiere la 

vendetta, è indubbiamente accompagnato da Pilade come la prima volta; ‘ma è altrettanto 

accompagnato da uno o più servitori? Questo problema di messa in scena divide glì 

editori e i commentatori. In sé è di importanza relativa, e non meriterebbe che ci si 

soffermasse se la risposta non avesse conseguenze sulla costituzione del testo (nel 

caso il v. 713) e se non coinvolgesse la sua interpretazione (in particolare per 

avtI6poQTtoS, al v. 675). 

Stando alla lettera del testo, Oreste ha più di un accompagnatore quando entra per la 

seconda volta. In effetti il testo li indica con un plurale (v. 713 tovodes). Clitemestra, 

dopo aver udito la falsa notizia della morte del figlio annunciata dallo stesso Oreste, 

ordina a un servo, la cui parte è sostenuta da un personaggio muto, di far rientrare nel 

palazzo Oreste e quelli che lo accompagnano. Questo è il testo trasmesso dall’unico 

testimone delle Coefore, il Laurenziano 32, 9 (vv. 710-18): 

AAN E00° 6 xatpòg fjuepevovtag EÉvovusg 
ax& rxehevBou tTuyxdveLy tTa AQ6oPoga 
&y' avtòv elg àvdp@vag ebEEvoug dduwv 
èmioBéxovus d toloade rxaì Evvenxòpgovs 
xdxel KUpOLVTWY doLaoiy 1à rpGogogpa. 
alvà èè tavta t0îc xpatoiai dopdtov 
xovd0oLLÉv te xoÙù onavitovteg iwv 
BovAguv<o6>ue<o>Ba tfjode ovupogàc nrÉpi 

«Orsù! è il momento in cui degli ospiti, dopo un giorno 

di lungo viaggio, trovino l’accoglienza opportuna. 
Conducilo negli appartamenti ospitali degli uomini nel palazzo 
come costoro che lo scortano e viaggiano con lui. 
LAà, nel palazzo, trovino l’accoglienza opportuna. 

Ti invito ad eseguire questi ordini pensando che ne risponderai. 
Quanto a noi, comunicheremo queste notizie 

ai signori del palazzo, e giacché non siamo privi di amici 

rifletteremo su questo avvenimento». 

Tale è il testo del ms., tranne alcune piccole correzioni. Il fatto che i vv. 712-14 

siano stati omessi dalla prima mano e siano stati aggiunti in margine non ha grande 

importanza, giacché l’omissione da parte dello scriba si spiega con un saut du méme 

au méme, da xto6ogoga (v. 711) a tà tEdoagopa (v. 714). Se si mantiene dunque 

il testo del ms., Clitemestra dà un ordine (cf. l’imperativo &Yy’ = &y£) a qualcuno che è 
presente. Quest’ordine è di condurre Oreste (avtÒYv) nella parte del palazzo riservata 

agli uomini. Tale è il senso di àvòp@vas... d6uwv, e non già, come traduce P. 

LEXIS 17/1999 - 137 -



Mazon, «les chambres ... reservées à nos hòtes»!, Sembra dunque poco verosimile che 

sì tratti di una schiava come indica Mazon2. È verosimilmente un servitore (cf. schol. 

712 ax0Ò6 1apòvta tiva)3. E questo servitore deve accompagnare non solo Oreste 

(v. 712 avtOV), ma quelli che lo scortano e lo accompagnano nel suo viaggio. Questi 

sono diversi come indica al v. 713 il plurale èmoBozovus dè tovode rai 

Evveundpovus?. In questo plurale bisogna comprendere evidentemente Pilade (che 

accompagnava già Oreste alla sua prima entrata) e almeno un servitore. Dopo il v. 715, 

il servo di Clitemestra fa dunque entrare dalla porta di cinta del palazzo Oreste e il suo 

seguito che dovranno andare nell’ala del palazzo riservata agli uomini. Quanto a 

Clitemestra, dopo aver pronunciato tre versi in cui annuncia cosa sta per fare e in 

particolare a riferire la notizia a Egisto (cf. v. 716s.), rientrerà dalla stessa porta di cinta 

per dirigersi nell’ala del palazzo riservata alle donne; là ella darà ad una donna, in 

questo caso la nutrice Kilissa, l’ordine di andare ad annunciare la morte di Oreste a 

Egisto, che è partito dal mattino per le occupazioni fuori di casa che competono ad un 

uomo. Dopo undici versi di transizione pronunciati dal Coro rimasto solo nello spazio 

visibile davanti al palazzo (vv. 719-29), si vede uscire dalla stessa porta di cinta del 

palazzo la nutrice in lacrime. La sua uscita è descritta dal Coro (vv. 730-33). Questa 

ricostruzione della messa in scena a partire dal testo lascia di necessità una zona 

d’ombra sul numero dei personaggi muti che accompagnano sia Oreste sia 

Clitemestra. Il fatto che Clitemestra si rivolge a un solo servitore non implica di 

necessità che ella fosse accompagnata che da questo solo servitore. Quando il servitore 

è rientrato con Oreste e il suo seguito, Clitemestra poteva essere ancora accompagnata 

da una o più ancelle che sarebbero rientrate con'lei. Ma nulla nel testo ci consente di 

precisarlo. Tutto quello che il testo ci autorizza ad affermare è che Clitemestra è 

accompagnata almeno da un servitore. Nello stesso tempo, per quanto riguarda il 

numero dei personaggi che accompagnano Oreste, possiamo dire, se si conserva il 

plurale tovod: del ms., che erano almeno due, Pilade e un servitore, ma nulla esclude 

che ci sia più di un servitore. Questa indeterminazione sul numero dei personaggi muti 

è abbastanza frequente nella tragedia greca. 

Ma, per quanto riguarda il numero dei personaggi che accompagnano Oreste, c’è 

una divergenza tra i filologi che accettano il plurale del ms. al v. 713 (tovode) e quelli 

che lo correggono in singolare. Oreste, in questo caso, sarébbe accompagnato dal solo 

Pilade. Sembra che i sostenitori della correzione siano attualmente i più numerosi. 

Mentre Mazon (1925) conservava il testo manoscritto come P. Groeneboom (1949), 

D. Page nella sua edizione oxoniense (1972)5 trasforma il plurale in singolare 

Per questo significato del termine, cf. Ag. 244 natpòg rav dvàp@vag eVtpanrEtovs. 
P. Mazon, Eschyle, Il, Paris 1925, 107 («A une esclave»). 

O.L.Smith, Scholia in Aeschylum, 1, Leipzig 1976, 34. 

L'acc. pi. ònu086mx0v6 è la testimonianza più antica che si abbia di un acc. pi. in - ovg di un 

composto avente come secondo elemento -tovS. Non è un motivo sufficiente per sospettarlo. 

5 p. Page, Aeschyli Septem quae superstuni tragoedias, Oxford 1972, 229. 

&
 
U
 
N
 
—
 

- 138 -



leggendo Ò086 t0vv te tTobdEe xai Euvéunopov. È seguito dalle due edizioni 

commentate inglesi apparse in seguito, quella di A.F. Garvie (1986)6 e quella di A. 

Bowen (1986)7. U gualmente si schiera per la correzione del testo O. Taplin nel suo 

lavoro ormai classico sulla messa in scena di Eschilo (1977)8. Tuttavia, M. West nel- 

l’edizione teubneriana del 1990? è ritornato al testo del ms., senza tuttavia renderne 

conto nei suoi Studies in Aeschylus (1990). La modificazione del testo non è recente. 

Essa risale per l’essenziale al XVIII secolo, a J. €. de Pauw nella sua edizione eschilea 

del 1745. Si noti che questa modificazione, come appare nell’edizione di Page, non è 

minima perché implica una modificazione di tutte le parole del v. 713 che si leggono 

nel ms. 

Quali sono le ragioni che possono giustificare un simile intervento sul testo? 

L’argomentazione più chiara e completa è fornita da Taplin (p. 341); ma, tra gli argo- 

menti che adduce, quello che ricava dalla prima entrata in scena di Oreste e Pilade, dove 

sono effettivamente due (v. 208 avtoù © èxegivov rai ouvenn6pou tLv6g) e solo 

due (altrimenti la scena del riconoscimento con i due tipi di impronte non avrebbe 

senso) sono irrilevanti per il loro secondo ingresso dove sono travestiti da viaggiatori 

con il loro bagaglio. È evidente che Eschilo ha voluto variare la messa in scena tra 

queste due entrate. Probabilmente non c’è un contrasto marcato come quello che 

Eschilo aveva indicato nei Persiani tra i due ingressi della regina, dapprima su un carro 

con un abito splendente d’oro, poi a piedi vestita a lutto!0; ma sembra che l’esecuzione 

del piano astuto comporti delle modifiche più rilevanti di quanto abitualmente si creda 

tra la prima e la seconda entrata in scena di Oreste e Pilade. È verosimile che Oreste e 

Pilade appaiano all’inizio della tragedia come nobili vestiti della clamide, con il petaso 

rigettato all’indietro e la spada alla cintura. È possibile farsi un’idea del loro aspetto 

dalla pittura del vaso attico di Copenhagen dipinta intorno agli anni 440, con la 

differenza che il pittore ha fornito Oreste e Pilade di una lancia e non di una spada!!. 

Invece, quando ritornano dopo, sono travestiti da viaggiatori secondo le indicazioni 

date da Oreste quando espone il suo piano: sopra la clamide hanno indossato un 

mantello da viaggio, hanno rimesso il petaso sul capo e hanno nascosto le spade. Poi, 

dopo aver ucciso Egisto, Oreste uscirà dal palazzo senza il mantello da viaggio, con la 

spada in pugno per uccidere sua madre. Se si eliminano quindi dal complesso degli 

argomenti forniti da Taplin tutti quelli che si riferiscono alla prima parte della tragedia, 

non restano che due argomenti degni di considerazione. Il primo è che Oreste, quando 

6 A. F. Garvie, Aeschylus Choephori, Oxford 1986, 238 s. 
7? A. Bowen, Aeschylus, Choephori, Bristol 1986, 17. 

8 Taplin, 341s. 
M.L. West, Aeschylus, Tragoediae, Stuttgart 1990, 318. 

10 Aesch, Pers. 150ss. (prima entrata), 598ss. (seconda entrata). 

11 Sul vaso di Copenhagen (Nat. Mus. Inv. 597 = AR V2, 1301, n.5: skyphos attica a figure rosse 

del ‘pittore di Penelope’, intorno al 440 a.C.), Oreste e Pilade sono muniti di una lancia; vedasi la 

riproduzione in A.D. Trendall e T.B.L. Webster, Illustrations of Greek Drama, London 1971,41 

(IILI, 2 B). 

- 139 -



espone il suo piano dì vendetta annunciando il modo con cui ritornerà, non parla che di 

Pilade. Ecco il passo (vv. 560-64): 

zZévo yàp six0s, 1avtehfj cayîjv Exwv 
fjEw ovv àvdpi TO Ep’ Egrxeiovg avhas, 
TIvAidòn - EÉvog te xai doguEevog dopwv- 
dupw dè pwuyv fjaonev Tagvnoocida, 
yidoone dbtijv Gwxidog uuuovuévw. 

«Giacché, simile ad uno straniero, con tutti i miei bagagli, 

giungerò con costui alla porta della cinta, 
con Pilade - uno straniero e un ospite alleato della casa. 
Tutti e due parleremo la lingua del Parmaso 
imitanto il suono della parlata focese». 

Se si confrontano i due passi che si corrispondono nell’annuncio della vendetta e 

nella sua esecuzione, si è colpiti, in effetti, dallo scarto tra il singolare ovv avòpi 168° 

(al v. 561), che annuncia la venuta del solo Pilade come accompagnatore e il plurale 

tovoòde (al v. 713) che rivela la presenza effettiva di diversi personaggi al fianco di 

Oreste quando questi ritorna. Dunque è per esigenza di coerenza che gli editori 

correggono il testo: se sono annunciati due personaggi, ci si deve attendere che due 

personaggi si presentino. Ma si possono fare due osservazioni a proposito di questa 

logica matematica: la prima è che Oreste ha detto che sarebbe arrivato «con tutti i miei 

bagagli», il che implica di norma nel contesto sociale greco che sarebbe arrivato con i 

suoi bagagli portati da- uno o da diversi schavi. Si pensi ad esempio al viaggio di 

Dioniso accompagnato dallo schiavo che porta i bagagli nelle Rane di Aristofane e ai 

numerosi effetti comici che l’autore trae da una situazione del resto abbastanza ordina- 

ria. La logica della realtà sociale non deve essere confusa con la logica matematica!2. 

La seconda osservazione è che sarebbe errato credere che l’esecuzione del piano 

astuto, nonostante che esso sia riuscito, corrisponda matematicamente al progetto: 

esistono scarti tra la previsione e la realizzazione!3. Lo scarto più evidente riguarda 

l’ingresso dei vendicatori nel palazzo. Oreste, esponendo il suo piano, prevede un in- 

gresso difficile, verosimilmente differito; si sofferma piuttosto a lungo su questa 

eventualità basata sulla prevista diffidenza della gente del palazzo (vv. 565-70). Ora, nel 

momento dell’esecuzione, l’ingresso dei vendicatori nel palazzo avviene con una 

facilità imprevista. Clitemestra, dopo aver udito la notizia di cui si lamenta esterior- 

mente ma che la rallegra nel suo cuore, si dimostra molto accogliente, senza alcuna 

12 V. Citti mi fa osservare che l’assenza di un accompagnatore è considerata nella società greca co- 
me una situazione di estrema miseria; cf. Lys. 32, 16, dove Diogitone è accusato di aver cacciato 
di casa i suoi nipoti orfani «senza un servitore» (OÙ petà dxoAovBou). Un giovane principe 
non avrebbe potuto viaggiare in modo così miserabile. 

13 Sugli scarti tra previsione e realizzazione, cf. R.D. Dawe, (nconsistency of Plot and Character in 

Aeschylus, PCPhS 189, 1963, 21-62 (trad. in tedesco in Wege zu Aischylos, Darmstadt 1974, 

175-250, in part. 237-40). 

- 140 -



diffidenza. Un altro scarto, più sottile, ma che ci interessa direttamente nella discus- 

sione, riguarda il ruolo di Pilade. Oreste lasciava comprendere, esponendo il suo piano, 

che Pilade, destinato ad aprire le porte dal suo nome parlante (cf. l’accostamento 
significativo ai vv. 561 s. aavàas / TTuAdòn), avrebbe avuto un ruolo attivo come il 

suo. «Tutti e due (&uqw), diceva Oreste, parleremo la lingua del Parnaso imitando la 

parlata focese».. Ora Pilade, nel momento del suo secondo arrivo al palazzo, non si 

mostrerà più loquace di prima; il suo silenzio di personaggio muto non gli darà modo 

di imitare la parlata focese prima di entrare nel palazzo. È noto che Pilade solo più tardi 

si deciderà a pronunciare tre versi, quando Oreste, improvvisamente colto dal dubbio 

davanti alla madre, gli chiederà il suo parere (vv. 900-02). Anche ammettendo che le 

necessità della rappresentazione determinino il silenzio di Pilade, ciò che sorprende 

comunque è l’atteggiamento imprevisto di Oreste che, dopo aver enunciato nella 

preparazione del piano una specie di uguaglianza tra lui e l’amico (vv. 562 s. EÉvos te 

xraì dopuEevoc d6pwv: duguw ), lascia Pilade nell’anonimato più assoluto nel 

momento in cui passa all’azione. Per convincersene, basta osservare le modalità di 

comunicazione nella prima scena di esecuzione della vendetta, dove Oreste si rivolge 

dapprima al portiere, poi a Clitemestra, una volta che ella è uscita dal palazzo (vv. 

658-77): 

&yy£&Ahe toî01 xvpiolai dwpatwy 
10Òc oloneQ ijrw xaì pEgw xrawvovg Agyoug' 
tàayvve è dc rai vuxtOs de’ treiyetal 
axrotelvév, dpa è Etun6pove ueBlévaL 
&yxvpav &v ddpowar ravdoroig EÉvwv. 
*EEehBétw tic dwudtwv teAeopÉpoE 
Yuviij ©° ànxapgxosg &vdpa È eUxpentotegov' 
aldog yàùo tv leyBetloiy ov Exagyépoug 
Adyousg tidnoi elxe Bagotjoag &vile 
1QÒ5 &vdpa xdonjunvey Eupavéc téxuag. 

Khv. Stvoi, M£yoit’ &v el 11 del' xdpeoTi Ydo 
6zxoîd reQ ddpoioi t0oioÒ° Eredta, 
rai Beguà Aovtgà rai rOvwv BeAxtN0ia 
otpwLvi), dixaiwv ©' duudtwv rapovoaila' 
£i & diho npdEai deî ti BouvAwwtegov, 
&vdQ@v 168' totiv Egyov, olg KovwooLEv. 

Oe. =évocg uÉév gipt Aavitevg èx Pwuriwv 
oteigovia Ò avt6ogopgtov oixeia cayti 
È "Apgyoc donep devp’ anetuyny nodac, 
àyvòg np0c dyv@r’ elme ovuBdAwv &àvijo. 

Durante tutta questa scena, Oreste si esprime risolutamente alla prima persona sin- 

golare, come se fosse solo; non usa mai la prima persona plurale, mentre avrebbe po- 

tuto facilmente farsi il portavoce anche di Pilade. Quando si rivolge al portiere, lui solo 

è portatore della notizia (v. 659 fjxw rai pipw rxawovs A6youg); e quando 

Clitemestra esce e si rivolge agli stranieri con la seconda plurale (v. 668 éyott’ àv), 

Oreste risponde alla prima persona singolare (v. 674 Zévog név eiuù). Il duo annun- 

- 141 -



ciato da dugo (v. 563) si trasforma dunque in un a solo. Oreste continua durante 

tutto il suo dialogo con Clitemestra a usare la prima persona singolare (v. 700 °*Eyò 

uÈv 0UY), tanto che lei, che aveva cominciato con una seconda persona plurale, con- 

tinua con una seconda singolare (v. 707 OÙtoL xvprjoe£i; cf. già v. 691 elnag). 

Pilade è ridotto al livello del seguito di Oreste. È quindi naturale che Clitemestra ordini 

al servitore di far rientrare Oreste (v. 712 aùt6v), poi comprende Pilade nell’anoni- 

mato del seguito di Oreste, giacché Oreste non ha ritenuto opportuno presentarlo!4, 

Ma i sostenitori della presenza del solo Pilade per accompagnare Oreste al 

momento della sua seconda apparizione, avanzano una seconda obiezione a questa 

ricostruzione scenica. Quando Oreste si presenta a Clitemestra dicendo che è venuto 

avtòpoptoyv oixgia aayîj (v. 675), intendono che sia venuto portando lui stesso il 

suo bagaglio; il che esclude secondo loro che egli sia accompagnato da un servitore. 

Così Garvie (p. 228) dice che avt6qogtog equivale alla perifrasi avtÒòg tÒv 

péptov pÉépwv, «carico del mio proprio bagaglio», e prosegue dicendo «queste 

parole implicano naturalmente che Oreste e Pilade non sono accompagnati da 

servitori». 

Tutto il problema è ora di determinare il senso di avt6gogTtogc. Se si considera 

quello che dicono dizionari e commenti, si resta sorpresi dalle contraddizioni: il Bailly 

reca per il nostro passo il senso «che porta egli stesso (cioè senza servitori) il proprio 

carico», senso che è accolto da Garvie, mentre il LS/ lo presenta come dubbio. Ma il 

Revised Supplement del 1996, probabilmente sulle orme del DGE, fasc. IIL, 1991 

(«cargado con su proprio bagaje»), propone una nuova voce per aùvt6g0pTtoG che si 

oppone a quello che era scritto sul LSJ, giacché il senso ritenuto dubbio («bearing 

one’s own baggage» diventa il senso proposto «transporting one’s own baggage», ri- 

proponendo in definitiva il senso da tempo indicato nel Bailly. Ciò che stupisce inoltre 

è la varietà di sensi proposti a partire dalla stessa analisi letterale del composto «colui 

che porta da se stesso»: mentre Bailly e Garvie intendono che non ci sono servitori per 

trasportare, Italie nel suo Index Aeschyleus, a partire dallo stesso senso letterale, «suas 

sarcinas ferens», prosegue dicendo «i.e. propria negotia ferens». Secondo lItalie, 

l’aggettivo significa che Oreste viaggia per proprio conto e che riferisce la notizia della 

morte di Oreste solo per una cortesia a chi gli ha affidato questo incarico, in modo as- 

solutamente disinteressato. 

Ma è corretta questa analisi letterale del composto? Corrisponde agli altri usi di 

att6pOPTtOS nella letteratura greca? Mi pare che questa domanda non sia stata posta 

e che potrebbe permettere di riesaminare la questione su nuove basi. Lasciamo dunque 

da parte le discussioni sul passo delle Coefore ed esaminiamo senza pregiudizi gli usi 

di avtépogtosg al di fuori di questa tragedia eschilea. 

14 L’agg. òm086x0v6 che indica il seguito di un personaggio (v. 713) ricompare nell’/Ippolito di 
Euripide per designare il corteo dei servitori che seguono il loro padrone (vv. 54 e 1197). 

- 142 -



C’è una prima serie di usi attestati da Esichio s.v. avt6qogto.. Si tratta di due usi 

antichi in Sofocle e Cratino. La voce (A 8483 L.) suona così: 

avi6gpopto! atvtodidrxovor xvpiws d oi év 1toîc idloig màoiol. 

ZogoxMjs @vioty Ziwxvuwovio (Soph. fr. 251 R.), 6 dè Kpativog èv Xeipwal 

(Crat. fr. 266 K.-A.) toUg tà xowvà goptitopévovsg Epn, «avtégogtol: quelli 

che si servono da sé, propriamente quelli che stanno nelle proprie navi. Sofocle nel 

Tieste Sicionio, Cratino negli Inferiori indica ‘quelli che imbarcano un carico comu- 

ne’»). 

1I lessico di Esichio ricorda dunque due usi di questo aggettivo composto nella tra- 

gedia e nella commedia; ma poiché il contesto è perduto, sia per Sofocle sia per 

Cratino, è impossibile pronunciarsi sul senso esatto del termine nei due passi. 1 signi- 

ficati indicati da Esichio lasciano piuttosto incerti, giacché egli attribuisce per i due 

luoghi due significati molto diversi e quasi opposti, per il fatto che esiste antitesi tra 

particolare (i8iow) e comune (xouvd): per Sofocle, il senso sarebbe «quello che sta 

sulla sua propria nave», mentre per Cratino «colui che porta un carico comune». In 

particolare non si vede come si può giungere al significato proposto per Cratino a par- 

tire da quello dei due elementi del composto !. La questione è ulteriormente compli- 

cata dai dizionari che non rendono esattamente conto dei significati dati da Esichio, 

dato che il LSJ colloca Cratino sotto il significato «che porta il suo bagaglio», il che 

non corrisponde assolutamente al senso indicato da Esichio. È la nuova redazione del 

Revised Supplement del 1996, che, seguendo il DGE, riunisce i tre esempi antichi di 

avt6gogptosg (Eschilo, Sofocle, Cratino) sotto questo significato di «che porta il 

proprio bagaglio o il proprio carico», non rende conto dei diversi significati proposti 

da Esichio e si orienta imprudentemente su due passi sui quali non si può dire se non 

quello che ne ha detto Esichio. Termineremo questo esame di avt6opto6 in 

Esichio con due osservazioni: la prima che Esichio mette in relazione il termine con la 

sfera del mare in quello che considera il valore proprio della parola; la seconda che il 

senso proposto da Esichio per avtodidxovog sembra confermare la tesi di coloro 

che interpretano il passo di Eschilo come se significasse che Oreste arriva portando il 

proprio bagaglio. La causa sembra dunque definitivamente giudicata. 

Ma le cose si rovesciano completamente quando si esaminano i due usi là dove la 

parola ricorre in un contesto conservato, al di fuori di Eschilo. Si tratta di due passi di 

Plutarco che, per quello che so, non sono mai stati considerati nel quadro della di- 

scussione sul senso di avtégogptos in Eschilo, probabilmente perché sono due usi 

tardivi; ma hanno il vantaggio di essere conservati in un contesto assolutamente chiaro. 

Esaminiamo dunque questi passi: uno si trova nella Vita di Paolo Emilio 9.3 (259 d). 

Perseo, re di Macedonia, nella sua resistenza ai Romani, mise in fuga P. Licinio in uno 

15 Una possibilità di interpretazione è comunque segnalata da Kassel-Austin (PCG IV 257, Crat. fr. 

266): «‘qui publica civitatis bona diripiunt et in suos ipsorum usus convertunt’ Meineke, tam- 
quam ldLa vavotoAÉovteG (Pind. Nem. 6, 32) avehunt». 

- 143 -



scontro di fanteria, poi, attaccando la sua flotta che era ormeggiata ad Oreo nell’Eubea 

gixo0L uÈv avtogésptous SAxddag Exsiwoato, 1à5 è dihag citou 
yeuovoasg xattdvuvev. Flacelière-«Chambry traducono correttamente «catturò venti 

navi da trasporto con il loro carico, affondò le altre che erano cariche di grano». Il 

secondo passo si trova nei Moralia, in particolare nel Perì euthymias 467 d, dove si 

riferisce l’aneddoto che mostra la serenità di Zenone di Cizio: Zijvwvi 1@ Kitugî ia 

vaîg segifjv poptny6g 1uBduevos d 1tavtnv avt6goptovy damoAwAéval 

ouvyxMvuoBeloav: ‘EUy, elmev, © 1Uyn, olweîs, elg TOv T0iBwva rai T]v otoùv 
OUVELAUVOUO’ UGG. «A Zenone di Cizio non restava se non una nave da trasporto. 

Quando venne a sapere che era andata perduta in un naufragio con tutto il suo carico, 

dichiarò: ‘Fai bene, fortuna, a restituirmi al mantello e al portico’». Nei due passi, 

l’aggettivo è riferito ad una nave nel senso di «con il suo stesso carico», «con tutto il 

suo carico». Il primo termine non designa, come avviene spesso con i composti in 

avTto-, l’idea di «da se stesso», ma indica, come nel caso di attavòpog!6, e di molti 

altri aggettivi, l’idea di «accompagnamento»!”. Il parallelismo di uso con avtavòpog 

è assolutamente illuminante, giacché anche questo composto si usa in riferimento ad 

una nave. Nelle Argonautiche di Apollonio Rodio, Aete pretende di incendiare la nave 

degli Argonauti e di «bruciare la carena della nave con il suo equipaggio» (3. 579 e 

582 oteùt0... attavdpoy qiéEey ddpu vijLov). Nello stesso modo in Polibio, 

nella battaglia di Mylai (260 a. C.), durante la prima guerra punica, i Cartaginesi 

«perdettero le prime trenta navi che si erano scontrate con i loro equipaggi» (1.23.7 

10Ldxovta uÈv 1à5 xpwt1tAS oavuBahlovoag vaîs avtdvdpovus 

àxÉéBahov)!8. In questo modo, come avtavdpog riferito a una nave da guerra 

significa «con tutto il suo equipaggio» ed equivale ad un dativo di accompagnamento 

rinforzato da avt66 (= avtoîs dvdpdol)!? , così avtégopTtos, detto di una nave 

da carico, significa «con tutto il carico» ed equivale alla perifrasi avt@ MOptW. Dal 

punto di vista della formazione dei composti, l’aggettivo avt6poptog deve essere 

analizzato come un composto ipostatico equivalente al sintagma avt@ MépTtw. IL 

secondo elemento del composto è nominale (-pogtosg deriva da 6 MOpTtOS, «il 

carico»), mentre il primo è aggettivale (avt16-). Sembra dunque, secondo i due esempi 

plutarchei, che il senso di avtO6@optoG debba essere inteso a partire dal senso 

16 L’accostamento tra abtavdposg e avt6pOgTtOG è già nel TAGL dello Stephanus, s.v. avté- 
Poptosc. 

17 Cf. P. Chantraine, DELG s.v. avt6s, il significato n. 4 proposto per i composti in aùTtO-: «4) 
Enfin avec la notion d’accompagnement, issue de l'identité avec autrui, de la coincidence abtav- 

dpos, ‘avec l’équipage' (cf. avtoîg &vdpdol), de meme avténpeuvoc, avtoxElhts, avtÒ- 
pLtog». Tuttavia non è certo che la nozione di accompagnamento derivi dall’identità con altri, 

dato che avto- non comporta l’idea di identità ma di ipseità. 

18 Analogo uso dell’avverbio avtavòpgi, cf. Polyb. 3.81.11 «se si toglie il timoniere di una nave, 
tutta la nave cade in mano del nemico con tutto il suo equipaggio (avtavÒ0i)». 

19 Per questo dativo si veda Kihner-Gerth, Griechische Grammatik, II 1,433 s. 

- 144 -



comitativo del suo primo elemento (avt6-) e che la sfera d’impiego del composto sia 

quella del trasporto per mare. 

Se si ritorna, dopo questa analisi del composto, al suo uso nelle Coefore, sembrerà 

logico partire dalla stessa analisi e di parafrasare avbt6M0@TtoG non già con aùvtòg 

TtÒV MOPTOY MÉEpWY, con Garvie, bensì con il sintagma avtàò gdptw. L’espres- 

sione otelyovta avt6goptoy significa dunque «mentre avanzavo con tutto il mio 

carico». D’altronde, l’espressione è metaforica, a giudicare dall’uso che ne fa 

Plutarco: Oreste paragona il suo viaggio per terra a un viaggio per mare; non viaggia 

con una nave vuota, ma con tutto il carico, cf. v. 560 tavtehiî]j cayi]v EXwv. 

Quest’uso metaforico dell’aggettivo, dedotto dal semplice esame del dossier lin- 

guistico di abt6popTtOS, trova conferma, secondo me indubbia, quando lo si ricolloca 

nel contesto delle Coefore. Nella stessa scena, alcuni versi prima, quando Oreste si 

rivolge al portiere e lo invita a trasmettere il suo messaggio, gli chiede di sbrigarsi, 

perché la notte sta giungendo; «è l’ora», dice, «in cui i viaggiatori gettano l’ancora 

nelle case accoglienti verso gli stranieri» (vv. 661 s. pa è èun6pousg peBléÉvat / 

àyxvpav èv èdpowi zavòdbnowg EÉvoy). La metafora del navigante applicata al 

viaggiatore per terra è qui evidente: il viaggiatore per terra, quando sopravviene la notte, 

cerca una casa per fermarsi, come il navigante cerca un porto per gettare l’ancora. 

L’uso di avbt6@0optog mi sembra che continui questa metafora. Il viandante è 

paragonato a un viaggiatore che non viaggia su una nave vuota, ma con tutto il suo 

carico e che sta per gettare l’ancora quando la notte sopraggiunge. Si aggiunga che 

l’aggettivo avt6gogtog è precisato dal dativo comitativo-strumentale oixeia cayfj. 

Questo complemento precisa che il viaggiatore non è un mercante che commercia tra- 

sportando un carico di proprietà altrui, ma che viaggia per conto proprio, con un carico 

proprio. La notizia che porta non è il motivo del suo viaggio, ma la porta in aggiunta. 

La metafora della nave è congiunta ad un’altra metafora, quella del cavallo atteccato al 

carro, che si presenta immediatamente dopo, al v. 676: @oneo devo° ameGuynv 

a6das. Questa volta è la metafora dell’animale che si distacca quando si fa tappa. Ma 

l’accusativo di relazione indica che il viaggio non è stato fatto con un carro ma che 

Oreste è venuto a piedi. 

Che conclusioni si debbono trarre per la messa in scena e per il problema testuale? 

Se si intende in questo modo il composto avt6qogtoc, dovremo concludere che il 

significato del termine, pur non escludendo certamente la possibilità che Oreste stesso 

porti il suo bagaglio, non la impone, e che pertanto non è il caso di modificare il testo 

del ms., indicando la presenza di vari personaggi che accompagnano Oreste nel mo- 

mento della sua seconda entrata in scena. Oltre a Pilade, c’è almeno un servitore che 

porta il bagaglio. Questa messa in scena non è una reinterpretazione del testo originale 

- 145 -



fatta da un regista in occasione di una ripresa delle Coefore: è la messa in scena origi- 

nale20. 

In conseguenza, la presenza di un servitore seduto su un bagaglio nell’iconografia 

della scena dell’incontro tra Oreste ed Elettra su due vasi del quarto secolo, dovuti al 

pittore detto «il maestro delle Coefore» (Napoli 2858, Monaco 3266) potrebbe proprio 

essere stata ispirata dal testo delle Coefore2!, anche se il pittore confonde, se le cose 

stanno così, la messa in scena delle due scene dove Oreste e Pilade ritornano. 

Che conclusione si deve trarre in generale per la lessicografia? 1 tre usi di 

avt6popto6 noti nel loro contesto sono assolutamente coerenti: tutti e tre, una volta 

in Eschilo e due in Plutarco, significano «con tutto il carico». La sola differenza è che 

Plutarco usa il termine in senso proprio e Eschilo in senso metaforico. Quanto alle due 

occorrenze di Sofocle e di Cratino segnalate da Esichio, non siamo in grado di deter- 

minarne il senso per l’assenza del contesto. Dunque, considerando i tre usi in cui 

avt6poptog compare contestualizzato, questo aggettivo deve essere collocato nella 

lista degli aggettivi composti ipostatici che iniziano con avto- e presentano l’equiva- 

lente di un dativo di accompagnamento precisato da avt6622. In questo senso si do- 

vrebbe riscrivere la voce avt6optos dei dizionari. 

Paris . Jacques Jouanna 

Osservazioni: 

] agree that 561 and 713 need not agree mathematically, and it is a great pleasure to 

find your acceptance that plan and execution need not correspond precisely with each 

other: what you say is in harmony with PCPhS 189, 1963, 21-62. But the adjective 

avt6gpoptosg here, and in Soph. frg. 251, seems to me to point to travelling light, and 

as for Cratinus I assume that he is making a joke. If we consider a related idea, 

avté60otoXo0g, at Soph. Phil. 496, the underlying sense is plainly ‘drop everything and 

come under your own steam’ (the English idiom must excuse the anachronism), and 

we find the same sense in AP 7. 585. It is not impossible that à0x£uov at Soph., £ZI. 

20 Ricorderemo che nell’Elertra di Euripide, Oreste e Pilade vengono accompagnati da servi che 
portano dei bagagli (cf. v. 360 èò1ad0i) e che questi servi entrano nella casa di Elettra (cf. v. 364 

du@ss). 
Per la riproduzione di questi vasi, cf. ex. gr. L. Séchan, Études sur la tragédie grecque, Paris 
1967 88 s. (fig. 27 e 28); per il vaso di Monaco, si veda altresì la riproduzione in A. D. Trendall 

e T. B. L. Webster, IlIlustrations of Greek Drama, 43 (IIL.I 4). L’accostamento di questo 
personaggio seduto su un bagaglio con Cho. 675 è stato fatto da J. H. Huddilston, Greek Tra- 

gedy in the Light of Vase Paintings, London 1898, 50 s.; H. Goldmann, The Oresteia of 

Aeschylus as illustrated by Greek Vase-Painting, HSPh 21, 1910, 131; A. D. Trendall, Studies 

D. M. Robinson, 1], St. Louis 1953, 122. 

22 n Eschilo, si trova un altro aggettivo appartenente a questa categoria: avt6npeuvog in Eum. 
401. 

2 

- 146 -



36-37 may allude to the same idea: more numbers would be a potential danger and 

Clytaimestra might be suspicious. The word Euvéuzoopo., ‘fellow-travellers’ would 

be a flattering choice for «un ou plusieurs serviteurs portant la cargaison» and it is also 

unlikely that the queen would invite in any number of servants to receive hospitality on 

the same level as Orestes. : 

Lastly we have the purely technical difficulty of the formation of òtwo86mt0uG as 

an accusative plural. LSJ offer only Aristotlé frg. 189 and Dioscorides. Perhaps 

‘“octopus’ was so familiar that it was thought of without too strict an eye on its 

etymology. “Oedipus’ similarly can be declined in two different ways. But can we 

extend the same licence to òmwo8610u6? 

Roger D. Dawe 

Page 138 It is not clear to me why the servant to whom Clytaemestra addresses her 

order should not be a slave. How would the audience distinguish a slave from a free 

servant? 

I agree with Taplin, Stagecraft 343, that Orestes and Pylades depart, not at 715, but 

at 718, «since Clytemnestra evidently says 716-18 for their benefit and not to herself’. 

On the question of the number of her attendants, she is certainly accompanied by more 

than one at Ag. 855 (cf. 908), so that in this ‘mirror-scene’ we might expect the same 

arrangement here. But at Ag. 1372 1 should prefer to think that she is unaccompanied, 

standing in glorious isolation over the corpses. 
Page 139 (last sentence of first paragraph) It is true that the emendations under 

discussion affect every word in the line (except xai), but if Taplin is right to suggest 

that the alterations were deliberately made by a later producer to provide spectacle, this 

is hardly significant. They all amount to a single corruption. What is the dramatic 

point of the proposed contrast between the two entrances of Orestes, unaccompanied at 

the beginning of the play, but accompanied in the present scene? Are we to suppose 

that on the first occasion the retinue was for some reason left offstage? Is it necessary 

to suppose (p. 139) that on their second entrance Orestes and Pylades hide their 

swords? 

Page 140: Verrall (p. 185) also laid stress on the social status of the supposed 

travellers. 1 am not sure that 1 see the dramatic point of this particuiar «décalage» 

between «prevision» and «réalisation». The planning of a difficult entrance to the 

palace, which turns out after all to be easy, does have a point, in that it keeps the 

audience in suspense, and shows us that Orestes is entirely preoccupied with how to 

deal with Aegisthus. 
Page 142: At least at 700 a plural would seem less natura] than the singular Èyw. 

No mention is made of another gloss of Hesychius (s.v. abtoAN}xuBog), which 

gives support to the interpretation «burdened myself with my own baggage»: ...î} àv 

tavt@v Baotatovzeg tijv AMjxvBov, ov dr olxet@v. 

- 147 -



Pages 143-44: the two passages of Plutarch are helpful. Although 1 should be 

happier if there were some fifth-century occurrences of avtavdpos, 1 am prepared to 

accept that avt6@0pTto5 here could mean «with all my cargo». But 1 still do not 

understand why Orestes should want to emphasise this fact. 

Page 145 n. 20: Eur. £7. 360 is deleted by. D1ggle but 1 do not know why. 1 cannot 

find any òuGesg at 364. 
Page 146: But see also the Melian terracotta relief of c 450-40 (cited in my 

Commentary on 675), in which, in contrast to pre-Aeschylean Melian reliefs, there is 

no servant at the tomb. 

Alex F. Garvie 

It is admitted that Orestes and Pylades were not accompanied by anyone else when 

they visited Agamemnon’s tomb. If they have a servant (or more than one) when they 

reappear in the guise of travellers, the question must arise, how have they acquired 

him? Could a stranger arriving at a Greek city simply hire a porter on the street? 

Would this have seemed natural to the audience? 

Martiì1 L. West 

Replica: 

AR.D.. Dawe 

Vous apportez dans la discussion un parallèle intéressant, l'emploi de avt60toì0G 

dans l'Anthologie Palatine 7.585. Cet emploi parallèle confirme bien la métaphore de 

la mer chez Eschyle. Mygdon a atteint le terme de sa vie «avec son navire» 

(avt60t0X0g) et non en empruntant le bateau des morts. Mais pour autant, il n'y a 

pas référence à un «travelling light». L'épigramme évoque un navire, qui de son vivant, 

était souvent chargé (BowWopévnv) d'un butin tiré de la mer. De manière comparable 

dans le Philoctète 496 Philoctète envoie des messages à son père pour qu'il vienne le 

chercher «avec son navire» (avt60t0K0ov); l'idée implicite est qu'il ne doit pas 

envoyer un autre navire pour venir le chercher. 

Quant au pluriel Euvéuzopo.n, il me paraît difficile d'en faire un pluriel de majesté à 

cause du déictique qui correspond à un geste montrant dans l'espace visible ce dont on 

parle. Est-ce qu'un déictique au pluriel peut désigner une seule personne? Existe-t-il 

d'autres exemples dans le théàtre grec? 

La dernière remarque sur ònm086n0v6g pose une question de méthode importante. Sì 

le LSJ avait enregistré l'exemple d'Eschyle en respectant le texte du manuscrit, les 

- 148 -



philologues modernes accepteraient la forme et ne la considéreraient pas comme une 

licence. Le LSJ, malgré son excellence, n'est pas la norme de l'usage. Les faits de la 

langue grecque sont dans les manuscrits, et non dans les dictionnaires. *OmoBòénovs 

est, du fait de sa rareté, une lectio difficilior qu'il faut accepter comme telle et en tirer les 

conséquences qui s'imposent pour l'histoire de la langue. 

A A. F. Garvie 

-P. 138: votre remarque résulte d'une erreur d'interprétation de mon texte. La 

distinction ne porte pas sur serviteur et esclave (qui sont synonymes), mais sur le fait 

de savoir s'il s'agit d'une femme esclave ou d'un homme serviteur. 

-P. 139: votre argumentation prend pour base une hypothèse («si l'hypothèse de 

Taplin est vraie») pour justifier une correction. Je préfère partir des faits, c'est-à-dire 

du texte transmis, ce qui me permet de faire l'économie d'une hypothèse. 

- P. 140: le «décalage» entre «prévision» et «réalisation» existe. Et c'est déjà l'essentiel. 

On peut l'expliquer, sans aucun doute, de plusieurs manières qui ne s'excluent pas. On 

peut aussi penser que cette facilité imprévue de la réalisation est un signe de l'aide des 

dieux ou du mort. 

- P. 145, n. 20 : vous avez raison. Le mot èuéegc ne se lit pas au v. 364; c'est au vers 

394. Je devrais rétablir dans le texte la bonne référence. 

A Martin L. West 

Si Oreste et Pylade arrivent au début sans bagage et s'ils arrivent ensuite avec des 

bagages, les ont-ils achetés dans un magasin? Le spectateur n'est pas plus étonné de 

voir arriver la seconde fois Oreste et Pylade avec un ou plusieurs esclaves qu'avec des 

bagages. Les serviteurs venus avec les bagages sont restés d'abord à l'écart. Oreste et 

Pylade sont venus en éclaireurs. Il fallait bien expliquer aux spectateurs le plan de ruse 

avant de l'exécuter. De méme dans l'Electre de Sophocle, Oreste arrive d'abord sans 

rien pour expliquer le plan de ruse et revient la seconde fois avec une urne. L'a-t-il 

achetée dans un magasin? Il est vrai que Sophocle prend soin de faire dire à Oreste 

qu'il a caché l'urne dans un taillis (v. 55). Mais c'est 1à le signe d'une plus grande 

exigence de vraisemblance au fur et à mesure que la tragédie a évolué. Les 

contemporains étaient déjà sensibles à l'évolution de l'exigence de vraisemblance des 

spectateurs (voir les Grenouilles d'Aristophane). 

- 149 -



NESTORE E L’AMORE PER I FIGLI 

(UNA NOTA SULLO SCOLIO HMQR A +y 400 s.) 

In un recente contributo uscito su “Athenaeum” del 1997!, J. Lundon analizza con 

la consueta competenza e bravura il seguente scolio al libro III dell’Odissea: 

oi à\hol yuvatxag Exovai. dwnep ov ovvidbvy è Znvddotog tÒ uidtexvov (v. L 
PA StexXVvOY) tofi z0omtoîù tobs duo otixovsg mEQLEYpavyev. 

Il passo commentato dallo scolio è quello relativo alla xoiunow di Telemaco in 

casa di Nestore (y 395-403). È sera: tutti i figli del vecchio eroe tornano a casa, e 

Pisistrato, il solo rimasto, viene messo a letto con Telemaco: 

avtà Ezrei onelodv v Em6v @° doov fj6ghe Bupéc, 395 
ol uèv xaxxelovieg EBav olxévde Exagtos, 
tòv è avtoù xoiunos T'eprjviog innbota Néotwp 
Tniépazxov, gihov viòv ‘Odvaotjog Beiolo, 
tontoîc Èv hexteoawv Hx° alBovoy towWovz1o, 
sà è do° tuLueAiny INewiotgatov, doxapov àvdp@v, 400 
ès oi Ev 1jideog naidwv 1jv Èv ueydpowLy: 
avtòs Ò avte xaBebde pux@ ddpov $ynioto: 
16 è dhoxog déonowwva Méxosg n6povuve xai ebvijv. 

Lo scolio non ha lemma, ma è come se lo avesse, perché le parole oi àhhot 

Yuvaîxas Exovai vogliono chiaramente contrapporre la condizione degli altri figli di 

Nestore, tutti coniugati, a quella di Pisistrato, che è ancora scapolo (v. 401 &v 1ji8£00), 

e che resta a dormire a casa del padre perché non ha una famiglia sua a cui tornare?. 

Insomma non c’è dubbio che i &vo oatixol a cui lo scolio fa riferimento, e che 

Zenodoto voleva eliminare, siano il 400 e il 4013. 

Dei quattro testimoni di questo scolio, il solo H riporta Qubtexvov, mentre MQR 

hanno quiétexvov, che gli studiosi per lo più preferiscono‘. La scelta fra le due 

Ì J. Lundon, “Abilità artistica” o “amore paterno” nello scolio HMQR a y 400-401?, 
Athenaeum 85, 1997, 611-24. La mia nota vuol essere un piccolo contributo a conferma della 

tesi di fondo di questo articolo. Poiché sono personalmente digiuno dei problemi inerenti alla 
scoliastica omerica, intendo offrire all’amico Lundon una segnalazione e nulla più. La stessa 

bibliografia non va al di là di quella utilizzata da Lundon, ed è inutile dire che la lettura diretta 
dell’articolo di Lundon è presupposta in ogni mia riga. 

2 Si noti comunque che ol pév xaxxeiovteg comprende anche i yaLBQoi di Nestore (cf. v. 
387). 

3 Così fin da Scholia Graeca in Homeri Odysseam ex codicibus aucta et emendata, ed. G. 

Dindorf, I, Oxford 1855, 159. Del resto non esistono, in questo brano, altri due versi consecutivi 

che si possano immaginare espunti senza grave danno per il senso e anche per la sintassi. Per 

dw(neo) = ergo in contesto dottrinale cf. F. Montanari, Termini e concetti della Poetica di 
Aristotele nello sch. MQ Odyss. 4.69, SCO 29, 1979, 171-74. 

4 H è l’Harleianus Mus. Brit. 5674; gli altri tre codici sono il Venetus Bibl. Marc. 613 = M, il 

Mediolanensis Bibl. Ambr. (partis superioris Q 88) = Q, e il Florentinus Bibl. Laur. 57.32 = R. 

UEAIS 17/1999 - 15} -



lezioni è cruciale non solo — ovviamente — per la comprensione dello scolio come tale, 

ma anche per la comprensione delle ragioni che indussero Zenodoto all’atetesi. 

Rimandando alla lettura diretta dell’articolo del Lundon, mi risparmio ulteriori 

precisazioni e riassumo la questione nel seguente modo. Può darsi che Zenodoto 

condannasse questi versi perché ci vedeva un’allusione all’omosessualità”, oppure 

perché questa pratica di far dormire in un solo letto due persone del medesimo sesso 

non trovava paralleli nell’epos omericoS. Nell’un caso come nell’altro, la risposta dello 

scolio appare fuori tono”?, e non è in base a un’aleatoria e probabilmente impossibile 

ricostruzione del pensiero di Zenodoto che si può assegnare la preferenza a questa 0 a 

quella delle due lezioni®. La risposta al quesito potrebbe risiedere anche nei successivi 

vv. 412-16, in cui sembra di capire che i figli di Nestore, nuovamente riuniti®, portano 

Telemaco davanti al loro padre. Fra i soggetti di xàQ è ... eloav e &yovteg c'è 

Cf. Lundon, 613 n. 6. Lo stesso Lundon (pp. 619 s. e n. 33) precisa che una scelta ‘meccanica’ 
fra le due lezioni non è possibile, visti i rapporti genealogici ancora piuttosto oscuri fra i 
testimoni, e visto anche — aggiungo io — il carattere decisamente poligenetico dell’errore (quale 
che esso sia). Per le scelte testuali degli editori e degli studiosi si veda ancora Lundon, 613 s., 

con note. 

Lundon, 617 s. . 

Lundon, 616 e u. 23. Il xàg (sc. xoiunoe, v. 397) indica appunto che il letto era lo stesso, e 

non che c’erano due letti vicini. ” 
7 Se Zenodoto dubitava dei versi per il loro fumus di omosessualità, la confutazione non dovrebbe 

basarsi, o basarsi solo, sul Qibtexvov, ma dovrebbe anche rispondere che questo fumus non 
esisteva, e che era nient’altro che una fantasia di Zenodoto. A meno che, naturalmente, il 

PustEXvOY non consista in uno scrupolo di realismo, in forza del quale il poeta avrebbe scritto 
i vv. 400 s. per esplicitare la condizione di scapolo di Pisistrato. Come giustamente osserva 

Lundon, 621, l’effetto più vistoso dell’eliminazione dei due versi è che Pisistrato non dormirebbe 
più in casa del padre, non ci sarebbe questo momento di affetto, ed ha senso che lo scolio obietti 

a Zenodoto che, con la sua atetesi, egli elimina dalla scena il qiA6texvov. Ma l'intenzione di 

Zenodoto non può essere stata quella di cassare il Piibtexvov, bensì, necessariamente, un’altra. 
In poche parole, noi non possiamo dedurre dallo scolio e dalla sua confutazione quale fosse il 

vero movente dell’atetesi zenodotea. 
8 Qual è infatti il GiAdtexvov che verrebbe meno con l’atetesi di Zenodoto? K. Nickau, 

Untersuchungen zur textkritischen Methode des Zenodotos von Ephesos, Berlin 1977, 227 s., 

suggerì che esso potrebbe risiedere nella tecnica omerica (che gli scoliasti sopravvalutano) di 

comunicare con il lettore attraverso flebili ed impalpabili allusioni; in questo caso, la 
sistemazione di Telemaco e Pisistrato nello stesso letto servirebbe ad isolare quest’ultimo dai 
suoi fratelli e a far capire che sarà lui, tra i figli di Nestore, a fare da accompagnatore a Telemaco. 
Lundon, 619, obietta che questa ipotesi di Nickau può non essere altro che un’elucubrazione 
priva di riscontro nella mentalità antica. Lo scolio si sarebbe espresso in maniera decisamente 

oscura (una cosa che del resto il Nickau metteva in conto, dal momento che secondo lui lo scolio 

non era integro). Vero è che Pisistrato, per poter accompagnare Telemaco, deve potersi 
immaginare scapolo, cosa che si deduce dai versi incriminati da Zenodoto. L’ Hji@eog non aveva 

responsabilità verso terzi, e per questo poteva intraprendere missioni che comportavano assenza 

dall’ oîxia e/o pericolo di vita. Si ricordi per esempio che, nelle Fenicie euripidee, il figlio che 
Creonte dovrebbe sacrificare per la salvezza di Tebe è il giovinetto Meneceo, non il promesso 

sposo Emone: Alpovoc uv ouv ydpoi / opayàsg àneipgyovo” où yde totuw fjdeoc (vv. 
944 s.). 

9  Una cosa notevole è che essi se ne vanno olxévde Éxaotog (v. 396), ma al mattino dopo 

ritornano èx BaAduov (v. 413). i 

“
 
u
 

- 152 -



anche Pisistrato, giunto come sesto (v. 415), e ciò può apparire incongruo col fatto che 

Pisistrato e Telemaco hanno passato la notte insieme, e che quindi presumibilmente 

non si sono mai separati. 1 motivi della diagnosi zenodotea, insomma, possono essere i 

più impensati. 

La superiorità di @iA6texvov si può invece sostenere attribuendo il dovuto valore 

alla differenza di status — e quindi di trattamento — che oppone Pisistrato ai suoi 

fratelli. Mentre infatti questi ultimi tornano a casa, l’ 1jid£og Pisistrato continua a 

godere dell’ospitalità dal padre. Ed è proprio in questa ospitalità che lo scoliasta avrà 

ravvisato la qubotexvia di Nestorel®. 

11 problema però è che, se si accetta il testo di H, il Gii6texvov non risulta 

attribuito a Nestore, bensi al Poeta stesso (mentre con Quidgtexvov tale difficoltà 

scompare). Îl Lundon non nasconde né minimizza questo dato di fatto, ma osserva che 

«il problema potrebbe risolversi se si tiene presente che, nel linguaggio degli scoliasti, 

la parola tolnt1)S può essere impiegata in senso metonimico. Qui, infatti, il “poeta’ 

non starà a significare in senso lJetterale il poeta, bensì il mondo da lui creato e 

rappresentato nella sua poesia. L’amore paterno di Nestore come quello di Priamo [...] 

saranno, per i commentatori antichi (e Aristarco), casi particolari di un rapporto che 

esiste, o dovrebbe esistere, fra padri e figli in questo mondo. Se è effettivamente così, 

l’accostamento problematico di Ttò QGIA6tEexXVOY € TOÙ MOMTOÎ si spiega e non 

oppone più un ostacolo insormontabile alla scelta della lezione»!!. 

Credo che queste intelligenti osservazioni bastino per dar ragione al Lundon, ma io 

vorrei segnalare un parallelo che può fornire un ulteriore e concreto sostegno alle sue 

conclusioni. Nell’incipit dell’orazione LXV di Imerio, la Contra eos qui segniter 

orationes audiebant, sì legge: 

ovvàdyel notè xaì ’Ayidhiws àné6vtos ExxAncoiay “Oungoc, GAà Lingav 
tavmy xaì cruvBgwndtovoav, donto oluai EB£ wvy EvdbsiEacdaL 
ò11 Gxwv xaìi uî} BovAibuevoc tovtov àyeipgeL. 1òYv 
CUAA 0 y o v. èxelvo 16 Béatgov rai thv Ew avi@ yvopnyv 108 nomtiof 
xatavònocov, ò1 otuyvate uîv è Baoiieùs Eì toîs mapgoîai rpdyuagi rai 
xatnyogeî tfic tUuxng xTtA.12 

L’uso dei verbi che noi chiamiamo causativi, e che ‘confondono’ l’autore che 

descrive e il personaggio che compie l’azione, è noto fin dagli incunaboli della critica 

10 Per l’attenzione degli antichi sulla Quiotexvia omerica si vedano gli esempi censiti e commen- 
tati da Lundon, 621 s. i 

11 Lundon, 623 s. 
12 65.1, p. 232.1-7 Colonna = Himerii declamationes et orationes cum deperditarum fragmentis, 

ed. A. Colonna, Romae 1951. Traduco la parte che ci interessa, cioè fino a 0UA}0YyOv: «Omero 
una volta convoca l'assemblea anche in assenza di Achille, ma si tratta di un’assemblea ristretta e 

accigliata, con ciò volendo indicare, credo, che riunisce questo concilio di malavoglia, 

neghittosamente». La scena omerica è quella di T 43-53. Per èvògiEaoBai, Lundon mi fa notare 
che è corrente nei commentatori omerici. 

- 153 -



letteraria!3. Il ouva&yeL che dà inizio all’orazione di Imerio, e che ha come soggetto 

“’Ounposc, rientra appunto in questo modulo espressivo, perché colui che ouvàdYyeL 

non è ovviamente Omero, bensi Agamennone!4. Più avanti, nella pericope che ho 

stampato con la spaziatura, lo schema si ripete (èYyeipeL = ày£ipely moweî 1Ov 

°Ayauéuvova), ma con l’aggravante che, in questo secondo caso, anche le parole 

Gxwv xaì uî) BouAdgpevos sono riferite a Omero invece che ad Agamennone. Qui 

non è più solo una questione di verbo causativo, ma di effettiva metonimia 

autore/personaggio, una metonimia in cui il secondo eredita tutte le funzioni del primo: 

‘“’Ounposg =’Ayapéuvwov. Non si tratta naturalmente di sviste, ma di usi brachilogici, 

fra i quali il lettore antico si orientava benissimo!. Perciò a fianco di toù oMtOD = 

tfjs “Ounpwijg omaews esiste anche la possibilità, più diretta, di TOU MOmMtTOÙ = 

109 Né£otopos, equivalenza che, beninteso, va interpretata in senso relativo, e solo 

come funzione circoscritta allo specifico contesto. 

Firenze Walter Lapini 

13 Cf. Thuc. 1.5.2 xai oi mahaloì 1@v momMI@V 1À5 TUOTELG TOV XATATAEOvTWY 
navtax0oî dpoims Eowtàvtes gi Anotai slolv. 

14 C£. G. M. Greco, Due note imeriane, Prometheus 24, 1998, 264-70, in partic. p. 268 n. 18: 

«Soggetto sintattico è Omero, ma è evidente che Imerio pensi ad Agamennone, come appare 
anche da quanto segue». 

15 Non ci è utile J. L Porter, Hermeneutic Lines and Circles: Aristarchus and Crates on the 

Exegesis of Homer, in Homer's Ancient Readers, The Hermeneutics of Greek Epic's earliest 
Exegetes, edd. R. Lamberton - J. J. Keaney, Princeton 1992, 67-114, p. 79, e neanche Plut. /s. 

et Os. 379a, in cui si parta dell’uso di espressioni come ©veloBa: IAdtwva e bmoxgiveoBai 
Mévavdòpov nel senso di veioBai BiBiia TIAdtwvoGg e diatideoBair Mevdvdpou 
noujuata. 

- 154 -



LE CONGETTURE ESCHILEE DI ADRIEN TURNÈBE 
PARTE PRIMA: L’ORESTEA ® 

Adrian Turnèbe, o forse meglio Adrian Tournebus!, fu una delle figure più insigni 

dell’umanesimo francese. Nel 1547 succedette a J. Thouzat (Toussaint) 

nell’insegnamento della lingua gréca presso il Collège Royal e dalla sua scuola per 

vent’anni uscirono tutte le personalità che nella seconda metà del secolo si distinsero 

in Francia negli studi di latino e di greco, come nelle lettere francesi: tra questi H. 

Estienne, P. Ronsard, R. Belleau, J. Passerat. Nel 1551 fu nominato imprimeur royal 

. per il greco, incarico che ricopri sino al 1555; a partire dal 1562 abbandonò la 

cattedra di greco per ricoprire quella di filosofia greca sino alla morte (1565). 

Nella sua immensa opera di filologo spiccano tra l’altro le edizioni di Eschilo 

(1552), di Sofocle e di Aristotele (1553), insieme ad una vasta raccolta di poeti greci 

da Tirteo a Callimaco che vide la luce nello stesso anno; nel 1554 pubblicò la prima 

edizione francese dell’/liade. 

In particolare l’edizione di Eschilo si segnala come monumento di una capacità 

straordinaria di costituire e intendere i testi. Mentre per il Sofocle dell’anno seguente 

il Turnèbe disponeva di un manoscritto di base?, per Eschilo utilizzò, come egli 

stesso dichiara nella breve prefazione della sua edizione, pur senza nominarlo 

esplicitamente, un ésemplare dell’Aldina, che, come è noto, vide la luce nel 1518 ad 

opera dei successori di Aldo Manuzio, soprattutto di Francesco da Asola (Asulanus), 

testo di cui lamenta il gran numero di errori e cattive lezioni che egli cercò di sanare 

come un buon medico, intervenendo sulle numerose ferite con la massima cautela, 

come dice egli stesso nella prefazione, dedicata a Michel de l’Hospital: 

Tîv Aix0Aov (sic) &Exdo01v vnoctnod&juevoi, peîtov Kcaì èvoKoAMtEpov 

àveLAngoteg ÈpyoAdBnua, 1À Svaxepetag H6n Epyw repopevoi, èyvocapev, î 

Gote KcxaBa&nep nrponpobpeda, 16 npaypa £ig tv npocijkovoav Kat6pBwoly 

Kcatavifjigai duvnBfivai. Mvupimv yàp dowv ytépovta sgalidtov eLpévrec, Kaì 

OoNEpeì KaxoijBeo1, Kcaì yayyparvobdto1y EAkeo1 Bpbovta Katagwmpd&cavtes, 

roAldKIG UGACia GLOXEBÉVTEG oLK eixojplev énwsg Bnodpeda 16 rapòv voficar. 

Towyapodvy 16 16v rapiévtov iatpàv tfiutv t6te nepréotn 16, pndèv 

ànepiwocéntws Kiveîv pnòdè padiovupyetv Ev puòddowv ovbtM Kaì niadapoîg 

Kaprivoig, Kcaì dvyeiav oxedòv éEopvupévow. ‘HyovpeBa yàap, e& 1g 

evYvOpLOVEt, HA&AAOV fiuîv eiceoBar 16v KatopBoupévaov fì pépyww fEew 1Àv 

Questo lavoro è una prima sezione di un nuovo repertorio generale delle congetture proposte al 
testo di Eschilo, promosso in collaborazione dalle Università di Trento, Cagliari e Lille IIlI. 

! Questo è, secondo J. Letrouit (Centuriae Latinae, Genève 1997, 761-66), il vero nome 

dell’umanista francese, attestato, tra l’altro, dalla sua firma posta in calce ad un atto datato 22 
settembre 1551;, il nome, un toponimo di origine normanna attestato sin dal XII sec., deriverebbe 
dallo scandinavo thorn «spina» e bà «dura». 
Si tratta del Tricliniano 2711, cf. R. Aubreton, Démetrius Triclinius et les recensions médiévales 

de Sophocle, Paris 1949, 29 - 45. 

155



ènotuyyavopévov. Tpeîs pévtoi 1Àv 1paywdLÀVv obK &v òKvoinpev 

duoxvpicacBar obK g Etuyxev ÎLîv d1wpB8@oBa1. ‘Avtiypagov yàp eì péAa 

1n0Ao1dv 10apà 10$ Aapiapotà&tov rpoEdpov Aipd&pov ‘Paykovwjtov Kopwd&pevo, 

àgpoppîig EtbXojpev eig tv &Kcpifwoy 1îî Exddcewe 1Av TPLÒV KaiMiotng' Èv 

t10îg &AAaw bnooKxa&Lopev, KategicéoBai 10Î Katapticpioî tv avtòv 1pénov 

|à duvnBéEvteg &àvtiyp&gwv ànopia. OvK dAiya pévior àtta, t10Tto pèv 1Àv 

cxyxoMov bnotTiBeLEvov, t0dto èè bnayopevovboansg 1g t0 pntoù dtavotac, eig 

1Òò Oy1Èg GnoKateotijCaJev. 

Fortunatamente per la triade (Prometeo, Persiani, Sette contro Tebe) ebbe 

l’opportunità di utilizzare un manoscritto donatogli da Aimar de Ranconet, 

identificato dall’Elmsley col Parisinus Graecus 2789, trascritto nel secolo XV e 

indicato a partire dal Turyn con la sigla Pd, in cui egli ebbe un valido supporto per 

queste tragedie®. Per quanto riguarda invece l'Orestea e le Supplici, non disponendo 

di manoscritti, poté contare sull’aiuto di scolî e sulla sua perizia linguistica. Che 

Turnèbe abbia utilizzato degli scolî appare indiscutibile da una serie di lezioni che 
non possono avere altro che questa origine’. Wilamowitz°, Hermann° e Pfeiffer’ 

hanno ritenuto che si trattasse degli scolî pubblicati dal Robortello nel 1552. Più 

convincente è l’ipotesi della Mund-Dopchie® e di Gruys°, secondo i quali Turnèbe 

avrebbe utilizzato il Parisinus Graecus 2070!°, un manoscritto contenente gli scolî 

medicei a Eschilo trascritti da Arsenio di Monembasia e conservato a Fontainebleau 

almeno a. partire dal 1542!!, quindi a lui facilmente accessibile. È altrettanto 

probabile che Turnèbe non conoscesse neppure l’edizione del testo di Eschilo del 

Robortello dello stesso 1552!2 in quanto egli ignora la distinzione di Agamennone e 

Coefore operata dal collega. La totale dipendenza dell’edizione del Turnèbe 

dall’esemplare aldino è evidente sin dal frontespizio, che propone come unica 

tragedia Agamennone e Coefore, perché il codice Mediceo (M), da cui l’Aldina 

dipende, contiene solo i vv. 1 — 310 e 1067 - 1159 della prima tragedia e omette 

l’inizio dell’altra, in modo che chi non aveva altri elementi di riscontro le poteva 

considerare una sola: così il frontespizio dell’ Aldina recita AIEXYAOY TPATQAIAI 

? In realtà il Paris. Gr. 2789 non dovette essere l’unica fonte alla quale il Turnèbe attinse per la 
triade, ma è possibile che egli si sia servito di altri manoscrìtti e delle testimonianze di autori 
antichi, Come Cicerone ed Esichio, cf. M. Mund-Dopchie, La survie d'Eschyle à la Renaissance, 

Louvain 1984, 46 — 52. . 

‘ Cf. Mund-Dopchie, 52 ss. 
5 Cf. U. von Wilamowitz-Moellendorff, Aeschyli tragoediae, Berlin 1914, V-VI. 
6 Cf. G. Hermann, Aeschyli Tragoediae, Berlin 1859°, XV — XVII. 
7 Cf. R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship from 1300 to 1850, Oxford 1976, 136. 
3 Cf. Mund — Dopchie, 53. 
? Cf. A. Gruys, The Early Printed Editions (1518-1664) of Aeschylus, La Haye 1981, 43 ss. 
10 Sul Paris. Gr. 2070 cf. O.L. Smith, Arsenios and Parisinus Graecus 2070, GRBS 12, 1971, 101- 

106, in particolare 101 e n. 3. 
!1 Questo appare un dato sicuro, come ha mostrato Smith, 104 e n. 12, secondo il quale, inoltre, la 

fonte principale dell’edizione degli scoli di Robortello fu un apografo del Paris. Gr. 2070. 
Non ci sono elementi sicuri per stabilire i rapporti tra i due studiosi, ma è assai difficile che 
abbiano conosciuto l’uno il lavoro dell’altro, cf. Gruys, 32 - 33. 

156



E=. ITPOMHOEYX AEXMOTHI. EINITA ENI GHBAIX. NMEPZIAL ATAMEMNON. 

EYMENIAEX. IKETIAEX. e quello di Turnèbe AIXXYAOY TIPOMHOEYX 

AEXMOTHY, EIITA EI OHBAIXL, IEPXIAI, ATAMEMNON, EYMENIAEEI, 

IKETIAEX. 

L’edizione di Turnèbe si segnala pertanto per lo straordinario numero di luoghi 

in cui il filologo francese si è sforzato, riuscendovi assai spesso, di correggere il testo 

dell’Aldina, che aveva riprodotto per lo più gli errori recepiti nell’antigrafo, 

aggiungendovi un certo numero di errori tipografici e congetture erronee dovute a 

cattiva comprensione del testo. Molte delle congetture del Turnèbe sono state 

confermate dalla scoperta di altri testimoni della tradizione medievale (e quindi non 

sono più registrate come tali nei nostri apparati), molte sono state accolte nella 

tradizione a stampa e sono divenute parte del testo eschileo comunemente recepito, 

di esse, peraltro, alcune gli sono giustamente attribuite, altre sono state spesso 

dimenticate e magari sono state riproposte da altri, e oggi corrono negli apparati 

critici e nei repertori sotto il nome di questi ultimi'*. Altre ancora, non più riprese e 

dimenticate, pur se non meritano forse di essere ridiscusse oggi, devono essere 

considerate per una retta valutazione della sua figura di filologo. 

Una raccolta sistematica delle congetture del Turnèbe può essere utile in questo’ 

momento in cui ci si sta rendendo conto dell’opportunità di una verifica sistematica 

della tradizione a stampa, in cui talvolta l’emendatio è stata praticata con una certa 

generosità. A questo punto una collazione dell’edizione del Turnèbe con l’antigrafo 

aldino può avere importanza, sia per una valutazione dell’opera del filologo umanista 

sul testo di Eschilo, nella sua estensione e non meno sulla sua qualità, sia come un 

primo passo per la costituzione di un repertorio completo delle congetture avanzate 

sul testo di Eschilo, che integri quelli di cui attualmente si dispone. 

Nella prima parte di questa indagine, in cui si è presa in esame l’Orestea, sono 

state rilevate diverse centinaia di differenze rispetto al testo dell’Aldina; per rendere 

più chiara la trattazione, sono state proposte in due colonne parallele le lezioni 

presentate dall’Aldina e quelle presentate dal Turnèbe. A loro volta queste ultime 

sono state suddivise in quattro classi (A, X, B e T). La classe A comprende tutte le 

correzioni operate dal Turnèbe rispetto all’antigrafo aldino, che trovano riscontro 

nella tradizione manoscritta, più precisamente nel gruppo AM sono racchiuse le 

correzioni di errori tipografici o di errori veri e propri dell’Aldina rispetto a M, e 

rappresentano, quindi, la restituzione della lezione dell’archetipo, che, come osserva 

la Mund-Dopchie!*, «si elles rendent hommage aux connaissances paléographiques 

de leur auteur, ne meéritent pas de surcharger les apparats critiques», mentre nel 

gruppo At sono racchiuse quelle correzioni che, confermate da altri testimoni al 

Turnèbe non accessibili, non devono comunque figurare come congetture nei nostri 

13 È il caso, per esempio, di tavpobdjLevog in Cho. 275, già congetturato da Tumèbe ma riproposta 
da Nardoni nel 1974 (BPEC 18, 1970, 33 ss.) e a lui di conseguenza attribuito da Garvie nel suo 

commento alle Coefore (cf. A.F. Garvie, Aeschylus, Choephoroi, Oxfard 1986, 113). 
4 Mund-Dopchie, 53. 

157



apparati. Nella classe X trovano posto quelle correzioni che il Turnèbe ha operato 

sulla base degli scolî di cui disponeva"”. La classe B è costituita dalle congetture del 

Turnébe, come tali registrate nei repertori moderni e nell’apparato critico 

dell’edizione di West!’: sono state indicate con Bwk quelle riportate da Wecklein!’, 
con Bdw quelle riportate da Dawe!® e con Bws quelle riportate da West!’. Della 

classe T fanno parte le congetture di Turnébe che non sono segnalate dagli studiosi 

sopra citati. Al momento non si vuole proporre alcuna valutazione sulla validità delle 

singole congetture; tuttavia è opportuno segnalare che fra esse non mancano i casi in 

cui il Turnèbe si è lasciato trascinare nell’errore dal suo antigrafo proponendo una 

lezione peggiore””, o addiritura ha compiuto rispetto ad esso modificazioni 

inopportune”. Infine, nel gruppo Th sono indicati alcuni casi in cui la lezione che 

presenta il Turnèbe è manifestamente errata e dipende da un errore tipografico, come 

è il caso, per esempio, di Cho. 331, 749, Eu. 59, 113, o da una svista, come in Eu. 

979 

AGAMENNONE” 
Classe Vv. Aldina Turnèbe 

T 2 ufixog & Hv ufikog fiv 
AM 3 EyKcaBev | &yKoaBev 

AM 4 VEKTÉpWVY VUKTÉpWVY 

AM 7=16 èv &v étav 

AM 19 $ia rovov}Évov 81arovovpévov 

AM 417 bRvov $avov 

AM 23 AWpÒv xopÒv 

AM 27 evviv £vvîg 

AM 28 6AoyvupÒv ev@PNnuoÎvIa - dAoAvyHLÒV eLENLODVIA 

Cf. supra, 2. In un unico caso, Cho. 282, la correzione che Tumèbe può aver ricavato dall 

Etymologicum Magnum, edito da Musurus presso Aldo nel 1499, si troverà indicata con “E”. 
16 M. West, Aeschyli Tragoediae, Stuttgart und Leipzig 1998° 
17 N. Wecklein, Aeschyli fabulae cum lectionibus et scholiis codicis Medicei et in Agamemnonem 

codicis florentini ab H. Vitelli denuo collatis ed. N. W., Berlin 1893. 
R. D. Dawe, Repertory of conjectures on Aeschylus, Leiden 1965. 

19 Qualora una congettura sia riportata da tutti e tre gli studiosi, per comodità grafica verrà indicata 
solo la lettera B (lo stesso dicasi per le altre classi, giundi AM + At = A). 

° P. es., cf. Aesch. Ag. 187, 1121, 1150, Cho. 553, 1042, Eu. 506. 
® P.es., cf. Ag. 133, Cho. 184. 

2 In questo confronto tra le due edizioni sono stati deliberatamente tralasciati quasi tutti i luoghi in 
cui lo iota mutum, omesso dall’Aidina, è stato introdotto dal Turnèbe, e così molti casi di minuzie 
ortografiche, come separazioni di lettere non accentate (p. es. tàv èe per t@vé£) in cui non si può 
parlare propriamente di congetture. Sono stati trascurati ancora i segnali di interlocuzione. 

®3 Riproduco ovviamente il testo dell’ Aldina e di Tumèbe nella forma in cui stanno, per cui, talvolta, 
è possibile trovare un accento acuto laddove ci si aspetterebbe quello grave e viceversa, talaltra, 
specialmente nell’Aldina, sigma iniziale e interno di parola al posto di sigma finale (p. es.: Ag. 
115, 268; Cho. 151, 189, Eu. 337, 653). 

158



AM 29 n òpopLàLe Lv ènopBràLev 

T 30 &yYE ov &YYEAMOV 
AM 46 o1paTiOTIV G1PAaTIÀTIY 

AM 50 àA yen GAYEOL 

AM s1 vnaitoOL vnator 

AM 52 Epeot6pevor &peco6pevor 

AM 53 depvotfipi depviotiipn 

AM 55 aiv & àiov 

AM fitig 1jtig 

AM 59 napà B&o1v napoaB&o1v 

T 60 ‘Atpéwc ‘AtpÉog 

Th 63 yvLwoBapîì yaroBapiîi 

AM 67 En Eoun 

AM 68 Èénì nteheîta1 Éo11 tehetta1 

AMBwk 69  OnocAi£wv dnoKAgiMv 

AM 70 darevov bdoKevwvy 

AM - 73 àpoyîig àporîig 
Th 80 1i61 16071 

AM 80 PLUAGSOG ‘ PuUAAASOG 

AM 81 àpeiotwov &peiov 

A 82 Nuepéogatov NUEPpOPOAVTIOV 

Bws _ 87 BuoaKLvETS BLOOKEÎTG 

At 91 $dpoig E6poroi 

At 94 Xpuhijoatog Xpicpato6g 

Bwk 97 kaì èuvat6v Kaì coì èuvatOv 

AM 100 vv 008° étEe vv TtoTtè HÉv 

AM 101 Gyav àpaiveo àyavà paivelg 

AM 102 ànRÀELOTOV &nAnotov 

At /} Bwk 103 Gujog8@6pov Bvj1oB6pov 

Bwk Bws 104  Abnng ppéva ppéva Abrns 

AM 106 KaTtaAnVELEL Katanvéei 

AtX 110 TÀv YEv t1ay&v 

AM - 111 rÀA GKTOPL nipàKTOpL 

AM 115 6T’ &E6niv àpyeiao é, ©° EEbniv èpyiacg 

AM 119 &p’ixbpata tEpikbjLata 

AM 121 = 138 168° eùviKd&tO® 168° Ò viKdtO 

AM 125 gine eine 

AX 131 &ta à10 

24 ] mss. M, V ed F hanno èàyyéAwov, àyvéAlov è già congettura di Triclinio e del ms. G (Ven. 
Marc. 616,0ra 663, cf. E. Fraenkel, Aeschylus, Agamemnon, Oxford 1950, 30 s.). i 

5 Un errore ricorrente dell’Aldina è la confusione di ot con s per lo più in forme di eini (cf. Ag 
68, 259, 272, 310; £u. 191, 252, 648), al punto che, in un caso (Eu. 393), Tumèbe è tratto in 

errore da questa consuetudine del suo antigrafo e corregge la forma giusta. 

159



AM 132 

Bwk 133 

At 134 

At 137 

Bws 140 

AM 143 

AM 144 

AM 145 

AM 151 

AM 153 

T 154 

AM 156 

AM 

T 158 

AM 160 

AM 162 

T 165 

AM 166 

AM 169 

AM 171 

AM 176 

T 179 

Bwk 182 

Th 

T 187 

AM 188 

AM 

AM 191 

T 202 

AM 205 

Bws 206 

x 211 

Bwk 220 

T 225 

Bwk 226 

T 231 

AM 232 

AM T 233 
AM 234 

AM 240 

KVEPUOTI 

o1tpat@BEv 

oikw yàp Enm, g86voG 

nt1Àà0V KaBvVoLÉvoLa1y 

16000v 

Òxpik&} 011 

Kpàavai 

KataJLogà 

àdattov 

o0 eioljvopa 

faMivoptog 

péyahow 

&néxhatev 

61u6ppovov 

gi 16 & aò 1À 

10T0v VLVY 

è.à 

Etvtiu6Gg 

Bpuaàv 

1pia Ktfipog 

Ppoveî 

npò xapdiag 
Braiwg 

èè no0ò 

t10X£o01 

ànàoiw 

Keva yeifiapùvov T 

16106 

npogépuwv, dptejiv dcte 

PPOvÀv 

ne18Eo0a1 

nÉMLOG 

160€v 16 av 1610à }oV 

YuVALKOTOLVWOV TO EO Y 

à&poy&v 

PpàcEv 

Xetpaipao 

nepinetEî 

Ka M npopov 

&Bav 

26 Wecklein a Heimsoeth. 

160 

KvVEPGOTN 

o1patevBÉV 

oiîKaw yàp ÈEnigBovog 

n16KA BuopLÉvoLai 

16060v 

6fpikdA ra1 

Kpàva1i 

KatdJpopa 

&dartov 

où deLo1jvopa 

falivopaog 

pey&ho1g 

ànEéxhayEev 

6u6ppov dv 

£i 168° abtÀ 

1T1010 vv 

Ata 

- Etnt0pos 
Bpbov 
tpraKtfipog 

Qpoveîv 

PS Kapbiag 
Biaiog 

6Éénov 

teiXe0l 

è1à oia 

Kevayeî Bapbvovt’ 

167016 

1npogÉépwv “Aptejiv, 

[és te 
POVAV 

mBécsdar 

néhoG 
@’ é9ev 16 nàvTOALOV 

YvvaLKofOiv® T0OMÉ LO 

dpawydv 
PpàdE 

X rpaipos 
nEpiretîì 

KaiMnpopov 

#BahX’



T 244 

T 245 

AM 249 

Bwk T?’ 251-2 

AM 253 

AM 259 

AM 262 

AM 268 

AM 269 

AM 271 

T 272 

Bwk 276 

T’® 280 
AM 286 

AM 289 

Bwk Bws 

T 290 

At 293 

T 

AM 294 

AM 296 

Bwk 297 

AM 298 

AM 301 

AM 306 

AT” . 307 

AM 308 

AM 309 

T 310 

AM 1067 

At 1069 

AM 1070 

AM 1071 

AM 1078 

AM 1079 

22 

énehBev 

avda 

Gypavtiol 

énmyévort’ àvnivolg 

ia 
ÈnPWVTÒG 

£vAyYEAMOTOLY 

&Eanmoteiao 

fitop s 
dupacsov 

Eénv +’ è 

G ntEpOG 

&E {KoITt’ ... àyYyEAWv 

n6VTIWV 

1n0apayyeihao àyaKcictov 

OKOTGG 

GPPAS H$ VOS 

petaniov 

poAdv 

o{8’ àVvT’ EÈLapyav 

haprà 

nroidiov on0Ò 

Po pùs 

ppovpà 

KaLcapWviK0Ò 

Kà&Tto r1povoò nepBdAlelv 

. elt’ 

ù01uYELTOVA 

ènò6ye 

E àppiltecBa1 

ÈnKt0ipW 

éprhiuwocao 

Kaì vicov 

atdte 

Evyvyd01G 

eit’ .. 

ÉneAhev 

avbù 

Ax poavtol 

èneì yÉvort’ èv 1ì 

[Atoig 

iite: 
ÈoTt1 PWTIÒG 

£vayyEAo iv 

E àmotiag 

fi topàS 
dpuipa coì 

Eo1ti 1à&8’ 

£vntEpoGg 

èticxowt’ ... &yyEAhov 

n6V1O0V 

noapayyeihaca 

[Maxictov 

CGKOTnATG 

Gppaopov 6S 

Mecazniov 

LOAv 

oi &° àvtEkapyav 

Aapnào 

nebdiov ‘“QAponoòd 

pardpac 

Ppovpà 
Kaì XapwviKoò 

K&tONt1pOVv 0UX 

[bnepBd&Alev 

îv ... eît 

ÙOTUYELTOVAG 

& 167€ 

èEagpilecBar 

E&nowteipo 

épnudoocao’ 

Kaivic0ov 

adtE 

E&v Yy601g 

La lezione di M è riprodotta nell’Aldina; West stampa èneì yévort’ èv KxAbo, senza avvertire 
che èneì yévort’ &v era congettura di Tumèbe, già segnalata da Wecklein. 

® Wecklein a Stanley. 
2 Si intenda: x&torntpov è At in quanto lezione di Q, ox è T. congettura di Tumèbe e 

LnepBd&A AELv è AM in quanto recupera la lezione di M. 

161



At 

AM 

Bwk 

Bws 

AI v. 1161 si interrompe nel Mediceus l’Agamennone, il testo prosegue, senza 

1081 =1086 àyvàT’ 

1082  Gndohenao 

10838  Xpàewv 

avT 

1084  èovAta 

1091  Kaptà&vai 

1092 agpàyiov 

1094  Havtedel 

dv 

àv eiphon 

1095  Teneidopai 

1100 H1jde6an1 

1113 . Èntapyéporo1 

1118 BOpate 

1119 épuvàv 

ddpaow KàAn - 

1120 Èérop@raLe v 

1121 éneì 

Edpapne 

KpokoBagiig 
1127  HehayKaipovi 

1128 év ddpo 

1129  xépBntog 

1130 obK 6pnàGan1 

’ àvBe opdtO Y 

1131 èétw 

1132  GnodéBeg patwv 

1140 àh iò° avT 

1143  àKépetog 

1144 itnv 

1148 ày va 

KaHdtOVY 

1149  àngixn 

1150 é01 

1153 Èvv6poig 

1154 @eonetiao 

1156 Y&jLov 

àyvEù 

GnQREGAG 

KAdelv 

avT 

doviia 

Kàpti&va1 

opéye1ov 

pateveLv 

dv 

&v àvevphjoe1 

TEidopa1 

puideto1 

èn’ àpyépowor 

BvpLaTi 

Epuyvov 

$a Kxaheî 

Enop@aLov 

èni 

Edpapoar 

KpoxcoBagîg 

HEAGYKEpWY 

Evodpo 

MépntoG 
0Ù Kopr&caLy 

àv BeopGTOY 

d 10 

ànò $è Beogd&taov 

àpgì è& avtàg 

K6pect0G 

"Ituv 

daidva 

KAavL&TOVY 

Gppikel 

è° oî 

Èv véjio1g 

BeonEciag 

3àLoOL 

soluzione di continuità, dal v. 10 delle Coefore. 

COEFORE



$
E
 
E
E
 

ta
 z 

E
E
E
 

=
 

Wi 

M
 
w
 

]
 

Bws 

E
E
E
 

E
 
E
 

ZI
 

Bw: 

Bw. n
 
v
 

10 

11 

12 

13 

16 $. 

20 

21 

22 

66 

67 

69 

73 

77 

79 

83 

85 

87 

hevocw 

dpfiyvpus 
. dpeTn 

Evpgopà 
nrépa 

èoKxé / à8EAPiv 

ota664NLEv 

T POC1TPONT 

iaAtog 

EBn 
ov KONTO 

napni ogoivioca y0YL01G 

èLo1ypLoîG 

npéotEA vol 

goîBog 
G pPWPpOvuOKTOV 

EMaxE 

Bapvnmtv@v 

Ehayov 

pLAMET 

goBo$ parè’ Erog 168° 

è&x Bailew 

Bpotac1tvuyeîg 

gpEévete 

dicav 

101G 

pet’ aixjio 

TE0OXN 

&Kpaviao 

aipat’ 

1ì 1ÀG 

nENNYNÉVOV 

TOAVAAKETÙG 

Xo1popt6î 

& &yov 

dpx ÀG 
Kpatà&on 

naXvovpÉvnv 

NÀpEtE 

èè xéovoa 

KatevEoJLan1 

163 

AevocW 

dpiyvpis 
Bàpeor 

Evppopà 
ri@ o 

èoKé / bpàv à8eA@îiv 

ot1ABH LEv 

nPoG1tPon1} 

iaAT1ÒG 

EBnv 

OUYKONTIO 

napnîcg goivoca 

[Y’ èYH0îG 
è dypotîo1 

npéotepvor 

épos 
GW povuKtov 

E\lare 

Bapb m1Iv@v 

ÉhaKcov 

HVARET 

goBodpar è Enog 

èxBaAMev 

Bpotootuy£îg 

QpEvÀV 1E 

èiKag 

10ÙG 

petonix|io 

T EA 

&Kpavtog 

aîpà T 

Ti10G 

nEénnyev 0Ò 

nROAVApKRÉTtOG 

xeLpoproîì 

È0o&yov 

àpxaì 

Kpatovo1 

naxvovpÉvn 

nàpEOTE 

Xéovoa 

KateLEo a



AM 94 &v dodvar 

AM 97 Avowv 

AM 98 É TS 

AM tx répyoig 

AM 106 Bopnivoag ? 

T 109 Eevppooiy 

Th 111 Xx 66 

T 112 t àdp 

AM 116 K’ àgpévocag ... 

AM ... Îfjiki otà&peE 

AM 122 E€vLOEP 

Bwk _ 126 & 6ppd&tOV rATPOMY 

AM 127 î 
AM 129 xepvifaos 

Bws 130 nétep’. .. Éné 
T° 136° QEvYELV 

Bws 137 péto 

AM 140 cWPpovetEpav 

AM 145 péno 

AM 151 &EavdopÉvao | 

AM 152 KàvaxÈg ... dtonota 

AM 153 6AvpEvo dÉonota 

Bws 157 cepéow 

AM 160 è6pv oBevîig 

Bwk 162 èv Èpyw 

Bws mM1AGAMOV 

Bws 164 GNOT0 

Bws _ 167 àvopyeîtan 

AM 169 Bagd Covov 

AM 170 n 
Bws 172 Keipetò viv 

AM 174 Kcaptideîv 

Bwk 176 avtotîory iiv 

AM 177 Kpbada 

Bws 180 natpéog 

AM 181 fjocov 

Bws 18 yabon 

AM 183 npbceti 

Th 184 ènaionv 

AM 185 nintovvi 

-Bwk 186 Gpparto1r 

% West a Robortello. 

164 

àvt1d0van1 

xvoLv 

d6 1S 
EKnEjYAG 

Bwpòv o 

evppooi 

Y’ &p’ 
Kà@PÉvWGAG .. . 

... fikiotà pe 

evoeBî 
natpowv dp&TtOVY 

L 
xépviBag 
nratép’ ... èné 
pevYyOV 

péyo 

CWQpoveatEpav 

npéoo 
tEavdopEvag 

KcavaxÈsg deonébta 

òAopEvo deonbta 

otBag è 

dopvoaBevig 

Evepya 

"mMAGAIOV 

Yan6tOvVG 

&v: òprettor 

Bagulaovov 

totì 

Keipait6 vv 

Kà&pt’ idetv 

avtatoy uv 

KpoBda 

natpi 

fjiocov 

yaboe! 

npbceoti 

èndoognv 

nintovoi 

&ppaotor



AM 187 EAnilo &Anico 

AM 189 Katavodo KtavodO? 

AM 191 nelnajEvn nenapévn 

AM 192 aivéoBa daivécw 

AM .- 195 evppov EevpPpov’ 

Bws 196 Knvvos6pnv KLVWOCÉ6LTIV 

AM 197 ànéntuoa ànonttoa1 

AM 198 à’ evby6poòù àn ÈXx8poù 

AM 203 o1pofioî je6’ o1tpopBoLjLeE@’ 

Bws 206 nodèàv & nod@v 

AM 207 rÉpi ypagà neprypagè 
AM 214 10ivuv t vv 

Bws 215 EéEHjvKov tEntyov 

AM 216 KalovEwn KaAovpÉn 

AM 217 obvor è cOvoò’ 

X Bws o° ÈxknrayiovÉvng o° ÈKnayAovEnvy 

Bwk 221 t1appa i Y° àpa 

Bws 223 épotow...Eveye... tpoîg...Evye... 

AM ... 10îg Î001g ... 10î 00î 

Bwk 224 1à & è0 i 138° E30 

AM npovvÉno npovvvéno 

At 225 vv ov 

AM ‘pà ép@ca 

AM 226 K1nidiov Kndgiov 

Bws 230 oKÉyatto HT} oKEÉyai ToLîì 

Bws 232 gicg èè 1i8è 

Bwk Bdw Bnpiov Bnpiwov 

T 233 hevoò pùv ov 

Bws HpiiKknà af | HÎ) ‘xnmiayîicg 

AM 234 oibov@àv otba vv 
T 235 èdpaoiv èv paoi 

AM 236 dd&KpvtoG èarpvtòg 

Bwk 240 natépa TtE a tÉpog tE 

AM o£o È6 cÉ por 

Bws 244 H6vog H6vov 

Bws _ 246 npnypàatOV npayp &Tv 

Bws /AM?! 247 yÉévva vivate 10$ natpòg  yÉvvav eÙviv 

[aigto$d matpÒg 

AM 249 àn0ppaviocpÉvove &nopgavicÉvovs 

AM 251 1npogéperwy npoogépev 

! Tévvav e$viwwv è congettura di Tumèbe registrata da West, aietoò matpòs, invece, è lezione di 
M. 

165



> 

AM 254 

AM 261 

£ Bws 262 

Bws 269 

Bws 271 

Th 275 

T 

Bwk Bdw 279 

E 282 

AM 285 

T 289 
Bws 291 

Bws 292 

T 295 

Bwk 298 

AM 299 

AM 308 

AM 311 

AM 316 

AM 317 

Bwk Bdw 319 

AM 321 

AM 322 

AM 327 

Th 331 

T 337 

AM 340 

Bws 341 

AM - 343 

AM 344 

Bws 

AM 346 

AM 349 

T 

AM 350 

AM 

Bws 352 

AM 366 

AM 367 

Bfipa natpéàa 

ExovteGg 

&yhjpaoiv 

b$avapiag 

ov 

KàEoBpL&L Mv 

ànoxpnjiatoîo1 

TAVPODBJLEVOY 

tà6g $ev@àv 

EnaviéAher 

vaopòy v 

$10KeoBa1 

Kpatepòg 
MpBog 
K&PLA Ov 

tpyaottov"* 
GVUNINTOVOL 
» 

n 

d$ixns 

pétos 
t0Xo1 L° 

icotipoipov 

KékàAnta1 

1pòg Bob6jo1g 
68 vijoKWV 

&upLAaPg 
ti & &1 èv Kax@v 

&v Èxt6v de Be6g 

61in 
&pBaoheio 

VEOKd10 

Kojpiter 

16PTLVOG 

evKeLav 

è6poworvy 

TEÉKVOWV 1 ÈKEAEVBOLG 

énì otpatÒòv 

61à novtiovtAGg 

tEe B&ya1 

OLKTAVOVTIEG 

32 Wecklein a Robortello. 
33 Questo verso nell’Aldina manca di una sillaba (£E). 

B1ipav ratpoav 

Exovte 

Èv ijuaoi 

&° &v &pelag 

obt01 

KàdEopOLéLov 

ànoxpfipa toîo1 

TAVPODHLEVOG 

1àg8È v@àv 

EnroaviéAhev 

vOLOVT 

$14 Keta1 

Kpatfipog 

AS 
K& ov 

èEepyaocttov 

OCVUTITVOLOLY 

î 
6ikn 

pELaG 
10x 0 

io6popov 

KéÉKkAnviaL 

npocBod6jo g 

ò BvijoKoaov 

&uBAagis 
1i &° adte KaKég 

&v &x 1@vòe Be6cg 

6ein 

&v Baciàeioig 

vEOoKpàTtA 

YE Kcopitoi 

1npòg TLvÒG 

EvKAeLav 

è6pora1 

TEÉKVOV tE KEE VAOLG 
&nriotpentov 

6 Lanoviiov 366 

tEB6aya1 

0i Ktav6vTEG



=
 

Ww
 

-
 
é
 

PI
 

i
E
C
 E
E
P
E
E
Z
Z
E
R
E
 
E
 

88
88
 

g 
w
 
R
 

W. 

°
-
1
È
‘
-
I
M
 

WS 

=
 
=
 
W
 

a
 

px
 

ES
CR
EG
RE
 
GS

HS
E 

374 

375 

377 

381 

384 

386 
388 

389 

391 

396 

402 

410 

413 

416 

418 

421 

423 

424 

425 

426 

433 

438 

439 

440 

442 

443 

447 

448 

450 

451 

452 

QoveîT 

HapéyLunS 
KpatoÎvIWV 

UG ... &nep te 

nà avovpy® 

nNEVKNEV T 

BeLvépevov 

6AvpÉvao 

èpuiù &ntar Kapdiag 

£iKotov 

Kcapadavattag 

GÀÀ dvoJoGg 

foaì 

àtav 

èn4&YOVGAV 

QBeELjLÉEvO v 

Eéxovia1 

NERGAATAL 
KeEhaLv& t 

Bpapéa reiotacev à406 

NUVIEG 

1 T&nEp 

é t° Ou6ppov 

Éxoya 

Ki0cia1o 

vépoLoi Agp1otpiag 

èîùv 

Enacsovtépao PBT 

òpeiypata 

ÈtàX’ Îlavoijtoctov 

EXotjtav 

è tWctoGtEeTdOL 

ànepviv 

ÙpEpKTOV 

KAbvel 

GPEPKTEG 
ètoryiotepo. 

pecìv 

è intàv 

uvBov 

34 West a Robortello. 

167 

ovets 

papaivng 
KpatoOvIWVY 

g ... &te nep 

n0 vodpyo 

NEVKNEVT 

BeLvopÉévov 

6AAvV}ÉEVOAG i 

Epuietag te Kxapdiag 

EyKotov 

Ké&pava daitacg 

GAà vOjL0G 

Bo& 
àtnv 

En4&YOVO? 

QPOLUEVOV 

Eéxovta 

nénalta1 

KehaLvodta1 

BpaoÉ ànéotacEv 

' [&xo6 
gin6vteGg 

éà ndtEp 

60T UPO Y 

ÉKOVyE 

KLOCi0G 

v6jL0LO1 fOÀEjLLOTPLOKG 

& fiv 

è&nacovtepotpiffi 

òpbyjiata 

Etàn, &voijpioKtov 

òAoipav 

èÉ © s 161° Edo 

&nep vìv 

&pEptòv 

KADvELG 

dPEPKTOG 
Eétouyji6tepa 

pecì 

è otàv 

pdBov



Z Bws Vpov@àv 

AM 455 &° àxaprt6pevov 

T’5 Bws 461 dica dixa 

AM 466 &YY1EvîS 

Bwk 474 aiwmpavarpeîv 

T aipatnpàv 

Bws 480 daitovEevOG 

Bws 481 1toTa è 

Bwk Bws 482 aiyic@w* 

AM 490 dnep cégagca 86 

AM 53 LE èAeiyns 

AM 506 QE0 

AM 509 Etpnjoag 

AM 512 xa1t6pBwca1 

AMx 517 & ùppovodvni 

Y Bws 519 péto 

AM 522 oîg @’ 

T 526 nEvOGBE 

Bws 530 VEOPEVÈG 

AM T?’ 532 &1tpOTOV 0Ù Xd&pLY 

AM 537 Aapmîipes 

Th 542 EvOK6AAMG 

Bwk T°® 544 ov@eîoge nàca orapy&wn 

Bwk 547 &pprtapBito & 

AM 549 Éx èpaxovtoBeìg 

Bwk Bdw 550 Ktewv® viv 

AM 6g T’ oveLpov 

AM 552 YE&vor 16 ... T° àAAO 

AM 554 He 

Bws 556 KtELVAVIAG 

AM 560 NOV TEAÌ 

AM Éxov 

Bws  S56ì ÈQEpriovg 

Bws 563 oiooJpev 

AM 565 pandpò 

Bws 566 ME +° 

AM b$aipova 

:: Wecklein a Robortello. 

Ppevàv 

& àKxd&pnt6 péver 

$ixa dixa 

Eyvevis 
ai@dv’ dvapeiîv 

aipatnpàv 

daitovLÉ v 

t0LàvdE 

Aivyio@o <pépov> 

è INepoégasca 80 

un ’Eaheiyno 
QEAAOÌì 

TiLficag 
KcatdpBwsa1 

& ov gpovodvti 

petio 

oto8’ 

nénvoa: 

VEOYEVÈG 

Gt1pwtov ovK &P’fiv 

AQ TTÀiPES 

EvoK6A g 

bpig te nà01Y 

[orapy&vow 

&pprtapBis 108 
ÉxèpakcovtoBeìg 

KtEVÀ VIV 

d t10%veLpov 

YÉévouto ... t1àAla 

pÉv 

KTELVAVTIEG 

NAVIELT 

Exov 

Èg’ épreiovg 

fjioopev 

pardpà 
détonrt’ 

èarovà 

Anche in questo verso {’ Aldina manca di due sillabe (16pov). 

I} verso va così inteso: &tpwotov = AM, ovk &p’fiv=T. 
West solo per orapy&voi. 

168



AM 

T 567 

AM 569 

AM 571 

T 

T 574 

AM 580 

1 Bwk 585 

AM 587 

Bws 589 

AM 591 

T 599 

AM 600 

1 Bwk 602 

AM 604 

X Bwk 606 

AM 608 

AM 609 

611 

Bws 612 

Bwk Bws 613 

T 614-15 

AM 618 

T 621 

AM 623 

AM 624 

AM 628 

Bwk 629 

T 632 

AM 632 -33 

AM 633 

T 642 

AM 647 

T 648 

Bwk 649 

-Bws 651 

Bwk 656 

Bwk 

AM 661 

Bws 664 

AM 673 

AM 675 

id6406 

66 èv èEnewkdàLewv 

tièn 

£gidd odv 

Baléov 

Bahetîv 

ovuBain 

Yàp 
àèyK&Mo1o vodàiov 

nodaizxpror 

àK' àvejLo£vi0 v 
& 

à1’ EÉpwtog 

vA6NTEPOG 

&no1do Avag 

1nvupdaî 

KcaiBovaa 
ijvuw® EO dv 

EbpLnetpOv te 

HoLpékKpavtoEt8’ Ès 

èî tiv° 

vnaì ... àn6Aecev 

HetvO 

&Kav6gpovy 

Ener 

è PIAÈG 
&nì cxé6to 

1tiwov è 

è1} noBeì 

Ka1à NTVOTOVII OG 

KagdEvdÉtio 

& a 

npòg XaArede1 

gaoyavodpyog 
dipacg 

1eivel 

UAdEev 

diar 

dpar 
v 

BaArdotepov 

avt6pvuptoL 

169 

a 
66 EnekxaLewv 

1L èî 

gi & oÙv 

BnAòv 

Boheî 

cvuBaivwn 

Y è 
àYK&AOL KvOSAMAMY 

Hetaix} 101 

KGUVENLOEVTIOV 

1 

ànÉpwtog 

vnontÉpolg 

à non1dolvag 

1nvpèatig 

K’ aiBovaa 

fjiAtca, Ènei poAdv 

OvVHI}ETPOY TE 

Howpékpatov Èg 

Seî tiv’ 
dnar ... &ndAecE 

Mivo 

àyavégpovi 

èneì 

dvogiièg 

ènbt1 

101 vE” 

ènnovBev 

KATGNTVOTOV 

giKaoe 8É 1g 

èà 

1pooxaArebe1 

gaoyavoîpyog 
E0 jaat 

tivel 

QLAGEEVOS 
ia 

dipa 
& 

BovAtotepov 

AavI6PopTOV



Bws 

AM 676 
T39 

AM 

682 

Bwk 691 

T 693 

AM 

T 

AM 

AM 694 

x 697 

Bws 698 

AM 700 

X Bws 715 

Bws 718 

AM 719 

729 

Bws 727 

AM 737 

T 740 

Bws 

AM 741 

AM 745 

Th 749 

Bwk Bdw 751 

AM 752 

T 753 

AM 757 

At 760 

AM 761 

AM 765 

AM 767 

Bws _ 768 

AM 771 

AM 772 

T 773 

AM 774 

Bws 783 

Bwk 785 

AM 788 

T 789 

oixiaig &1n 

ànelvYyav 

eine 

pìùì daps 
èv 160° WG 

WG 

164 

Enonatig 

evKeELpeva 

16Eog 

vopitov 

Baxziao 

è 

n° evBOvO 

BovAev6jeda 

gi Èv 

Ewodnpiitnowy 
épufia 
ELKÉtTOG 

xceivn d6pow 

Éxew 

ijyye LA av 

èv001 ct1at100s è& 

piàov 

VUKTAÀA & YKTOV 

àv GPELVT 

Qpovetîv 

avté&pKn 

OTPOPEVCE 

EAà 

NEVOETE 

péBwWoa pEctepov 

ù 
KAbel 

16X1ot’ àyaB0Hon 

6pBoton 

AN ei 

napoartod}j!’ év por 

1uXeîv dÉ pov 

QUAGOOELG 

npode $ixBpòv 

°° West a Robortello. 

oixcegia cà1nN 

ànetbynv 

ginè 

pndapo 
èv0d48° WS 

è 

n6AX? 

E% dinatîg 

€Ù Keljteva 

16E016 

Kxojitov 

Boakcxeiag 

ov 

PnEVBOVO 

BovAevéjea8a 

elev 

Ewpodnyiitowo1y 

‘Epufiv 
oixétaGg 

Kceivng d6j06 

Erel 

fiyyellav 

8vooicta 10îg è 

Mgpov 

VUKTINÀA AYKTOV 

àvogEAnTt’ 

Ppov@àv 

AvT PKT 

1PogEvG TE 

EA aG 

nEVOETAL 

p660 cagtotepov 

£i 

KAtn 

16X101a yAaBoLET 

6pBwoN 

GAN ì 

napartov}iévn por 

1uXeîv &É por 

QUAGGGOLG 

1pò ètxBp@v



g 
R
E
 

w
 

E
A
 

Wi 
E
E
C
 

E
E
E
 

w
 

[3
 

W: 

—
]
—
]
W
—
]
È
È
 

3
4
4
4
4
 

w
 

[
 

W: 

zE
 

w
 

D
 

W: 

'
-
]
È
'
-
]
 

w
 

D
 

W: 

“ 
EE

 

790 

791 

793 

795 

799 

801 

805 

810 

811 

812 

822 

826 

827 

829 

830 

835 

837 

838 

841 

842 

850 

852 

853 

856 

864 

867 

872 

878 

882 

883 

885 

péya aipac 

T1PLTÀ & 

àueivel 
Cuyeùv t° 

Bnudtov 

TÀoOvVT’ àyaB6îì 

1pÒG QGTOLG 

Acjinipòs idetv 

èvogepòs 
KaAbmpag 

EvpLAGpoO:1 

KpEK16V 

fixei 

Enavaao 

6poîca _ 

av 

Enripoppav 

péTtav 

6py&g Avnpàs 
|p6pov 

vr &yyEhog 

‘HoA@vtaGg 

Epipepov 

- & gépery 
PSv 

av avdTIÒV 

flev BvijoKovtoGg 

GJavpà CKAvd6vog 

GpEopor 
Kàn1Bo&L Wa 

n0AvacovoJL0ÙG 

Beio1lg 

à710010686 pèv 

YvuVALKiOVG 

d 1anenpaypévov 

KAvtaLLvijot1pao 

ènì Evpòv 

Gpxùv 
rENA TNY}EVOG 
iot1 

TEVBVNKÉ6TAO 

léyo 

171 

péyov &pag 
1PLTÀ & 

&peiyn 
Tuyévt’ 

1nnydatO v 

1ÀovT0YyABî} 

T POGQUTOLG 

Aapnpéàsg ©’ ideîv 

$vogepàg 
KAaAbnt1paA 

EvAiàdfo1 

KpeK1À Y 

fikn 
Enadoag 

6poton 

avbùvy 

ènipoppov 

&tav 

òpyàs Avnpùs 
H6pov 
vA&YYEAOG 

poA6viag 

Epnepov 

&v pÉépewv 

Pévov 

avtòg avIÀVY 

ìv Ovijocxov106 

Gpavp&g KAnd6vog 

àpEopar 

KànmBod&Lovo? 

NOÀAVOGOVOLLOVG 

Betog 

&nootaBHpev 

YOUVOALKELOVG 

d1arenpaypÉvo 

KXAvtavijo1pa 

&nì Evupoò 

&pxù 
rendnyHÉévns 
totì 

TE@VNKOTAG 

6v



T 

Bws 890 

AM 892 

Bws 896 

T 897 

AM 898 

Bwk 900 

AM 

AM 903 

Bws 905 

T 911 

At 913 

AM 

T 916 

AM 

AM 925 

AM 926 

AM 929 

AM 931 

AM 932 

Th 936 

T 939 

AM 

T 941 

AM 948 

T 949 

AM 95 

Bwk Bws 961 

Th 964 

AM 977 

AM 979 

Bwk 982 

© Bdw 989 

Bws 992 

Bws 995 

Bdw Bws 996 

AM 9% 

AM 1000 

Bws 1001 

Bws 1003 

AM 1004 

Bws 1006 

887 = 893 = 928 oî’ èà 

îì vuc@d Ev 

Eéxo1 

$Hoeta1 

fpòg OKOROAla 

ovAIOLOLy 

$è tà 

AhoEia 

noaparvetopov 

Kpéco’ òwnyfico 

ènépovvev 

TteK0ÙGOa ’ 

ènò 

6T106 
àvtedeE&pnv 

noperotàdeE 

16LBov 

pdv t 

16v d€ 

Ènijkpioev 

Kapvb o 

& &t1ò nàv 

dppoEvog 
tppabatîory 

ÈtitujL06 

Képa 
òAebBpLov 

napéàte MS 

XaJorLRrEtEt 0£ 

OpKoG 

dpkaG 
xepotîv 

yEéyo 

ivéxn 
Biyovcav àAlov 

KàvbiKov 

Katà OKfivoHLa 

no8tfipao 

to10$to0 ’ &v 

vopito 

Beppaivar 

1np608’ 

172 

oi y0 

i viuc@ ev 

Exel 

è° aidecai 

nPÒG Ò Kaì T0AAÀ 

ovAoLoLy 

6éfita 

AoEiov 

naparvets pLol 

Kpelocov’ iyfico 

En6povve 

teKoD0a <yG&p> p’ 

È6 16 

&TU106 

àviedetàpnv 

napele 168E€ 

t0p Bov 

pé&vung 

1@vdE 

ÈnjKkpiae 

KapibtKog 

$è 1ò nàv 

dppnnEévog 
$è qpabdatoiy 

Èti}tuj106 

Kovpa 

ÒAÉ£BpLOv 

napà 1Ò QAS 

X AjlARETti d£ 

dprog 

EV6PKOG 

xepotiv 

PE0 

HveyK’ 

B1yodo’ av dailov 

KàbiKov 

KOATAGK1jVO}JLA 

108 1t1fipag 

t010$TtT0V &v 

voJitov 

Beppaivor 

1npdoBev



AM 1008 

AM 1010 

AM 1012 

T 1017 

AM 1019 

Bws 1020 

T 1021 

AM 1025 

Bws 1026 

AM 1030 

Bwk Bws 1032 

AM 1033 
AM 1034 

AM 

AM 1036 

T AM* 
T 1038 

Bws 

AM 1040 

T 1042 

Bwk 1049 

At 1050 

AM 1052 

T 1053 

Bws 1057 

Bwk 1059 

AM 

AM 1064 

Bwk 

AM 1066 

AM 1076 

EUMENIDI 

AM 1 

Bws 11 

AM 13 

AM 14 

Bws 18 

BavdtwXxe nPGXONS 

Edpacev 

KILKÌG 

Ey0 pié&cpata 

d \anàayt 

68° eltan1 

&Ahog àv 

vbn’ dpy$o60a1 

è ©° 

xpnè’ &vt’ E/L0ì 

napéovia 

16E0v 

6pàto. 

NAPAOCKEVAGHEVOG 

Hpet6p AAOv 

@’ {8pv paAoEiov 

QEVDYOLVIO 

&gtotiov 

&pxetovus . 
pevéheos 
QA LOYiTOVEG 

&T àpeivoy’ 

o1pofBdoly 

&à 

nAndvOovVO AL 

eio’ 

6xcaBap6g 

QUAGOCEL 

Kcaì piowor cvigopaîg 

rev 

àtnv 

tî tEe 

navnooÙs 

KehevBONLOÌ 

&vipiepòv t1 Bevteg 

XpÉvoig 

Bavdtw dLerpàxons 

Edpaoce 

KnKìg 

Ex0 pidopata 

$1à 1avT 

ò è fitel 

&Ahog Y &v 

vopyetodar 

è Ev 

XPcavTt’ éjLoì 

napévn 

650 
èp&te 

NOAPEOKEVOAG JÉ VOG 

Hec6jPaA ov 

BidpuLa Aotiov 

pevyelv 168° 

&p’ totiav 

&pyeiovg 
Aeos 
QaLVxyitTOVEG 

Év &v peivonp’ 

o1poBoda1y 

gia 

nàAndvOovOL 

eicw 

KaBapés 
guAGGCOL 

Kaipioig Ev 

[ovpgopaîs 
Xe rÒv 

&tnS 

fi 
Napwnocoò 

KEhevBOnOLOÌ 

G viijLepov T18EvtTEG 

Bpévorig 

“ Bibpuna è congettura di Turnèbe, Aokiov è lezione di M.



g 
[e=

] 

i
 

Wi 

E
E
E
 
E
R
>
 
E
 

PE
 E 

Wi 

E
E
E
 : 

W
 

& 
[e=

] 

i
 

Wi 

W: 

E
Z
E
 

Wi 

h 

W
w
 
=
 

é
 
v
 

[e=
] 

i
 

Wi 

Wi [e=
] 

i
 

“ 
E
E
E
Z
E
 

“ E
ER

E 

22 

27 

36. 

41 

46 

47 
S
T
 
G
R
U
 

68 

76 

S
E
S
s
I
 

98 

102 

105 

107 

108 

109 

111 

112 

113 

115 

131 

135 

136 

137 

138 

142 

147 

155 

157 

167 

168 

KWpPOKEÎG 

MAegio10vG TE 

pait’ EhoaKctaivery 

Beoj10f 

Exovti 

MÉXoG 
àse1 

èia 

LA OVY 

o08’ eitig 

À vatEì 

npodè6c0 

Ex0poîg 

KOT6NTVOTOL 

&v aigitnv 

R6VIOV 
itov 

Kàpta 

ciferto1 

&Mwpar 

xepàv 

Hofpa p6oKo7n06 

vigdàla 

VOKTÌ CELVÀ 

evBvov 

$icewv 

PKO GtTOV 

d povaEv 

ÈKKOTLAAMOYOAG 

gpovijca t 
è ànep 

òveideolv 

àvtixev 1payivetar 

Èn’ ovpicaca 

KatLoYdaivovaa 

eidope0o’ 

gpol10Ù 

KxpatnBeîca 

poadvy ? 

HetoAapBet 

npòg $paxceîv 

daipodjiov 

KWOpPLKÌG 

Megiotov 1E 

pite p’ axtaivelv 

Beojiceî 

Eéxovta 

A6%X06 

evbel 

Biav 

AOv 

ob dT 

àvateî 

npoddocn 

Ex@poto1 

KOTGURTUOTOL 

Gvoteì TÎlv 

n6vtOV 

#&Cov 

Kdpta 

céBe 10ì 

àèMdpar 

XEpÀv 

poîp’ ànrpòoKon0G 

wmopdaiia 

vuKticeLva. 

ÉBvov 

èixnv 

ÙUPKVOTÀUTOVY 

WoVPGEV 

EYKATIAM O Y 

Qpoviicat 

è ànep 

òveideoi 

àvticevIpa Yivetol 

Enrovpijoacoa 

KatLoy vaivovaa 

ibWVLe0’ 

porpiov 

KpatnB8etîo’? 

poAÒòv 

HecoXAapet 

nPoo8parceîv 

dipovlevog



Bws 170 puKÒv pouxÒv 

AM Expoavoat’ EÉxpovoag 

T 171 Bpétea Bpétea 

AM 174 KàpLoiteàv npÒG KàjLoi t£ Av7npÒG 

[. .. ebKA0dETA1 [. .. è&Xi00e1a1 

AM 176 Èv cxàpa Èv Kàpa 

AM 179 KevE DW KeA£vO 

AM - 185 Xpipnteto:1 XpipntecBar 

Bws _ 186 ovLK dpavntfipes 0 Kapavnotfipes 

Bwk AM*! 188 Kcaco tTeAA0$VIG KaKoù te XAoÙVIG 

AM 190 àp’ àp’ 

AM 191 èn’ àn6nvoto1 èo1T’ àn6nivo101 

AM 192 oTtEpyn8@’ c1Epyn8p’ 

AM 195 1nànoiolg nànociorai 

AM pîcog pvooGg 

AM 201 1000 VTO 1000010 

AMEX 204 è° Éx1tap dÉKt0p 

AM 215 ànEporntanr ànEp’pinta: 

Bwk 217 pépoipor popoipn 

Bwk 218 éprovs 71 dprcov te 

Bws 221 Y ? 

T 224 énontevoe1 ÉnontEeLGELG 

AM 225 ov . o n 

AM 230 ùye1v àye1 

Bwk 231 KO KKUVNYETING Kaì KuVWNYETIG 

AM 233 KàvBeoîa1 Kà V BEoîG 

AM 236 èovXov dExov 

‘ AM 252 éninov to1i ov 

Bwk KATATTAVOV KOTANTAKQG 

AMEX 256 GTLTAG G Tit0G 

AM 257 avtE adtE 

AM 259 nepiipéter nepì Bpétar 

At 263 KeXvpiov KEXVHEVOV 

At 265 NEA AvVÒV nE avov 

Bws _ 267 tòv 140’ igvavao’? tàvia o' iaxvà&vao’? 

T 268 TEiVELG Tivelg 

AM 273 &8w &èns 
T 279 PPOWVETV Ppoveîv 

AM 281 ÉxknAintov ÉKnAv1tov 

AM 282 10T0iV10V 1n0o10ivioVv 

“' Kacoî te è congettura di Turnèbe registrata da Wecklein. xAoîvi è lezione di M da lui 

recuperata per congettura. 

175



Bwk 285 

AM 300 

AM 304 

AMXY 309 

AM 310 

AM 311 

Bwk 

AM 315 

Bwk 324 

AM 

T 325 
Bwk 

AM 335 

Bws _ 336 

Bws 337 

AM 342 

Bws 351 

AM 352 

Bws 354 

AM 

Bwk Bws 357 

AM 359 

T 360 

AM 361 

AM 366 

AM 367 

AM 369 

Th 370 

AM 375 

AM 377 

T 

AMXY 378 

T 386 

T 

AM 

Bws 389 

AX 39 

T 393 

AM 404 

AM 4]16 

66 101g 

puoar ©’ àv povg te 

KaBLoTPWLEVvOG 

èeddKnpev 

hàùxynta 

énì vopà 

evBudiKca B' oi doipe8” 

è aidv àdL01y vE? 

KAOB' EAatoîg 

àtipov 

r1à Kod 

330 = 343 qpevodaXàtfig 

èxnédoc. Exelv 

avdt0vpYLar1G 

Ebpnao do lv 

1napaxonà 

ovvd&tVp 

rAv OKOWV 

pihog 

niBacog 

énì 16v è 

veoù 

ongevddj ia 

EHà c1iMtATîS 
“ 
[z 

àavèpò 

T’ àKdpleva1 

HeAavoipogiy 

1àv vdpépog 

nintov 

ofdev 

pîoog 

è 1xo0tat00 

Adptno: 

èvc6dw rairala 

ovy GLetar 

powpikcpaviov 

énì Òè 

powdodoa 

écpèv 

‘° X e M hanno deb6*nKev. 

‘3 West a Sophianus. 

176 

66 11g 

pvoart’ &v dote 

KaBepwopévog 

èed6KnKce" 

Ad&xn 1à 

Enmvonaà 

£vBLELKai 8' Nid6pLEB” 

è° aiàva d 101x veî 

KAidO1. Aatoîg 

&T ov 

1n16ÀKa 

ppevobdalic 
EnLrédog Exerv 

avtovpyiai 

Evpréooow 

napaxonà 

ovvdditwp 

AE OKOV 

ViAov 

ti8agog 

ENTIOVOG 

véov 

cnEevdo a 

gpaîoi Artaîog 
I 
[z 

àvèpòv 

TtaK6pevar 

peAaveipoo1v 

tavvudpéo 1g 

rintOV 

oî£ 

pcog 

è1xoo1a10dv 

AGpya: 

èvoodorainaXla 

ovy GLeta: 

poipdKcpavtov 

Éon dÉ 

pouBdodsa 

Ècpyev



At ai evîì aiavîg 

AM 417 Èv61Ko1g Èv oiKcoig 

T AM* bnarKcexAnpeBa bAot KexAfjpe9a 

AM 418 KAOdOvaGg KAfidovag 

AM 423 L Sapoò undopoò 
AM 429 Eprov o dékan T’ d6prov o dÉEant’ 

At 435 ènabiov én’ àEiwov 

AM 445 pdcocg pbooGg 

AM 446 1660v 1Òò cò6v 

T 449 èn’ àv ènàv 

Bws 450 xaBarpidEovoi voBrilouv  KaBaLL&Ewoi 

‘ [veoBiAov 
AM 452 16poig n6porg 

AM 45 àyd&Epv "Ayapépvov’ 

Bwk _ 458 Ep0160’ oGtWG o$t06 EBT 
AM 465 zvî | xoLvîj 

AM 466 &vtiKev 1pakcapdia àvticevipa Kapèia 

At 467 EpEon prtov EpEarpi 10dS 

AM 475 èvtao òovta S 

Bwk 478 x@par pet’ adBig xwVpotîev atB16 

Bwk Bws 489  pndèv pndèv’ 

Bws 494 evLyepia evLXepeia 

T 498 10KEDOLV T10KEÙOL 

T 505 MEv On6doc1v ME bn6doo16 

T 506 KET ovK ET 

AM  515-16  èneì è1 Ene ì} 

T péto pèv 610 
AM 521 vnootÉvEL vnÒ otÉvel 

T 539 aideota1 aidetoBa1 

AM SÉxcag pùì dèviv $ia pndè viuv 

AM 547 èdpLat' avemoTtpoVPAdS èw aTv ER TPOPAG 

AM 552 nAv6AEBPOS navdMeBpoc 

Bwk 553 nepoaradav napaiBà&tav 

Bws 559 èvonakettar diva dvotnaheî te diva 

Bwk 560 YEÀG dÈ YEAG& & ò 

T 562 ov ovEE 

AM dnépBeov T vLnepBéovT’ 

AM 570 fàAnfovVjEvOV fiMepovJÉévov 

‘1 “Yha: è congettura di Turnèbe, cexAteBao è lezione di M. 
‘3 Wecklein considera èx°abiov congettura di Robortello; in realtà non dovrebbe trattarsi né di 

congettura di Robortello né di Tumnèbe, piuttosto, essendo la lezione attestata in G T E, di una 

correzione del tipo At. 
‘6 Dawe a Blaydes (oibeîoBor) 

177



L At 573 

T 579 

Bws 580 . 

AM 585 

AM 587 

T 592 

AM 594 

Bws 596 

Bwk Bdw 599 

AM 607 

AM 608 

Bwk T‘’ 615 
L At 620 

L At 632 

pI 633 

x 634 

AM 638 

T 647 

AM 648 

T 650 

AM 652 

AM 653 

AM 654 

AM 656 

T 

AM _ 662 

AM 

AM 672 

T 673 

AM 678 

AM 679 

T 682 

Bwk 683 

AM 686 

T 691 

T 692 

AM 

At 700 

AM 

AM 709 

‘’ West a Canter. 

Òv 6nWG 

aitiav è& EXw 

10%d€ POVOV 

pèv OLUVIGHOS 

E£iKATOKTOVAG 

dovpnv 

ètcopor 

àel 

néneoo1 

T’ ÉBpeyev 

aipa 1Ò giitatov 

pà&vuncg & dv 

BovAîì 

Gpewvov 

dpoitn 

NAPEOKTjVWOEV 

ènx6ì 
ènewd’ &v 

En’ àvdot1a016g 

KOì Kd&TW 

$po 
EKky6a0 

1 èvdpyel 

xépve 
Ppatépov 

TEK}1f}PLOG 

$e\EVA6YOV 
aidvog 

t’ &mota 

àpopgposg è 

fjikovoa@’ ... ffkovaaT’ 

nP@TAG 

aiytéw 

OKIVGG 

1Ò Lî} &8LKETV 

16 è° 

épos 
101Òv dÉétoL 

èv dixwo 

d1ayvovar 

v 
t16v8’ 6nog 

aitiav Exw 

10$ POVOV 

èè ovvI6 MS 

£i xa‘l:éx‘to\;ag 

detlpnv 

èÉ por 

aieì 

nénoBe 

o° EBpeyev 

aipa giAtatov 

pé&vuig dv 

Bovàfì 

àpeivov’ 

èpoitn 

NAPEOKTjVNOEV 

ènx6î 

énewdùv 

éot’ àv&o1ta015 

TIÈ Kaì KGUTO 

dpa 

ÈKXÉac 

èv “Apyer 

xÉpvry 
PpaTipaov 

tEeKjf|pPLOV 

èelEw A6yov 

aiavòsg 

tà MMoT1àù 

&popgosg è 
NcobdaaB’ ... 

[Nkoboat’ 

POT0 

aiyeio 

OKnNvàGg ’ 

1Ò HH LKeTv 

168° 

6166 

t016vdÉ 101 

EvdiKWGg 

d1ayv@var



AM 717 TLOPAARETAL 

AM 718 npootponàG 

AM 724 e° elval 

Th 726 X d TE 

At 733 &JpiBoAog 

AM 747 Epiwv 

AM 748 yijpoov 

AM 751 dipBwcav 

AM - 753 ’ &piB@unpa 

AM 761 odlte pe untpÒS 

T 763 nAewW1pn 

AM POv 
AM _ 767 vUEtS 

AM 771 petanEvn 

At 772 6pBovLévwov 

AM 774 evuevEétepol 

Bws _ 783 = 814x86via pépov 

Th 786 èntécovj06 

Bws 787 BoAeîv 

Bws 794 neiBeode 

AM Bapvtévoog 

AM 797 paptvupia 

Bws 798 @’ 1101j0aG 

T 799 BAdBao 

Bwk 800 èÉ te tîj de 7î 

AM 803 Bpotnpag 

AM 804 NÀVELKOG 

AM 806 &n’ aioxdparg 

AM 809 xelpòv eihe TE pov 

T*® 812 àvt1naBî 

T Kapdiag otaAaypÒv 

AM 816 nédvv 

T EnecovH106 

AM 817 KnMidoo 

AM BoAeîv 

AM 818 èvnowota 

AM 822 èvoTtuX atîg 

AM 824 àyàv 

AM 829 ène0îg 

“$ La lezione di M è GvVTI*RA6f mentre àvt1xa6fj è di 1, come riporta in apparato West, che nel 

testo stampa èàvtixev@fì, anche qui proponendo una congettura senza poter sapere che era già di 
Turnèbe. 

179 

11 GPGAAETAL 

1pootponaîg 

Betva1 

X te 
G&upiBovAog 

Éppev 

iwv 
dpBwcEv 

1à piB@unua 

odLer pe, HntpÒS 
re B1pn 

Xpévov 

MEî 
petanéAn 

òpBovLéÉvolg 

evLyEevEOTtEpOL 

XBovì Gpopov 

ÈnNECOVUEVOG 

Boaheî 

nrideoBe 

Bapvotévag 

poaptopia 

8° 6 Xphjcag 
BAoBàg 
èè 1î 98ì TÎide 

Bpwrfipag 
navdiKWG 

Èn’ &0XG&porig 

XEpòv elAgoBe pov 

G vVTLTEVBÎ 

Kcapdiav ctaAaypÒv 

nédov 

‘ ènecov}Évog 

KnAî80g 

Boàeî 

èv00Lota 

EvOTUXETG 

&yav 

EvLNELOTG



AMX 832 

AM 833 

Th 834 

AM 843 

AM 845 

T 

AM _ 846 

A 

Bwk 849 

AM 852 

AM 857 

AM 859 

T 862 
T 863 

A 880 

Bwk 883 

AM 884 

AM 888 

Bwk 889 

T 890 

AM 892 

AM 893 

AM 895 

AM 897 

Th 902 

AM 906 

AM 908 

AM 910 

T 913 

AM 914 

AM 921 

Th 924 

AM 928 

AM 937 

At 940 

AM 946 

T 

AM 947 

At 

AM 950 

‘9 L’Aldina conserva la lezione di M:; è10îg è congettura di Turnèbe non segnalata da West. 

KOlLLATOG 

(a 
tÎjo det’ àKpoBiva 
nÀAevpàS 

TAOv 

dapaiovy 

èvondàaAahor 

è6ào1 

101 HÈv où ydp T’ EH0 

npovvEno 

oxÉ8ns 
daipatfipag 

10îs £JotîoLy 

EA ivous 

ènào1 

nroAtocoÎyov 

Epew 

énppénero 

K6TOVIE 

àpoipov 

àBeiva 

èebyxov 

piv iv 

octBov 71 

1îj 8 eLdpnuficanr 

nvéov T 

£vBEVOÙVTIAG 

ÈéK@opotépa 

t01adtAo o$tEOL 

ùYyOVOV 

KOT £vX0J1a1 

EMOEVTIOVS 

èvoapÉétovs 

T’ èxBpatîg 

QAoLYHÒS 
teTtAy fi0 

Yy6vog 

nÀAovt6XBW 

veppaiav. .. To1 

oîa 

180 

Koipa 

[ 
1fjoèe tàKpoBLVvILA 

TNÀAEVPÙS 

T àv 

dapiav 

èvonàahapo: 

è6Aw 

101 o pèv K&pTt’ eî Y 

[£poò 

npoLvvVÉnO 

ox £001g 

daipatnpàg 

10îg ÈH0îg 

EA nvag 

è6ho 

r010000 

Eppewv 

Enppénois 

K6TtOV R6T’ 

E£vLyoipov 

ABd&va 

’ 

déxov 

phinv 

otBovt 

1i£ pnufica:r 

nvéovT 

evLBevoÙvT1IA 

ÈKQopwTtEpa 

101adta d’odtOL 

yvv 

KatevLYoJla1 

ENE VKTOVG 

èvaaptotovg 

éxBpaîsg 

PAoYHOS 
tETAyjiEvO 

Y6vov 

1A 0VI6YBWO Y 

&phatiav ... tior 

oî°



AM 956 àvèpopfjtao G vVèpoxj fjTas 

Bws 964 peyàKoLvOL petàKoOLvVOL 

AM 965 énmBpi6aîg émBpi6eîg 

At Bwk 967 nàvta nràavIOV 

AM 970 x&vvjar yà&vvjLAL 

AM 976 16v & &nhelotov t1ivè’ ànànotov 

Th°® 979 Bpépewv noATOÒV 

AM 980 Lù È Ènì BuoaKÉVIG Inèè modoa cxévig 

At 985 KOLVOGEAET KOLVUOPEAEÎ 

Bws 992 tàg dÈ ... evbppavao 16&0d£ eVppovag 

AM àeì aieì 

Bws 996 y aipet’ X aipete, xaipet’ 

AM 998 {KT’ àp {Kktap 

Bws 999 napBEvovGg nrapBévov 

T 1006 otHuevoar èvLevar 

At 1010 TNiMetîg DVUETG 

Bws 1011 HÉtoLcot HetoiKo1G 

Bws 1019  ebogpBoîvteGg £ oéBovteg 

AM 1021 Katey|&tO0V KaTtEVYHATOY 

Bwk 1022 pEéYyYel ÉY IN 

T 1028 QoOLVIKOBA&RTOVG poLviK6BantoGg 

AM 1029 t& ta tà tE 

AM épu&oBow òpyd&oBw 

AM 1031 Trpéte: 1TpÉnmn 

1032 év è6jo Èx ddpov 

T*! 1037  Tnepì centà 1Epicenta 

T t10XaotE 10X a1G TE 

Bws°° 1039 ravbapì 1navdapeti 

Riassumendo in breve i dati che risultano da questo confronto: 

- in 526 casi (A) Tumnébe ha corretto lezioni manifestamente inaccettabili 

dell’Aldina, di queste, 489 (AM) restituiscono la lezione di M a 37(At) hanno 

trovato conferma in altri testimoni non noti al Turnèbe ”. 

- in 37 casi (X) questa correzione è stata consentita dal confronto con gli scolî, forniti 

molto probabilmente dal Parisinus Graecus 2070°*; 

- in 360 casi (B + T ) Turnèbe ha proposto sue congetture. Di queste alcune sono 

note dai repertori (Bwk 82°, Bwd 10°7, Bws 136°®), mentre 148 T non sono più 

5o 

si 
Si tratta evidentemente di una svista di Turnèbe, causata dal toAt@àv del verso successivo. 

West a Musgrave. 

“° Wecklein a Robortello. 
‘3 100 nell ’Agamennone, 216 nelle Ct oefore_ 173 nelle Eumenidi. 

54 13 nell’Agamennone, 4 nelle Coefore, 21 nelle Eumenidi. 

$4 nell’Agamennone, 2) nelle C: oefore, 12 nelle Eumenidi. 

181



note””. A parte devono essere considerati i 26 casi (Th) di uoces nihili che, come si è 

detto, possono dipendere da un errore tipografico o da una svista. 

Bologna 

56 

5? 

58 

59 

Anna Maria Galistu 

15 nell’Agamennone, 42 nelle Coefore, 25 nelle Eumenidi. 
1 nell’Agamennone, 8 nelle C: oefore, ] nelle Eumenidi. 

8 nell’Agamennone, 90 nelle Coefore, 38 nelle Eumenidi. 
29 nell’Agamennone. 71 nelle Coefore e 48 nelle Eumenidi (di alcune avevano notizia alcuni 

vecchi esegeti, come Bamberger per Cho.275 tavpobjevog - cf. infra n. 14 — poi se ne è persa la 
traccia). Fra queste ho compreso 12 congetture che nei repertori. risultano attribuite ad altri (2 
nell’Agamennone, 5 nelle Coefore e 5 nelle Eumenidi). 

182



LA NORMALIZZAZIONE METRICA DI PINDARO NEGLI 

STRUMENTI LESSICOGRAFICI (POSTILLE A PITICA 12) 

A differenza del testo tragico, gli Epinici pindarici hanno potuto fruire, dalle cure dei 

filologi alessandrini sino al medioevo bizantino, di una tradizione manoscritta 

metricamente sana, nel senso che mai vi è venuta meno l'evidenza anche 

grafica della struttura responsiva, antistrofica o triadica. 

Ciò ha ovviamente delle conseguenze: chi è intervenuto sul testo pindarico con 

competenza di filologo metrico non poteva ignorare che ogni ritocco o congettura in 

esso introdotti si intendevano lato sensu a quella struttura coerenti. Naturalmente se è 

vero, com'è vero, che nessuna trattatistica antica ha mai indicato sino 

a che punto di precisione dovesse giungere la responsione, in tale più o meno lata 

coerenza si valuterà piuttosto un fatto di (seriore) sensibilità individuale a norme 

sovente autoschediastiche, che l'adeguamento rispettoso ad una legge formale 

rigidamente iscritta nell'opera poetica!. 

Gli esempi che qui si presentano alla discussione si lasciano tuttavia inquadrare 

entro una problematica collaterale, su cui recentemente si è, a buon diritto, richiamata 

l'attenzione?: quali riflessi un tentativo di sistemazione complessiva del testo pindarico 

in ossequio al ‘dogma’ della responsione assoluta («figments of modern metrolatry», 

come s'è pur detto)3 ha lasciato dietro di sé nei moderni strumenti grammaticali e 

lessicografici, teoricamente votati all'obiettiva ricezione del dato linguistico? Una breve 

verifica preliminare sul testo della Pitica 12 sembrerebbe evidenziare effetti ‘residuali’ 

dell'a priori metrico tali da incoraggiare la prosecuzione dell'indagine che qui intanto si 

esemplifica. 

deintiao 

Deve credere il lettore (v. 31) ad una cospicua eccezione nella classe, piuttosto 

compatta, degli astratti greci in l0:4? Tanto egli apprende, infatti, del raro àesAttia 

1 Resta, infatti, Ccomunque inattingibile alla filologia il rapporto tra le apparenti libertà metriche e 
la performance (v. G. Comotti, / problemi dei valori ritmici nell'interpretazione dei testi 
musicali della Grecia antica, in AA.VV., La musica in Grecia, a c. di B. Gentili - R. 

Pretagostini, Roma-Bari 1988, 17-25). Il sospetto poi che il ‘sistema della metrica’ non sia che 

una griglia arbitrariamente (e spesso casualmente) calata su una realtà ad essa nella sostanza 

estranea è stato recentemente, e proprio a proposito di quest'ode, riproposto da W, Zaminer, 

Rhythmus und Form in Pindars 12. Pythischer Ode, in AA.VV., Liedstudien. Wolfgang Osthoff 
zum 60. Geburtstag, Hrsg. M. Just - R. Wiesend, Tutzing 1989, 5-30. 

2 B. Gentili, Nota lessicografica (a proposito di un nuovo vocabolario), BollClass, 17, 1996, 

129-32. i 

3 R. C. Jebb, Sophocles, The Plays and Fragments, Part II, The Oedipus Coloneus, Cambridge 
1899, LVI n. 1s. (l'icastica formulazione è di C. E. Palmer). _ 

4 P Chantraine, La formation des noms en Grec ancien, Paris 1933, 78ss.; E. Schwyzer, Grie- 

chische Grammatik, 1, Miinchen 1939, 48 s. 

LEXIS 17/1999 - 183 -



dall'ultimo Greek-English Lexicon di Liddell e Scott (LSJ, 1940%): «an unlooked for 

event, ÈÈ deinting unexpectediy, Archil. 54; unexpected stroke Pind.P. 12.55 

[where i»5 . 
La voce, con marginali modifiche, è la stessa che già figurava nella prima edizione 

dell'opera (LS, 1843, based on the German work of Francis Passow, p. 23), dove 

tuttavia un velo d'incertezza almeno appannava la nota prosodica, giudicandosi colà 

«[where1 prob.j». Non si è qui di fronte, come pure si potrebbe credere, ad imprestito 

di una fonte dichiarata del nostro dizionario: infatti il Lexicon manuale di Passow, cui 

LS si ispira, non si pronuncia sulla prosodia della vocale. 

Per dirla con P. Maas, «diese Messung hat ihre Geschichte»: la ‘grave’ difficoltà 

nel testo pindarico (che ha prodotto, si oserebbe dire, ben più gravi conseguenze nella 

normativa prosodica del nostro lessico di riferimento) è evidentemente quella di 

ammettere un'anceps ‘sintagmatica’ nel verso settimo dell'ode, composto da hemiepes 

maschile ed epitrito giambico (ossia D=e), proprio all'esordio di quest'ultimo: infatti, 

contro il giambo ‘puro’ di v. 31, le tre precedenti ricorrenze vi presentano la lunga 

alogos (si ha insomma un epitrito ‘terzo’). 

Non risulta agevole ricostruire come i redattori del Lexicon si siano avveduti del 

problema. Curiosamente, infatti, delle edizioni pindariche precedenti la redazione di LS, 

Boeckh (Berolini 1811) segna senza scandalo tale anceps (egli per la verità preferisce, 

per la difficile gnome, la lezione deAntiav), e così fanno, in rapida successione, 

Dissen (Gotha-Erfurdt 1830) e Bergk (Lipsiae 1842). 

Anzi il Boeckh, oltre a giustificare esplicitamente la licenza nel De merris Pindari annesso 
all'edizione berlinese, vi ritorna in uno scritto degli anni immediatamente successivi, Ùber die 

kritische Behandlung der Pindarischen Gedichte”. Qui la difesa di àeAntlav compare in una 

polemica rassegna di vane interpolazioni di Grammatici «um die entsprechenden Sylben der Strophen 
einander gleich zu machen», e l'anceps breve rappresentata da uno iota rassicurerebbe assumendo 
«eine gewisse Mittelzeitigkeib». 

Vi è infine la lunga storia delle edizioni ‘a responsione restituita’, su cui si può 

essere ragionevolmente brevi: ad esempio la maior di O. Schroeder (Berlin 1900) trae 

lo spunto dalla variante deAznia - delzia (BPQU), che ci presenta un astratto non 

altrimenti attestato, per accogliere la congettura àghseia di Tycho Mommsen: così 

farà vent'anni più tardi Puech. Va aggiunto che il M. medesimo (Berlin 1864), che 

pensa evidentemente ad un doubler del tipo àxad1jugta - dradnuia, ha pudore di 

stampare questa sua trouvaille, preferendo relegarla («conicio à.») all'ipertrofico 

apparato. 

5 Nell'unica (credo) altra ricorrenza del termine, Archil. 105.3 W. = 91 T. offua Xe@vos, 

uuy&vei È &E delxting pipBos, è evidentemente impossibile precisare il valore prosodico dello 
iota. 

6 De metris Pindari libri tres, in Pindari opera quae supersunt, 1, Berolini 1811, 283: «Pindarus 
autem ... admisit brevem pro longa ... quod media quodammodo inter perfectam brevem et 

productam erat, brevi tamen propior quam longae». 

7 ADAW 1822-23, 261-400 = Gesammelte kleine Schriften V, 248-396. 

- 184 - 



Pur se generato dallo stesso pseudo-concetto di responsione, risulterà meno 

dannoso qui, contro le certezze di LS/, il dubbio delle Teubneriane di Snell, poi Snell- 

Maehler, che mantengono in testo &eîrtiq e segnano punto di domanda sull'anceps. 

GUVUVO0EY 

Nel testo pindarico (v. 11) questa forma dell'aoristo di &vUw non c'è%, eppure LSI 

la attesta confortata dalla tradizione manoscritta: «&avUw ... poet. jvvuooa (Dor. av-) 

Pi. Pyth. 12.11, A.R.4.4]13...». 

Si tratta, in realtà, di una congettura di Boeckh nell'edizione berlinese (I, 1811, 509: 

«sed scribendum àvvocgev ob metrum»), che sana una libertà di responsione identica 

e speculare a quella che si è appena esaminata a v. 55, e tuttavia ammessa dal B.: è 

questa la seconda ricorrenza di s. 3, composto da ‘prosodiaco’ e doppio “‘epitrito 

giambico’ (-D*E), e l'esordio del secondo colon, rappresentato nelle tre altre 

ricorrenze da longum, cade qui nella seconda vocale del verbo (ovviamente &vu0£Ev). 

Qui, per la verità, sino alla recensio di Snell-Maehler compresa, i mss. pindarici, 

compatti, non offrivano che duoegev, potendosi addurre per àvvogev la sola 

testimonianza dello scolio (19b, Il, 266, 7-9 Dr.): yés' &vvuogev, avvodfjvat 

&ntoinogv: 1) dvoev, àvti T0 EÈxpavyacev. 

La prima lezione tuttavia (a fronte del longum che restituisce la sospirata responsione precisa) 
sembra obbligare a un senso decisamente peggiore: si dovrebbe intendere infatti non che Perseo 
«eliminò la terza parte {l’unica mortale) delle figlie di Forco», bensì che Medusa, mentre era deca- 
pitata, «alzò un grido», o che lo stesso Perseo (allora, o più tardi, recando agli abitanti di Serifo la 
loro moira) «gridò il suo trionfo», o ancora (in modo più tortuoso, e sottintendendo un att1jv) che 

«chiamò in aiuto Atena per la terza volta», rendendo xaoiyvntàv péposg predicativo dell'oggetto del 
successivo poîgav &ywVv®. In ogni caso l’argomento di Wilamowitz a favore di &uoev, il 
Wortspiel tra pépoc e poiga riflesso nell’urlo di vittoria di Perseo («jetzt bekommen die Seriphier 

in einem Drittel der Gorgonen ihre potpa»)!0, come si è efficacemente sottolineato, «mantiene la 
sua forza» anche se si accetti dvvoev!!., 

Ora tuttavia l'apparato dell’edizione Valla!2 può restituire ad &vvogv lo statuto di 

vera e propria variante della tradizione diretta, rinvenendola in @ (Ath.Ib.161)!3. Ma 

8 E dunque &vuooev «non ha né l’autorità della trasmissione né quella di un greco accettabile per 
Pindaro» (C. O. Pavese, Pindarica IL, Note critiche al testo delle ‘Olimpiche’ e delle ‘Pitiche’, 

Eikasmos 1, 1990, 71, n. ad u. ). 

9 C.O. Pavese, Avw 3° tÒò Enpaivw: un nuovo verbo nella Pitica XII di Pindaro, in Simonide e 
in Alcmane, Lexis 7/8, 1991, 73-97, riconducendo &Uogv ad un obliterato avw vivo solo nei 

lessicografi, intende «Perseus seccò o fece secca Medusa». 
10 Pindaros, Berlin 1922, 146. 
1I Pindaro. Le Pitiche, a c. di B. Gentili, P. Angeli Bernardini, E. Cingano, P. Giannini, Milano 

1995, 674s., n. a vv. 11-12. 

12 Le Pitiche, 318, app. v. 11. 
13 A giudizio di Pavese (Pindarica, 71), nella «nota breve e compressa» dello scoliasta, &YUOEV 

avrebbe rappresentato non una variante yYod&@etaL, ma piuttosto una glossa di &voev. Il ms. 

- 185 -



ovviamente, che in LS/ venga indicata la paternità scoliastica (tanto constava allora) di 

Advvuoev sarebbe eccessiva minuzia: il lettore avrebbe forse potuto almeno pretendervi 

la segnalazione che &vvoo€v è congetturale. 

èvvalia 

Questo caso (v. 12) è strutturalmente diverso dai due precedenti: non si ha infatti a 

che fare qui con un lemma di LS/ tralatizio da precedenti tentativi di regolarizzazione 

metrica del testo pindarico, bensì con un intervento necessario, che ha prodotto una 

parola a buon diritto ignota a quel lessico ed ai suoi supplementi, ma inspiegabilmente 

fortunata nelle edizioni critiche del nostro secolo. 

L'hemiepes iniziale di s. 4 (D-D; ‘angelico’, ossia hem. + prosod. per Gentili), 

che nella seconda ricorrenza (v. 12) è unanimemente tradito èvahiq Xepgipo, 

presenta dunque un breue al primo tempo forte: già gli editori bizantini pre-tricliniani 

avevano proposto la facile regolarizzazione ‘epicizzante’ givaXia, che l'Ottocento ha 

accolto benevolmente. Tuttavia Schroeder, sin dall'editio maior del 1900, ha coniato, 

qui e in altri luoghi analogamente problematici (Pyth. 2.79; 4.27 e 204; 11.40), la voce 

ad ‘Aeolic tinge’ èvvd&Aoc, che ha incontrato il favore di Snell-Maehler e Gentili (ma 

non di Puech, che vi mantiene ovunque la scrittura è&v&Alog dei ueteres, né di Turyn, 

che ancora preferisce elvy&ALo6G). 

L'apparato di Schroeder non si dilunga sull'intervento (che egli lapidariamente 

definisce atto a sanare quanto «uulgo editur»), ma una nota nei Prolegomena 

linguistici a quell'edizione (la postilla 65) afferma: «non casui videtur deberi quod 

nunquam apud Pindarum ... aut apud atticos poetas in bonis libris scriptum invenitur 

givdMog; fuerunt opinor in antiquiore poesi formae eolicae èvv&Mog (*EvodAiog) 
et èvahiog», la seconda delle quali si dovrebbe alla «consonarum duplicium 

exprimendarum ... in libris manu scriptis inconstantia». 

Si ravviserà in questa congettura dello Sch. un’eco dell’ipotesi genetica (per 

glvaXlog) dello Schulze delle Quaestiones epicae (1892). Il mutare delle mode 

storico-linguistiche ha posto in ombra quella ricostruzione: non si saprebbe oggi 

dubitare che nella voce epica si celi un allungamento metrico!4, al quale si pone come 

sicuro parallelo nella lingua poetica eolica l’integrazione alcaica in P.Oxy. 1233 (44,7 

Atonita serve ora, retrospettivamente, anche a chiarire lo scolio: esso attestava infatti una 

variante, e 61x©G ne è la marca. Il riesame di P compiuto da Gentili ha infatti consentito di 

rinvenirvi «almeno in quattro casi la lezione genuina rispetto a tutti gli altri testimoni» 
(Pindaro, Le Pitiche, LXXXVI). 

14 P. Chantraine, Grammaire homérique, I, Paris 1958, 99. 

- 186 -



L.-P.) vvug[av èvv]ahiav, proposta dal Lobel nel 1927 (vi si escluderà ogni 

influenza da parte della precedente congettura Schroederiana?)!5. 

In questo caso il pur lodevole commento dell'edizione Valla, che crede ad 
ÈvvdXAtosc, costringe il lettore ad un percorso circolare: i rimandi convergono infatti 

sulla prima istanza testualmente problematica (è&v&Mov o elvadhwov x6vov Pyrh. 

2.79), dove si ha, a chiudere la questione, il rinvio al poderoso commento a Pitica 4 di 

Braswell.!6 Ma in quest'ultima opera si troverà solo l'affermazione che la con-gettura 
di Schroeder «is surely wrong», non essendovi a favore della scrittura èvv- alcuna 

evidenza manoscritta, al di fuori dell’alcaico vuLo[av èvv]JaMiav, a giudizio del B. 

«doubtless rightly supplied»!7. 

EUx Éa - eUxled - eUxicéa 

Tre diverse risposte, due ‘normative’ (rispettivamente Kiihner-Blass!8 e LSU, s.u.) 

una spiccatamente congetturale (Maas), a una (forse solo apparente) difficoltà metrica: 

infatti l'epitrito trocaico iniziale di s. 8 (altrove sempre 3 epitr'r = ‘stesicoreo’, ossia 

E-e—) nella terza strofetta (v. 24) si presenta in tutti i mss. come coriambo (eVxA Éà 

Aa:0006W0Yv), ma la forma ‘ad alfa breve’ (con la responsione anaclastica che essa 

comportava) non ha imbarazzato gli interpreti e gli editori,!9 sino ad Erasmus Schmid 

(1616), che l'ha corretta in eVxXA£à («metro jubente», avrebbe approvato Heyne). 

15 E.-.M. Hamm, Grammatik zu Sappho und Alkaios, Berlin 19582, 37 $ 77 la chiosa infatti 
(ambiguamente) «auch hom.», mentre A. M. Bowie, The Poetic Dialect of Sappho and Alcaeus, 

New York 1981, la lista tra i «true metrical lenghtening ... which have parallels in Homem. Cf. 

1. Kazik-Zawadzka, De Sapphicae Alcaicaeque elocutionis colore epico, Wroclaw 1958, 25 e 

80. 
16 Ze Pitiche, 398: «&vvdMtov: su questa forma, corretta in £glvd\iov dai Bizantini, ved. nota a 

Pyth. 12,12; Braswell, A Commentary, p. 103». Si potrà piuttosto sospettare che i Bizantini 

abbiano trovato ametrica la forma non geminata (ed enigmaticamente propagatasi) dei veteres. 

17 Bruce K. Braswell, A Commentary on the Fourth Pythian Ode of Pindar, Berlin - New York 

1988, 103s.: anche chi dubiti di èvv&Mtov non può tuttavia ignorare un raro esempio saffico di 
questo allungamento, P.Oxy. 1787 (fr. 65 V.), 10 èvv ’Axto[ovt. Tanto tortuosa risultando la 
mera storia testuale della parola non sorprenderà che un approccio affrettato conduca il lettore a 

inciampi fuorvianti: in un lavoro recente (H.-Ch. Giinther, £in neuer metrischer Traktat und das 

Studium der Pindarischen Metrik in der Philologie der Palaiologenzeit, Leiden 1998, 145 n. 
137) l’A. si pronuncia (ragionevolmente) contro l’adozione da parte di Schroeder di è&vvd&Mov a 
OL 9.99, argomentando: «es gibt keinen Grund, ... die sonst nicht bezeugte Form &vvahkia aus 
NC aufzunehmen; das ist gewil blof ein Versehen und nicht eine alternative Schreibung der 
metrischen Dehnung». Si tratta in effetti dell’unica ‘comparsa’ (puntualmente corretta dallo 

scriba, «a mere slip» per Braswell) della parola nel medioevo bizantino, ma la sua adozione da 
parte dello Sch. (che qui pure deve evidentemente citare il ms. in apparato) nonha nulla a 

che fare col tardo Ambrosianus E 103 sup.: tanto avrebbero reso evidente all’A. l’uso di un 
lessico pindarico, e l’allargamento della sua indagine alle Pitiche. 

18 1,432-34 ($ 123 Anm. 6-8) e 434-35 ($ 124.2). 
19 A dire il vero, sia lo scoliasta antico (21, 21 Tessier) che Triclinio (177, 18-20 Irigoin) 

individuano un semplice “Stesicoreo’, ciò che darebbe per appianata la difficoltà da una scansione 

- 187 -



Chi avvicini il testo pindarico con l'ausilio del Lexicon oxoniense trova quest'ultimo 

intervento incorporato come necessario s. v. eÙxAe1)6: «acc.sg. *eUÙxActÉa contr. 

evxAeà Pi. P. 12.24 (é£a codd.)»2°, ricorrendo invece alla Ausfiihrliche Grammatik, 

vi rinverrà una prosodia eccezionale presentata come dato di fatto («eOxAéà N. 5, 15; 

aber mit a_ P. 12, 15»). 

Ora l'edizione di Gentili, riallacciandosi alla maior di Schroeder2!, reintroduce la 

licenza, giudicando la correzione «non ... linguisticamente plausibile»22. Infatti 

l'accusativo -£à dei composti di xM£oc, metricamente indispensabile in trisillabi (o nel 

trisillabo finale di polisillabi) a prima lunga in epica, dove tuttavia ricorre in correptio 

(tipo èuoxAÉà ”Apgyoc)?’, è tutt'altro che ignoto alla lirica, anche in contesti non 

strettamente dattilici24, In Pindaro si ha regolarmente evxAÉù, ad es., a OL 6.76; Pyth. 

8.62; 9.56; Nem. 5.15 (segnalato da K.-B.), mentre proprio Nem. 6.29, trionfalmente 

offerto da LSJ come esempio di «shortened eUÙxAÉù», è in realtà luogo così 

tormentato da privarci della controprova prosodica?5, 

£UXAÉA (salvo, come altrove, un controllo metrico limitato alla prima strofa): ma, come è 

ovvio, importa qui la metrica ‘di Pindaro’. - 
20 Desta dunque perplessità che il Wilamowitz, a proposito di Nem. 6.29, affermi: «eUxAed olx. 

ist das natùrtiche, und eUVXAeà ist auch P. 12,24 iiberliefert (nostro cors.) und metrisch 

gesichert» (Griechische Verskunst, Berlin 1921, 487). 

21 A fr. 104d, 50 (= Parth. 2) lo Schroeder (Pindari Carmina, Lipsiae et Berolini 19232, 552 ad [.) 
giudica il congetturale ’AyaoixAfel introdotto dagli editores principes di P. Oxy. 659 Grenfell 
e Hunt (v. infra) «formam ap. Iones Atticosque non inauditam, a Pind (utique -xAÉog, -xAél, 

-xAtà exhibente) alienam». Risulterà al proposito sorprendente che la tradizione bizantina più 
antica di Pindaro conosca, per il dativo, solo la forma eÙ%Aeel, che in ognuna delle tre ricorrenze 

(OI. 10.85; Nem, 2.24; 3.68) si direbbe metricamente impossibile, e non è infatti sopravvissuta 

al vaglio della generazione di Moscopulo, che vi ha reintrodotto -xAél (salvo che nel secondo 
luogo, dove l’onore è infine toccato a Zaccaria Calliergi). A dire di Wilamowitz, tuttavia 
(Verskunst, 59 n. 1) l’antica grafia eÙxAteL (sic) sarebbe introdotta «um die Trennung des 

Vokales in eÙxMl deutlich zu machen». 
22 Pindaro, Le Pitiche, 317, nella nota metrica all'ode. La difesa di eÙXAÉùà a parte del G., 

all’interno della difesa della libertà responsiva, è tuttavia già in La metrica dei Greci, Messina- 

Firenze 1951, 112 n. 1. 

23 $i sono spiegate queste grafie (Chantraine, Grammaire homérique, 74) o postulando un’iferesi o 
piuttosto considerandole «graphies contractes substituées à de vieilles formes du type xMÉe’» 
Secondo tale ricostruzione «il faudrait partir de KAEANAPON où les lettres répétées n’étaient 

pas notées et interpréter correctement xX\ée’ à&vòp@v» (ibid., 7). 
24 Ad esempio, e per limitarci alla nostra forma, eVXAÉà ritornerà anche nei dattili lirici della 

parodo dell'Edipo Re (v. 161: le lezioni alternative eUÙXAed (diversi mss.) e €VAAf] (Eustazio), 
metricamente fuori gioco, segnalano evidentemente la difficoltà della prosodia. Desta qualche 

dubbio l'affermazione di K.-G. I, 433 Anm. 6, che isolerebbero ‘“‘HoaxAMÉa «in der Mitte (des 

Senars)» a Soph. Tr. 232 didatov, ei C@v@’ ‘HoaxAta 1po0déEopai. Qui molti editori 
(Pearson, Dawe, Lloyd-Jones/Wilson, non Dain) accolgono la (inutile) congettura normalizzatrice 

‘Hoaxà j di Dindorf, che esplicita graficamente la sinizesi, ma un tribrachi (quindi ‘HoaxMà!), 
conforme una scansione altrimenti nota (es. Pind. O!. 10.16), non sembrerebbe creare difficoltà. 

25 Un supplemento di indagine pare richiedere l'altra citazione di LSU, Bacch. 5, 196, dove ebxAta 
si vuole bisillabico: il contesto metrico (ep. 5) è D_E-e, e le due vocali finali stanno al primo 

longum del cretico che apre E: in realtà la sinizesi è indimostrabile. 

- 188 - 

a
 r
I
 

re
 
e
 
E
R
 
r
r
 * 



E tuttavia, più importante qui dell'analisi diacronica sulla prosodia della parola si 

direbbe la ricerca sintagmatica della responsione coriambica con anaclasi, un vero e 

proprio refoulé dai nostri testi lirici26: basterà pensare alla compatta sezione delle 

Responsionsfreiheiten maasiane dedicata ai rimedi per la sua eliminazione, dove infatti 

il nostro passo non poteva mancare. Maas avrebbe preferito la soluzione (solo 

vagheggiata da Schroeder nei prolegomeni linguistici alla Teubneriana del 1900) 

E£vMAeÉa?2?, una Flexionsanomalie, sì noti, che lo Sch. poi ben si guardava dal mettere 

in pratica, giacché il suo testo ha evxAda e lo schema metrico dà il coriambo in 

responsione all'epitrito, conforme una licenza da lui ammessa in linea teorica?8. 

Va anche precisato che, purtroppo, l'esempio pindarico addotto dal Maas a conforto 

di evuAeta, fr. 94b.38 ’Ayaoidhdet, è anch'esso (ciò che egli tace) congetturale. 

Infatti P.Oxy. 659, che conserva il testo colizzato del Partenio secondo, reca nuotà è° 

’Ayaoixhéi pdptug filuBov è xopov: che non vi sia dopo ’Ayaomdéi fine di 
verso mostra la sinafia che altrove unisce i cola terzo e quarto delle responsioni, per 

uno schema complessivo (così Maehler nella Teubneriana del 1989) (3) - -- -- -- 4) - 

"""" ||. 11 punto delicato è naturalmente nella transizione tra le due sequenze eolo- 

coriambiche (“glyc glyc), che i criteri di A. Boeckh impongono di considerare 

unitariamente: se si assume infatti che la prima debba terminare in ogni caso con 

un longum, o il testo va corretto, e la soluzione è appunto ’Ayaowm}hée.L (gli editores 

principes Grenfell e Hunt, 1904), o si deve ipotizzare l’allungamento °Ayaom}hét 

udpTtuS?2?. 

Ma forse una filologia meno ansiosa di calare sui testi i propri a priori metrici e più 

incline all'observatio3° non disdegnerà qui il tradito °Ayaoxàé, e nella Pitica 12 

ebvniÉa. 

Trieste Andrea Tessier 

26 A titolo d'esempio vengono citate da Gentiti Pyth. 3.6 e 8.20, ma l'elenco potrebbe essere lungo 
(vd. Liana Lomiento, Bacchilide: una nuova traduzione e ancora un contributo agli studi 

sull'epinicio, QUCC 35, 1990, 121-32: 125 n. 11; B. Gentili, Pindarica II, Note testuali alle 

Pitiche, QUCC 39, 1991, 71-84: 83 ). 

27 Die neuen Responsionsfreiheiten bei Bakchylides und Pindar, JPhV 39, 1913, 297 n. 43. 

28 Si veda infatti, nella Appendix de metro dactyloepitritico posta a conclusione della Teubneriana 
del 1900, l'ampio spazio dedicato alle responsioni anaclastiche (506-07). Inoltre, come s'è visto 

{v. n. 15) lo Sch. non era incline ad accettare linguisticamente questa forma. 

29 Schroeder, a partire dalla Teubneriana minor del 1907, adducendo quale parallelo Pyrh. 5.42 

x*aBéogavto povddporoy quiòvy “7 7- -- -- (così anche Gentili ad !.). La scelta 
«dem anlautenden , verlingernde Kraft zu geben» dispiacerà tuttavia, in entrambi i luoghi, a 

Wilamowitz (Pindaros, 380 n. 3), che respinge il parallelo scrivendo nel primo pouvoèpo ov 
e ammettendo una responsione libera cretico-baccheo (Griechische Verskunst, 307), e 

argomentando a proposito del secondo: «als ob es da nicht wieder bei uns ’AyaoxMe stiinde zu 
sprechen, wie es auch die Sprache fordert». Quest'argomento pare tuttavia tendenzioso assai. 

30 11 miglior viatico contro la tentazione (diffusa invero) di predeterminare la forma astratta di una 

sequenza, forzosamente costringendovi le sue occorrenze nei testi offre sempre R. Pretagostini, // 

colon nella teoria metrica, RFIC 102, 1974, 273-82. 

- 189 -



SOPH. PHIZ. 830: àvtéyow, PROBAT SCHOLIVM VETVS 

Soph. Phil. 829-30 — 845-46: 

evalwv, OvaE, &uuaoi è è&vrioyow — Baidv, © téxvov, répne A6ywv pipav 

Così stampano H. Lloyd-Jones e N. Wilson nella recente Oxoniense; una sintetica 

rassegna della tradizione a stampa moderna può essere di qualche utilità per ricostruire 

il percorso che ha portato a questa sistemazione del testo: 

ante 1780 Musgrave!: duuaoi & èvréxoi 1avè° aîyhav (comm.: videndum an ob metrum 
legi debeat &vtiox0) 

1786 Brunck2: &vtioxok (comm.: versus est tetrameter dactylicus: proinde scriptum 
oportuit &vtigx01C, non, ut in libris est, &vtÉX01S) 

1805  Hermann: Vulgata lectio quomodo defendi possit, non video. Nam si, quod omnium 
facillimum est, Supaor È &vrioxow alyia 148° reponatur, aliquid 
tamen obstare videntur numeri versus antistrophici. Neque elegans haec 

esset verborum collocatio. Itaque vide an hoc praestet: evalov, evaiwv, 
” : 

QVaE, | Suuaow: èv è loyow tdvè’ alyhav, | & tétatai tavBv. 
1811 Seidlert: fortasse etiam totus locus a v. 828 in dochmiacos redigendus est hoc mo- 

do: evaî)g Njuiv EBo, evaiwv, | evdalwv d&vaE, Supaor & àvréxo 
{così nella mia copia: ovviamente dobbiamo leggere &vtéxoig] — ant. 
843: dv è° àv dueiBn ’ atbw Bawàv ÈEuoì | Baàv, @ téxvov, 
séusxe A6ywv qduav, [...]. Qua ratione non opus est audacioribus 
correctionibus, quales adhibuerunt Brunckius et Erf{urdtius)°. 

1816 HermannÉ: dupaoi è& &vréxow [...] - aéune M6ywov qijuav [...]. Dochmiaci 

_
 
A
 
n
 
b
 

sunt versus [...}7. 

Samuel M. ({ 1780) comunica le sue congetture a Brunck (cf. n. 2) nell’aprile 1780; l’edizione 

Sophoclis tragoediae septem cum animadversionibus S. M. {...], Oxonii 1800, «ex schedis 
Musgravianis... conflata» (t. I, III), accoppia il testo curato da Th. Johnson, uno standard del 
XVIII secolo, e le note filologiche di M., rendendole di pubblico dominio nella loro integrità. 
Sophoclis quae extant omnia, cum veterum grammaticorum scholiis [...} rec. [...]R. F, Ph. B., 

Argentorati (il passo citato: Il.2, 187; scholia: 82 s.). Nella prefazione B. chiarisce il debito 

verso Musgrave: «conjectorem omnium quos nossem felicissimum (cioè M.) per epistolam 
rogavi, ut, si quid in Sophocle, ut in Euripide, periclitatus fuisset, emendationes suas mecum 
benigne communicaret. Quod cupiebam ab humanissimo viro facile impetravi: mense Aprili anni 

MDCCLXXX avulsas ex adversariis suis schedas aliquot mihi misit etc.». 
In Sophoclis tragoediae septem [...} emend. C. G. A. Erfurdt, IIl: Philoctetes, Lipsiae, 256: 
«Hermannus autem in notis manuscriptis haec monuib». 

A. $., De versibus dochmiacis tragicorum graecorum, Pars prior, Lipsiae, 33 s. 
Con «Erf.» probabilmente è da intendere la congettura di Hermann riportata da Erfurdt, cf. n. 3. 
Elementa doctrinae metricae, Lipsiae, 271 s. 

Si uniformano T. Fr. Benedict, Observationes in Sophoclis septem tragoedias, Lipsiae 1820, 

260: «Quia porro Hermannus versum Oupaoi, è &vtéxoig inter dochmiacos refert, etiam 
lectionem codicum: &vtÉxoLlG retinuit...» e J. Fr. Martin, Sylloge variarum in Sophoclis 

tragoediis lectionum, Halae 1822, 762 «Buppaoi è è&vtéxow... tuentur Seidlerus De verss. 
dochm. [...] atque Hermannus Elementa». 

LEXIS 17/1999 - 191 -



1824 HermannS®: &vtioyolg (comm.: libri veteres &vtéX0OLG [...] Brunckius [...] autem 
&vtioyOLg metri caussa posuit. Explicatio torsit Scholiastam, cujus haec 

verba sunt: &upaor è &vtéxow. EvavuiuwBeing t0îc dupaoi t0 
DMiAoxtjtov, rai pi) Edong avròv Biéspai vov. fì xdtexe [...] 
toiavtnv èè aiyhav, fjtic vùv tétatal, avréxow totîs Spuaot [...] 
POSI. [...] Ceterum &vtioxolg ex Brunckii conjectura recepi, etsi, ut in 
dochmiaco, etiam vulgata ferri potest. Sed praestat, tantilla mutatione 

exaequari syllabas.) 

Nelle Retractationes (184]1) Hermann discuterà solo la controversa interpretazione 

connessa ad alyhav, accettando àvtioxow senza soffermarvisi!9, Per valutare la pe- 

netrazione della vulgata hermanniana conviene ricordare che il Sofocle di (Erfurdt-) 

Hermann è riedito dal 1826 (a Londra), e il Filottete a Lipsia nel 1839 e nel 1866. 

Nonostante la sua autorevolezza, la scelta fra &vtioyxot e &vtÉx0ol resta controversa: 

1826 Bothel!!: &vrloyotg (camm.: &virioyolkg Brunck aliique pro &vtéx0l6, quod mi- 
nus respondet versui &vtLOt0{XQ, etsi per se magis convenit dochmio.) 

1867 Seyffert!?: &vtéxol (comm.: &vtioyow de Brunckii coniectura etiam Gu. Dindorf, 
id quod eo mirabilius est, quod diversas dochmiacorum formas nihil apud 
Sophoclem offensionis habere ipse saepius monuit.) 

1872 FEllendt-Genthe: &vtéxolc. Brunckius contra libros &vtioyOlc, ignarus legum numeri 
dochmiaci. 

1875 Cavallin!3: èvtéyot. 

Frattanto si giunge alla prima edizione critica degli scholia vetera: 

1888 Papageorgios: dpuaoi è &vrioyolws: xdtexe tÒ dpatiròv, dreo viv finiwta 
rai duayettai, {] 1T08 Gavov dxAuL' totavtny dé alyAny, fitic 
vîv tétatal, àvtéxolg <eic> 1à dppazta, [...]. I| è&vaviuoBeins 
toîc duuaot [...] 

e gli editori si orientano per la scelta hermanniana; la tendenza perdura nelle edizioni 

contemporanee: 

1881 Campbell: . &vtioxoig (app.: èàvtéxoLg MSS. : Brunck corr.) 
1898 l.Lebb(].led.): èviioyxol (app.: àvtioxoLlg Musgrave and Brunck : &vt1é%01Gg 
MSS.'*) ‘ 
1928 Pearson (Il ed.): &vtioyow (app.: àvtioxOLg in lemmate scholiorum : à&vtéxolg L A 

rec) i 

1974 Dain (II ed.): è&vtioyxow (app.: &vtioxolk Musgrave : àvtéXol codd, et lemma sch.) 
1985 Dawe (Il ed.): &vtioxow (app.: &vtéxoi codd.: corr. Musgrave) 

8 Sophoclis Tragoediae [...] rec. [...] C. G. A. Erfurdt, Editio Il, Vol. VI: Philoctetes [...] rec. 
[...] G. H., Lipsiae, (213 s.). 

9 Così la vulgata degli scoli dall’editio princeps. 
10 Retractationes adnotatorum ad Sophoclis Philoctetam, 13 = Opuscula, VIII, 185-202: 195. 

11 Sophoclis Philoctetes rec. [...] Fr. H. B., Lipsiae. 
12 Sophoclis Philoctetes [...} rec. [...] M. $., Berolini. 
13 Sophoclis Philocteta rec. Chr. C., Lundae. 
14 5. non include &vtioxOt fra le lezioni genuine date o corroborate dagli scoli (XLIV). 

- 192 -



Da tanta uniformità si staccano (Schneidewin-Nauck-)Radermacher (1911, XI ed.), 

Masqueray (1934) e Webster (1970); la classica edizione scolastica weidmanniana 

opta per àvtéXOLG e nel commento attribuisce àvtioyolg a Musgrave!5; allo stesso 
modo Masqueray; invece Webster uniforma testo e apparato all’edizione Pearson (cf. 

173), ma nel commento afferma «there is no need to emend the MSS GvtéX01G as 

cretic can correspond to molossus (846)»: la dipendenza dall’apparato oxoniense 

prova che Webster, diversamente da Dawe, non attribuisce àvtéX01g alla totalità delle 

fonti e la scelta perciò non discende da un riesame dei manoscritti, ma esclusivamente 

da considerazioni metriche. Le posizioni sono riassunte da Colonna (1983), che 

accoglie àvtioy01g e annota: «avtioyow Musgrave, edd. plerique (propter metrum) : 

&vtéxolg L LE F A V, Thom. Tricl. (prob. Webster [...])». Lloyd-Jones e Wilson, 

curatori della recente oxoniense (1992, II ed.), accolgono anch’essi àvtioyow e in 

apparato informano: «Gvtioyow Musgrave e sch. : àvréXolg codd.»!6. 

I testi, le note, gli apparati e le analisi metriche riportate qui sopra, la verifica sulle 

edizioni a stampa degli scoli anteriori a quella del Papageorgios, e il riesame di L (in 

facsimile e microfilm), permettono di descrivere i singolari incidenti occorsi 

all’apparato critico e, ciò che più importa, di restituire una corretta informazione. 

1. (a) Come stampati prima di Papageorgios, dall’editio princeps (1518) a Elmsley 

(1826), gli scholia vetera hanno àvtéXol sia nel lemma, sia nel corpo dello scolio; 

Musgrave, Brunck e Hermann, come gli altri, non potevano che leggere àVvTÉX01G; 

(b) sollecitato da Musgrave, Brunck suggerì GvtL0XOLG metri causa; 

incidentalmente: preoccupato del senso (il problema di aiyAa) piutosto che del metro, 

Burges aveva proposto àuioxol, oggi considerato con poco o nessun favore!7; 

(c) àvtioxoig divenne la vulgata con l’edizione di (Erfurdt-)Hermann; nel 1805 H. 

aveva suggerito a E. la correzione àv è îoxow sulle orme di Brunck; invece negli 

Elementa doctrinae metricae fa propria l’analisi metrica di Seidler accogliendo la 

paradosi; ma già nel 1826 recupera l’emendazione Brunck, pur nutrendo qualche 

dubbio sulla necessità di emendare; infine nelle Retractationes (1841) ogni dubbio 

sarà tacitamente dissipato. Sì potrebbe affermare che le Retractationes rispecchiano, a 

questo riguardo, una fase di minore criticità rispetto al vertice di consapevolezza 

metodologica raggiunto negli Elementa. Fino alle decisive Retractationes, il Hermann 

degli Elementa è addotto come autorità, accanto a Seidler, per la conservazione della 

paradosi (così Benedict e Martin). La vulgata a stampa può dirsi stabilita con W. 

Dindorf (1849, II ed.), nonostante le residue resistenze di Ellendt, Seyffert e Cavallin. 

15 V. anche l’Epimetrum 1 di Rad. (156) e U. v. Wilamowitz Moellendorff, Griechische 

Verskunst, Berlin 1921, 347 n. 1 (sui docmi e la genuinità di &vtéxo1c: 348 n. 0). 

16 Ma nel suo Sophocles per la Loeb (1994) LI.-J. stampa semplicemente «&vtloxo0tg Musgrave : 

&vtéxow codd.». 
17 The Philoctetes of Sophocles [...} by G. B., London 1833. 

- 193 -



Continueranno a preferire la paradosi Schneidewin - Nauck - Radermacher,!® 

Wilamowitz (cf. n. 15), Masqueray, e ora H.-Ch. Ginther!® ; 

(d) &vtéxow è la lezione dello scholium vetus, sia in lemmate (in forma abbreviata: 

ANTEX con soprascritta l’abbreviatura per OIXZ), sia nella parafrasi (per esteso); 

come pubblica correttamente Papageorgios, il lemma apre lo scolio x&atexe sul 

margine destro, altro dallo scolio Èvavtiw8eins, che invece sta immediatamente a 

fianco di v. 830; però Papageorgios attribuisce erroneamente la lezione della vulgata 

post-hermanniana al lemma, pur conservando àvtéXot nel corpo dello scolio?0; 

(e) nel redigere l’apparato della sua edizione, Pearson seguì pedissequamente 

Papageorgios; «uomo di manoscritti» (E. Fraenkel), Dain si sentì tenuto a precisare la 

vera lezione del lemma, seguito in questo anche da Colonna. Lloyd-Jones e Wilson, 

che «apparently set their text from a corrected copy of Pearson»,2! si discostano dal 

modello solo per aggiungere che Musgrave era stato ispirato «e sch(olio)» - e ciò, 

come abbiamo visto, era doppiamente impossibile. 

II. Quale che sia la nostra opinione su àvtéXoig / davtioxO16, a favore di 

&vtioxow non è possibile allegare l’autorità dello scolio (ovviamente inutile anche per 

àdunioxow). Inoltre le analisi di Seidler e di Hermann (1816), insieme all’annotazione 

incidentale di Hermann (1826) conservano intatto il loro peso e fanno di àvtéXOl6, 

non contraddetto da alcun testimone manoscritto, la lezione preferibile: per la 

responsione libera tra docmi v. almeno M. L. West22; per la responsione tra docmi dei 

profili nn. 10 e 18 Conomis?3, cioè -- - - -- + V. A. Tessier24, e L. Andreatta?°; di 

Sofocle si considerino EI. 853 — 864, OC 1558 — 1570, Tr. 1005b — 1025. Pur 

considerando il nostro passo, E. Medda?6 accetta àvtio%0g e non pone il problema 

della responsione. 

Verona Guido Avezzù 

18 Ma Nauck preferirà normalizzare la responsione con QàT al v. 845. 
19 Exercitationes Sophocleae, Gòttingen 1996, 130 s. 
20 L’autentica lezione di L non figura nemmeno tra quelle restituite da M. Papathomopoulos, De 

quelques manuscrits de Sophocle revisités, in AA.VV., Sophocle, Le texte, les personnages, 

études rassemblées par A. Machin et L. Pernée (Actes du Coll. int. d’Aix-en-Provence, 10-12.I. 

1992), Aix-en-Provence 1993, 75-94. 

21 M. L, West, CR 41, 1991, 300s. Sul ridotto contributo di nuova informazione autoptica nella 

recente edizione oxoniense v. West, 299; R. Renehan, CPh 87, 1992, 337s.; E. Chr. Koppf, 

AJPh 114, 1993, 156. 
22 Greek Metre, Oxford 1982, 109. 
23 Hermes 92, 1964, 23-50: 23 
24 La responsione tra sequenze docmiache, in AA.VV., Tradizione e innovazione nella cultura 

greca da Omero all’età ellenistica, Studi in onore di B. Gentili, a c. di R. Pretagostini, Roma 

1993, 667-74: 670. i 
25 Normalizzazione del docmio ‘lungo’ strofico nel testo sofocleo, in AIAAZKAAIKA, Tradi- 

zione e interpretazione del dramma attico, a c. di G. Avezzù, Padova 1999, 113-62. Cf. anche 

Giinther, 131 n. 444. 

26 SCO 43, 1993, 101-234: 149 s. 

- 194 - 



EURIPIDE, ANDROMEDA, FR. 118 KLIMEK-WINTER 

1. Le fonti del testo. 

xAUelg D, 
t xpo0aidovooa tag t èv dvigow 
ànò6navoov, Ea- 
cov, ’Axoî pe ouv gihawu ybou r600v AapBeiv 

Sul margine destro del codice Ravennate 137, 4 A di Aristofane, a fianco del v. 

1018 delle Tesmoforiazuse (xMeig ©), si legge l’annotazione xdAw ÈE ’Avògo- 

1eò, che ha indotto diversi filologi! a ritenere tale verso esplicita ripresa dall’Andro- 

meda di Euripide, anche in considerazione della frequenza con cui l’espressione viene 

impiegata come apostrofe nei testi tragici2. 

Sul margine sinistro dello stesso codice, all’altezza del v. 1019, compare però lo 

scolio tpòs tîìv ‘Hyb ’Avdpopéda AÉyei mpocawdovooaL tàg Èv dvtgoi, 

àdnxOnacov, Eacov ’Axyoî pe ovv gilaic ydou sx68ou Aapeîv, sul quale altri 

editori3 si basano per espungere xAlew O. Probabilmente tali parole non sono da in- 

serire nel frammento perché, se ne avessero fatto parte, lo scoliasta del v. 1019 non le 

avrebbe certamente tralasciate. Scrivendo infatti t9Òs tîìv ’Hyò ’Avòpgopéda Mévyel, 

sembra voler riportare l’intera battuta rivolta dalla principessa a Eco, oggetto della 

parodia aristofanea*. Lo scolio posto accanto al v. 1018 potrebbe allora essere stato 

erroneamente collocato in tale punto, pur riferendosi al verso successivo, oppure, se 

riguardasse effettivamente il v. 1018, potrebbe voler segnalare la ripresa da parte di 

Aristofane di un’espressione di cui Euripide si era avvalso non nell’apostrofe di 

Andromeda alla ninfa, bensì in altro passo tragico. 

2. Îl lavoro della critica. 

Il frammento, in molti punti corrotto, ha suscitato vivo interesse tra i filologi, ai quali 

si devono numerose proposte di restauro. I versi euripidei citati dallo scolio, scritti in 

!1 Fritzsche 1838, 420; Wagner 1844, 647; Wilamowitz 1891, 191 (che esclude però l’O); 

Rutherford 1896, II 500; Mitsdòrffer 1954, 69; Rau 1967, 71 s.; Klimek-Winter 1993, 154; 

Jouan e Van Looy 1998, 170. 

2 Cf. Eur. Hipp. 362 (dleg ©, ExAvec d...), Phoen. 298 (xMUeig, À texoîiga t16vde LdTtEQ), 
1536 ss. (xAleig © rat’ aviày / diaivov yegalòv / r68 fì deupviowg du- / otavoc 
iavwv); Soph. OC 165 (xAeig d o Mjuox8” &hà- / ta) e inoltre Eur. Suppl. 1143 (ndte 
uOv a@v xMieig téxvwv ydouc), EI 1166 (xAveig Unwpogoy Bodvy), Phoen. 611 (d 
xdteo xAveig è nd4o0xw0), 14 896 (W téxvov Nnefidoc... xAveg tade), Antiop. 48, 56 
Kambitsis (xAvelg; d0GG;) 

3 Matthiae 1829, 45; Nauck 1889, 394; Mette 1967, 49 = 1981-82, 51 e Bubel 1991, 102. 

4 In generale sulla parodia tragica ci si orienta a partire dalla bibliografia raccolta in A. M. 

Komornicka, Quelques remarques sur la parodie dans les comèédies d'Aristophane, QUCC 3, 
1967 51-74 e C. Franco, La competenza del destinatario nella parodia tragica aristofanea, in 

AA.VV., La polis e il suo teatro II, Padova 1988, 213-32. 

LEXIS 17/1999 - 195 -



maiuscola, iniziano con 1podaidovaoal TàG, mentre i] testo aristofaneo, stilato in 

minuscola e coincidente per il v.1019 con quello tragico, presenta la lezione 

apo0aidotacai tTàG (l’accento circonflesso è però di seconda mano), identica a 

quella del codice Monacense 492. Ci si trova così di fronte a una vox nihili per 

emendare la quale sono state formulate varie congetture che si possono suddividere in 

tre gruppi, a seconda che mirino a ottenere un’esclamazione”, un participio$ o una 

forma verbale di modo finito’. Le correzioni appartenenti al primo gruppo sono defi- 

nite «inguinamenti filologici» da Tessier 1974, 129 n. 4. Già criticate da Ribbeck 1864, 

290 n. 27, secondo cui né Andromeda né Euripide avrebbero potuto chiedere il silenzio 

o l’aiuto di Eco in nome del pudore o del timore, esse sono confutate anche da 

Klimek-Winter 1993, 156, in quanto né xpÒò5 Aidoîis né 1065 ’Aiboyv rientrano tra 

le forme di esclamazione impiegate dai tragediografi. Gli interventi collocati nel 

secondo gruppo hanno il vantaggio di essere paleograficamente più vicini al testo 

tràdito e di poter essere uniti nei versi di Aristofane con xAeig d meglio di quelli che 

comportano la sostituzione con un verbo di modo finito®8. Essi sembrano però richie- 

dere l’introduzione, dopo il participio, di un sostantivo da esso retto’. Quelli finora 

proposti — per la maggior parte in accusativo, ma anche in casi obliqui — non sono del 

tutto soddisfacenti !. A parere di Klimek-Winter 1993, 156 gli emendamenti inseriti 

5 Tleòg Aidog oè tàv Seidler (apud Matthiae 1829, 45); Matthiae 1829, 45; Hartung 1844, IL 
348; Wagner 1844, 647; Enger 1844, 169; Kalousek 1887, 221; Tucker 1904, 194; xgòG 

Aidoùg aÈ tàG Fritzsche 1838, 420 s.; Wilamowitz 1891,191; xpòg Aidoîcg oè, tàG 
Welcker 1839, Il 653; Bothe 1844, 48; x0ò6 Aidoùc aÙ tàv Velsen 1883,73; 10òs "ALbov 
° avridcg Rutherford 1896, II 500. 

6 IMeoodèovaa tàg Dobree 1831, H 241 = 1874, IV 244; ngo0ddovoa yà& Headlam 1899, 
4; x000ddovaa tàv Mette 1967, 49 = 1981-82, 51; rpo0d&dovoa taîs Rogers 1924, III 
222; n000ddovaa tà [ Willems 1919, II 572] Coulon 1928, IV 61; xpooddovo avtàs [ 
Burges (apud Fritzsche 1838, 422)] Mitsdòrffer 1954, 69; Bubel 1991, 73; n90o0dèovdgav tàv 
Thiersch 1832; xgocidovoaa tàg Scaliger 1625; Kuster 1710; n1go0itovoa 10108° Tyrwhitt 
(apud Blaydes 1880, 100); x900avè@oa Brunck 1781, II 124; Ago0av8@o” avtàsg Burges 
(apud Fritzsche 1838, 422). 

7 Iopocavdòà t tàv Bothe 1830, IV 70; Hermann 1838;, Fedde 1860, 26; Ribbeck 1864, 290; 

Bakhuyzen 1877, 127; Blaydes 1880, 100; 1894, 96; Johne 1883, 8; Wecklein 1888, 88; Nauck 

1889, 394; Coulon 1957, 187; Rau 1967, 71; Seeck 1981, 53; x000a86 t tàv Pucci 1961, 

370. 

8 Cf. Eur, Phoen. 1536ss. (xhvew Ò rav° avhùv / diaivwv yegaiòy / x68' f deuviowg dU- 
/ otavos iavwv). 

9 — Un caso particolare è rappresentato dalla proposta di Headlam npocd&dovaa yàg èv &vtpoLc. 
10 ] plurali tàg dello Scaligero e di Dobree e taîg di Rogers sembrano poco persuasivi perché è 

difficile immaginare quali personaggi possano trovarsi negli antri oltre a Eco (Welcker 1839, II 

653 pensa alle Ninfe). A sfavore di avtàs di Burges, paleograficamente accettabile, sta l’assenza 
di attestazioni dell’uso del plurale di aùt1} da parte dei tragediografi. Una testimonianza molto 
incerta potrebbe forse trovarsi in un papiro che conserva l’inizio di un trimetro giambico 

dell’Eretteo di Euripide, in cui si legge olxtoàc av]t (fr. 65, 166 Austin), dove un dittongo, 

per il fatto che il metro richiede una sillaba breve, è impossibile (cf. Bubel 1991, 103). La 

congettura Tà di Willems è assai distante dalla lezione dei codici. L’emendamento tàv di 
Mette non si può facilmente accettare perché, se si conviene che i versi siano da Andromeda 
diretti a Eco, come afferma Tessier 1974, 134, xgo0ddovoa deve necessariamente riferirsi alla 

- 196 -



nel terzo gruppo sono quelli che meglio permettono di instaurare un collegamento 

sintattico con Èv &vtgol. Se però si accetta uno di essi è necessario anche eliminare 

xAUeig ), 0, come afferma Tessier 1974, 130, si deve almeno scrivere - xMei, 6 -, 

lasciando in inciso l’esclamazione. Klimek-Winter 1993, 69, Jouan e Van Looy 1998, 

170 preferiscono stampare tra cruces tp0o0aidovo0aL tTag. 

La scelta più opportuna sembra quella di introdurre un participio perché, anche se 

probabilmente non si deve accogliere nel frammento xAei Ò , è necessario optare 

per una soluzione compatibile anche col testo di Aristofane. Il participio più plausibile 

è verosimilmente il xrpoodòovaa di Dobree 1831, I1 241 = 1874, IV 244, molto 

simile dal punto di vista paleografico a quanto offerto dai manoscritti e particolarmente 

confacente per significato al carattere di Eco. Il verbo nxp00ddw, non attestato in 

Euripide, compare però in Soph. Phil. 405 (xai pot nrpo0odd86°). Paralleli euripidei 

si riscontrano in Phoen. 1498 (tiva np0oowdÒv / fj tiva povaonr6hov otovayàv 

.. àyxahéowpai;)!!, Jon 359 (nxpoowdòs 1] TUXnN TOuUG ndBei) e fr. 631. 2 N2 

(Kvnpidog 19000dò0v dyel / péhog). Il suo complemento oggetto potrebbe essere 

Mtds (preghiere), perché Eco ripete le parole di Andromeda che all’inizio del prologo 

invocava la notte, alla quale probabilmente rivolgeva una preghiera non conservata. Il 

sostantivo, paleograficamente assai vicino alla lezione dei codici (presuppone infatti 

uno scambio tra A e A, lettere molto simili in maiuscola), è attestato in dodici passi 

euripidei!?. Vale la pena di segnalare che la proposta t000ddovoa MTà conserva 

lo stesso numero di lettere del testo tràdito. Con le suddette modifiche dal punto di 

vista metrico nel primo verso tragico sarebbe da ricostruire un ipponatteo. 

La prima parola del secondo verso offerta dai manoscritti è un’altra vox nihili, 

ànx6naoov, corretta da Seidler (apud Matthiae 1829,45) in àn6navoov!3. A parere 

di Mitsdòrffer 1954, 70 n. 4, però, il verbo &toxavw non può essere usato in forma 

attiva senza complemento oggetto espresso; egli preferisce perciò, come Pucci 1961, 

ninfa, ma allora da questo participio non si può far dipendere tdv che deve essere retto da un 
verbo di modo finito avente come soggetto la principessa. La proposta toîtoè’ di Tyrwhitt, 
infine, oltre a dimostrare parecchio distante dalla lezione dei codici, è poco convincente a causa 

delle difficoltà che sorgono quando si tenta di identificare i personaggi presso i quali starebbe 
Eco. 

11 Gli scholia vetera al verso spiegano xg00086Yv con np0o0ddovoav. 
12 Eur. Suppl. 262 (bs ovdév ijuiv fioxrecav Ataì BeMv), Hec. 148 (08 Attai òmumkuoouo 

/ degavòv eivai xabddg uehéac), Med. 326 (tEehdc ue xovdèév aldéon Mràs), Or. 290 
(olpa... m0AkàGS yeveiouv toUS’ &v txteîval Autàg), 383 (&àpuAlov otdgpatog EEdatwv 
Mtdg), 1233 (6 ovyyÉévela ratgòg Euoù xdpàsg Mtàsg / ... elodxovdov), £1. 594 Cle:r 
Mttàs elg Beoug), Andr. 538 (ti pe npoonzitvei, Ghiav nétpav / f) xdpa Ataig g 
ireteVWYv), Phoen. 1749 (où è àugiì Bwniovus ‘Auàc... ), 680 (EÈrdhgca ... / ... 
BaeBdpoig Attaîs), Supp!. 24 (W tEotouvei naiò’ tuòv seioai Attaîg), Phaeth. 282 
Diggle (np6oze0£ yOvu Ataiîic apayàs / oixtpàg dprtcai oà dewpas). 

13 La congettura è accolta da Matthiae 1829, 45; Fritzsche 1838, 420; Welcker 1839, II 653; 
Hartung 1844, II 348; Wagner 1844, 647; Bothe 1844, 48; Schmidt 1856, 549; Fedde 1860, 

26; Bakhuyzen 1877, 127; Johne 1883, 8; Nauck 1889, 394; Mette 1967, 49 = 1981-82, 51; 

Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan e Van Looy 1998, 170. 

- 197 -



370, la congettura di Rutherford 1896, II 500 èta xavoov che restaura l’accusativo 

ed è considerata anche da Tessier 1974, 131 la più convincente. Klimek-Winter 1993, 

157, che concorda con Mitsdòrffer, sostiene che gli esempi relativi a un imperativo 

attivo di avw usato assolutamente, riportati in KG 1, 94, dimostrino il suo impiego 

solo al presente e soltanto nella prosa (cf. Plat. Phaedr. 228 e 3: naùe) e nella 

commedia antica (cf. Ar. Ran. 269: è nave natve rapgaBahoù 16 rwnio, Eccl. 

160: atade toivuv), aggiungendo che tale imperativo compare una sola volta nella 

produzione tragica, in Soph. Phil. 1275 (naîe, uî AfÉns aépa;)!4. Egli però, pur 

ammettendo la validità dell’emendamento di Rutherford, non lo accoglie, sospettando 

che sotto il corrotto 1p0o0aidodo0ai tàsG (da lui stampato tra cruces) si celi un 

complemento oggetto adeguato. Da Mitsdérffer dissente Bubel 1991, 103 il quale cita 

a sostegno della congettura di Seidler Soph. Aiax 1205 s. (é&owtwv è / èpwtwY 

ànénavoev), dove il verbo non è accompagnato da alcun accusativo, e si dichiara 

convinto che po0odgdovoa dipenda da àn6zavoov. Rau 1967, 71, per cercare di 

ovviare all’inconveniente rappresentato da un ànÒ6navoov usato intransitivamente, 

avanza la proposta àn61avoaL, criticata da Tessier 1974, 131 e da Klimek-Winter 

1993, 155, in quanto crea iato con Èaxo0ov o obbliga a una molto dura correptio epica. 

Tucker 1904, 194 suggerisce OLWAA00v, mentre Blaydes 1894, 96 preferisce © 

navdoov. i i 

La soluzione migliore sembra quella di accettare la correzione di Rutherford che, 

oltre a conferire all’espressione significato plausibile, anche dal punto di vista paleo- 

grafico si discosta pochissimo dal tràdito àn6navo0v (presuppone infatti l’omis- 

sione di v e l’inversione di o con a). A sostegno dell’emendamento si possono citare: 

Eur. Or. 1314 (nravownev Botjv), Bacch. 240 (nxavow x1unodvIa Bupoov), 

Phoen. 1309 (tavow t10vg rn apeot@TtTAag YOovS). 

Altra lezione che ha suscitato l’interesse di alcuni filologi è gihaic. Bothe 1844, 48, 

probabilmente per ragioni metriche, la cambia in gihatoi, Nauck 1889, 394, per 

ottenere un itifallico, come nel verso corrispondente della parodia aristofanea, la 

trasforma in gikauwv!5, mentre Schmidt 1856, 549 la modifica in qiha oo.!6. Altri 

studiosi conservano invece il testo tràdito!?. Tessier 1974, 132 giudica filologicamente 

inaccettabile la congettura gihaiow di Nauck (come pure le analoghe proposte di 

Bothe e di Schmidt), nonostante questa forma di dativo sia frequentissima nella 

tragedia, in quanto non dettata dalla necessità di correggere un testo corrotto, ma dal 

desiderio di trovare «un facile accomodamento», Klimek-Winter 1993, 157, ritiene gli 

14 In realtà esso è presente anche in Eur, Zon 552 (nabe puî) vavoag tà 108 Beof otéppata 
61jEns xepiù). 

15 Fedde 1860, 26; Ribbeck 1864, 290; Wecklein 1888, 88; Wilamowitz 1891, 191; Seeck 1981, 
53 concordano con lui. 

16  La sua proposta viene accettata da Mette 1967, 49 = 1981-82, 51. 
17 Cf. Welcker 1839, II 653; Hartung 1844, I1 348, Herwerden 1862, 5; Arnim 1882, 98; Johne 

.1883, 8; Blaydes 1894, 309; Rutherford 1896, II 500; Mitsdòrffer 1954, 69; Pucci 1961, 370; 

Rau 1967, 71; Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan e Van Looy 1998, 170. 

- 198 - 



emendamenti QiàawoLy e giAaloL inutili, perché anche senza di essi si ottiene un metro 

non meno plausibile, e critica la congettura qiàa co1, considerandola non corretta. 

L’ultimo punto sul quale si è concentrato il lavorio filologico è il tràadito yéov 

ax600vu Aapeiv, che appare corrotto. Seidler (apud Matthiae 1829, 45) propone di 

scrivere t68ov in luogo di x68ov!8. Tale soluzione a giudizio di Tessier 1974, 131 è 

la migliore, oltre a essere la più semplice dal punto di vista paleografico (la confusione 

tra v e u è frequentissima in minuscola), in quanto dà vita a un elegante genitivo 

epesegetico («quel desiderio che è il pianto», ossia il pianto che tanto intensamente 

desidero). Klimek-Winter 1993, 157 invece, pur riconoscendone la plausibilità 

paleografica, osserva che dal punto di vista lessicale il nesso 1600v Aafeiîv non è 

attestato!9. Bothe 1844, 48 suggerisce di sostituire x600v con n6vov. Herwerden 

1862, 5 preferisce yGOou x6pov, espressione in grado di offrire significato più 

appropriato?°, La sua congettura è criticata da Tessier 1974, 13], in considerazione 

della distanza paleografica tra x6pov e x68ov, dell’assenza in Euripide di esempi 

del nesso x6pov Aafetv e del fatto che x6pov sia facilior. Bubel 1991, 103, invece, 

pur asserendo che lamenti e lacrime possano essere oggetto di 16806, come dimostra 

Eur., fr. 834.2 N° (n06eî / às tigc daxpvewy 100 1p001]x0vtasg PIAovS), cita a 

sostegno dell’emendamento x6pov di è 103 (*6pos xgpvepoiîo yd6010), oltre ai già 

ricordati da Rau 1967, 71 Eur. Alc. 185 (èneì 10v daxguwv elyev x6pov) e 
Phoen. 1750 (x6pov Exouo° &n@v rxaxé@v). Tali riscontri vengono però giudicati da 

Tessier 1974, 131 n. 9 inutili per la constitutio textus del frammento, siccome attestano 

non l’uso di xòdpov Aafelîv, ma di xGpov Exetv. Mette 1967, 49 = 1981-82, 51, dal 

canto suo, stampa tra cruces il tràdito t6B8ov, facendo seguire tra parentesi la proposta 

di Herwerden. 

Probabilmente è necessario correggere MÒO8ov in x680v, ma, in considerazione 

delle difficoltà che sorgono se si accetta il nesso 1680v Aapeîv, assente nei testi tra- 

gici, si potrebbe in alternativa pensare di cambiare Aafeîv in Aaxeîv, verbo che 

conferisce alla frase significato accettabile («lascia che io gridi il desiderio di pianto 

con le amiche»): Andromeda chiederebbe così a Eco di permetterle di esprimere il suo 

18 Accolgono la sua congettura Welcker 1839, II 653; Hartung 1844, Il 348 (che cambia anche 

Aapetv in AaBéoBa); Wagner 1844, 647; Fedde 1860, 26; Johne 1883, 8; Wilamowitz 1891, 
191; Tucker 1904, 194; Bubel 1991, 73; Klimek-Winter 1993, 69; Jouan e Van Looy 1998, 

170. 

19 In realtà esso compare in Phil. Jud. De vita Mosis 2.31.1 (Cfilov xai 680v AaBwv); Dionys. 
Halic. Ant. Rom. 8.69.3.8 (novagxixfjc èEovoiag EAduBave x680v); Liban. Or. 11.47.5 
(tiva ax68ov xpòs tîjv yfjv AaBbvtes); Greg. Nazianz. Fun. in laud. Caes. fratr. or. 9.2.5 
(tòv 16860v AaBbov tîjs 6dot xowovòév); Joann. Chrys. In epist. ad Hebr. 63.202.45 
(AdBwnpév tuwva 1680v èxeivwov 16v dyaB6v); Phot. Bibl. 223.218 b 10 (oUVdÈ Lugiwv 
&Ahwv toLoUtTWY 168ov Aafetv); Athan., Epist. ad Marc. de interpret. Psalm. 27.21.56 (&v 
... 1680v sotè AdBn 106 xgeittovog), 27.41.27 (rhéov avtijv AapBdvewy o6ov 16v 
e AA 6vTOY dyAaB@YV). 

20 Mitsdòrffer 1954, 69; Pucci 1961, 370; Rau 1967, 71; Nauck 1889, 394 e Seeck 1981, 53 

accettano tale emendamento. 

- 199 -



dolore dinanzi alle fanciulle del coro, senza essere disturbata da continue ripetizioni. 

L’intervento dal punto di vista paleografico riguarda un’unica lettera, la B (in 

minuscola rappresentata da un segno grafico molto simile a quello della x) e dal punto 

di vista metrico lascia inalterata la quantità delle sillabe. Il verbo Adoxow rientra 

perfettamente nell’usus scribendi di Euripide che lo impiega diciotto volte2!. 

3. Possibili analisi metriche e nuova proposta. 

I] testo tràdito non consente di ricostruire la fine del periodo, quindi non si hanno 

indicazioni utili per determinare la colometria e la metrica. La divisione in versi del 

frammento varia a seconda degli editori. 

Nauck 1889, 394 stampa quattro versi, il primo costituito da docmio + baccheo, il 

secondo da prosodiaco, il terzo da itifallico e il quarto da tripodia giambica o docmio 

kaibeliano. Due particolari meritano di essere notati: innanzitutto la suddivisione in 

sinafia della parola ’Ayoî, per far sì che essa copra lo spazio occupato nelle 

Tesmoforiazuse da x*oì e t1}v, collocati rispettivamente alla fine del v. 1020 e all’ini- 

zio del v. 1021; in secondo luogo la correzione di qiàaig in pihauwaiv, avente lo scopo 

di aggiungere la sillaba che mancherebbe per assicurare parallelismo completo tra testo 

tragico e testo comico. Gli ultimi due cola, come osserva Tessier 1974, 133, destano 

però perplessità, non tanto per la mancanza di funzione clausolare dell’itifallico, quanto 

perché, siccome quest’ultimo precederebbe immediatamente un verso esasillabico, si 

creerebbe una successione per cui non sono attestati esempi. Le modifiche 

sopraccitate e le difficoltà che ne derivano sono conseguenza dell’intenzione di Nauck 

di costruire un testo avente per i primi tre versi la stessa struttura metrica del 

successivo fr. 119 N2. Le sue scelte sono perciò criticate da Mitsdòrffer 1954, 72 n. 3, 

Tessier 1974, 132 e Klimek-Winter 1993, 158. 

Mette 1967, 49 = 1981-82, 51 stampa tre versi. Il primo, al cui inizio integra due 

sillabe (x_-), costituito da giambo + cretico + baccheo, il secondo da gliconeo + cre- 

tico + baccheo, il terzo da tripodia giambica. Egli divide inoltre il fr. 119 N? in due 

versi, all’inizio del primo dei quali aggiunge le stesse due sillabe già integrate qui, 

creando così una perfetta corrispondenza tra i primi due versi del fr. 118 N2 e il fr. 119 

N2. A parere di Klimek-Winter 1993, 158 l’interpretazione metrica del primo verso dei 

due frammenti data da Mette deriva dal fatto che la combinazione docmio + baccheo 

compare in genere solo come verso clausola. Tessier 1974, 134 critica le scelte di 

21 Cf. Eur. Andr. 671 (toivabta Adorelc 10ÙG &vayxaiove Pilovuc), Rhes. 724 (ti Adoxwv), 
El. 1214 (Boàv è Elaoxe 1dvde), Jon 776 (t68° ènì 1OE rarxòv drgov Elarec), 789 
(tòv è tuòv dtexvov dtexvov Elaxev dga / Biotov), Tro. 269 (ti t68° Ehaxesg), Hel. 
186 (8t1 xot° Ekarev aldypa- / ai otévovoa), /T 461 (PV8’ &yyehiac yevdelg Eaxev), 
976 (avbîjv t10izodog Ex xguoot Aaxdwv), Or. 162 (&8urog ddixa tér d° Elarev 
Elarev), 329 (pdtiv, &v è GoiBog Elaxre), Alc. 346 (n065 Aifuv Aanreiv / atisv), Hec. 
678 (t@oav MÉkaxag), 1110 (Mélaxrev àvà otpatòv /’Hxw), Hipp. 55 (x@uocg MÉaxev), 
Antiop. 9.5 Kambitsis (obt’ eixòg èv xai ru6avòv ovdèv àv Adrow, fr. 150.4 Austin (eî 
Tig6 kaxodca 1[). 

- 200 -



Mette, ritenendo l’aggiunta di un piede giambico all’inizio dei due frammenti inutile, in 

quanto i primi due versi si equivarrebbero ugualmente anche senza di essa, e 

ingiustificata, perché, se vi fosse qualcosa da aggiungere in capo al fr. 118 N?, a suo 

parere, questo dovrebbe avere l’ampiezza di un baccheo (xAUeig ©), mentre nulla 

consente di ipotizzare un’analoga integrazione nel primo verso del fr. 119 N2, sul cui 

testo non c'è sospetto di corruzione. Per di più, a suo avviso, l’aggiunta rappresenta un 

errore metrico, oltre che filologico, perché altera la struttura docmio + baccheo, dando 

luogo a una soluzione facilior. 

Bubel 1991, 73 divide il frammento in tre versi, il primo dei quali consta di tre bac- 

chei, il secondo di gliconeo + ipodocmio e il terzo di tripodia giambica. 

Klimek-Winter 1993, 69 e Jouan e Van Looy, infine, distinguono il testo accettato 

anche dagli altri editori in tre versi, il primo costituito da docmio + baccheo, il secondo 

da un docmio, il terzo da docmio + tetrapodia giambica. A proposito del primo 

Klimek-Winter ritiene che l’unità docmio + baccheo, generalmente usata in funzione 

di verso-clausola, possa qui invece essere interpretata come colon fisso, anche in 

considerazione delle caratteristiche della cosiddetta “musica nuova”. Prima di questi 

versi i suddetti editori ne stampano però un altro, x\vet © (baccheo), cosicché il loro 

testo ne comprende quattro. Klimek-Winter giustifica tale struttura metrica in base al 

frequente ricorrere della combinazione docmio + giambo. 

Tra le quattro possibili partizioni sopraccitate quella di Bubel sembra più convin- 

cente. Tenendo conto delle analisi qui passate in rassegna e di quanto via via proposto, 

il testo del frammento potrebbe essere diviso in tre versi, il primo costituito da 

ipponatteo, il secondo da gliconeo + ipodocmio e il terzo da tripodia giambica: 

(npo0od&dovoa Mtàg èv &vipowg / 6ra sadoov, Eaoov ’Ayoî ue ovv pilaw / 

ydou x6B0ov Aaxeiîv)22. 

Torino Raffaella Falcetto 

Nota bibliografica. 

J. 1. Allen - G. Italie, A Concordance to Euripides, Berkeley - Los Angeles - London 1954. 
Amim 1882 = H. v. Amim, De prologorum Euripideorum arte et interpolatione, Diss. Greifswald 

1882. 
Bakhuyzen 1877 = W. H. van de Sande Bakhuyzen, De Parodia in comoediis Aristophanis, Traiecti 

ad Rhenum 1877. 
Blaydes 1880 = Aristophanis comoediae, adnuotatione critica, Commentario exegetico et scholiis 

‘Graecis instruxit F. H. M. Blaydes. Pars I: Thesmophoriazusae, Halis Saxonum 1880. 

22 Per un ipponatteo combinato con un gliconeo cf. Eur. Bacck. 906 s., 915 s., 27 1123 s., 1137 
$., 14 760 s., 771 s., Hipp. 68s., Herc. 676 s.. 

- 201 -



Blaydes 1894 = F. H. M. Blaydes, Adversaria in Tragicorum Graecorum Fragmenta, Halis 

Saxonum ]894. 

Bothe 1830 = Aristophanis comoediae, recensuit et adnotatione siglisque metricis in margine scriptis 

instruxit F. H. Bothe, 1-IV, Leipzig 1828-30. 
Bothe 1844 = Euripidis fabularum fragmenta, recensuit et adnotatione instruxit F. H. Bothe, 1-1I., 

Lipsiae 1844. 
Brunck 1783 = Aristophanis comoediae, ex optimis exemplaribus emendatae studio R. F. Ph. 

Brunck, I-III, Argentorati 1781-83. 

Bubel 1991 = F. Bubel, Euripides, Andromeda, Stuttgart 1991. 
C. Collard, Supplement to the Allen-Italie Concordance to Euripides, Groningen 1971. 

Coulon 1928 = Aristophanes, Oeuvres, texte établi par V. Coulon et traduit par H. Van Daele, I-V, 

Paris 1923-1930. 
Coulon 1957 = V. Coulon, Aristoph , Thesmophoriazusen 1015-1055, RhM 100, 1957, 186- 

98. 
Dobree 1874 = P. P. Dobree, Adversaria, Editio in Germania prima, I-V, Berolini 1874 (primum 

edit. a Schofield Cantabrigiae 1831). 
Enger 1844 = Aristophanis comoediae cum scholiis, ex recensione R. Enger. T. I, pars Il: 

Thesmophoriazusae, Bonnae 1844. 
Fedde 1860 = F. v. Fedde, De Perseo et Andromeda, Diss. Berlin 1860. 

Fritzsche 1838 = Aristophanis Thesmophoriazusae, emendavit et interpretatus est F.V. Fritzsche, 
Lipsiae 1838. 

Hartung 1844 = J. A. Hartung, Euripides restitutus sive scriptorum Euripidis ingeniique censura, I- 
II, Hamburg 1843-44. 

Headiam 1899 = W. Headlam, Critical Notes, CR 13, 1899, 3-8. 
Hermann 1838 = G. Hermann, Rec. Aristophanis Thesmophoriazusae, emendavit et interpretatus 

est F. V. Fritzsche, ZA 5, 1838, 670-94. 
Herwerden 1862 = H. v. Herwerden, Exercitationes criticae in poeticis et prosaicis quibusdam 

atticorum monumentis, Hagae Comitum 1862. 

Johne 1883 = E. Johne, Die Andromeda des Euripides, Eilfter Jahresbericht des k. k. Staats- 

Obergymnasiums zu Landskron in Boehmen, Landskron 1883. 

Jouan e Van Looy 1998 = Euripide, Fragments première partie (Aigeus-Autolykos), texte établi et 
traduit par F. Jouan et H. Van Looy, Paris 1998. 

Kalousek 1887 = V. Kalousek, K Zlomkum Euripidovy Andromedy, LF 14, 1887, 215-23. 
KG = R. Kihner - B. Gerth, Ausfiihrliche Grammatik der griechischen Sprache, Zweiter Teil: 

Satzlehre, I-II, Hannover-Leipzig 1898. 

Klimek-Winter 1993 = R. Klimek-Winter, Andromedatragòdien, Stuttgart 1993. 

Kuster 1710 = Aristophanis comoediae undecim, Graece et Latine ex codd. mss. emendatae. Collegit 

et recensuit L. Kuster, Amsterdam 1710. 

Van Leeuwen 1904 = Aristophanis Thesmophoriazusae, cum prolegomenis et commentariis edidit J. 
Van Leeuwen, Lugduni Batavorum 1904. 

LSJ= A Greek-English Lexicon, compiled by H. G. Liddell and R. Scott, revised by H. St. Jones. 

with a Supplement, Oxford 1996. 

M. C. Martinelli, Gli strumenti del poeta, Elementi di metrica greca, Bologna 1995. 

Matthiae 1829 = Euripidis tragoediae et fragmenta, Recensuit A. Matthiae, T. IX: Fragmenta, 

Lipsiae 1829. 

Mette 1967 = H. J. Mette, Euripides, Erster Hauptteil: Die Bruchstiicke, Lustrum 12, 1967 47-57. 

Mette 1981-82 = H. J. Mette, Euripides, Bruchstiicke (insbes. f. d. J. 1968-1981), Lustrum 23-24, 
1981-82, 49-60. 

Mitsdòrffer 1954 = W. Mitsdòrffer, Das Mnesilochoslied in Aristophanes' Thesmophoriazusen, 

Philologus 98, 1954, 59-93. 
Nauck 1889 = Tragicorum Graecorum Fragmenta, recensuit A. Nauck. Editio secunda, Lipsiae 

1889, Supplementum adiecit B. Snell, Hildesheim 1964. 

Pucci 1961 = P. Pucci, Aristofane ed Euripide: ricerche metriche e stilistiche, MAL 8,10,5, 

1961, 279-423. 

- 202 -



Rau 1967 = P. Rau, Paratragodia, Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes, 

Miinchen 1967. 

Ribbeck 1864 = Die Acharner des Aristophanes, Griechisch und Deutsch mit kritischen und 

erklérenden Anmerkungen und einem Anhang iber die dramatischen Parodien bei den attischen 
Komikern, von W. Ribbeck, Leipzig 1864. 

Rogers 1924 = The Works of Aristophanes, with English Translation of B. B. Rogers, I-III, London- 
New York 1924. 

Rutherford 1896 = Scholia Aristophanica, being such comments adscript to the text of Aristophanes 
as has been preserved in the Codex Ravennas, Arranged, emended and transiated by W. G. 

Rutherford, 1-III, London - New- York 1896. 

Scaliger 1625 = Aristophanis comoediae undecim, graece et latine cum indice prooemiorum 
selectorum et emendationibus virorum doctorum praecipue I. Scaligeri, Lugduni Batavorum 1625. 

Schmidt 1856 = F. W. Schmidt, Rec. Tragicorum Graecorum Fragmenta recensuit A. Nauck, ZA 
14, 1856, 549. i 

Seeck 1981 = Euripides, Sàmtliche Tragòdien und Fragmente, Griechisch-Deutsch, Band VI: 
Fragmente, Kyklop, Rhesos, Fragmente iibersetzt von G. A. Seeck. Hg. Von G. A. Seeck, 
Miinchen 1981. 

B. Snell, Griechische Metrik, Géttingen 1962 (tr. it. Metrica greca, Firenze 1977). 

Tessier 1974 = A. Tessier, Euripide, Andromeda Fr. 118 N, BIFG 1, 1974, 128-35. 

Thiersch 1832 = Aristophanis Tesmophoriazusae, cum scholiis Ravennatis et Fragm. Thesmoph. 
posterior recens. B. Thiersch, Halberstadt 1832. 

ThGL = Thesaurus Graecae Linguae, ab H. Stephano constructus post editionem anglicam novis 
additamentis ordineque alphabetico digestum tertio ediderunt C. B. Hase, G. R. L. de Sinnes Ph. 
Dr. Th. Fix, Akademische Druck u. Verlagsanstalt, Graz 1954. - 

Tucker 1904 = T. G. Tucker, Further Adversaria upon the Fragments of Euripides, CR 18, 1904, 
194-98. 

Velsen 1883 = Aristophanis Thesmophoriazusae, Recensuit A. v. Velsen, Lipsiae 1883. 
Wagner 1844 = Fragmenta Euripidis, iterum edidit, perditorum tragicorum omnium nunc primum 

collegit F. G. Wagner, Parisiis 1844. 
Wecklein 1888 = N. Wecklein, Ùber fragmentarisch erhaltene Tragòdien des Euripides, SAWDDR, 

Miinchen 1888, 87-98. 
Welcker 1839 = F. G. Welcker, Die griechischen Tragòdien nach dem epischen Cyclus geordnet, 1- 

III, Bonn 1839-41. 
Wilamowitz 1891= Euripides, Hippolytos, Griechisch und Deutsch von U. v. Wilamowitz- 

Mòllendorff, Berlin 1891. 

Willems 1919 = Aristophanes, trad. avec notes et comm. crit. par A. Willems, I-III, Paris 1919. 

- 203 -



AGATONE E LA MIMHXIZ POETICA NELLE 

TESMOFORIAZUSE DI ARISTOFANE 

Ben prima di essere assunta come concetto centrale della riflessione estetica dai 

filosofi del IV secolo a.C., l’idea di uiunoiw appartenne all’autocoscienza dei poeti 

antichi, che concepivano l’atto della composizione poetica non come una forma di 

creazione ex nihilo, ma come una consapevole e libera imitazione del mondo 

circostante!. 

Se dunque il concetto di niunol artistica può essere ricondotto assai indietro nel 

tempo, almeno fino all’epoca di Alcmane, il sostantivo che lo definisce, per quanto 

mostrano le fonti in nostro possesso, viene assunto nel lessico della poetica molto più 

tardi, ricevendo solo con Platone prima e con Aristotele poi la definitiva consacrazione 

a termine tecnico fondamentale dell’estetica antica. La prima attestazione di uijmoLs 

nel contesto di una discussione sulla poesia è però precedente alla riflessione platonica 

ed è costituita da un passo, anche per questo motivo notissimo, delle Tesmoforiazuse 

di Aristofane, in cui il termine viene impiegato dal tragediografo Agatone in un 

discorso sulle modalità del suo comporre poetico. 

La testimonianza aristofanea, benché caratterizzata da evidenti intenzioni parodiche, 

che richiedono una certa cautela nell’analisi del passo, assume pertanto una notevole 

importanza a motivo della sua antichità. Pur con i limiti imposti dal genere letterario e 

dalle finalità specifiche con cui Aristofane scrisse questa scena, il passo delle 

Tesmoforiazuse sembra infatti offrire preziosi indizi sull’iter che la famiglia lessicale 

del uuneloBa. e il termine piunow in particolare dovettero seguire nel processo che li 

portò ad assumere il loro significato tecnico, specifico del lessico della poetica. 

Prima di giungere ad analizzare l’evoluzione semantica del termine uipnow è però 

necessario soffermarsi sul meccanismo parodico che governa ia presentazione di 

Agatone e delle sue teorie poetiche nel prologo delle Tesmoforiazuse. Gli elementi che 

da questa analisi emergeranno consentono infatti una più chiara comprensione del 

reale significato del termine qui utilizzato e del valore che questa testimonianza assume 

per la sua evoluzione storica. 

La scena che vede come protagonista Agatone? si colloca all’inizio della commedia 

aristofanea, quando Euripide, preoccupato per la condanna a morte decretata contro di 

l C£. B, Gentili, 1 frr. 39 e 40 P. di Alcmane e la poetica della mimesi nella cultura greca 
arcaîca, in AA.VV., Studi filologici e storici in onore di Vittorio De Falco, Napoli 1971, 57- 
67 e id., Poesia e pubblico nella Grecia antica, (Poetica della mimesi), Bari 19892, 67-82. 

2 L’intera scena è stata analizzata da M.L. Chirico, Per una poetica di Aristofane, PP 45, 1990, 

95-115, che ha individuato in essa «le linee di una rassegna, giocosa, delle ‘poetiche’ antiche e 
nuove che si intrecciano e si sovrappongono nell’Atene degli ultimi decenni del V secolo», come 

l’idea dell’ispirazione delle Muse, della poesia intesa quale téXxvmn e della piunot, cui sono 

dedicate le pagine 112-15; è mia intenzione invece soffermarmi solo su quest'ultimo aspetto. 
Interamente dedicato alla piumoi è l’articolo di P. Mureddu, Il poeta drammatico da didaskalos 

LEXIS 17/1999 - 205 -



lui dalle donne riunite nelle feste femminili delle Tesmoforie, si reca in compagnia di 

un Parente a casa del collega per convincere quest’ultimo a difenderlo e a scagionarlo 

dalle accuse di misoginia a lui rivolte. La scelta di Agatone come avvocato di Euripide 

già sottende allusioni maliziose, poiché è motivata non tanto dalla comunanza di gusti e 

tendenze poetiche, riconosciuta dallo stesso Euripide”, quanto dalla sua nota 

effeminatezza, che potrebbe facilitargli l’accesso alla festa riservata alle donne e 

garantirgli una certa credibilità nella difesa. 

Giunti a casa di Agatone, Euripide e il Parente incontrano il servo del tragediografo, 

il quale annuncia loro, in termini solenni e con un linguaggio intessuto di metafore, che 

il padrone è intento a comporre un nuovo dramma?. Le battute del servo sono 

continuamente interrotte da interventi del Parente, che insiste sull’effeminatezza e 

sull’omosessualità di Agatone, già menzionate in precedenza® ed ora confermate dal 

tono lascivo ed effeminato che caratterizza il canto con cui il tragediografo fa il suo 

ingresso sulla scena in abiti femminili$. I commenti espliciti del Parente sintetizzano 

eloquentemente le caratteristiche del canto, definito àU, OnAivdoi@des, 

rateyiwTTLOLÉvov e pavòdahwtO6v (dolce, femmineo, come un bacio lascivo e 

voluttuoso, vv. 130-32). Una simile dolcezza languida ed effeminata doveva essere 

sentita come caratteristica delle melodie di Agatone, dal momento che Aristofane nel 

Geritade attribuisce all’aggettivo àya@wveLos il senso di avAnoig pakax1}7. In 

effetti Agatone era, al pari di Euripide, un sostenitore delle nuove tendenze musicali 

introdotte inizialmente da Timoteo e da Filosseno nel ditirambo e nel nomo citarodico, 

a mimetes: su alcuni aspetti della critica letteraria in Aristofane, AION {(filol.) 4-5, 

1982-1983, 75-98, la quale tuttavia intende il termine nel] senso auerbachiano di ‘realismo’, che 

non solo non trova una conferma nel passo delle Tesmoforiazuse, ma non corrisponde neppure 

ai significati che esso assume in Platone e in Aristotele. Per gli antichi Euripide poteva 

certamente apparire più realistico di Eschilo, ma non più mimetico, dato che il modello su cui si 

configura la mimesi può anche essere idealizzato, come lascia intendere Aristotele affermando che 

i pittori e i poeti rappresentano personaggi inferiori, uguali o superiori rispetto agli uomini reali 
{(Poet. 2.1448 a 1-6 e 15.1454 b 9-12). 

3 Cf. ivv. 173-74 (in proposito si veda oltre p. 221). 

4 La descrizione dell’atto compositivo di Agatone è interamente affidata a metafore tratte 
dall’ambito delle tecniche artigianali; in proposito cf. J. Taillardat, Les images d'Aristophane, 
Etudes de langue et de siyle, Paris 1965°, 442 s., R. Harriott, Poetry and Criticism Before 
Plato, London 1969, 96 s. e F. Muecke, A Portrait of the Artist as a Young Woman, CQ 32, 

1982, 44-46. 

5 Sulla pungente ironia con cui Aristofane colpisce le abitudini sessuali di Agatone cf. da ultimo 
R. Pretagostini, L'omosessualità di Agatone nelle ‘Tesmoforiazuse’ di Aristofane e la figura 
del xeAnriber (v. 153), in AA.VV., MOYXZA, Scritti in onore di Giuseppe Morelli, 
Bologna 1997, 117-22. 

6 Il canto di Agatone è un inno in onore di Apollo, Artemide e Latona, destinato al coro della 

tragedia ancora in corso di composizione, ma cantato dal solo Agatone come se fosse una 

monodia. Così spiega lo scolio a Th. 101, mentre E. Fraenkel, Beobachtungen zu 
Aristophanes, Roma 1962, 112 n.1, avanza l’ipotesi che l’inno sia cantato da un coro al di fuori 

dell’orchestra, come forse avviene per il canto delle rane nell’omonima commedia aristofanea. 
7 Si tratta del fr. 178 K.A.: *°AyaBovelosg, el' avinoig Tigc palaxî a’ ’Agiotogdvel Ev 

Tnovtddn. ’AydBwv yào 6 tpayixòc Eì paraxia diexwpwdelto. 

- 206 -



e di qui impostesi anche nella tragediaS®. Le possibilità espressive della nuova musica, 

che destarono l’interesse dei giovani poeti tragici, provocarono però numerose critiche 

da parte dei sostenitori dell’antica maniera e ricorrente è, ad esempio, l’accusa di 

inutile tortuosità, che trova espressione nelle Tesmoforiazuse attraverso l’immagine dei 

sentieri di formica, con cui il Parente definisce gli accordi iniziali del canto di 

Agatone”. Ripresa più di una volta è anche l’accusa di lascivia e di mollezza, presente 

non soltanto nelle Tesmoforiazuse, ma anche nel Geritade e in un passo delle Rane, in 

cui l’andamento sinuoso della nuova musica è metaforicamente associato alle posizioni 

erotiche della cortigiana Cirene!?. 

Esiste quindi una corrispondenza precisa tra le accuse di effeminatezza rivolte ad 

Agatone fin dall’inizio della commedia, e ribadite più volte dal Parente, e le 

caratteristiche del canto che il tragediografo è intento a comporre, corrispondenza che 

trova una concretizzazione visiva ed immediata nel travestimento femminile con cui il 

poeta fa la sua comparsa in scena. È tuttavia da sottolineare che Agatone cerca di 

respingere ogni illazione sulla sua arte e sulle sue abitudini sessuali!! offrendo al 

Parente una giustificazione esaustiva delle ragioni del travestimento, la quale costituisce 

nello stesso tempo una teorizzazione delle modalità della sua creazione poetica!2, 

8 Secondo la testimonianza di Plutarco (quaest. conv. 3.1.645 E), si deve proprio ad Agatone 

l’impiego, nelle parti musicali della tragedia, del genere cromatico, che grazie alla ricchezza di 

toni e di modulazioni si prestava meglio alla resa emotiva del dramma rispetto al più austero 

genere diatonico, usato da Eschilo e dagli altri tragediografi precedenti ad Euripide (riguardo alla 

musica nelle tragedie di Agatone cf. P. Lévéque, Agarthon, Paris 1955, 145-51). 

9 Aristoph. Th. 100, la metafora ricorre anche nel celebre fr. 155.23 K.A. del Chirone di 

Ferecrate, interamente incentrato sulla critica alle nuove tendenze musicali. È da notare che la 

Suda (s.v. PiAdEevoc 393) attesta per Filosseno il soprannome LUpLnE. 
10 Aristoph. Ran. 1325-328; la cortigiana Cirene è menzionata dal Parente anche nelle Tesmo- 

Joriazuse a commento della prima apparizione in scena di Agatone in abiti femminili, ma in 

questo caso il paragone non si riferisce tanto alle caratteristiche musicali del canto del 
tragediografo (cui invece allude la metafora dei sentieri di formica prima e il commento a 

conclusione dell’inno poi), quanto al suo aspetto e all’abbigliamento. 
11 Sul mancato riconoscimento della propria omosessualità da parte di Agatone cf. anche Muecke, 

S1. Diversa invece la posizione di R. Cantarella, Agatone e il prologo delle ‘Tesmoforiazuse’, 

in Scritti minori sul teatro greco, Brescia 1970, 332 (originariamente in AA.VV., 

KQMARTIAOTPATHMATA, Studia Aristophanea viri Aristophanei W. J. Koster in 
honorem, Amsterdam 1967, 7-15; l’articolo è stato da ultimo ripubblicato con qualche 

precisazione e modifica in traduzione tedesca in Aristophanes und die alte Komòdie, hrsg. von 

H.J. Newiger, Darmstadt 1975, 324-38), di E.C. Keuls, Plato and Greek Painting, Leiden 1978, 

15, e di M. de F. Sousa e Silva, Critica do teatro na comeédia antiga, Coimbra 1987, 394, i 

quali ritengono che Agatone affermi di dover ricorrere alla piunoig per comporre drammi 
incentrati su figure maschili, non avendone invece bisogno, a causa della sua naturale 

effeminatezza, per le tragedie riguardanti personaggi femminili. Nulla però nel passo aristofaneo 
conferma questa interpretazione ed è anzi evidente dal contesto che con la teoria della Miunotlg 
Agatone intende giustificare il suo sorprendente travestimento e respingere le accuse rivoltegli dal 

Parente. È vero che Aristofane gioca sull’ambiguità sessuale del tragediografo (cf. pp. 209 s.), 

ma il gioco riesce tanto più pungente in quanto Agatone fa mostra di non riconoscere la propria 

omosessualità. 
12 Cf. in particolare i vv. 146-70: 

- 207 -



L’abito femminile da lui indossato è infatti motivato, come afferma egli stesso, da 

un’esigenza di identificazione con il dramma da comporre: «Porto l’abito coerente con 

l’intendimento. Bisogna infatti che un poeta abbia i costumi conformi al dramma che 

deve comporre. Perciò se un poeta compone il dramma di una donna, anche la sua 

persona deve partecipare dei costumi femminili» (vv. 148-52)!3. Qualora però un 

poeta non possieda già per natura ciò che lo rende conforme al soggetto prescelto, può 

rimediare a questa carenza attraverso la pipunoi: èà È où rexthjueBa, piunoiw 1jò1 

AT. " npÉoBu, xptopu, toù pBOvou év tòv Yoyov 
fjxovoa, tîjv è dAynow oÙ xagesoxounv: 
Èyb dÈ tv E001j6° dipa <t{i> yvouLn pogg. 
Xoeî) Yà nonti}v &vòga npòc tà dpduata 
& Òel Moglv, 110Ò taîta tToUg tTEÉMOUG Exelv. 150 
Avùrtina yuvamet’ fjiv xofj tic dpduata, 
uetovolay deî 16v 10610v 16 a@ Exev. 

KH. Obxoùv xeAntiteis, 6tav Maidpav 1ofic; 

AT. °Avògeiîa è fjv x0fj tig, Èv 16 owpati 
Eveo@’ vmdpgxov todB’. "A è oÙ xextijueBa, 155 
uiunoi #jòn tafta ovvOngevetal. 

KH. “Otav cattpovws toivuv zofjc, xaheiv Ené, 
iva ovuunoL6 covnmoBev toturog Eyw. 

AT. "A\husg t' àGuovodv toti zomrijy ideîv 
&ypeiov Òvta rai daovv. Exéya è d 160 
"IBuxrocg éxeîvog rxdvaxgéwv è Tihiiog 
xà\naloc, olrep dpuoviav EÈxuLwav, 
tuutgogpépovy te xdyMidwy "Tuvix@c. 
Kaì PpUvixo6, - tTovtov Yà oÙv dxijxoas, - 
avtòg te xahòg Nv xaì xal@s fjurioxeto' 165 
61à t0UT’ àQ' avtoù xai xdX’ 1}v tà dpduata. 
“Opolia yà n0£iîv àvdyxn tfj quoe.. 

KH. Taùt’ à@° 6 ®iAoxMéncg aloxgòog ©v aloxgbg oeti, 
6 èè Zevoxhéng ©v xaxòg xax@g noel, 
6 è aù Géoyvic Yuxcde ©v YUXQGG Aogî. 170 

13 Per quanto concerne il significato di yvopm e teéo. cf. G. Stohn, Spuren voraristotelischer 
Poetik in der alten attischen Komòdie, Diss. Berlin 1955, 84-86, che interpretando il termine 

Yyvwnun alla luce delle testimonianze offerte dagli scritti medici e storici contemporanei ad 
Aristofane lo riconduce al complesso della vita interiore di un individuo (Gemiit, Geistund, 
Seele) o, nel senso più ristretto attestato da Tucidide, al consapevole orientamento della sua 

volontà. Combinando le testimonianze per individuare il concetto comune ad entrambe, Stohn 

traduce dunque Yv@j1N nel passo aristofaneo con ‘Wesen’, ma a mio parere più adeguata al 
contesto della commedia è l’accezione tucididea, che ben si concilia con l'atto intenzionale con 

cui il poeta sceglie l’argomento del suo dramma. Le medesime fonti mediche e storiografiche 

consentono a Stohn di precisare il senso del termine t06m0GC, da intendendersi come 
comportamento che nasce dall’indole, ma che non condivide il carattere di immutabilità della 

puoLc. Sul significato di Uo e TO6Gz0G nelle Tesmoforiazuse cf. inoltre O. Thimme, 
Pyvoi, toszos, 8o5, Diss. Gòttingen 1935, 96-99. 

- 208 - 



tavta ovvB@ngevetaL (vv. 155-56)14. Questa osservazione sembra ribaltare la 

convinzione più abituale nell’antichità secondo cui il processo di condizionamento tra 

poeta e poesia si esercita in direzione opposta, nel senso che è la personalità del poeta a 

determinare il carattere della poesia!® e non il contrario, come invece afferma qui 

Agatone. Nel corso del dialogo con il Parente Agatone recupera però con grande 

naturalezza anche quest’altra prospettiva quando, poco oltre, riconosce una relazione 

consequenziale tra la bellezza del tragediografo Frinico e la bellezza della sua poesia, 

per dimostrare che djiota yà mogîv àdvdyx1) tfj quoase (v. 167). Dalle parole di 

Agatone si evince quindi l’esistenza di una stretta relazione tra il poeta e la sua poesia, 

in virtù della quale il prodotto poetico è visto come una emanazione della quol del 

suo autore. Qualora però una tale analogia venga a mancare, si impone la necessità 

assoluta di recuperarla attraverso l’imitazione, che plasma artificialmente la natura (o 

meglio, i to6no:) del poeta, adeguandola all’oggetto prescelto per la creazione 

artistica. Per Agatone, quindi, l’influenza tra il carattere del poeta e il soggetto o il 

genere dei suoi componimenti può esercitarsi in entrambe le direzioni: o è la persona 

del xomt1}g a determinare le caratteristiche della poesia, o è quest’ultima che influisce 

sulla natura del poeta, costringendolo ad un atto di uitinoi. 

La perfetta coerenza del discorso dî Agatone è tuttavia incrinata dalla presentazione 

aristofanea del personaggio, quale emerge dalle maligne allusioni di Euripide prima e 

del Parente poi riguardo ai costumi sessuali del tragediografo. Non va infatti 

dimenticato che il travestimento femminile di Agatone, e dunque anche il discorso che 

lo giustifica, prima ancora di presentarsi come un manifesto di poetica, rispondono a 

14 Un rilievo particolare sembra conferito al termine pipnow dalla sua posizione incipitaria nel 
trimetro e dall’occorrenza al nominativo, che sposta l’attenzione dal «noi drammaturghi», 
soggetto della relativa precedente, all’azione dell’imitare. 

15 Una chiara affermazione di questo concetto è contenuta nella Poetica aristotelica, dove si afferma 

che fu il carattere dei poeti a determinare la suddivisione della poesia in due generi: quello serio, 

che imita le azioni dei 0gpvoi o aomovdatoL, e quello comico, che imita le azioni dei QabàoL 
(Poer. 4 1448 b23-27). Una corrispondenza tra la personalità del poeta e il carattere della sua 
produzione artistica viene istituita anche dall’autore del Ilegì tovsc, per il quale il sublime è 
in primo luogo espressione di una natura magnanima (nel trattato si trova peraltro traccia anche 

di un’inversa assimilazione del poeta ai suoi personaggi, laddove l’agire di questi ultimi è 
impiegato per illustrare il modo di poetare del primo; cf. S. Mariotti, Paragoni fra autore e 
personaggio nel ‘Sublime’ (a proposito di Subl. 15, 5), in AA.VV., Studi in onore di Aristide 
Colonna, Perugia 1982, 203-6). Precedentemente ad Aristofane, il concetto sembra già affiorare 

nella descrizione omerica di Tersite, la cui parola (benché in questo caso non si tratti della parola 
poetica) condivide gli stessi caratteri di negatività della sua persona fisica e spirituale. 
Nell’ambito più specifico della poesia questa idea si ritrova per la prima volta in Esiodo, in cui è 
appunto la persona del poeta (cioè la sua vicenda biografica, culminante nell’incontro con le 

Muse dell’Elicona) ad offrire la garanzia più sicura della veridicità del suo messaggio poetico. 
L’eccellenza della Quow del poeta costituisce il fondamento della superiorità della propria poesia 
rispetto a quella altrui anche in Pindaro, che pone una stretta relazione tra la propria produzione 

poetica e la propria cogia: in proposito cf. G. Arrighetti, Poeti, eruditi e biografi: momenti 
della riflessione dei Greci sulla letteratura, Pisa 1987, 157 (= id., Cameleonte, la mimesis e 

la critica letteraria della grecità, in AA.VV., Ricerche di filologia classica Il, Filologia e 

critica letterariìa della grecità, Pisa 1984, 29). 

- 209 -



una volontà derisoria della celebre effeminatezza del poeta. In realtà quindi Aristofane 

intende insinuare, attraverso la deformazione comica del personaggio, che la vera 

natura di Agatone è proprio quella femminea, della quale il travestimento con cui si 

presenta al pubblico è solo la manifestazione più esterna e tangibile. Il significato reale 

dell’abbigliamento femminile di Agatone, che in ultima analisi si rivela non essere una 

uiunoi, ma la visualizzazione della quolg del poeta, finisce quindi per ribaltare 

parodicamente il senso delle parole di Agatone. 

Occorre quindi una certa cautela nel considerare la prima parte del suo discorso 

teorico come la genuina espressione delle idee di Aristofane sul comporre poetico 

inteso quale atto di mimesi. Più rispondente alle reali convizioni del commediografo mi 

pare invece la seconda parte del discorso in cui viene affermata l’influenza del carattere 

del poeta sulla sua poesia. Anche in questo caso il concetto espresso da Agatone è 

subito sfruttato per le possibilità di applicazioni comiche cui facilmente si presta!6, ma 

senza giungere a contraddire, come nel caso precedente, l’enunciato teorico. L’idea di 

una coerenza tra la personalità del poeta e il genere di poesia da lui praticato, come si è 

detto, era comune presso gli antichi, e che anche Aristofane fosse di tale avviso 

parrebbe confermato dal fatto che il concetto viene ribadito anche altrove. La più 

esplicita affermazione di tale idea si legge nel fr. 694 K.A., a proposito di Euripide, il 

quale, afferma il commediografo, o[i]Ja uèv s[o]eî Méye[i]v toîég èotuv!7, ma il 

medesimo concetto affiora chiaramente al di sotto dello scherzo anche nei versi 410-13 

degli Acarnesi, dove Diceopoli vede nella posizione a gambe sollevate, in cui Euripide 

compone, la causa della frequente zoppia dei suoi personaggi e negli abiti laceri che 

indossa la ragione del cospicuo numero di pezzenti che popolano le sue tragedie. 

Sempre in chiave scherzosa il concetto ricompare anche nelle Rane, dove l’orgoglio di 

Eschilo di non aver mai portato in scena donne sconvolte dalla passione amorosa, 

come invece ha fatto Euripide, provoca subito la replica caustica di quest’ultimo, che 

attribuisce l’assenza di Eros dai drammi eschilei all’estraneità del poeta da Afrodite, 

qui da intendersi non solo come dea dell’amore, ma anche come dispensatrice di quella 

grazia che, secondo Euripide, mancherebbe all’austera poesia di Eschilo!8. 

Nonostante la prevalenza, nel discorso di Agatone, degli intenti comici e parodici su 

quelli più seriamente teorici, è comunque degno di nota l’accenno alla mimesi nel 

16 L’estensione comica del concetto è dovuta al Parente che riprende il principio affermato da 

Agatone elencando una serie di esempi, questa volta tutti negativi: è PiAoxMénc aloxgòs @v 
alaxg@g n0€î, / Ò dè Zevoriéng ©v rxaxòg rax@g mogî, / è è aù Géoyv yux0ÒS 
@v YuXQOS Moet. (vv. 168 - 70). 

17 l frammento, citato da Satiro nella Vita di Euripide, sì presta a due possibili intepretazioni: «è 
tale quali le cose che fa dire (ai suoi personaggi)» oppure «è tale quali erano i personaggi che 
faceva parlare» (con ola riferito a un x@6007a sottinteso o perduto). L’ipotesi più probabile è 

che questa osservazione implicasse per Aristofane una nota di biasimo piuttosto che di lode nei 
confronti di Euripide, come ritiene anche G. Arrighetti, Sartiro, Vita di Euripide, SCO 13, Pisa 

1964, 125. 
18 Aristoph. Ran. 1044-045: AI... ovÒ’ olè° oùdeìg fivuuw’ èg@oav ndunot Enoinoa 

Yyuvaîxa. / EY. Mà Aè’, o yàp Ènîjv tfic ’Aqggoditns ovdév co.. 

- 210 - 



contesto di una dichiarazione di poetica, poiché si tratta, come si è già detto, della più 

antica attestazione del termine uluno in riferimento alla poesia. L’eccezionalità della 

testimonianza aristofanea ha dunque comprensibilmente sollecitato la ricerca degli 

eventuali punti di contatto tra la teoria esposta da Agatone e la più matura riflessione 

filosofica sulla uiunow poetica!?, nonostante la distanza che separa il tono e le finalità 

del passo aristofaneo da quelle proprie di un’opera filosofica. 

Come si è visto, nelle Tesmoforiazuse l’atto mimetico richiesto al poeta consiste 

sostanzialmente nel tentativo di conformare i propri To6tOL a quelli del personaggio 

che si vuole rappresentare; questa forma di immedesimazione, nel passo aristofaneo, 

assume un’evidenza visiva attraverso il ricorso al travestimento, conformemente alla 

tendenza manifestata dalla commedia a dare concretezza ai principi astratti. È evidente 

che una simile concezione della uiunoic, anche quando venga privata delle 

deformazioni comiche presenti nel passo, conduce di fatto ad una sovrapposizione tra 

la figura del poeta e quella dell’attore. 

Un’idea assai simile di uiunoig quale immedesimazione, che porta 

conseguentemente ad assimilare il poeta all’attore, compare, come è noto, anche nel 

terzo libro della Repubblica platonica, dove l’atto del puueioBa. è esplicitamente 

definito come un 6uolwoîv Éavtòv dihw î) ratà pwvijv f) xatà axyfjua2°, cioè 

un assimilarsi a un altro nella voce e nell’aspetto, analogamente a quanto mostra di fare 

Agatone nelle Tesmoforiazuse2!. È vero che nel passo platonico il discorso si 

19 Le possibili analogie tra la discussione aristofanea e quella platonica della uiuHOtg sono state 
indagate in modo esauriente da Stohn, 82-110, e id., Zur Agathonszene in den 

‘Thesmophoriazusen' des Aristophanes, Hermes 121, 1993, 196-205; cf. inoltre J. Dalfen, 

Polis und Poiesis, Die Auseinandersetzung mit der Dichtung bei Platon und seinen 

Zeitgenossen, Miinchen 1974, 181-84. Anche Arrighetti, 1987, 148-59, individua alcune 

analogie tra il passo aristofaneo e la speculazione platonica, ma riferisce il termine uiunow, 
impiegato da A gatone, al principio di coerenza tra la quow del poeta e la sua opera (della stessa 

opinione è Chirico, 115). Occorre però sottolineare che se è vero che questo concetto nel passo 

aristofaneo è strettamente collegato a quello della Liunoic, non coincide tuttavia con esso (cf. 
oltre). 

20 Piat. R. 3.393 c. 
21 Agatone nella commedia aristofanea non accenna esplicitamente all’imitazione della voce, ma 

all’ambito vocale rimanda la monodia da lui cantata, di cui il Parente sottolinea immediatamente 

il carattere effeminato attraverso l'aggettivo BnAvèg.Odes (v. 131). Benché i tratti lascivi e 
femminei del canto di A gatone vadano in primo luogo ricondotti all’adesione del tragediografo ai 

dettami della nuova musica, è evidente nel passo un collegamento tra la melodia e il 
travestimento femminile del poeta, su cui il Parente sofferma l’attenzione subito dopo aver 

espresso i suoi offensivi apprezzamenti sul canto appena udito. Anzi, l’incalzare delle domande 

del Parente riguardo le vesti femminili del tragediografo si conclude con l’istituzione di un nesso 
esplicito tra i] canto e il travestimento: ti pis; ti 01ydcs; GA Sfjt’ èx TOÙ uÉAovc / Cntò 
’, ènetdij Y avtòs où Bov ppdoai; (vv. 144 s.). Le esigenze di deformazione comica, 
come si è visto, inducono poi Aristofane a trattare il concetto dell’immedesimazione del poeta 

nel suo personaggio innanzitutto in termini di travestimento esteriore, elemento che invece è 

ovviamente assente nella trattazione platonica, ma è evidente che l’assunzione di T96701 
conformi al dramma da comporre, concretizzata per mezzo del travestimento, corrisponde 

all’ò6powtv tavtov GAO fì ratà pwvijy f) xatà oxfjua del passo platonico. 

- 211 -



complica per il continuo slittamento tra piani diversi, che comprendono nello stesso 

contesto la discussione sulle diverse modalità della AéELg del poeta, l’allusione 

all’attività mimetica propria dell’attore?2 e il problema dell’influenza della uiunow 
sull’educazione dei guardiani?3. Tuttavia la definizione sopra riportata si riferisce 

propriamente alla AéElg poetica, che viene distinta da Platone in tre tipi, ò1à 

puurjoews, ' axayyehiag e dV dugpotipwv24, a seconda che l’esposizione sia 

condotta rispettivamente in prima, in terza persona o in entrambe i modi, cioè in base 

alla presenza o meno di immedesimazione da parte del poeta néi suoi personaggi. È 

vero che la distinzione platonica non si propone quale discussione fine a se stessa sulle 

modalità dell’esposizione poetica, ma rivela esplicite preoccupazioni moralistiche, 

assenti invece nel discorso di Agatone. La distinzione dei tre modi della ÉÉ serve 

infatti a Platone come criterio per valutare l’ammissibilità della poesia drammatica 

nello stato ideale e gli fornisce un appiglio per passare alla discussione dell’influenza 

sull’educazione dei guardiani esercitata dalla uiunow, intesa sia come spettacolo cui i 

giovani possono eventualmente assistere, sia come attività praticata anche al di fuori 

dell’ambito poetico?5. Che in entrambi i casi si tratti comunque di una piunow vista 

come immedesimazione è tuttavia dimostrato dal fatto che ritorna esplicitamente anche 

qui, alla fine dell’elenco di imitazioni interdette ai giovani, la concezione dell’imitare 

come un assimilarsi a un altro nelle parole e nei gesti26, coerentemente con quanto 

Platone aveva sopra affermato a proposito della AÉElg mimetica. 

Come noto, il termine uiunoig viene impiegato da Platone nel X libro della 

Repubblica in un’accezione differente rispetto a quella assegnatagli nel Ill libro, 

poiché si estende fino a comprendere al suo interno le diverse esperienze artistiche, 

tanto poetiche quanto figurative, perdendo in tal modo il significato di 

immedesimazione, appropriato soltanto alla uiunoi del poeta?7, Quest’ultima 

22 Plat, R. 3.395 a-b. 
23 Plat, R. 3.395 c-396 e. 
24 Plat., R. 3.394 b-c: i tre tipi di esposizione sono ricondotti, nell’ordine, al genere drammatico, al 

ditirambo e alla poesia epica. 
25  Alla pratica dell’attività mimetica Platone attribuisce il rischio di influenzare in maniera duratura 

il carattere dei giovani, che trasformerebbero in abitudini radicate e in disposizioni naturali xatà 

a@pa rai pwvàs rai xatà Tv diudvoLav gli atteggiamenti appresi attraverso la plitN}OLG 
(cf. R. 3.395 c-d). 

. 26 Secondo le prescrizioni di Platone, i futuri guardiani dovranno evitare la pipnoiw di schiavi, 
persone vili, uomini malvagi, ubriachi e, conclude il filosofo, oUdè pawopévow &Buotéov 

àpopoiwîv avtoùg èv Aoyoig ovdè èv Egyoig (R. 3.396 a; per una significativa 
coincidenza con il passo delle Tesmoforiazuse, tra gli oggetti di imitazione preclusi ai giovani 
per bene sono indicate anche le donne). Questa concezione dell’imitare come un assimilarsi a 

un'’altra persona nella voce e nei gesti è ripresa anche poco più avanti attraverso la metafora 

dell’aviòv éxudttewv te xai èviotdvaL gic ToUG tUAoOuG TLvÒgG, sulla quale cf. oltre pp. 
223 s. 

27 Riguardo alla vexata quaestio del rapporto tra i due libri in merito alla concezione della 

pipnow, cf. Plato on Poetry, lon; Republic 376e-398b9; Republic 595-608b10, ed. by P. 
Murray, Cambridge 1996, 3-6, 186-87, e la bibliografia ivi indicata; il problema è tuttavia 

marginale rispetto all’argomento di cui intendo occuparmi. 

- 212 -



accezione onnicomprensiva delle differenti esperienze artistiche costituisce il punto di 

partenza dell’indagine aristotelica sulla poesia, ma l’idea che il poeta, nell’esercizio 

della sua attività creativa, possa assimilarsi a un’altra persona ritorna tuttavia anche 

nella Poetica, sia per quanto concerne le differenti modalità della AÉELg28, sia come 
mezzo suggerito da Aristotele per conseguire una maggiore credibilità ai fini della resa 

emotiva del dramma?”. In quest’ultimo caso Aristotele non impiega più il termine 

HinoLc, ma nondimeno è evidente che l’idea qui esposta corrisponde alla concezione 

che sovrappone la figura e i ruoli propri del poeta e dell’attore. Aristotele riprende 

dunque un’idea a lui preesistente, conferendole in aggiunta un’utilità pratica immediata 

nel conseguimento della mu6av6tn6 delle passioni rappresentate. 

La presenza di significativi punti di contatto nelle concezioni esposte in ambito 

filosofico da Platone e Aristotele con quelle emerse nel passo aristofaneo ha condotto 

alla conclusione che l’idea di uiunol come assimilazione del poeta a suoi personaggi 

fosse già stata elaborata precedentemente a Platone nell’Atene della fine del V secolo e 

che Aristofane nella scena di Agatone riecheggiasse in maniera comicamente . 

deformata una concezione allora corrente, almeno negli ambienti culturalmente più 

vivaci. Dal momento che il dibattito culturale dell’epoca era dominato dalla niflessione 

dei Sofisti, interessati, pur con finalità proprie, anche alla poesia, è parso naturale 

ricondurre la nascente teorizzazione sulla piunow all’ambito della Sofistica’0. 

Purtroppo l’ipotesi, per quanto ragionevole, manca di sicure conferme, poiché il 

termine i10 in riferimento alla poesia non ricorre in nessuno degli scritti sofistici 

a noi giunti. Eppure l’idea di una componente imitativa all’interno dell’attività poetica 

28 Arist., Poer. 3.1448a 20-23: xoì yàùo èv toîg abtoîg xai Tà avtà uuetoBai totiv dte 
uév &xayyélhovtia, î Étegòv 1L yiyvopevov dozeo “Opnposg soweîi 1] g TOv avtòv 
xaì uî uetafdAilovta' fl zdvitag s spdttovtag rai Évegyoîvtag TtoÙS 
uliuovUEVvOUS. Benché la tripartizione del modo dell’esposizione poetica corrisponda nella 

sostanza a quella già vista nel terzo libro della Repubblica platonica, Aristotele, diversamente da 

Platone, intende come mimetici tutti e tre i modi indicati, attenendosi in tal modo all’accezione 

onnicomprensiva del termine uiunNois. 
29 Arist., Poer. 17.1455 a 29-32: &0a è duvatòv, xai t0îg ox1juaoiv ouvaregyatbpevov. 

mu6avwtato. yàap aò tfis attiis puvoasws oi év toîg xdBeoLv eiolv, rai xeluaivel 6 
XEuatLbuevog rai xahemaivei Ò dpyiC6uevoc daAndIvwtTata. Per le testimonianze 
posteriori di questo concetto in ambito retorico cf. Muecke, 52 s. 

30 Cf. in particolare Ziegler, RE VI A.2, 2018-019, che, convinto dell’esistenza di una teoria 

sofistica della mimesi (comprovata anche dal passo delle Tesmoforiìazuse), ipotizzò che il 

termine |i}11]016 fosse stato introdotto da un sofista, non identificabile con precisione, come 
correzione alla teoria gorgiana di àtdTtn. Gli elementi a nostra disposizione mi paiono però 

troppo esigui per poter ricostruire con tale precisione le circostanze che portarono all’impiego del 

termine uiunot in contesti legati all’arte. L'ipotesi che il passo aristofaneo lasci intravvedere 

l’esistenza di una teoria sofistica della mimesi poetica è accolta, in termini più generali, anche da 

Dalfen, 181-84, mentre R. Kassel, Kritische und exegetische Kleinigkeiten II, RhM 109, 1966, 

8, ancor più genericamente, riconduce le idee esposte.da Agatone alle riflessioni di poetica 

dell’età dei Sofisti. In generale, riguardo ai rapporti tra il commediografo e la Sofistica, si veda 
E. De Carli, 4ristofane e la Sofistica, Firenze 1971, che tuttavia non prende in esame il passo 

delle Tesmoforiazuse. 

- 213 -



apparteneva già da tempo al pensiero greco e nella seconda metà del V secolo a.C. 

qualche debole traccia sembra rivelare, nel dibattito culturale del tempo, una 

progressiva acquisizione di consapevolezza della natura mimetica della poesia. 

In particolare in riferimento all’ambito musicale3!, è noto che le teorie di Damone, 

appartenente forse ad un ambiente pitagorico, si fondavano sull’idea che vi fosse una 

relazione di somiglianza tra la musica e l’anima?2?. Benché non sia chiaro se Damone 

si fosse effettivamente servito del termine piunoiw, come sostiene Koller33, o si fosse 

espresso piuttosto in termini di òpoiwolw, come afferma Else’4, il concetto di mimesi 

trova qui, almeno per l’ambito musicale, una prima formulazione. È forse possibile, 

benché non dimostrabile, che questo concetto (se non anche il termine), insieme ad 

altri, quali ad esempio l’idea del potere magico della parola e del valore del xau6c, 

fosse passato per questo tramite ai Sofisti, i quali ereditarono dalla scuola pitagorica 

terminologia e problematiche, che costituirono spesso il punto di partenza polemico 

delle loro indagini®”. 

Una traccia più significativa e riguardante propriamente l’ambito poetico sembra 

offerta da un passo dei ALo00iì A6yot, in cui si dichiara che all’origine dell’inganno 

prodotto dall’arte sarebbe la capacità di creare immagini simili alle cose reali36. 

Benché l’anonima operetta sia di datazione incerta e senza dubbio posteriore alla fine 

della guerra del Peloponneso (e dunque anche alle 7, esmoforiazuse)3?, la 

testimonianza da essa offerta assume una certa rilevanza per l’evidente allusione alla 

teoria gorgiana dell’àxdtn tragica conservata da Plutarco, dove tuttavia l’esistenza di 

una componente illusionistico-imitativa nell’inganno poetico non è chiaramente 

31 Dato il profondo legame che legava musica e poesia nell’antichità, la testimonianza di Damone 
sembra avere una certa attinenza con il problema in esame, benché ovviamente non riguardi lo 

stesso tipo di iijiN01G intesa come immedesimazione di cui si è parlato sopra. 

32 Le sue teorie musicali sono ricordate da Platone nel terzo libro della Repubblica (400 a-c) di 

seguito alla discussione sulla uiunolG. 
33 H. Koller, Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Dissertationes 

Bernenses ] 5, Bern 1954, 21-25. 

34 G.F.Else, "Imitation” in the Fifth Century, CPh 53, 1958, 85. 
35  La prima osservazione dei punti di contatto esistenti tra le teorie pitagoriche e sofistiche si deve a 

A. Rostagni, Aristotele e l'aristotelismo nella storia dell’estetica antica, SIFC 2, 1922, 1-147 

e id., Un nuovo capitolo nella storia della retorica e della sofistica, ivi, 148-201 (i due articoli 

sono stati in seguito ripubblicati in A. Rostagni, Scritti minori, I, Aesthetica, Torino 1955, 

rispettivamente alle pp. 76-237 e 1-59); gli studi successivi sull'argomento hanno mostrato però 

una chiara componente polemica nell’atteggiamento con cui i Sofisti riutilizzarono la 

terminologia pitagorica e rielaborarono i concetti ereditati (sulla questione cf. G. Lanata, Poertica 
pre-platonica, Testimonianze e frammenti, Firenze 1963, 190-2 e la bibliografia ivi citata). 

36 *Ev yàQ t0aywdonolia rai Cuygagia dotic <xa> aiegiota tEazatfj dpowa 10î 
dAnOivoîg 1o0wwv, ovtog dgiotog (Atwovoi Adyoi, 3. 10 = 90 DK). 

37 Solo S. Mazzarino, I! pensiero storico classico, 1, Bari 1966, 286-92, propone una daltazione 

molto alta (450 o 440 a. C€.); in genere però si preferisce collocare la composizione dell’opera 
attorno al 400 a.C., benché non manchi anche chi la considera composta nella prima metà del IV 

secolo a.C. (per una discussione del problema e delle varie ipotesi sulla cronologia e la natura 

dell’opera cf. M. Untersteiner, / Sofisti, con presentazione di F. Decleva Caizzi, Milano 1996, 

469-72). 

- 214 -



esplicitata38, Che la poesia e la tragedia in particolare implichino un processo mimetico 

mi sembra però desumibile da quanto Gorgia afferma a proposito delle arti figurative 

nella sezione dedicata all’òYig nell’Encomio di Elena3®, dove sì riscontrano chiare 

analogie, anche verbali, con la trattazione del Aéyoc. La vista, come il discorso, esercita 

infatti una potente influenza sull’anima e può suscitare emozioni piacevoli o 

dolorose4, riguardo alle quali poesia e pittura assumono nell’operetta gorgiana 

38 

39 

40 

In due passi distinti Plutarco rifcrisce che per Gorgia la tragedia sarebbe una forma di àxd1t1, in 

cui 6 ©' &nat1joac dxaistegog tToÈ pt] dratrjdavtog rai è àratnBeic cogpuwtEpog 
108 uî] dmxatnB8éviog (de glor. Ath. 348 C e de aud. poet. 15 D; si tratta del fr. 82 B 23 
D.K.). Per una rassegna delle differenti interpretazioni di questa celebre e paradossale definizione 
cf. A. Garzya, Gorgia e l'AJTIJATH della tragedia, in AA.VV., Filologia e forme letterarie, 
Studi offerti a Francesco Della Corte, 1, Urbino 1987, 247 s. La difficoltà maggiore insita 

nell’affermazione gorgiana risiede nel significato da assegnare ai due aggettivi duxoLOteposg e 
copWUTECOGS, che a mio parere intendono più correttamente coloro che propongono 
un’interpretazione estetica piuttosto che morale (il problema non riveste tuttavia un’importanza 

determinante ai fini della questione che intendo affrontare). Va inoltre osservato che non tutti 

concordano nel vedere un legame tra il passo dei Ato00ì Adyo. e la teoria gorgiana dell’àxdt1 
tragica: contrari a questa ipotesi sono, ad esempio, T.G. Rosenmeyer, Gorgias, Aeschylus, and 

Apate, AJPh 76, 1955, 234, e Garzya, 258; ritengo tuttavia, come spero di dimostrare, che vi 

siano validi argomenti per sostenere una relazione tra i concetti espressi dai due passi. 
Che sia l’Oyig e non l’Epws la quarta possibile causa analizzata da Gorgia a giustificazione 
della fuga di Elena è ben spiegato da F. Donadi, Considerazioni in margine all' 'Encomio di 
Elena’, in AA.VV., Gorgia e la Sofistica, Atti del convegno internazionale Lentini-Catania 

12-15 dic. 1983 a c. di L, Montoneri - F. Romano, SicGymn 38, 1985, 479-90, il quale 

dimostra come l’integrazione umanistica di Costantino Lascaris f &wtL Ghovoa nel capitolo 6 
confonda in realtà l’effetto (amore) con la causa (ia vista di Paride che scatena in Elena l’amore). 

In questo modo, a mio parere, si restituisce anche un più corretto parallelismo tra le quattro cause 
indicate: da un lato la costrizione esercitata da un volere trascendente o dalla violenza dell’uomo, 

dall'altro la persuasione che agisce attraverso il canale uditivo e l’incontrollabile impressione che 
si riceve attraverso il senso della vista. Donadi riconosce «una distribuzione in crescendo di logos 
e opsis, in quanto la dynamis di quest’ultima è di gran lunga la più potente» (482); in effetti 

Gorgia attribuisce una forza ineluttabile alle percezioni visive, le quali, a differenza del }òyosc, 

possiedono una Ua loro peculiare e non controllabile dall’uomo (Hel. 15). 

In maniera del tutto analoga viene descritta la possibilità che A6yog e Òyg possiedono di 
influenzare l’anima: 1) 1&l6W Agogiotoa 1@ Adyw rai THv Yvuxhjy EtuIWOATtTO S1wWS 
éBovAeto (cap. 13); 6à S tfig 6yewsg 1} vuxî) xàv t0îs Tpdrowg tTUzoTUTtAL (cap. 15); 
ottws six6vag 16v Spwpivuy mpayudtwy 1] $is Evéypagev èv 1À ppovijuati (cap. 
17); anche il piacere può essere suscitato tanto dall’arte della parola (cap. 10), quanto dai pittori 

ètavy èx ZoMA)@v XowudtWY xai GwudTtTWYy Ev a@Mua rai axîjpa 1teheiwsg 
&nepydowvta1 (cap. 18). Delle coincidenze si osservano inoltre anche nelle emozioni dolorose, 

poiché come alla poesia è riconosciuta la capacità di infondere ppixn 1epipofog rai EAsog 
x0ohdaxgus rai x68065 puozevBtis (cap. 9), così anche la raffigurazione di una battaglia 
può atterrire lo spettatore (cap. 16). La volontà gorgiana di creare un parallelo tra pittura e poesia 

è riconosciuta, tra gli altri, da M. Untersteiner, Sofisti, Testimonianze e frammenti, Il, Firenze 
1949, 104 e 108-09, e da W. Leszl, /I potere della parola in Gorgia e in Platone, SicGymn 38, 

1985,73 s. Il rinvio alla pittura del capitolo 18 è invece interpretato diversamente da T. 

Buchheim, Gorgias von Leontinoi, Reden, Fragmente und Testimonien, Hamburg 1989, XXI e 

172 n. 37 (cf. anche id., Maler, Sprachbildner: zur Verwandtischaft des Gorgias mit 
Empedokles, Hermes 113, 1985, 417-29), che vede in esso un richiamo al paragone empedocleo 

della pittura per spiegare la nascita delle cose dai quattro elementi; con lo stesso esempio Gorgia, 

a suo parere, illustrerebbe l’arte del comporre verbale, ma è da notare che l’altro esempio attinto 

- 215 -



un’identica funzione esemplificativa nell’ambito rispettivamente del Aéòyoc e 

dell’èyn. In particolare nel capitolo 16 viene descritta la reazione di paura provocata 

dalla raffigurazione di una scena di battaglia che incute terrore e fa istintivamente 

fuggire chi l’osserva, nonostante l’assenza di un reale pericolo. È evidente che in 

questo caso la reazione emotiva che accomuna la pittura alla poesia, anch’essa 

suscitatrice, tra le altre reazioni possibili, di una pixn megigofBoc, poggia sul 

carattere mimetico e illusionistico della rappresentazione. Sarebbe certamente riduttivo 

limitare all’inganno prodotto dall’illusione il concetto gorgiano di àxdtn, che 

interferisce da un lato con la sfera della magia e dall’altro con il problema 

gnoseologico della conoscibilità dell’essere4!, ma l’evidente parallelo istituito con le 

arti figurative e con il processo emotivo da queste innescato mi sembra presupporre in 

esso anche la presenza di una componente illusionistico-mimetica42. A questo 

proposito è interessante notare che il concetto dell’imitazione è già chiaramente 

associato a quello dell’inganno nell’Inno ad Apollo delio e ricorre in modo più 

implicito anche in un frammento di Eschilo‘3. Non intendo con questo affermare che 

l’idea gorgiana di àtd&tm poetica discenda direttamente da queste concezioni più 

antiche, ma risulta difficile ignorare l’eredità lasciata a Gorgia dalla cultura dell’età 

precedente e supportata, mi pare, dal passo dei Awo0ì h6yo1. 

alle arti figurative, quello della rappresentazione di una battaglia, non si presta ugualmente alla 
stessa spiegazione. 

41 Per quanto concerne i rapporti con la magia cf. in particolare J. De Romilly, Gorgias et le 

pouvoir de la poeésie, JHS 93, 1973, 155-62; riguardo all’attinenza del problema gnoseologico, 

si osservi che anche nell’Encomio di Elena l’affermazione del carattere ingannevole della poesia, 

con cui si chiude il paragrafo 10, è immediatamente seguita dalla spiegazione del processo 
gnoseologico grazie al quale l’ànd1n esercitata dalla poesia e dalla prosa d’arte riesce a 

persuadere gli ascoltatori. 

42 Riguardo il legame tra l’àxdtn e una mimesi illusionistica W.J. Verdenius, Gorgia 's Doctrine 

of Deception, in AA.VV., The Sophists and Their Legacy, Proceedings of the Fourth 
International Colloquium on Ancient Philosophy (29th August-1st September), ed. by G.B. 
Kerferd, Wiesbaden 1981, 116-28, afferma che «it seems ...obvious that the àxGt1 which 

Gorgias had in mind was intended to evoke a world of ‘seeming”..., i.e. to produce illusionism in 

the audience» (126 n. 60). Cf. anche M. Migliori, La filosofia di Gorgia, Milano 1973, 140, 

che accetta l’ipotesi di una estetica gorgiana fondata sull’illusione, prossima alle teorie 

dell’imitazione, e K. Tuszynska-Maciejewska, Gorgias' Apate as an Inevitable and Justified 

Error of Man's Aesthetic Activitv, ACD 25, 1989, 19-22, che conclude la sua riflessione 

sull’ànrà11 affermando «I have a feeling that Gorgias’ apate silently assumes mimesis» (22). In 
senso mimetico intende l’affermazione sull’àxdtn tragica anche Mureddu, 93 s., la quale 
ipotizza inoltre una possibile ascendenza gorgiana delle teorie esposte da Agatone nelle 
Tesmoforiazuse. 

43 Hymn. Ap. vv. 162-64: nàvtov è dvO6gwnwy pwvàs xai BauBalagttv / piuelo0BaL 
loaoiv: pain dÉ xev avtòc Exaotog / pgEyYyE08”" oltw ogiv rxalî) ouvdongev doldtj 
(il soggetto di uuyseioBaL loagiv sono le fanciulle di Delo, ancelle del dio, che dopo aver 
celebrato Apollo, Artemide e Latona, intonano un inno). I} secondo esempio, ricordato anche da 

Else, 75-76, è un frammento degli Edonoi (fr. 57.8-11 TrGF), che, secondo lo studioso, 

costituirebbe la prima attestazione di inganno volutamente ricercato attraverso l’imitazione: 

tavgéogBoyyoi è Umopux@viai roBev è dpavods pofegoi uipoi, tuLzdvovw è 
eixWv, M8° vxoyaiov Boovtiie. pipetai BagutagpBtis (ef. inoltre Aesch. Cho. 564). 

- 216 -



Un aspetto importante da sottolineare è inoltre che per Gorgia la sollecitazione 

emotiva provocata dalla poesia e fondata sulla natura illusionistica dell’arte si 

configura come un processo di immedesimazione psicologica44. Anche in Gorgia, 

dunque, alla poesia è strettamente collegato il meccanismo deil’identificazione in 

un’altra persona, benché in questo caso, a differenza di quanto si è rilevato a proposito 

di Aristofane e di Platone, non sia il poeta o l’attore, ma lo spettatore ad 

immedesimarsi nei personaggi della vicenda. Non bisogna comunque dimenticare che, 

come si è visto, per Aristotele esiste un legame molto stretto tra l’immedesimazione 

emotiva ricercata dal poeta o dal retore e il conseguente coinvolgimento passionale 

dello spettatore‘”. Certo non vi sono elementi sufficienti per attribuire a Gorgia una 

teoria della upiunow quale immedesimazione del poeta nelle sue creazioni artistiche, 

come si trova in Platone e, in una veste comicamente deformata, anche in Aristofane, 

ma bisogna se non altro riconoscere al sofista un interesse particolare per la tragedia, 

un genere cui egli sembra assegnare un maggior potere di coinvolgimento e di 

immedesimazione! e che senza dubbio sollecitò la riflessione sulla piunow*7. 

Le testimonianze offerte dai Ato00iì A6yot e da Gorgia, se da un lato appaiono di 

un certo interesse poiché sembrano implicare la concezione di poesia come attività 

44 Nella poesia infatti &&° &A\lotgiwv te spaypdtwv xaì owpdtiwv edtuxiarg xaì 
dvonpayiarg IHv 1 tdBnpa dà TOv Aoywv ExaBev 1) yvuxtj (Gorg. Hel. 9). Questa 
concezione, piuttosto che richiamare la teoria aristotelica della catarsi, come è stato sostenuto da 

W. Siss, Ethos, Studien zur àlteren griechischen Rhetorik, Leipzig-Berlin 1910, 80, sembra 

avvicinarsi al meccanismo del ovuAdo0X£Lv indicato da Platone in R. 10.605 d come uno degli 

effetti più negativi e pericolosi provocati dalla uiunoig poetica, che in tal modo sollecita la 
parte irrazionale dell’anima; è chiaro che Platone aggiunge una sfumatura di condanna che manca 

totalmente in Gorgia. 

45 Oltre al passo della Poetica citato alla nota 29, cf. anche Rher. 3.7.1408 a 23 s.: ouvoporaBbei 

ò àxovwv deì 16 xaBntix@s Méyovti; è inoltre da notare che in entrambi i casi, nonostante 
la rilevanza dell’argomento, il concetto viene solo fuggevolmente accennato, come se si trattasse 

di una nozione ormai da tempo acquisita. In effetti l’idea che lo stato d’animo del poeta influisca 

sulla sua poesia e si trasmetta di conseguenza anche al pubblico è già presente in un passo delle 
Supplici di Euripide, dove si dice che tòv @’ Guvozoiv avtòc &v tixt1] péXn / xaipgovia 
tixtew: îjv d uî xdoxn t16de, / ovto. dvvait’ &v oirxoBév y’ dtwpevos / tégmey &v 
&Movs' ovdè yae dixnv Exel (vv. 180-83); riguardo a questi versi si vedano Lanata, 170-73 e 
C. Collard, Euripides, Supplices, 1l, Groningen 1975, 156. Sulla stessa linea si pone anche lo 
Tone platonico, che tuttavia attribuisce a questo processo una connotazione entusiastica di origine 

divina, totalmente assente sia dal pensiero di Gorgia, sia da quello di Aristotele (un'analogia 

riguardo all’immedesimazione richiesta al poeta da Aristofane, Platone e Aristotele è suggerita 
anche da G. Lieberg, Poeta creator, Studien zu einer Figur der antiken Dichtung, Amsterdam 

1982, 79-81). 
46 F. Donadi, Gorgia, Elena 16 (quel quattrocentocinque), BIFG 4, 1977-78, 69-70, osserva che 

nella tragedia al potere psicagogico del 46Yyog si unisce l’efficacia dell’òyig, in modo che lo 

spettacolo tragico risulta più coinvolgente sul piano emotivo delle altre forme di poesia. Un 

interesse particolare in Gorgia per la tragedia è testimoniato sia dalla definizione dell’àxdtn 
tragica conservata da Plutarco, sia dal capitolo nono dell’Encomio di Elena, che, nonostantc il 

riferimento alla poesia in generale, sembra però riguardare in primo luogo la tragedia, alla quale 

meglio si addicono le emozioni di pietà e paura ivi menzionate. 
47 Cf. oltre pp. 223 s. 

- 217 -



mimetica, dall’altro però non portano alcun contributo alla dimostrazione dell’impiego 

del termine Lij11]015g in un’accezione tecnico-poetica da parte dei Sofisti18. Un vago 

indizio in tal senso può tuttavia essere desunto da un elemento, interno al passo 

aristofaneo, che finora non mi pare sia stato posto in giusto risalto4?. Estremamente 

significativo mi pare infatti l’utilizzo da parte di Agatone di un termine astratto in -O, 

quale è uiunow, che rispetto agli altri termini appartenenti a questa famiglia lessicale è 

ancora scarsamente attestato nel V secolo a.C.59, È infatti interessante notare che 

un’indagine della frequenza degli astratti in -otg nelle commedie aristofanee ha rivelato 

un uso in genere piuttosto raro di questi termini, che non dovevano appartenere al 

linguaggio quotidiano, mentre erano caratteristici delle lingue tecniche. Solo in tre 

commedie, cioè nelle Nuvole, nelle Tesmoforiazuse e nelle Rane, sì rileva un numero 

relativamente alto delle occorrenze di questi nomi astratti, fenomeno certamente 

riconducibile al carattere e alle tematiche peculiari di queste commedie®!. Nelle Nuvole 

infatti la parodia delle dottrine dei Sofisti si accompagna a quella del linguaggio 

tecnico da loro utilizzato”2, mentre nelle altre due commedie l’impiego frequente degli 

astratti in -oLg «may reflect the impact of sophistic learning on advanced poets like 

Euripides and Agathon»”3. 

Nonostante la mancanza di prove decisive a favore dell’esistenza di un dibattito 

sulla uiunow poetica negli ambienti culturali contemporanei ad Aristofane, mi sembra 

tuttavia che gli elementi considerati, dai punti di contatto riscontrati con la riflessione 

filosofica posteriore, alle altre testimonianze qui sopra analizzate, inducano a ritenere 

probabile che Aristofane in questo passo delle Tesmoforiazuse stia alludendo a delle 

teorie allora correnti54. i 

Non bisogna però dimenticare che il commediografo, nell’atto stesso di menzionare 

per bocca di Agatone una rudimentale teoria della mimesi poetica, la sottopone, come si 

48 Naturalmente non si possono trarre delle conclusioni sicure dall’argumentum ex silentio: il fatto 

che i] termine nell’accezione tecnico-poetica non compaia in nessuno degli scritti sofistici a noi 

giunti non esclude necessariamente che fosse impiegato altrove. 
49 Per quel che ho potuto vedere, nessuna analisi del passo aristofaneo si sofferma attentamente su 

questo aspetto; solo Muecke, 54, accenna alla questione, ma per negare qualunque rilevanza 

all’impiego del termine astratto 4ijnow. L’argomento è invece accuratamente indagato da E.W. 

Handley, -sis Nouns in Aristophanes, Eranos 51, 1953, 129-42, benché in una prospettiva più 

ampia, che non si propone come fine l’analisi del passo delle Tesmoforiazuse. 

50 Per le attestazioni del termine nel V secolo a.C. cf. Else. 

51_ Per un calcolo statistico delle occorrenze cf. Handley, 141. 

52 La parodia verbale si esercita qui non solo sui nomi astratti in -OLg, ma anche sulle formazioni 

aggettivali in -1x66, come UYNLOVIMÒG (v. 483) e d7A00TE@NTIXOG (v. 728), usate da Socrate 
e caratterizzate da un evidente intento parodico in quanto contrapposte a sinonimi quali pvij|W®v 

{v. 484) e àrx00tepntpic (v. 730), impiegati non a caso da Strepsiade (al di fuori delle Nuvole 

la ripetizione parodica di aggettivi in -1x66 ritorna con particolare insistenza ai vv. 1378-381 dei 

Cavalieri). 

53 Handley, 141-42 (sulle Tesmoforiazuse in particolare cf. 133). 
54 Anche S. Halliwell, Aristotle’s Poetics, London 1986, 114, afferma che «there can be no 

serious question that Aristophanes is also picking up and parodying fragments of contemporary 

dramatic theory, the key element in which is the idea of mimesis». 

- 218 -



è visto, ad un processo di deformazione che merita ulteriori precisazioni. Rispetto alla 

più matura riflessione sulla uiunoiw quale è testimoniata dai passi platonici sopra 

menzionati, accanto ad interessanti coincidenze, si osservano infatti significative 

divergenze riguardo ad un punto di sostanziale importanza. Agatone, come si è detto, si 

presenta al pubblico nella veste di sostenitore di una teoria poetica che fa dell’affinità 

tra Ja persona del poeta e i suoi componimenti la condizione necessaria per Ja creazione 

artistica. Ne consegue che il poeta, qualora voglia rappresentare oggetti diversi dalla 

sua natura fisica e psicologica, deve ricorrere ad espedienti volti a restaurare 

artificiosamente tale affinità. Questo espediente è appunto la mimesi, che si configura 

quindi come l’assimilazione, il più possibile fedele, alla figura e ai comportamenti del 

personaggio prescelto come protagonista del dramma da comporre””. È evidente 

dunque che piunot, nel prologo delle Tesmoforiazuse, non definisce ancora tout 

court l’azione creativa del poeta, almeno di quello drammatico, come avviene nel terzo 

libro della Repubblica platonica, ma costituisce soltanto la condizione preliminare che 

consente l’attuarsi della composizione poetica, qualora manchi in natura la richiesta 

somiglianza tra poeta e oggetto prescelto. Dal ragionamento di Agatone emerge infatti 

con evidenza che la mimesi si rende necessaria solo nei casi in cui il poeta debba 

rappresentare qualcosa di estraneo alla propria persona, mentre risulta del tutto inutile 

quando esiste già naturalmente una corrispondenza tra poeta e oggetto prescelto‘6. È 

chiaro quindi che Aristofane, se da un lato sembra voler alludere, attraverso l’utilizzo 

del termine pipnow, a teorie allora in voga, che costituiscono probabilmente l’humus 

su cui si sviluppò la successiva riflessione filosofica sulla creazione poetica, dall’altro 

mostra però di impiegare il terminé senza sostanziali differenze rispetto al valore 

consueto da lui attribuito a questa famiglia lessicale. Nonostante la novità, per altro non 

trascurabile, del contesto di discussione poetica in cui è utilizzato il sostantivo piuno, 

il termine conserva infatti il significato di diretta rappresentazione dell’aspetto e delle 

azioni altrui attraverso la parola e i gesti, proprio della maggior parte degli usi 

aristofanei in passi che non hanno alcuna attinenza con discussioni di poetica”’?. 

55 11 travestimento femminile, per Agatone, si rende necessario nei casi in cui il poeta voglia 

rappresentare Yyuvalxgia dpdpata, ma non è chiaro se sotto questa denominazione debbano 
intendersi i drammi in cui il protagonista è una figura femminile o quelli in cui il coro è 

costituito da donne; del resto la questione non sembra qui rivestire una particolare importanza. 

56  Occorre inoltre sottolineare che l’atto mimetico richiesto al poeta consiste in una momentanea 

assimilazione dei propri to6x0. a quelli dell’oggetto prescelto e non sembra esercitare 

un’influenza durevole sul carattere di chi attua la pijinow, come invece afferma Platone nel terzo 
libro della Repubblica. Ma sull’argomento cf. Stohn, 1993. 

57 Per l’elenco delle occorrenze in Aristofane dei termini appartenti a questa famiglia lessicale cf. 
Eilse, 79-81, il quale sottolinea la sostanziale prossimità degli usi aristofanei alla sfera del mimo. 

Contrari all’ipotesi che il termine piunow in Thesm. 156 sia da intendere in senso tecnico sono 
anche G. Sérbom, Mimesis and Art, Studies in the Origin and Earlv Development of an 
Aesthetic Vocabulary, Stockholm 1966, 75-77 e 204-05, e Muecke, 54 s. 

- 219 -



Dagli elementi emersi nell’analisi della scena di Agatone nelle Tesmoforiazuse è 

ora possibile, operando in due direzioni distinte, trarre alcune conclusioni riguardanti, 

da un lato, il senso e le finalità della presentazione aristofanea di questo tragediografo, 

dall’altro, l’evoluzione storica dell’accezione tecnica propria del termine piunoi. 

Per quanto concerne il primo punto, è evidente che se esiste davvero, come in ultima 

analisi mi sembra possibile, una relazione tra l’accenno alla piunoi in Thesm. 156 e 

il dibattito culturale del tempo, la presentazione aristofanea di A gatone acquisterebbe 

allora il valore di un ritratto a tutto tondo del personaggio, non limitato soltanto ai suoi 

aspetti più appariscenti e di maggiore presa comica. Accanto alla derisione della 

celebre effeminatezza del tragediografo, affidata alla facile comicità del travestimento 

fenminile e dei commenti espliciti del Parente, Aristofane sembra infatti intenzionato a 

colpire anche altri aspetti meno vistosi della personalità e dell’arte di Agatone”5, Tra 

questi, ancora accessibile ad un vasto pubblico, ma a un livello più tecnico e dunque 

più difficile da cogliere, è la parodia delle scelte metriche di Agatone nel canto con cui 

il tragediografo fa il suo ingresso in scena. La mollezza della musica, sottolineata dai 

commenti del Parente, trova infatti una corrispondenza nella struttura metrica del brano, 

che rivela una grande libertà sia per le frequenti risoluzioni e le sostituzioni ardite negli 

ionici a minore, sia per il rifiuto della composizione strofica””. L’accenno alla mimesi 

in questo contesto potrebbe essere letto come il riferimento ad un altro aspetto 

fondamentale della personalità di Agatone, e cioè ai suoi legami con gli ambienti 

intellettuali del tempo. L’educazione sofistica ricevuta in gioventù doveva infatti 

apparire un tratto peculiare della sua personalità poetica, se Platone nel Simposio 

parodia il suo stile riconducendolo esplicitamente ai dettami della retorica gorgiana®®. 

58 Una pluralità di aspetti nella parodia di Agatone è individuata anche da P. Rau, Paratragodia, 
Untersuchungen einer komischen Form des Arisiophanes, Munchen 1967, 98-114 e da Sousa e 

Silva, 384-412, che tuttavia si limitano ad analizzare la presa in giro dell’effeminatezza e dell’arte 
del tragediografo, trascurando invece l’altra componente che mi pare fondamentale per completare 

il ritratto del personaggio, e cioè l’allusione alla formazione culturale di Agatone e ai suoi 

legami con gli ambienti intellettuali del tempo. 

59 L’impiego degli ionici a minore e l’abbandono della composizione strofica a favore di un metro 

libero accomunano l’arte di Agatone a quella di Euripide, che nei suoi componimenti fece un uso 

considerevole degli ionici a minore e di frequente nelle sue monodie evitò la regolarità dello 

schema strofico. Per un’analisi della parodia aristofanea del canto di Agatone cf. Lévéque, 

142-45, Rau, 104-08 e Sousa e Silva, 401-04. 

60 Cf. in particolare il giudizio espresso da Socrate in $ymp., 198 C: xaì yà pe Topgyiov 6 
hòyocg àvenipvnoxev, Vote dteyvàc 1Ò 108 ‘Opijpov ErenovOn: EpoBotuny pij po 
televtàv Ò ’AydBwv T'opyiou regahijy dewwvoî Mgyewy &v 10 Adyo Ènì tòv Epòv 
Adyov néuyas avtév e Ai6ov tfj Gapwvia soujogiev. Per gli evidenti legami che 
uniscono lo stile di Agatone a quello di Gorgia cf. anche Philostr., Vitae soph. 493: xai 
’AydaBov... roAhaxyxod tv lduBwvy yopyLatel. La ricca presenza di figure gorgiane nello 
stile di Agaione è confermata anche da un’analisi puntuale dei suoi frammenti; in proposito si 

vedano J. Machina, Le tragedie di Agatone, Dioniso 18, 1955, 30-32, e 1. Waern, Zum Tragiker 

Agathon, Eranos 54, 1956, 87-100. Sull’educazione sofistica ricevuta da Agatone e sui suoi 

legami con glì ambienti intellettuali di Atene, in cui spiccano le figure di Protagora, Ippia, 

Antifonte ed Euripide, cf. Lévéque, 32-34 e 40-48. 

- 220 -



Non sembra dunque casuale che in Aristofane ricorrano le stesse esagerazioni 

parodiche presenti nel passo platonico per caratterizzare lo stile della replica di 

Agatone al Parente, nella quale viene appunto esposta la teoria della uiunowc6!. 

Poco importa, ai fini della presa in giro del tragediografo, se Aristofane, 

recuperando il termine chiave del dibattito sull’imitazione e concentrando su di esso 

ogni potere allusivo, gli attribuisce però il senso, per lui abituale, di imitazione 

dell’aspetto fisico e dei gesti di una persona, che si avvicina, ma non coincide ancora 

con il concetto di mimesi artistica. Una certa approssimazione nel riferire teorie 

filosofiche allora in voga è evidente infatti anche nelle Nuvole, dove a Socrate, troppo 

sbrigativamente assimilato ai Sofisti, sono attribuite idee e interessi propri di altri 

pensatori. 

Completato dall’allusione ai legami con gli ambienti intellettuali più avanzati, il 

ritratto comico di Agatone assume in tal modo tratti analoghi a quelli attribuiti ad 

Euripide. I due poeti condividerebbero infatti non solo l’idea di un’arte elegante e 

raffinata (cf. Th. 53-57 e Ran. 826 ss.) e l’interesse per le possibilità espressionistiche 

della nuova musica, da loro introdotta nella tragedia, ma anche la tendenza verso 

l’intellettualismo. Questa analogia nella presentazione dei due tragediografi è 

sottolineata ulteriormente dalla somiglianza delle situazioni in cui essi vengono 

introdotti sulla scena negli Acarnesi (Euripide) e nelle Tesmoforiazuse (Agatone) ed è 

inoltre riconosciuta esplicitamente dallo stesso Euripide, che in quest’ultima commedia 

tacita le insinuazioni del Parente contro Agatone affermando la propria somiglianza 

con il più giovane collega: xaì yà èy® towdTtog 1v ©v tTnAovTtoG, f}vix 

HoxOunv noweiv62. | 

Ovviamente l’allusione celata abilmente nel termine uijnow non doveva risultare di 

facile decodificazione per tutto il disomogeneo pubblico del teatro ateniese ed è 

verosimile che solo una parte degli spettatori fosse in grado di coglierla. Ma in realtà 

questa pluralità di livelli, destinata a soddisfare le diverse esigenze del pubblico, è tipica 

del testo aristofaneo e appartiene dichiaratamente alla poetica del commediografo, che 

alla fine delle £cclesiazuse riconosce all’interno della sua opera due differenti 

componenti, riconducibili a due forme di ispirazione diverse per impegno e finalità, e 

per questo fruibili da due differenti categorie di pubblico63. 

61 In questi versi infatti evidenti intenzioni parodiche ha il frequente ricorso alle più tipiche figure 

gorgiane come l’antitesi, la parisosi e l’omoteleuto; in proposito cf. l’attenta analisi di Rau, 

111-12. 
62 Vv, 173-74, cf. Sousa e Silva, 390. 

63 Cf. Aristoph. Ec. 1155 s.: toîg 0ooîg Lv 16v cop@v LELVNLEvOLG rxpivelv Eué, toîg 
YE h@oL è 1jdÉws dà TOv yÉwv xpivewy ELé. Sull’argomento cf. G. Cortassa, Il poeta, la 
tradizione e il pubblico, Per una poetica di Aristofane, in AA.VV., La polis e il suo teatro, , a 

c. di E. Corsini, Padova 1986, 185-204, e J, M. Bremer, Aristophanes on His Own Poetry, in 

AA.VV. Aristophane, Genève 1993, 134-43. 

- 221 -



Le necessarie precisazioni sul meccanismo parodico che governa la scena di 

Agatone consentono ora di impiegare con maggiore sicurezza il passo delle 

Tesmoforiazuse come testimonianza significativa per la ricostruzione del processo che 

condusse il sostantivo niunoig a diventare una parola chiave del lessico 

tecnico-poetico. L’impiego aristofaneo di questo termine sembra infatti testimoniare 

una fase intermedia nell’evoluzione semantica, posta a cavallo tra un significato più 

generico, non tecnico, e quello specifico del lessico poetico, che iniziava allora a 

costituirsi. Il passo delle Tesmoforiazuse sembrerebbe infatti suggerire che 

l’accezione tecnica del termine si sviluppò a partire dal valore di riproduzione della 

voce e dei gesti propri di esseri animati, significato che è ampiamente documentato per 

i termini appartenenti alla famiglia lessicale di uuunetoG a. già nelle attestazioni più 

antiche%4. È significativo che nel terzo libro della Repubblica, nello stesso contesto in 

cui viene utilizzato per la prima volta il termine uiunow come espressione tecnica per 

indicare una delle possibili modalità di AEL poetica, la parola venga anche riferita a 

un’attività imitativa che si esplica ad opera di non professionisti in ambiti estranei a 

quelli artistici, ma che conserva della niunotc più propriamente poetica le stesse 

caratteristiche di assimilazione ad un’altra persona f) xratà wvijyv fì ratà 

oxfjua6”. Il termine uiunotg nella prima attestazione della sua accezione tecnica 

riflette dunque una concezione dinamica del poetare, che risente fortemente 

64 CF. in particolare Pind. fr. 107 a 3 M. e gli altri esempi citati da Else, 79 {vicino all’esempio 
pindarico è un passo del Reso di dubbia paternità euripidea, v. 211, in cui l’imitazione vista 
come rappresentazione dell’aspetto e delle azioni di un essere animato si arricchisce di elementi). 

Per un esame delle testimonianze precedenti a Platone rimangono fondamentali gli studi già più 

volte menzionati di Koller, Else, e Sòrbom, che giungono a conclusioni differenti riguardo al 

significato fondamentale e originario dei termini collegati a uiuugiîoBal. Molte obiezioni ha 
sollevato l’interpretazione di Koller, che rifiuta il senso di «copia, imitazione», a favore di quello 

di «espressione, rappresentazione», soprattutto attraverso i mezzi della danza e della musica (per 

le riserve mosse alle conclusioni di Koller cf. Else, 73 s. e Sérbom, 15-18). Più vicine sono 

invece Îe posizioni di Else e Sérbom, che condividono l’idea di una derivazione siciliana di questi 

termini e di un’evoluzione progressiva del significato e che, pur in modo differente, riconducono 

il valore originario di questa famiglia lessicale alla sfera del mimo. Else identifica infatti tre 
sfumature di senso: dalla prima, «miming» intesa come diretta rappresentazione dell’aspetto, 

delle azioni e delle voci di esseri animati, sarebbero derivate le altre due, cioè il valore di 

imitazione ‘etica’ del comportamento di una persona da parte di un'altra, senza alcuna 

componente mimica, e il significato di imitazione, effigie di una persona o di una cosa attraverso 

un mezzo inanimato. Secondo Sérbom invece pyueloBaL e gli altri termini appartenenti a questa 
famiglia lessicale sarebbero stati coniati originariamente come metafora derivata dal mimo, con il 
valore di «comportarsi come un attore mimico», e solo con il passare del tempo il senso 

metaforico sarebbe andato indebolendosi fino a scomparire. In realtà questa accezione metaforica 

non sembra rendere adeguatamente tutti gli usi dei termini legati a uiyueloBal, come ad esempio 
in Hdt 3.32.4 (per le obiezioni suscitate dall’interpretazione di Sérbom cf. la recensione di D.W. 
Lucas in CR, 18, 1968, 190-92). Più convincente mi sembra invece la ricostruzione di Else, 

qualora non si assuma in modo troppo rigido la tripartizione proposta, come del resto invita a 

fare lo studioso stesso. 1 tre significati individuati mi paiono rispondere effettivamente ai diversi 

ambiti di applicazione testimoniati dalle occorrenze del V secolo a.C.. 

65 Cf. supra 211 s. 

- 222 -



dell’esperienza teatrale, nella quale l’imitazione si configura appunto come 

immedesimazione attraverso la riproduzione della voce e dei comportamenti altrui. 

È probabile che da questo significato tecnico, legato al contesto drammatico, il 

termine 1iunoi abbia esteso poi il suo ambito di applicazione giungendo a definire la 

natura intrinseca del fenomeno artistico, comprendente non solo la poesia, ma anche le 

arti figurative, accezione che si ritrova nel decimo libro della Repubblica platonica e che 

riceve la sua più chiara definizione all’inizio della Poetica aristotelica. 

Le premesse di una simile estensione del significato assunto da piunow sono però 

certamente più antiche di Platone, poichè fin dai tempi di Erodoto il termine era stato 

applicato alla statuaria con l’evidente intenzione di definire il rapporto di somiglianza 

tra il soggetto prescelto e la sua rappresentazione plastica‘6. 

Già Simonide, come noto, aveva almeno implicitamente posto le basi per 

l’unificazione dell’esperienza poetica e di quella figurativa sotto il comune 

denominatore della uiunow nella celebre affermazione a lui attribuita in cui viene 

istituito un parallelo tra poesia e pittura, distinte solo dalla presenza o dall’assenza 

della parola67. L’accostamento tra l’arte del A6yos e quella figurativa torna anche nel 

già esaminato passo dei Atoo0ì \òyot e, come si è visto, una somiglianza tra i due 

ambiti sembra riconosciuta anche da Gorgia nell’Encomio di Elena®®. 

È inoltre degno di nota il fatto che persino l’esperienza mimetica che possiamo 

definire drammatica, fondata cioè sull’immedesimazione, sia illustrata attraverso 

paragoni tratti dalle arti figurative, che dimostrano come anche in contesti in cui il 

termine uiunoig ha chiaramente il significato di riproduzione della voce e dei gesti di 

una persona, non rimanga totalmente in ombra il carattere mimetico proprio delle arti 

figurative. È quanto avviene nel terzo libro della Repubblica platonica, dove il processo 

dell’assimilarsi ad un altro viene illustrato attraverso espressioni o metafore desunte 

dalle arti figurative e plastiche. In R. 3. 396 d-e il pyueîoBa: è infatti prima descritto 

come un Gxexdatey t£avtév ad un’altra persona, utilizzando un verbo spesso 

impiegato in riferimento alla pittura$?%, e poco oltre viene definito come un atvtòv 

66 Cf. Hdt. 3.37.2, in cui la statuetta di Efesto, che si trova nel tempio del dio a Menfi, è 

paragonata alle immagini dei Pateci, divinità che i Fenici portano sulle prore delle triremi e che 

sono tuYyLdaiov davàpòe Mipnow. Anche se il termine ha qui il significato di ‘rappre- 
sentazione’, come sostiene D. Asheri, Erodoto, Le storie, III, Milano 1990, 254, è chiaro che il 

sostantivo implica una relazione di somiglianza tra le immagini dei Pateci e il uypaîog avijo. 
Naturalmente anche altri termini di questo gruppo lessicale vengono impiegati in relazione alle 
arti figurative o piastiche, come il verbo puyLeto8at, che nel participio perfetto medio-passivo 

viene usato con un significato analogo ad esempio in Hdt 2.78, e soprattutto il sostantivo 
uiunyo, impiegato già a partire da Eschilo (fr. 364 7TrGF e fr. 78 a.1-7 TrGF = P.Oxy. 2162) 
per indicare la copia di un oggetto attraverso mezzi inanimati (cf. in proposito le altre 
attestazioni raccolte da Else). 

67 L’affermazione di Simonide è ricordata da Plutarco (de glor. Ath. 3.346 F). 
68 CF. supra 214-16. 
69 1l significato propriìo del verbo è indicato da LSJ s.v. come «form from a model, represent, 

express, copy, of painters» e in questa accezione il verbo è piuttosto comune sia in Platone (cf. 

- 223 -



ExudTTELY Te xaì ÈviotdvaL £lg t1oVg t1UmoUG TLvÒC, tramite una metafora 

probabilmente tratta dalla tecnica di produzione di figure in terracotta attraverso uno 

stampo, tUOS, diffusa a partire dal V secolo a.C.70, 

Se quindi è probabile che l’accezione tecnico-poetica del termine piunow derivi dal 

significato più generico di imitazione dei gesti e della voce altrui e abbia risentito nella 

sua formazione dell’influenza determinante esercitata dal teatro, sembra tuttavia che 1l 

confronto con le arti figurative, alle quali era pure riconosciuto uno statuto mimetico, 

abbia interferito fin dall’inizio nell’elaborazione del significato tecnico di uiunow. Si 

spiegano così le ambiguità nell’uso del termine riscontrate in Platone, che, attingendo a 

una gamma ancora fluida di possibilità semantiche insite nella famiglia lessicale del 

utueEioBa, sceglie di volta in volta l’accezione che meglio risponde alle esigenze del 

suo pensiero?!, Per tale via Platone giunge alla definizione più matura del concetto di 

uinow artistica quale si ritrova nel X libro della Repubblica, dove le differenze tra le 

modalità mimetiche proprie dei diversi generì poetici e delle arti figurative sono 

superate in una visione che coglie il principio comune sotteso ad ogni fenomeno 

imitativo. 

Milano Elena Mazzacchera 

ad esempio Crart. 432 b e Criti. 107 d-e), sia in altri autori del V-IV sec. a.C. (Xen. Mem. 

3.10.1, Isocr. 1.11 e Arist. Poet. 1. 1447 a 20). 

70 Cf. Stohn, 1993, 201-03 e la bibliografia citata in 201 n. 20. Stohn individua questa metafora 

anche in un passo delle Rane di Aristofane in cui Eschilo utilizza il verbo àroudt10 per 
indicare l’impronta da lui ricevuta ad opera dei nobili caratteri degli eroi omerici, grazie alla quale 
sarebbe in grado di creare a sua volta personaggi eroici nelle sue tragedie: ò8ev 1)ìuî) Pov 
ànopatapévy roAhàc dpetàag tnoncev, INatpgxAwv, Tevxpwv BupoAsovtwv (vv. 
1040s.). L’accezione metaforica del verbo tuxÒ0 si ritrova inoltre anche nell’Encomio di Elena 

di Gorgia (capp. 13 e 15: i passi sono citati sopra a n 40), dove però, come si è detto, non serve 

a precisare il meccanismo con cui si realizza il pysetod0aL inteso come immedesimazione in 
qualcun altro, ma a definire l’effetto del A6yos su chi ascolta. 

71 Per una schematica visione d’insieme delle differenti accezioni e ambiti di utilizzo del termine 
Mipnow in Platone cf. Halliwell, 116-21. 

- 224 -



SOCRATE INTERPRETA SIMONIDE 

LA RILETTURA PLATONICA DEL ‘CARME A SCOPAS’ 

La citazione platonica dell’Encomio a Scopas di Simonide all’interno del 

Protagora, unica fonte per la ricostruzione e l’interpretazione del carme, è stata 

oggetto da parte degli studiosi di numerose analisi, per lo più di carattere strettamente 

filologico: effettivamente, come afferma Gentili, «non sono molti i testi che abbiano 

subito tanti laceramenti e torture, tante diverse e contrastanti interpretazioni quante ha 

dovuto tollerame questo celebre testo che deve la sua fama a Platone»!. 

Proprio Platone sarebbe stato «il primo responsabile dei fraintendimenti, degli 

equivoci d’interpretazione dei quali è stato oggetto il carme nella storia della critica 

soprattutto recente»?, tuttavia l’interpretazione del carme proposta dal personaggio di 

Socrate parallelamente alla sua citazione non ha suscitato il dovuto interesse. Essa è 

stata quasi universalmente riconosciuta come arbitraria’: la maggioranza degli studiosi, 

chi definendola una situazione in cui Socrate agisce ‘capricciosamente’4, chi un 

gioco”, chi «il tipico esempio di una discussione dialettica mal condotta»é, chi, infine, il 

paradigma di «come non si deve leggere un poema»”’, afferma più o meno 

esplicitamente che Socrate distorce il testo simonideo, sia collegando in modo errato le 

parole che lo compongono, sia travisandone i contenuti. Tale distorsione è stata per lo 

più motivata come una parodia delle interpretazioni poetiche® volta a dimostrare la 

B. Gentili, Studi su Simonide, Il: Simonide e Platone, Maia 16, 1964, 278 s. 

Ibid. ’ 
3 Si discosta in parte da questa lettura R. Pfeiffer, Storia della filologia classica. Dalle origini alla 

Jine dell’età ellenistica, tr. it., Napoli 1973, 85 s., secondo cui, anche se l’analisi socratica 

dell’Encomio costituisce «una brillante parodia del metodo sofistico», «Platone, che sentì un 

rispetto autentico per Protagora», nel delineare l’interpretazione del testo condotta dal sofista 

«traccia un quadro fondamentalmente adeguato del suo procedimento». Analogo il giudizio di Ch. 
Segal, Protagoras’ Orthoepeia in Aristophanes’“Battle of the Prologues” (Frogs 1119-97), 

RhM 113, 1970, 162: «Protagoras’interpretation of Simonides in Plato's dialogue may 

correspond rather closely to actual fact. One may even wonder whether Protagoras 338e-339d 

reflects the same work as that which, according to Aristotle, criticized the poem of the Iliacd». 
4 C.C.W. Taylor, Plato, Protagoras, Oxford 1991, 146; egli definisce l’interpretazione socratica 

«generally perverse». Anche G. W. Most, Simonide’s Ode to Scopas in Contexts, 131, in 

Modern Critical Theory & Classical Literature, edd. I. J. F. De Jong - J.P Sullivan, Leiden 
1994, riconosce che ' Socrate,. con la propria interpretazione, fa violenza «upon the meaning and 

position of Simonides’ words». 

5 J. Dalfen, Literarische Techniken Platons. Beispiele aus dem Protagoras, BIFG 5, 1979-80, 

si. 

6 Gentili, 280. Cf. A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, Bern-Miinchen 19712, 582, 

che giudica l’interpretazione del carme condotta molto arbitrariamente da entrambe le parti. 

7 Così A. Carson, How not to read a poem. Unmixing Simonides from Protagoras, CPh 87.2, 
1992, 110-30, e F. De Martino, Socrate, Simonide, e il prototipo dei commenti, Kleos 1998, 

21-41. 
8 Il rifiuto di Platone nei confronti dei poeti è esplicito: essi sono, nel suo giudizio, corruttori dei 

giovani e imitatori di una imitazione, doppiamente lontani dal mondo delle Idee (cf. Resp. 378d, 

Hipp. min. 365c-d, Phaedr. 275d). Le motivazioni di tale rifiuto, come ha evidenziato E. A. 

Havelock, Cultura orale e civiltà della scrittura, Da Omero a Platone, tr. it., Roma-Bari 19832, 

N
 
—
 

LEXIS 17/1999 - 225 -



debolezza del testo poetico e, più in generale, scritto®, per loro stessa natura passibili di 

qualunque manipolazione. 

La conclusione alla quale si è giunti, anche in studi molto recenti, si può riassumere 

con le parole di Bowra!®: l’interpretazione socratica del carme «non deve essere presa 

sul serio». 

A ben vedere, promotore di questo tipo di lettura è lo stesso Socrate platonico, che, 

terminata con successo la propria performance, invita a lasciar cadere il discorso 

riguardo a carmi e poemi (347c 1), con la motivazione che «discutere di poesia è del 

tutto simile ai banchetti di uomini inetti e volgari» (347e 4-5). Si ricorre ai poeti, infatti, 

per colmare le proprie insufficienze argomentative, così come nei banchetti le 

suonatrici di flauto hanno la funzione di colmare, con la musica, l’incapacità di 

conversare dei commensali (347d-e). Gli uomini di valore, invece, «lasciati da parte i 

poeti» (348a), ricercano la verità unicamente con i propri mezzi, mettendosi 

reciprocamente alla prova per mezzo dei discorsi. | 

Ridotta così ad un semplice seppure riuscito divertissement, un godibilissimo gioco, 

un interludio nel quale a Socrate è lecito agire capricciosamente, l’interpretazione 

dell’Encomio è stata isolata come una sezione «giocosa» all’interno di un dialogo che, 

in opposizione ad essa, si presenta come «serio». Tale dicotomia investe, oltre che le 

finalità delle due sezioni, le tecniche argomentative che Socrate adopera all’interno di 

ciascuna di esse: mentre si riconosce che in una sezione isolata, «giocosa», il filosofo 

possa fare uso della manipolazione linguistica e di fallacies - argomentazioni la cui 

cornclusione non è conseguente rispetto alle premesse, e che quindi sono valide solo in 

apparenza - si nega recisamente che questo avvenga nelle sezioni argomentative del 

dialogo. L’utilizzo di simili procedimenti, per riprendere le parole di uno dei più 

autorevoli ‘difensori’ di Socrate, Gr. Vlastos, non sarebbe coerente con l’immagine 

del Socrate platonico, né relativamente alla sua filosofia, né relativamente alle sue 

vicende personali!!. 

sono legate alla comunicazione e trasmissione orale della poesia, che implicavano una sorta di 

trance dell'uditorio, e alla sua natura enciclopedica, in virtù della quale essa costituiva la fonte 
primaria di cultura per l’intero popolo. Per poter affermare un nuovo sistema di pensiero, basato 
sulla dialettica, era necessario, per Platone, negare la validità del sistema culturale precedente, le 

cuiì basi erano insite proprio nella cultura orale, e quindi, in primo luogo, nella poesia. Per 

un’analisi specifica dei singoli passi platonici riguardanti la poesia si rimanda a Vicaire, Platon 
critique littéraire, Paris 1960. 

9 La complessità dell’atteggiamento platonico nei confronti della modalità di comunicazione scritta 
viene ben evidenziata da G. Cerri, Platone sociologo della comunicazione, Lecce 1997 

10 C. Bovwra, La lirica greca, Da Alcmane a Simonide, tr. it. Firenze 1973, 480. 

11 Gr, Viastos, The Unity ofthe Virtues in the Protagoras, in Plaronic Studies, ed. by Gr. Vlastos, 
Princeton 1981, 223 n. 5: « It is widely assumed that, for good purposes (pedagogical or 

polemical) of his own, the Platonic Socrates does not scruple to profess to believe propositions 

he thinks false and to defend them by sophistical arguments. I reject this assumption, holding it 
to be inconsistent with what we learn in the Platonic corpus about Socrates’ conception of the 
Philosophic life and about his personal character». Al fine di negare che nel Protagora Socrate 

faccia uso di fallacies per dimostrare l’unità dell’&get1}, lo studioso propone un’interpretazione 
delle tesi platoniche che ne modifica la sostanza, andando per di più contro l’evidenza testuale. 

- 226 -



Nel presente lavoro, l’interpretazione socratica del carme simonideo è utilizzata 

come ‘pietra di paragone’ per analizzare le argomentazioni sviluppate nelle sezioni 

filosofiche del Protagora: questo confronto consente di verificare che le cosiddette 

sezioni «seria» e «giocosa» non solo non presentano modelli argomentativi opposti, 

ma, al contrario, mostrano un’omogeneità di fondo. Si ha così un’importante conferma 

che Platone non solo possedeva quelle competenze linguistiche e logiche che sono 

state successivamente oggetto della teorizzazione aristotelica, ma le padroneggiava così 

pienamente da metterle in atto sia in modo palese, come avviene nell’interpretazione 

dell’Encomio, sia in modo sotterraneo, ma forse ancora più efficace, nel resto del 

dialogo. 

Dal momento che il carme, nel corso dell’analisi socratica, è presentato al lettore 

come una successione di brani avulsi dal contesto, a volte proposti in parafrasi poco 

precise, per cogliere nel dettaglio le modalità interpretative messe in atto dal filosofo 

sarà qui necessario un continuo raffronto col testo simonideo, considerato nella sua 

unità e completezza. Ritengo quindi opportuno proporre il testo del carme così come è 

stato ricostruito da Gentili!2, del quale si riporta di seguito la traduzione. 

“Avòo’ àyaBòv uév àiaBéwsg yevéoBai (ote. a) 
Xakenòv Xegoiv te rai mo0ì rai véw 

tetodYyWVOY, dvev YOYou tetUYLÉvOY. 

ovdÉ poi tuuekéwg t1ò Mirtdxewov (ote. B) 
vépetai, xaitoi cogoî 1aà puwtds £i- 

pnuévov: xalexòv UT E00hòv ELpevai. 
5 Beòs èv uévosg tToDT’ Exor yégpac, dvdpa è otx 

Eot pij] oÙ xaxòov Eupevai. 
òv àv àudxavos ouupopàù xaBÉAn 
rodEag yao e xds dvio dyaB6s, 
xaxòs È’, gil xaxés, + Enì aAeiotov dè rai dàpiotoL t 

TtoUg xe Beoì puEVILY. 
toÙvvexev obzort’ Ey0 1Ò Lî) yevéoBaL (&vt. B) 

10 duvatòv diCtjuevog xeveùv Ès d 
apaxtov E&Anida poipgay ail@vos Baltw 

snavduwpov àvBguwnov, evouvedéog dcol 
xagnòv alvuueBa xBovésc: 

Eng10° vpiv cbpwv dnayyehéw 
adviag È traivnui rai piito, 
éxov 601g Eodn undèv aloxgov: avdyxa è 

obdÈ Beoi paxovtaL. 

15 Euowy tEagret 65 &v uî xaxòs 1ì (&n. B) 
unè’ dyoav &ndahapvos, eldws Y OvacinoMv dixav, 
vyimis &vno' o iv Èy6 LonLdoopar 
oÙù ydo eiui udLWMLOG 

i 10v yà0 dNBiwv àneipwv yevé6ha. 
20 adviO TOL xahà, tToîci © aloxpà Lî) uÉépentaL. 

12 Gentili, 297 ss. 

- 227 -



È difficile essere davvero valente, 

quadrato di mani, di piedi e di mente, 

fatto senza pecca. 

Non ancora giusto mi sembra il detto di Pittaco 

benché pronunziato da un uomo sagace: 

difficile, diceva, essere valente. 

Solo un dio può avere questo dono, 

l’uomo non può non essere invalido 
quando un fatto irrimediabile lo colga. 
Nel successo ogni uomo è valente, 
nell’insuccesso un invalido, e di norma i migliori 
quelli cari agli dei. 

Dunque non voglio cercando l’impossibile, 
l'uomo senza difetto tra tutti noi 
che ci nutriamo del frutto dell’ampia terra, 
gettare la mia parte di esistenza 
in una vana e inerte speranza; 

ve lo dirò quando l’avrò trovato. 
Ma tutti io lodo e amo 
chiunque non faccia volontariamente il male; 
con la necessità non combattono neppure gli dei. 

Mi basta che un uomo non sia malvagio 
né troppo impacciato e sprovveduto 
e conosca almeno la giustizia che giova alla città, 

un uomo sano; costui, non Îo biasimerò, 

io non sono amante del biasimo, 

infinita è la razza degli stolti. 
Bello tutto ciò cui non si mescola il turpe. 

L’interpretazione del primo verso dell’Encomio da parte di Socrate ("Avòo’ &àyaBòv 

uèv &àhaBÉwg yevioBai xaleròv) costituisce il momento iniziale ed esemplare di una 

manipolazione che investe tanto la forma quanto i contenuti del carme, e riesce tanto 

più complessa ed efficace in quanto adopera contemporaneamente elementi diversi; 

prenderemo in esame, innanzitutto, gli elementi riguardanti il campo semantico. 

«Nowhere, in the extant corpus of Greek literature before Simonides, had the term 

anér agathos been modified by the adverb alatheòs»!3: l’osservazione di Donlan 

evidenzia bene la novità della formulazione simonidea. «Proprio per la sua novità», 

nota Svenbro, «l’avverbio non poteva passare inosservato, tanto più che esso è 

ostentatamente posto nel primo verso»!4. Il verso ha dunque per Simonide valore 

programmatico: proprio nel primo verso, infatti, egli si contrappone alla definizione 

canonica dell’àvi)jo àyaBò6. i ' 

In Omero, come mostra Snell, questa definizione riguarda un insieme di qualità che 

si esprimono nel comportamento esteriore: «Quando Omero dice che un uomo è 

à&yaB6s (buono), non intende dire che è moralmente irreprensibile oppure di buon 

13 W, Donlan, Simonides, Fr. 4D and P.Oxy. 2432, TAPhA, 100, 1969, 79. 
14 J. Svenbro, La parola e il marmo, tr. it. Torino 1984, 127. 

- 228 -



cuore, bensì utile, valido, capace, ciò che noi diciamo di un buon guerriero o di un buon 

arnese. Così la parola àge1t1} [...] non si riferisce alla vita morale, ma indica nobiltà, 

capacità, successo e imponenza!5». Della stessa natura, anche se adattata ad un 

contesto agricolo e non più guerriero, è la virtù dell’àvijo àyagésg in Esiodo!6. 

Nei corpus teognideo e nella lirica di Pindaro &yaBég e xaxòg fanno parte di una 

terminologia inscindibilmente etica e politica, legata alla società aristocratica della 

Grecia arcaica: àyaB6g è colui che agisce e afferma la propria personalità in un 

sistena di norme etiche, in una staidgia, che è solo aristocratica e che si può acquisire 

esclusivamente con la frequentazione degli altri àyaGoi, cioè degli aristocratici!7. Solo 

un’élite di privilegiati poteva impersonare questo ideale, diventato, con il mutare della 

struttura sociale e l’emergere di nuovi ceti, del tutto inattuabile. 

È questo il quadro in cui plausibilmente Simonide si inserisce, riproponendo i 

termini storicamente usati per esprimere l’ideale dell’àvî}jo àya66c, non perché 

costretto dalla mancanza di termini alternativi!8, ma per mostrare in modo più efficace 

come fossero ormai privi di corrispondenza con la realtà. Da qui la sua critica alla frase 

proverbiale di Pittaco, tÒ Iutrtàxewv, il simbolo di una concezione dell’uomo di cui 

Simonide propone con forza il superamento: l’uso a distanza di termini dei quali 

vengono presupposti la storia e le implicite associazioni ed opposizioni di significato, 

evidenzia il profondo contrasto tra due ideali umani, specchio di due momenti storici 

differenti. 

L’analisi di Socrate appiattisce la prospettiva, considerando &àya86g da un punto di 

vista puramente etico: il filosofo attribuisce così al termine il significato corrente nel 

proprio periodo storico e basilare nel proprio sistema di pensiero. 

Un interessante parallelo, nel quale lo sfruttamento dello slittamento semantico 

viene portato all’estremo, è costituito da un passo del Gorgia nel quale il sofista 

Callicle cita a sostegno della propria tesi sul diritto del più forte (483e-484c), da lui 

15 B. Snell, La cultura greca e le origini del pensiero europeo, tr. it. Torino l97l‘, 232. 

16 Donlan, 72 s.: «In Hesiod, on the other hand, people are judged as good or bad in terms of what 

the basic reference, useful-profitable or useless-harmful, meant to a farmer not interested in 

warlike activities. Thus, in the Work and Days (346-348), he speaks of the esthlos geiton, the 

good neighbor, who is useful, beneficial, and the kakos geiton who is a “woe”». 

17 G. Cerri, La terminologia sociopolitica di Teognide: I, L’opposizione semantica tra àyaBÒG- 
E080XOs e xaxdg-debc, QUCC 6, 1968, 16, rist. in Poeti giambici ed elegiaci. Letture 
critiche, a c. E. Degani, Milano 1977, 160: «In sostanza, nel linguaggio aristocratico del VI e 

del V secolo a.C., àyaBds-t0864dgc è colui che ha assimilato la yvwun, la naideia 
aristocratica [...] perché un uomo possa essere considerato «valente», «di pregio», «degno di 
ammirazione», non basta che sia capace di superare gli altri nel maneggio delle armi o nell’uso 
dell’astuzia e dell’eloquenza, ma è in primo luogo necessario che subordini il proprio agire, 

l’affermazione della sua personalità ad un vero e proprio sistema di norme, sulla cui osservanza 

riposa la pace sociale.». Tra i presupposti necessari per poter essere àYA866, la ricchezza è una 
conditio sine qua non, in quanto permette lo sviluppo integrale della persona (31= 165). La 

povertà, nella concezione di Teognide, prostra l’uomo, che non è più capace di far nulla e ha la 
lingua legata: «agli àYyaboi si addice la ricchezza (AO0YTt0O6) e la povertà (xevin) sta bene al 
xaxdg». 

18 Come crede Donlan, 74. 

- 229 -



definita poco prima con l’espressione vopov tòv tfjg uoews, un brano di Pindaro 

(fr. 169 Snell®): 

vépos 6 xaviwv Baoilebs 
Bvat@v te xai aBavdtwv 

&yei dttai@y 1Ò Biaigtatov. 

Nel discorso del sofista il termine vépog, che in Pindaro indica «la legge divina», 

viene adoperato nel significato di «legge degli uomini», significato che esso aveva 

acquisito nell’ambito della controversia filosofica che contrapponeva nel corso del V 

secolo puvaig e vouog!?: il brano citato, completamente distorto, può così fornire un 

supporto alla tesi del suo arbitrario interprete. 

1 due personaggi platonici azzerano gli inevitabili mutamenti del campo semantico 

di termini utilizzati nel corso di secoli: se è vero che le associazioni e le opposizioni 

che costituiscono un campo semantico sono in costante modificazione2?, simili 

anacronismi2! non possono che essere intenzionali. 

Un preciso riscontro dell’intenzionalità di tale procedimento si trova nello 

sfruttamento consapevole dell’ambiguità semantica all’interno delle sezioni 

argomentative del dialogo?2. L’esempio più evidente è costituito dall’argomentazione 

utilizzata da Socrate per dimostrare l’identità di owqpoovvn e cogia (332a 6-e 9), 

basandosi sullo sfruttamento dell’ampiezza del campo semantico del termine chiave 

ooqgia. L’identità tra le due virtù viene provata da Socrate attraverso la constatazione 

che entrambe costituiscono il contrario della medesima qualità negativa, &PpooUv, e 

che ciò contraddirebbe l’affermazione (socratica, ma che aveva ottenuto l’approvazione 

di Protagora) che ogni cosa può avere un solo contrario. Ma &ppoovvn, nel suo 

valore di ‘stoltezza’, ‘imprudenza’, può costituire il ‘contrario’ di ooqia solo nel 

caso in cui quest’ultimo termine venga inteso non nel suo principale significato di 

19 l passo è analizzato nelle sue diverse implicazioni in E. R. Dodds, Plato, Gorgias, Oxford 1959, 
270. 

20 M. Detienne, / maestri di verità nella Grecia antica, tr. it., Bari 1977, VIiI. 

21 Lo stesso non si può dire riguardo al termine àhaBéwsg, contrariamente a quanto sostiene 

Svenbro, 127. Lo studioso fonda la propria interpretazione del carme, visto come il manifesto 
programmatico del ruolo sociale del poeta, sul senso etimologico del termine, «nella memoria 
degli uomini» (già individuato da Detienne). Tuttavia sia in Pindaro che in Simonide il termine 
rientra in un campo semantico che implica la «verità» come «conformità al reale», lo stesso 

significato che diventerà corrente al tempo di Platone. Per una discussione completa del testo di 
Svenbro rimando ad AA.VV., La parola e il marmo: una discussione, Dialoghi di Archeologia 
3.2, 1981, 1-108. 

22 Questo procedimento, o ‘fallacy of equivocation’, si trova comunemente nei dialoghi platonici, 
come nota R. K. Sprague, Plato’s Use of Fallacy, London 1962, 52. La consapevolezza che 
Platone ebbe dell’ambiguità semantica e conseguentemente delle possibilità insite nell’uso 
dell'omonimia è stata recentemente evidenziata da P. Mureddu, L'arte del conversare: gioco 

verbale e pratica eristica nella rappresentazione platonica, in P. Mureddu - G.F. Nieddu, 
Furfanterie sofistiche: omonimia e falsi ragionamenti tra Aristofane e Platone, di prossima 

pubblicazione. 

- 230 -



“eccellenza intellettuale’23 - significato predominante nel resto del Protagora? - bensì 

in uno dei suoi significati secondari, quello di ‘prudenza’. Il termine coqgia è però 

ripreso, ancora una volta nel significato più comune di ‘eccellenza intellettuale’, nella 

fase conclusiva della stessa argomentazione (332e 5-9), quando dev’essere 

riconosciuto il rapporto di identità tra le due virtù, la 0w@poouvy e la cogia?2°. 

La distorsione di natura semantica operata su un’espressione cruciale nel testo 

simonideo non è isolata, cosa che la renderebbe facilmente individuabile e 

neutralizzabile dall’avversario, ma è accompagnata e rafforzata da una forzatura 

sintattica: GLaBÉwGg viene portato a qualificare yahenÒv e non più àyaB6g. Lo 

spostamento avviene in modo quasi impercettibile, in parafrasi, prima per bocca di 

Protagora: ÙnéBerto ... yakenòv ... &vdop° àyaBòv yevéoBai ahaBeia (339d 2-3) 

e poi di Socrate: 611 àvdpa àyaBòv dindeia yevéoBai xahenòv ein (340c 1), e 

viene completato attraverso l’elogio della sapienza spartana (342a-343c). 

Questo elogio, paradossale, come è stato ampiamente e unanimemente riconosciuto 

dagli studiosi, divide la citazione dell’inizio dell’Encomio simonideo, fatta da 

Protagora, dall’interpretazione che ne offre Socrate. Inoltre, fornisce un’importante 

chiave di lettura delle intenzioni con cui Simonide avrebbe composto il carme: ab- 

battere il detto famoso di uno dei Sette Sapienti, al fine di acquisire fama. Se questa è 

la finalità, non ha importanza se si sostiene qualcosa in cui si crede oppure no: 

importante è l’affermazione personale, ottenuta contrapponendosi all’altro. Per questo 

Socrate evidenzia la presenza di {év, attribuendo alla particella un valore oppositivo 

che, nella sua parafrasi, diviene funzionale al contrasto tra yevéoBa ed Èupevant: non 

sarebbe difficile tanto «diventare» per qualche tempo un uomo buono, quanto 

«esserlo» costantemente (344a 1-2)?$. La distinzione operata da Socrate non trova 

23 Così Taylor, 122: «The sense of the Greek aphrosune is close to that of its English rendering, 
viz. failure, often a gross kind, to take proper account of the considerations which should guide 
one's actions. It is the opposite of wisdom when the latter is understood as prudence, which is 
one of several senses of the Greek sophia. The latter term was used to designate either intellectual 
excellence in general or particular aspects thereof, and hence may in context require to be rendered 
‘wisdom’, ‘knowledge’, ‘leaming’, ‘cleverness’, or ‘intelligence’, as well as ‘prudence’. Socrates’ 

ignoring of the wider aspects of sophia represents a major flaw in the argument, since it is clear 
that Protagoras intends the term, not in the narrower sense of ‘prudence’, but in the wider sense 

of ‘intellectual distinction’». 
24 Questo è infatti il significato in cui lo usa Prodico quando contrappone il sophoteros 

all’amathesteros (337a), significato che svolge un ruolo centrale nel corso dell’ultimo 

ragionamento di Socrate, per il quale è essenziale che alla sophia sia contrapposta la amathia 

(349d; 360d). 
25 Così Sprague, 28 giudica questo passo: «Socrates then proceeds to equate two others, temperance 

and wisdom. This he does by a clearly fallacious argument: the term ‘folly’ is used in one sense 

as opposite to temperance and in another sense as opposite to wisdom- the term is employed 

equivocally, in other words.». 
26 Così Gentili, 282: «Il név dell’inizio (v. 1), afferma Socrate, non avrebbe senso se non si am- 

mettesse come opposta all’affermazione del v. 1 l’intera sentenza di Pittaco contenuta nel v. 4». 

- 231 -



effettivo riscontro nel testo simonideo, nonostante l’opinione di alcuni studiosi?7: 

come nota Gentili, se davvero Simonide «avesse voluto distinguere tra divenire e 

essere, avrebbe detto al v.5 [...] genésthai, non émmenai, e al v.7 ginetai in luogo 

dell’ellittico esti28». 

La strumentale segnalazione di questa opposizione ha invece la funzione di distogliere 

l’attenzione dall’altra, non meno pesante, forzatura del testo, alla quale prima 

accennavamo: la separazione di dyaB@òg ed àhaBÉEws, che, dopo il già citato 

spostamento di posizione nella parafrasi, viene resa definitiva da Socrate nel corso di 

un immaginario confronto diretto tra Simonide e Pittaco. La lettura socratica, che 

prevede una posizione fortemente dislocata di àAaBÉwsg, viene poi sostenuta con 

un’affermazione che nega all’accostamento tra i due termini nell’incipit simonideo 

qualsiasi valida motivazione: mai il poeta avrebbe potuto riferire l’avverbio all’àvho 

à&yaB6g perché la distinzione tra uomini «veramente buoni» e uomini «buoni sì, ma 

non veramente», sarebbe stata sciocca e indegna di lui, oU Xy10vidou2®: 

...héyovtos tToî Iluttaxoî è1 xalemòv è00Xòv ELpeval, augioBnt0ofvia 

eieiv 611 Ovx, GAà yevio0aL pév xalexòv dvdga dyaBév totuw, @ Ilut- 

taxÉé, s dAnBds - oùx dindeia dayaBbv, ox ÈEnì tovtwO Agyer tijv dht}- 

Beiav, 6g dpa Evrov Tv 16v uv os dindocg dyadév, 16v dè dayaBgav 

uév, oÙù pévtor dindés - evndesg yà T0U16 ye pavein àv rxaì oÙù Zyovidou 

- GAX bnegBatòv del Beivar èv TÀ dopati 1òÒ àlaBéws. (343d 4-7)30 

A ben vedere, si tratta di un vero e proprio paradosso: mentre il suo reale pensiero è 

giudicato indegno, l’unica tesi degna di Simonide è proprio quella che non ha mai 

sostenuto. Il poeta è vittima dello stesso procedimento in Resp. 33le, in cui Socrate, 

dopo averne stravolto sino a ridicolizzarla una definizione di giustizia allora 

proverbiale, «rendere a ciascuno ciò che gli è dovuto», dichiara in tono solenne che 

lotterà contro chiunque osì attribuirla a Simonide, che lui considera alla stessa stregua 

dei Sette Sapienti. Come nota Vicaire3!, è una ben strana promozione, per la quale il 

27 Tra questi L. Woodbury, Simonides on’Aperij, TAPhA 84, 1953, 150; per una panoramica delle 
posizioni vedi Donlan, 76-78. Recentemente D. Frede, The Impossibility of Perfection: 

Socrates' Criticism of Simonides’ Poem in the ‘Protagoras’, RMeta 39, 1986, 729-53, ha 

riconsiderato la tesi dell’operatività di questa distinzione alla luce dei dialoghi platonici della 
maturità. 

28 Così B. Gentili in AA.VV., La parola, 102. 
29 Woodbury, 143 considera il rifiuto delle tesi altrui sulla base di una presunta indegnità rispetto al 

loro sostenitore una vera e propria tecnica, tuttora attuale: «Here (341e) and a little later (343e and 

345d) Socrates shows his mastery of a method of interpretation that had been used by Protagoras 
(340e) and is not unknown today. It consists in dismissing a rival interpretation as unworty of 
the author in question». 

30 «[Infatti questo “bensì” risulterebbe un’aggiunta senza motivo se non si ammettesse che...e che,] 

mentre Pittaco dice che è difficile essere buono, Simonide si opponga, e dica che no, non essere 

buono, ‘“bensi” diventare buono è difficile, o Pittaco, veramente. È si badi, non “buono 

veramente”, ché non a proposito di questo parla di verità, quasi ci fossero alcuni buoni veramente 
e altri buoni si, na non veramente: questa sarebbe una sciocchezza indegna di Simonide. Invece, 

nel carme si deve trasporre il “veramente”...» (Tr. it. di G. Reale, Platone, Tutti gli scritti, a c. di 
G. Reale, Milano 1991). 

31 Vicaire, 138. 

- 232 - 



poeta viene elevato al rango di uno dei Sette Sapienti a patto di non aver detto proprio 

ciò che ha detto. 

Il mutamento di posizione dei due termini cruciali dell’analisi è accompagnato 

dall’uso apparentemente indifferenziato di tre forme linguistiche diverse: à\aBéwg, 

GhaBseia / èà ndeia, bs àAnBdc32. 

’AhaBEwsg viene utilizzato solo per la citazione testuale (Prot. 339b 1; 343e 3; 

344a 5)33. La sua funzione è attributiva, come dimostra l’uso più immediato del nesso, 

confermato anche da altri passi platonici, ad es. Phaedr. 109e: 6 àAnBés ovpavòg 

xaì TÒ dAnBGs Méc, e Pol. 490d: tîjv 16v èàAnBbsg quocogwy piua. 

’AhaBeia è una variante, decisamente meno frequente, di tfj àAn@eiag34, che 

concorre con le forme sxpòs àAnBelav, per’ àAndeiac, è° a\inOdeiac, raT 

èMjBelav, Ebv èàhndeia e taîg dAndeiaic. L’uso prevalente in Platone è quello 

avverbiale, «in realtà», «di fatto», presente spesso in espressioni nelle quali la verità 

viene opposta all’apparenza: così in Euthyd. 305d elvai pév yàp tîj àAnBeiqg ogeic 

coqwtaTtoL rai TgitoL Svtes Tf) àAnBeia xp@to doxeîv elvai, e in Pol. 899e 

èAnBeia pèv ovx esvdaiuoves, ddEaig dè evdamovitopevor agpodpa AAN 

ovx EuuEi 6. | 

Altri passi platonici sembrano dimostrare un uso di tf] àAnBeia in funzione 

attributiva, come mostrano in modo abbastanza univoco le traduzioni proposte: oi dÈ 

tîj èàAnBeia dpopixoi (Pol. 613c), «les vrais coureurs» (Chambry35); TO 1) 

àI nBeia gogòv ... àvdpa elva, (Hipp. mai. 281b), «vraiment supérieur» 
(Croiset36). Si ha dunque l’impressione che per mettere in atto un’interpretazione del 

testo simonideo rispondente al proprio intento, Platone sfrutti proprio questa 

ambiguità. Ciò avviene a partire dalla parafrasi di Protagora, che permette entrambe le 

interpretazioni di à\aBeia, in senso attributivo e non. Solo nella spiegazione finale 

Socrate negherà la possibilità che l’uso sia quello attributivo, come avverrebbe 

riferendo &AnBeia ad àyaBòv, e le motivazioni che egli fornisce a sostegno di questa 

interpretazione non sono né linguistiche né grammaticali, ma ideologiche. 

“Qs àhnB6s, infine, enfatizza il significato avverbiale già sottolineato per Tî 

GXnBeia: significa infatti «per davvero», e viene impiegato per indicare una verità più 

profonda, svelata in contrasto all’apparenza prima vincente. Un esempio significativo 

di quest’uso è costituito da Pol. 423a: ...t6MGg ... neyiotn Èotal, où 1À 

evdoxLelv Méyo, AAN d &lnd6G ueyiotn, e lo stesso tipo di interpretazione è 

32 La compresenza delle forme &ha8/ GAn8 riflette l’alternanza, nel ragionamento di Socrate, tra la 
citazione del testo, per la quale il filosofo utilizza il vocalismo dorico a, e la sua discussione, 
nella quale, conformemente a quanto accade nel resto del dialogo, utilizza la forma ionico-attica %. 

33 E nell'unico caso in cui Socrate lo utilizza diversamente serve per confutare Simonide per assurdo 

(343e 2). 

34 l caso del Protagora è usato dai lessici per esemplificare il raro uso di àAndeiq rispetto alla 
forma con preposizione t{j &AnBeiq: cf. LSP e DGE s.v. 

35 É. Chambry, Platon, Oeuvres complètes, Tome VII: La République, livres VIII-X, Paris 1982, 
112. 

36 A. Croiset, Platon, Oeuvres complètes, Tome Il: Hippias Majeur..., Paris 1972, 8. 

- 233 -



confermata da Prort. 343d 5-6: oUx, dAhà yevéoBaL uév xahlemòv dvdga 

àyaB6v èotuv, © Tittaxé, g àAndGs, dove d dAndGG serve a rendere ancora 

più veemente la risposta di Simonide che contraddice Pittaco. Un’ulteriore conferma è 

fornita poi dal passo immediatamente successivo, nel quale vengono contrapposti per 

assurdo coloro che sono s àAnB8@s dyaBoi e coloro che sono èàyaBoi, ma oÙ 

uévioi GANBOS. | 

Socrate sostituisce in un primo momento àiaBéwsg con àAnB@eia; la somiglianza 

morfologica fra le due espressioni e l’ambiguità del dativo àAn@eia, che può essere 

inteso anche come forma avverbiale, non rende subito visibile il nuovo significato 

assunto dal testo. Successivamente usa © GàAnO6gG per esplicitare proprio il nuovo 

contenuto assunto dal testo, e completa il percorso ritomando ad àhaBéws, che 

almeno formalmente rispetta l’espressione simonidea. In realtà, alla fine di questo 

processo, GhaBEwsg, inteso come avente funzione avverbiale, viene riferito a 

XaAdenÒv: il testo, quindi, appare sostanzialmente snaturato. 

Anche solo questa prima e parziale analisi dell’interpretazione socratica 

dell’Encomio mostra come la strategia argomentativa di Socrate, basata sul 

contemporaneo operare di forzature di natura semantica e sintattica, sia spesso 

supportata da variazioni impercettibili della forma linguistica37?. Un importante 

riscontro è offerto, ancora una volta, dalle sezioni argomentative, in particolare dalla già 

ricordata argomentazione sviluppata da Socrate per dimostrare l’identità di 

owWgppogiv e cogia. Nella fase iniziale dell’argomentazione (332a 8-e 5), Socrate 

prima definisce la stoltezza - àPpoovvmn - e la saggezza - 0WpodUYvn - come 

qualità contrarie, poi ne considera la realizzazione pratica: si può dire che coloro che 

agiscono rettamente e con vantaggio siano saggi, e che lo siano «per/con saggezza» 

(0wgpootvn cwgppovotay) inoltre, poiché saggezza e stoltezza sono contrarie, le 

azioni stolte verranno compiute «per/con stoltezza» (&@poouUvn). Con esempi 

successivi Socrate estende il ragionamento a qualità fisiche tra loro contrarie, come 

forza e debolezza, velocità e lentezza; dapprima egli si esprime senza alcun mutamento 

di forma, ma, in un secondo momento, introduce una nuova forma linguistica, petà + 

genitivo: così, se un’azione compiuta «per/con forza», è compiuta loyvpéòs, una 

compiuta «velocemente» (taXÉ&wWg), viene compiuta uetà tàXousS. Il motivo di 

questo impercettibile mutamento della forma linguistica si palesa solo in seguito, 

quando Socrate, operando un notevole scarto logico rispetto alle affermazioni 

37 In 349e 2 - 350e 5 Socrate utilizza una forma implicita linguisticamente ambigua, x61E0OV 
tovg àvdpeioug Bappaltovs AÉyeig fì GAO tL;, intesa da Protagora come l’indicazione di 
una semplice predicazione, per istituire un rapporto di identità, come è visibile successivamente 

tramite la forma esplicita x@5 oÙv ... Mfyeig t0 dvdpeiovs; ovxì tob5 Bappaltoug 
givat;. L’uso dell’articolo evidenzia, solo nella seconda forma, che Socrate intende i due termini 

della questione, i coraggiosi e gli audaci, come appartenenti a due classi coestensive e quindi 
intercambiabili; Protagora, invece, ha risposto affermativamente al quesito avendolo inteso in 
modo differente, e non coglie neppure le implicazioni dell’uso della forma esplicita che, pur 
discostandosi poco dalla precedente, comporta un grande mutamento concettuale. Per questo 

motivo egli dà nuovamente il suo assenso senza esitazione: - xai vv Yy, Épn. 

- 234 -



precedenti, conclude il proprio ragionamento sostenendo che un’azione compiuta 

«nello stesso modo» (WoavtWg), è compiuta «per la stessa causa» (UÒ 108 

avto), e una compiuta «in modo contrario» (Èvavtiwg), è compiuta «per una causa 

contraria» (UtÒ Toù Èvavtiou). Questa conclusione non può essere respinta da 

Protagora, in quanto egli ha dato il proprio assenso alle affermazioni precedenti, che 

valevano di fatto come sue premesse, e risulta dunque vittoriosa. 

Lo schema che segue evidenzia sia il graduale passaggio da una forma linguistica 

all’altra che il contemporaneo scarto logico che lo accompagna: 

Forma al dativo Forma avverbiale Forma con preposizione 

&PpooUv1 

0WPPOOUYI 

loxvi =| Îîoyvo@Gg 

doBeveia =| ào008evéc 

TAXÉWS = uETÙ TUFOUS 

BoadEws = uetàù Bpoadutijtws 

doavtOS — ÙÒ 100 aÙvT 

èvavtiiog — UNÒ 100 Èvavriou 

Le prime due forme adoperate da Socrate, avverbio e dativo semplice del sostantivo, 

esprimono entrambe la_' modalità di un’azione, ma, come si è cercato di rendere 

attraverso la doppia traduzione, la forma del dativo può esprimere anche una sfumatura 

causale. La forma uetà + genitivo, che esprime lo stesso concetto, serve a rompere la 

precedente sinonimia, preparando così all’introduzione della forma successiva Ustò + 

genitivo, che indica un rabpono di causalità. Come si può vedere, ciò che porta Socrate 

a concludere vittoriosamente la propria argomentazione, è un sostanziale scarto logico, 

frutto di mutamenti impercettibili della forma linguistica, che va ad affiancarsi allo 

sfruttamento dell’ambiguità semantica del termine 0oqia. 

Con le parole raì 1à &ni6vi1a ndvia 10vT paptupei, dT ovteg slonta 

(344a 6-7) Socrate porta a testimonianza della validità della propria interpretazione il 

seguito del carme?8. In realtà è l’interpretazione data da Socrate dei primi versi 

dell’Encomio a costituire la chiave di lettura del testo successivo. La tecnica è ancora 

essi implicite: ora però Socrate li propone nell’intento di illustrare il carattere 

complessivo e le finalità del carme, null’altro ormai che un E\eyyxog del detto di Pit- 

38 Così Most, 130: «Throughout the rest of his own extended interpretation, Socrates will cite each 

verse as internal context to cast light on what preceds it and to introduce what follows ib». 

- 235 -



taco39. La possibilità che ci sia un’altra, diversa lettura, diviene impossibile, il testo è 

ingabbiato in uno schema interpretativo tale che non può che confermare la tesi 

socratica. 

La prima delle distorsioni che Socrate opera sul testo riguarda la presentazione dei 

versi da analizzare, proposti come se costituissero una coppia autonoma: 

&vdpa È ox Eoti i) ov xaxòv Eupevat, 
6v &v dudyxavos cuupoga *xaBéin 

Nell’Encomio invece il pensiero è distribuito su tre versi, e quello che Socrate 

presenta come il primo, è a sua volta preceduto da un verso che ne costituisce la 

premessa: 

Beòg dv uòvosg t0T Exor yÉpas, &vàpa d’ovx 
Eoti uî} 0 xaxòv ELpevat, 
òv àv àudyavog ouppopgù xaBÉAn 

Tale verso è tagliato nettamente da Socrate in due metà: la prima metà (Bedc- 

yépac) è da lui già stata citata (34l1e 2) per dimostrare l’insostenibilità 

dell’interpretazione di Prodico, secondo cui Simonide avrebbe inteso xahext6v nel 

senso di xax6v. La seconda metà è presentata solo ora (344c 4), come se costituisse 

un segmento a sé stante. Nel testo di Simonide le due parti sono invece inscindibili, in 

quanto oppongono due entità, il dio e l’uomo: lo si può vedere dalla posizione iniziale, 

enfatica, che i due termini che li indicano hanno nelle rispettive frasi. L’ideale etico 

della Grecia arcaica, riassunto nel detto di Pittaco, viene rifiutato da Simonide in quanto 

sovraumano, privilegio esclusivamente divino al quale l’uomo, in balia 

dell’àndyavog ovugopd, non può accedere. Socrate, prendendo in considerazione 

separatamente le due parti costitutive di quest’unico concetto, ignora deliberatamente 

questa contrapposizione. 

Il significato che egli intende ora attribuire al passo, che, cioè, solo l’uomo buono 

può diventare malvagio, viene raggiunto mediante una serie di opposizioni parallele. 

Dapprima, infatti, Socrate attribuisce a xaBawEw, usato da Simonide nel significato 

figurato di ‘cogliere’, ‘colpire’, il valore del tutto fisico di ‘buttare per terra’: così solo 

l’éotows («chi è in piedi»), può giacere e diventare xgipevosg. Nell’esempio 

successivo, poi, l’ebu1jyavog è opposto all’àgi du1jxavosg, e il timoniere, il 

contadino, il medico (quelli, cioè, che possono essere definiti texvîtaL), agli 

G&uijxavoi (344d 1-4). 

39 L'’interpretazione di Socrate, come nota De Martino, 27, pur essendo in questo caso del tutto 
arbitraria, trova un fondamento nell’usus simonideo: «Infatti non solo egli [sci!. Simonide] era 

noto come poeta per così dire dispersivo, ma aveva anche la fama di disattendere le legittime 
aspettative dei committenti, che trovavano le odi di Simonide pubblicitarie solo al 50 %....Qui 

invece Socrate sostiene paradossalmente che il carme è al 100% rivolto a Pittaco, e dunque 

neppure l’]1% a Scopas.». 

- 236 -



Si noti che l’aggettivo àujXavos, nel corso del ragionamento, viene riferito sia a 

ovupoga, sia a chi dalla ouugoga è abbattuto, acquistando un significato diverso 

nei due casi*0: l’àurjXavog ouugogaà è una forza ineluttabile, «contro cuì non c’è 

alcuna risorsa o mezzo», mentre viene definito àu1jXavog chi sia «privo di risorse o 

Mmezzi». 

L’opposizione successiva, È80}6G - xax6c, che costituisce il fine uitimo della 

precedente esemplificazione, determina un ulteriore spostamento, riguardante il campo 

morale: solo l’èo0646g può diventare xax6g, in quanto essere è00A6G comporta il 

possesso di capacità pregresse che sono l’equivalente morale della téXvn per il 

comandante della nave, o per il contadino, o per il medico; xax6g è invece chi ha 

perso queste capacità o conoscenze. Si delinea in modo sempre più chiaro che ciò che 

funge da discriminante è la conoscenza: Socrate, infatti, attribuisce esplicitamente 

all’uomo àyaBés le qualità di ebdu1jXavosg e cogésc, che, nella sua analisi, 

acquisteranno un ruolo centrale. 

Lo sfruttamento dell’ambiguità semantica di un termine assume, anche in questo 

caso, un ruolo centrale nel ragionamento socratico, in quanto costituisce la base per 

una serie di opposizioni tra poli positivi e negativi, rappresentate dapprima da esempi 

concernenti la sfera della realtà fisica, poi la sfera delle qualità morali. 

téotwS e  xeipevog 

evujxXavog e  àujxavog 
E06àdg e AAKOG 

Gli opposti polari utilizzati non vengono intesi da Socrate come tali, elementi ultimi 

di una scala di intermedi, ma come contraddittori, tali cioè che, non essendoci l’uno, 

debba esserci necessariamente l’altro: così, colui che non è &yaBdg è necessariamente 

rax66, senza che vengano considerate qualità intermedie. Si tratta di un errore di 

logica che possiamo definire con l’espressione inglese contrary-contradictory fallacy, 

e che viene utilizzato spesso da Socrate all’interno delle argomentazioni filosofiche. 

Così, in 331a 7 - b 6 la dimostrazione dell’identità di &ptawoovyvn e dowWtns procede 

per assurdo tramite l’applicazione della fallacy ad una predicazione ‘incrociata’: se le 

due virtù fossero tra loro diverse, si potrebbe dire che la giustizia non è santa e la 

santità non è giusta 

duawobm obx Sowov 
downe o dixatov 

e, Conseguentemente, arrivare a sostenere che la giustizia è empia e la santità ingiusta. 

40 Taylor, 146: «The greck amechanos may mean either «lacking in resource or means» Of «such as 
not to be dealt with by any resource or means». It is used in the latter sense in this line (344c 5) 

and the next and in d 1, and in the former in d 1-4.». Cf. LSP s.v.: «without means or resources, 

hetpless», «allowing of no means». - 

- 237 -



dixawoovyvn ovx dolov —> à&véowv 

doiwtns o dixaiov —> G&dxov 

Il ragionamento riesce ad essere efficace in quanto l’errore logico sfrutta le 

possibilità offerte dalla lingua d’uso: nel linguaggio tecnico (ad esempio in quello 

giuridico, e in parte nel linguaggio poetico) da una parte, e in quello comune dall’altra, 

è normale trattare termini come 600v / àvéolov, dirawov / àdumov, dyaBdsg / 

xaxég come contraddittori4!. In un contesto così marcatamente filosofico come il 

dialogo platonico, invece, la riproposizione dell’uso comune di questa opposizione 

tradisce un intento strategico, le cui finalità sono facilmente individuabili: nella prima 

argomentazione filosofica le due /allacies sono necessarie a Socrate per portare 

Protagora a contraddirsi e conseguire così la vittoria, nell’analisi dell’Encomio lo 

stesso tipo di fallacy permette a Socrate di continuare a distorcere il testo. 

Quest’opera di distorsione, continua e complessa, si basa, come abbiamo in parte 

già accennato, su una programmatica ‘parcellizzazione’ del testo: i versi, singoli o in 

piccoli gruppi, vengono analizzati senza tener presente in alcun modo il loro contesto 

originario, diventando così l’oggetto di interpretazioni arbitrarie che attribuiscono 

nuovi significati, prima ai singoli termini, poi ai versi, e infine al testo nel suo 

insieme42, Un procedimento simile si ritrova nelle argomentazioni filosofiche 

sviluppate da Socrate nel corso del dialogo, articolate in una sequenza di passaggi 

logici contenenti al loro interno singole affermazioni, che rivelano solo 

successivamente di essere tra loro interconnesse e di costituire le premesse per il 

successivo ragionamento socratico. Di fronte a questi passaggi logici, attuati attraverso 

domande chiuse caratterizzate da opposizioni nette‘3, l’interlocutore di Socrate si trova 

a rispondere ‘alla cieca’, senza poter calcolare la portata delle proprie affermazioni, in 

quanto non è al corrente del contesto nel quale esse verranno inserite44. 

41 $i esprimono in questi termini D. Gallop, The Socratic Paradox in the Protagoras, Phronesis 9, 

1964, 91, e Taylor, 114. M. Stokes, Plato's Socratic Conversation, London 1986, 281-89 

analizza l'uso di questi termini come contraddittori nella letteratura e soprattutto, all’interno del 
Protagora, nel mito di Prometeo e nel discorso immediatamente seguente, traendone però la 

conclusione che l'uso di Socrate, coerente con questi esempi, non è ingannevole. 

42 $i discosta in parte da questo giudizio Most, 129, che distingue nettamente l’operato di Protagora 
da quello di Socrate: a differenza del primo, che cita ì versi di Simonide «like monads, pure cita- 
tions quite free of any determinate attachments», il secondo «directs his counter-strategy precisely 
to the goal of supplying both kind of contexts, external and internal». 

43 Chiarificatore a questo proposito il commento di R. Robinson, Plato’s Consciousness of 
Fallacy, Mind 1942, 98 (= Essays on Greek philosophy, Oxford 1969, 17): «Fallacious 
question is common in Plato’s early dialogues in the form of offering an inexhaustive set of 
alternatives: ‘Is A X or Y?', where the truth is that it is neither. Such a question can be made 
especially plausible by a fallacious use of the law of excluded middle. If Socrates asks us whether 

À is X or not-X we feel that it must be one or the othen. - 
44 L Rossetti, Rhétorique des sophistes - Rhétorique de Socrate, in H APXAIA XO®@IZTI- 

KH, Atene 1982, 143 descrive così la strategia socratica: «Il se préoccupe surtout de destructurer 
le discours, de le fragmenter en petits mourceaux, de le banaliser, en bourrant son argumentation 

d’une quantité de remarques de détail. Le résultat est la presque impossibilité, pour son 
interlocuteur, de se souvenir des étapes préalables, de ce qu’on avait concédé ou contesté. Chaque 

- 238 -



In entrambe le sezioni del dialogo, quindi, Socrate adopera a proprio vantaggio una 

complessa tecnica di decostruzione del testo in singole parti, e successiva ricostruzione 

di un testo differente attraverso queste parti, identiche o modificate in modo quasi 

impercettibile. Tale procedimento può essere così schematizzato: 

Interpretazione del carme di Simonide da parte di Socrate 

T contest. (Simonide) > parti decontest. | = versi / gruppi di versi 

+ nuovi significati 

nuovo T'(Socrate) & parti ricontest. 

Argomentazione filosofica: dialogo tra Socrate e Protagora 

T invisibile > parti decontest. | = domande / risposte 

(argomentazione complessa 

costruita da Socrate) 

= emergere dei significati 

T vittorioso & parti ricontest. 

(argomentazione complessa 

costruita da Socrate) 

La maglia interpretativa intessuta da Socrate diventa, in seguito all’opposizione tra 

l’èo8X6g (eUu1]Xavos in quanto cogOs) e il xaxds, sempre più stretta, finalizzata 

in modo evidente a dimostrare l’identità tra Bene e Conoscenza. Lo mostra ancor 

meglio la lettura che Socrate propone del passo seguente: 

npdEas pév yàùo e às avio dyaB6c, 
xaxòg È ei randc. 

I] legame logico con l’àndyavos oupqgoga dei versi precedenti, che nel pensiero 

di Simonide aveva un ruolo essenziale, non viene preso in considerazione. I] passo 

viene invece piegato a dimostrare che l’eÙ sxpdttey e il xax@g ngattEv, il 

successo e l’insuccesso, sono il frutto della presenza o della mancanza di conoscenza. 

La dimostrazione parte da due esempi pratici che tentano di definire l’àya81} 

fQGdELc. Ciò che rende l’uomo àyaBòg eig yopdunata è il loro apprendimento 

(udBnotc), così come la Bepazziag udBnoi è ciò che fa il buon medico (345a 1- 

4). Ma, aggiunge Socrate, perché qualcuno possa diventare un xaxòc latoòs è 

necessario che sia stato prima un àyaBòg latoéc: se infatti non avesse successo fin 

dall’inizio - xax@g todEag - non potrebbe diventare lato6c, e dunque neppure un 

détail occupe pour le moment son attention, de sorte qu’il apprécie le discours sur le détail (par 
exemple il s’applique a réfléchir sur une certaine analogie), mais sans retenir l’ensemble du 
discours». 

- 239 - 



xaxròs latgòs (344a 4- b 1). Il ragionamento è subito esteso all’àvh}p ayaB6s, che 

può diventare xax66 per motivi pratici come l’età, la fatica, la malattia, o altre sciagure, 

mentre chi è già xax6gc resta sempre tale per necessità, per una sola, profonda xa*1î} 

AQdEw: la mancanza di èmotijn. 
Come si può notare, per la sua dimostrazione Socrate utilizza àyaB6g in due 

diversi contesti e con due diversi significati: nel corso degli esempi pratici 

l’espressione «essere buono» vale «essere capace», mentre in rapporto a un discorso 

etico assume un significato morale, assoluto. 

Si attua così una generalizzazione, per la quale si passa «a dicto secundum quid ad 

dictum simpliciten», che è riconoscibile come fallacy: Platone la utilizza anche in altri 

dialoghi, per esempio nell’Eutidemo, affiancandola, come in questo caso, allo 

sfruttamento dell’ambiguità semantica di un termine. È lo stesso Socrate, in Euthyd. 

277d-278d, a spiegare al suo discepolo Clinia l’uso ambiguo che i sofisti Eutidemo e 

Dionisodoro fanno di pavBd&velv, col passare da un uso relativo del termine, 

«conoscere qualcosa» 0 «non conoscere qualcosa», ad uno assoluto, «conoscere», e 

quindi «essere sapiente», o «non conoscere», e quindi «essere ignorante»!5. Proprio 

facendo uso di questa tecnica, che pure dimostra altrove di giudicare arbitraria, nel 

Protagora Socrate può sostenere che l’àvt)o dyaB66g è colui che conosce il Bene e 

che xax6g è colui che di questa conoscenza è privo. Una tesi, questa, già sostenuta da 

Socrate in precedenza, anche se in modo implicito, nel commento ai versi di Simonide 

(344c-e ss.), dove l’àaurjxavosg ouugoga si risolveva in xax1î) odEig e questa in 

Evdela Enmotijuns. 

L’interpretazione degli ultimi versi dell’Encomio è ormai prefigurata senza 

possibilità di alternative, cosicché il testo è svuotato della forza e dell’ironia che 

possedeva in Simonide: 

tOUvEXEY OVAOT £Y0 T1Ò pî) yevioBa (&v1. B) 
duvatòv ditrjuevoc reveàv è à- 

apaxtov EArida uoîgav al@vog Baltw, 
mavdpwjov dvdpwtov, evpvediog dcoi 

xapròv alvupeBa xBovdsg: 
tnei0’ Bpiv ebpuvy Gnayyehto. 

La contrapposizione di Simonide all’ideale arcaico dell’àvno àyaBég è netta: il 

vecchio ideale umano esposto all’inizio dell’Encomio ai vv.1-3 viene qui ripreso al fine 

di negare la sua attuabilità‘6. ]1 tono è ironico: qualora Simonide verificasse 

l’attuazione dell’ideale nella realtà - una verifica che potrebbe avvenire solo per caso, 

45 Sprague, 56: «This fallacy consists in taking absolutely what shouid be taken only accidentally 
€.g. to g0 from «knowing one’s letters» to simply «knowing» (which can be taken as equivalent 

to «wise» ) or from «not knowing the things one leams» to simply «not knowing» (which can 

be taken as equivalent to «ignorant» or «foolish»)». . 
46 Donlan, 87 :«It will be clear to his listeners that he is speaking of the «truly good man» of the 

opening lines. The 16 uî} yevéoBa, duvatòv [...] is the zavduwpov &vBpwnov [...], that 
is, the morally blameless ideal of 1-3». 

- 240 -



visto che non ha alcuna intenzione di gettare la propria vita in questa vana e inerte 

speranza - promette di annunciarlo pubblicamente. La collocazione di quest’uomo 

ideale in un remoto, utopico passato, è rimarcata dalla citazione omerica Ò00 xapgzòv 

aivvpeBa XxBovdg17: anche la terminologia usata per un ideale arcaico è arcaica, in 

modo immediatamente riconoscibile. Volutamente centrale è poi la posizione di èyw, 

enfatica48, mirante a mostrare la passione del poeta nella denuncia di un’ideologia 

ormai irrimediabilmente superata. 

Socrate, invece, porta questi versi a dimostrazione del fatto che l’intero carme è stato 

composto contro Pittaco: così, non trovando motivo di analizzarli, passa subito al 

seguito del carme. 

advrag È Exaivnypi raì puéw 
éxwv dotig Epdy undtv aloxpév: dvdyra è 

ovdÈ Beoi pdxovta.. 

È questo l’inizio della fase propositiva, nella quale Simonide delinea il suo nuovo 

modello di uomo, identificato in colui che, libero di agire, e dunque libero dal dominio 

dell’àud&xavog ovugopa, non compie nulla che sia moralmente deprecabile. 

Simonide ovviamente non parla, come fa Socrate, del Bene in sé: come si può leggere 

nei versi seguenti, il suo ideale umano è definito «per negazione»*®: 

Euoiy EEaprelî 65 &v ur raròg f 
unò’ dyav àndhapvoc, eidog yòovaoizolivy dixav, 
Uyinis dvijo: o piy Ey0 uopdoopar 
oÙ ydQ £iui PUSuWLOG 
t@v yàùp diBIoY dazcipwy yeviBha. 

A realizzare questa nuova aspirazione, che, rispetto alla concezione precedente, 

appare più concreta e raggiungibile, non è più l’&ya066, ma il pt) xaxòsc, soggetto 

alle debolezze proprie dell’uomo, ma positivo per scelta libera e consapevole. Le sue 

virtù sono quelle del buon cittadino e la sua àpeTt1} è essenzialmente ItOMTIX1], come 

mostra l’accento sulla conoscenza che egli deve avere della 6vacimoAuv dixav. Un 

ideale moderno, legato all’affermazione della polis e dei suoi valori, un ideale non più 

aristocratico come quello precedente, ma democratico”?. 

47 Hom. Z 142. 
48 Donlan, 87:«The prominently positioned Èyw of 13 emphasizes the use of the first person in 

lines 16 and 18 and the first plural of 17. In 18 the poet’s audience is revealed for the first time as 
the plural «you»». 

49 Così fa notare anche Woodbury, 160, n. 62: «Notice the repeated use of negatives. Simonides 
harps upon the inevitability of imperfection, the impossibility of the old ideal, the abiuring of 

blame, the sufficiency of abstention from wilful dishonour, the ineluctability of necessity». 
50 Così Donlan, 89 :«Simonides is a man of his time, for him the ordinary citizen who has the 

ability to know what is good for the commonalty is precisely the type which can achieve the new 

morality, for he already understands the basis of human cooperation.[...] he is espousing a 

morality for Everyman». 

- 241 -



AL centro si trova l’uomo, un uomo la cui azione non è determinata da 

condizionamenti esterni, ma solo dall’intima legge morale: l’àvî}o àyaB6c non è più 

tale, come in Teognide e Pindaro, per nascita e censo, e quindi in qualche modo per 

necessità, ma è colui che per scelta - &xwWv - si astiene dal compiere qualsiasi cosa egli, 

da uomo e da cittadino, consideri aloyxg6v. Anche in questo Simonide è perfettamente 

inserito nel nuovo mondo della polis. Come ha mostrato per primo Bowra5!, infatti, 

éxwv richiama la concezione della libertà di scelta, proposta e sviluppata da Eschilo 

nelle sue tragedie”? e in modo particolare nel Promerteo”3: Prometeo rivendica infatti la 

consapevolezza delle azioni che lo hanno portato alla rovina con le parole éx®v ÈxWwv 

fjuagtov, oùx dagvrijaopai (PV 268). 

Un’ulteriore conferma dell’importanza del termine éxwWv nell’Encomio e di quale 

sia la sua corretta interpretazione si trova in un testo, il P.Oxy. 2432, la cui paternità 

simonidea è stata provata da Gentili54, L’argomento di questo carme è lo stesso 

dell’Encomio a Scopas, ma in più il poeta, per dimostrare quanto sia difficile per 

l’uorno essere valente, descrive le forze che lo trascinano con violenza: 

1] Y]ào &éxovia viv BudtaL 
xép]dog dudayntov f dokonAfbxrov 
ue]yaoBevic olotgog ’Aggoditlag 
tolidaA<A>oi te @uiowvuixiao®. 

Anche in questo carme, quindi, l’uorno è rappresentato come soggetto a forze, a 

ovugogai, di fronte alle quali è àÉxwv, privo della possibilità di scegliere, siano esse 

l’avidità, l’amore, la passione per la guerra. È chiaro, quindi, che èxWwv ha in Simonide 

51 C. M. Bowra, Simonides and Scopas, CPh 29, 1934, 236. 
52 Si pensi in particolare ad Ag. 1613 o è &vòpa @iis txWv xatartaveiy ed Eum. 550-51 

èxwv Ò dvayxas dtep dixaiwog Ov / obx dvoAfog Eotal. La stessa concezione è visibile 
in Herod. ] 34-45, nella narrazione della novella di Adrasto. Qui Erodoto usa déxWv per mettere 

in evidenza la non intenzionalità dell’omicidio e quindi la non colpevolezza di Adrasto: glg dè o 
oU o toÙde T0Ù xaxoi altioc, el pi1] doov déxwv tEegydoao, dARÀ Be@v xoù 1i (1 
45). L’uomo, infatti, non avendo avuto possibilità di scelta, non è responsabile di cià che ha 

involontariamente provocato, colpito da ouLpogà. Quest’ultimo termine definisce la vicenda di 
Adrasto in I1 41, quando Creso gli ricorda di averlo purificato quando era ouu@oP fì 

nrexnhnyévos, e 142, dove lui stesso si definisce 0vuPOPT) rEX@N}ÉvoS, e quindi non adatto 
a partecipare alla caccia insieme ai suoi coetanei. La terminologia adoperata da Erodoto rispecchia 

la distinzione fra omicidio volontario e involontario nelle leggi attiche del periodo. Woodbury, 

160 cita in proposito un’iscrizione ateniese (1G. I2.115) che fornisce una forma riveduta, della 

fine del V secolo, della «legge di Dracone» riguardante l’omicidio nei due secoli precedenti. 

53 Non è certo possibile affrontare in queste pagine la questione dell’autenticità del Prometeo: per 
un’ampia panoramica delle posizioni assunte dagli studiosi sul problema e dei criteri di giudizio 
da essi utilizzati, si vedano i recenti studi di S. Said, Sophyste et tyran, ou le problème du 

Prométhée enchainé, Paris 1985, in partic. pp. 27-80, e M. Pattoni, L’autenticità del ‘Prome- 
teo Incatenato’ di Eschilo, Pisa 1987. 

54 Gentili, 302-05 ne propone l’edizione critica, la traduzione e l’analisi metrica. I riferimenti al 

testo fatti in questo lavoro seguono la sua edizione. i 
55 Gentili, 304: «non è facile essere valente; lui violentano contro il suo volere l’invincibile amore 

del guadagno, l’assillo potente di Afrodite tessitrice di inganni e la brama fiorente di contese.» 

- 242 - 



il significato di «volontariamente», nel senso di «non sotto costrizione», ed in questo 

senso ha un valore fondamentale nella descrizione del nuovo ideale umano. 

Socrate, per confermare la validità della propria interpretazione del testo di 

Simonide, opera su questo termine una forzatura insieme semantica e sintattica, simile 

a quella che in precedenza abbiamo evidenziato per à\aBÉwg e dyaBésc. Nel corso 

del suo ragionamento, infatti, egli associa éxwWv con ciò che lo precede, (Ènaivnu 

rai quéw), e non con ciò che lo segue, (80116 Èodn undèv aloxpov), e lo adopera 

con due diversi significati: nell’interpretazione puntuale del passo il termine, adoperato 

nel significato secondario di «consapevolmente»”®, descrive l’uomo «che non compia 

nulla di male», mentre, riferito poco dopo allo stesso Simonide, assume il suo 

significato primario di «non sotto costrizione, volontariamente». Socrate non discute la 

validità della propria interpretazione, anzi, la presenta come una verità evidente per 

tutti: Simonide non poteva essere così àxaidevtog da dichiarare di lodare chi non 

compie volontariamente il male, come se vi fossero alcuni che compiono il male 

volontariamente”? (345d 7-9). Una non-motivazione attraverso la quale il filosofo 

afferma facilmente la propria tesi a scapito di quella simonidea, come aveva già fatto in 

343e 2 sostenendo l’impossibilità di riferire àXaBéwsg ad àyaBds. Ma non solo: il 

poeta affermerebbe di lodare e di amare éxwWv chi non compia il male perché, spiega 

maliziosamente Socrate, «spesso anche Simonide decise di lodare ed encomiare un 

tiranno o qualche altra persona del genere, non spontaneamente, ma sotto costrizione - 

ovx éxwv, GAN dvayxatonevos» (346b). Lo stesso Simonide diventa così 

l’oggetto di una critica sottile, ma feroce: descritto come chi loda controvoglia, perché 

costretto, tiranni e altre persone non certo encomiabili, viene di fatto rappresentato 

come un poeta «dipendente», un cortigiano al soldo dei tiranni, che non solo non può 

affermare le proprie idee liberamente, ma è pronto alla piaggeria. È possibile che la 

critica di Socrate alluda anche a Scopas, potente dinasta di Crannone e uomo di non 

immacolata virtù, al quale è dedicato l’Encomio; di certo, togliendo credibilità alla 

persona e all’attività poetica di Simonide, si negano implicitamente gli innovativi 

concetti espressi dal carme. 

La discussione dell’ultimo verso dell’Encomio 

ndvto 101 Xahd, toîoi T’ aloxpù uî} uénextaL 

56 Taylor, 146: « One acts hekon if one's action is not done (a) under constraint or (b) through 

ignorance of some material circumstances [...]. Since Simonides used the distinction in this 
poem, it is simplest to credit him, not with the view that all wrong actions are done under 

compulsion, but with the common-sense view that sometimes a man cannot help doing wrong, 

either because he is subject to irresistible temptation, or because he is forced to adopt dishonest 
means to keep alive[...]. In the socratic thesis that no one does wrong hekon the contrast is with 

ignorance. Once again, Socrates’ assimilation of the poet’s thought to one of his own theses 
involves a blatant perversion of the plain sense of the poem.». 

57 Opera qui la stessa tecnica già discussa per Pror. 343e. 

- 243 -



rimarca l’opposizione di Simonide ai vecchi ideali, assoluti e astratti, e la proposta da 

parte sua di un uomo nuovo le cui qualità sono definibili soprattutto per negazione”8. 

Socrate invece, coerentemente con la tecnica adoperata in precedenza, non prende 

neanche in considerazione quest’aspetto, anzi, approfitta dell’occasione per rafforzare 

la propria interpretazione del carme. Servendosi qui del parallelismo hevxdg-uéhasg e 

xahédg-aloxgos (che richiama implicitamente dyaBbg-rxaxros, l’altra coppia di 

contrari che a queste viene spesso associata) dichiara ancora una volta che gli elementi 

di tali coppie sono tra loro contraddittori: il bianco ed il nero, i colori massimamente 

distanti tra loro all’interno della gamma cromatica, descrivono in effetti nella 

concezione popolare non solo i contrari per antonomasia, ma elementi contraddittori 

che non possono mai coesistere. È così Socrate, nell’associare a questi elementi 

contraddittori le due coppie di opposti polari designanti qualità (xa\6g-aloxgdg; 

àyaBòdg-raròs), rifiuta di prendere in considerazione un’interpretazione del passo 

coerente con il pensiero simonideo, che intendeva invece valutare le azioni xahdà e 

aloxod come poli estremi all’interno dei quali si può sviluppare l’azione umana: di 

fronte a quella che Gentili definisce «etica del reale»59, che potremmo 
gramscianamente dividere tra pessimismo della ragione e ottimismo della volontà, la 

sua sbrigativa conclusione è che Simonide aveva deciso di apprezzare anche l’uomo di 

media virtù, che cura i propri interessi e non compie nulla di male. 

Conclusa la propria performance con il plauso dell’uditorio, Socrate per primo ne 

sminuisce l’importanza, isolandola rispetto al resto del dialogo: nelle sue parole la 

dialettica rappresenta ciò che deve essere preso sul serio, di fronte al gioco palese 

dell’interpretazione. 1l confronto tra l’analisi socratica dell’Encomio e le parti 

argomentative del dialogo, come si è visto, nega in modo evidente l’esistenza di questa 

divisione. E, tuttavia, a questo punto è lecito chiedersi perché, nel Protagora, Platone 

sviluppi con tale cura una sezione di grande estensione®’, che occupa la posizione 

centrale del dialogo, per poi concluderla dimostrandone il non-sense. 

L’analisi dell’Encomio, in realtà, permette a Platone di raggiungere obiettivi diversi 

e più © meno complessi, tutti strettamente legati al resto del dialogo. 

Un primo obiettivo, pienamente e facilmente raggiunto, è la dimostrazione della 

superiorità di Socrate su Protagora in uno degli ambiti di specializzazione dei sofisti, la 

disamina dei testi poetici. La vittoria di Socrate in questo campo si inserisce in un più 

ampio contesto agonale, costituito dal dialogo nel suo complesso, nel quale i due 

avversari danno pubblica dimostrazione delle proprie capacità dialettiche, vale a dire, 

della padronanza d’utilizzo di «trucchi» eristici. A sostegno di questa interpretazione si 

possono richiamare numerosi passi del dialogo: l’entusiasmo degli spettatori - i sofisti 

e i loro discepoli - di fronte alla possibilità di assistere al confronto diretto tra due 

‘maestri di sapienza’, l’esplicita affermazione di Protagora di essere già ‘sceso in 

58 Vd. n. 49. 

59 Gentili, 283, 
60 L’estensione totale dell’analisi dell’Encomio copre circa cinque paragrafi, 342b-347a. 

- 244 -



campo”’ contro altri eig ày@va Agywv (335a 4-8)6!, la proposta di designare un 

arbitro incaricato di giudicare la giusta lunghezza dei discorsi (338a-b). Soprattutto, è 

da intendere in questa direzione il riconoscimento finale da parte di Protagora della 

oogia di Socrate, cioè della vittoria da lui conseguita nell’àywv t6v Aòywv (361e 5- 
6): la coqgia è infatti connotata in tutto il dialogo come abilità nei contesti verbalié2, e 

l’attribuzione a Socrate di questa abilità indica il riconoscimento della vittoria da lui 

ottenuta in uno scontro eristico63. 

Un secondo e più complesso obiettivo è la «neutralizzazione» di un poeta, 

Simonide, che veniva considerato precursore dei sofisti‘4 e che, proprio nell’Encomio 

a Scopas, opponeva all’ideale aristocratico-agonale del perfetto àyaBés un’idea 

umanistica e laica, un àv6pwrte10v vicino in modo preoccupante all’uomo-misura di 

Protagora e sideralmente lontano dall’ideale di Pindaro, molto apprezzato da Pla- 

tone65, Uno degli obiettivi raggiunti dalla discussione socratica dell’Encomio è quindi 

quello di «disinnescare» il potenziale eversivo di un poeta che, secondo la definizione 

di Gentili, rappresentava «una personalità di rilievo che imponeva rispetto, [...] un 

polemista arguto e incisivo, che nell’impostazione e nella discussione dei problemi 

etici ed estetici già chiaramente preludeva alle posizioni più avanzate della cultura 

sofistica»®6, Un obiettivo raggiunto svilendone sia l’opera, i cui contenuti sono 

completamente travisati, che la persona, ridotta sarcasticamente a simbolo del poeta 

prezzolato dai tiranni®?. 

61 Così G. Klosko, Interpretation of the ‘Protagoras’, AGPh 61, 1979, 126. Cf. Taylor, 135: 

«This is one of the pieces of evidence which indicate that debating contests conducted according 
to agreed rules were part of the characteristic activity of sophists.». 

62 Così 006g in 335c 1 e copwtEOY in Hipp. min. 369d 2. Vd. n. 24. 
63 Platone non esita, almeno in alcune situazioni, a rappresentare Socrate come un sofista, tanto 

abile nel manipolare il linguaggio da sconfiggere i sofisti ‘sul loro stesso terreno’, irto di 
trappole verbali. Come nota P. Mureddu, 37-41, Platone non solo segnala esplicitamente una 

certa contiguità di Socrate con la sofistica, ma giunge a farne smascherare dagli interlocutori 

sofisti le false argomentazioni: così il verbo xaxov@YEÎv, «compiere scorrettezze verbali», che 

in Resp. 338d e Gorg. 482 d-e è riferito esplicitamente a Socrate, deve essere inteso come il 
«segno di una decisa presa di distanza dell’autore nei confronti del suo personaggio» (p. 37). 

Riguardo all’uso del verbo xaxovpyeîv e dell’aggettivo xaxoBpyov si veda in part. n. 143; cf. 
anche E. M. Cope, The Rhetoric of Aristotle with a Commentary, revised by J. E. Sandys, 
Cantabrigiae 1877 (1354 b 28: 17 Al $ 10) e J. Adam, The Republic of Plato, Cambridge 

1965?, 28 ss. 
64 Come tale è esplicitamente menzionato da Protagora in 316d 7. 

65 Così Gentili, 283: «L’etica del reale, che Simonide proponeva attraverso l’analisi dell’uomo quale 
esso è, non quale dovrebbe essere, non poteva trovare posto nel pensiero aristocratico di Platone; 

l’àvBpwreLv, l’«umano» dell’uomo, che il carme a Scopas ben delineava in tutti i suoi limiti 
e in tutta la sua fragilità, non poteva non apparire agli occhi del filosofo che guardava ai pochi 
eletti, non ai più, come un elemento negativo e fallace, come la espressione di una morale 

indulgente ed empirica. Questo l’atteggiamento che vizia volutamente il significato del carme e 

pone nell’oblio quello che è l’elemento più originale, la umanizzazione dei valori tradizionali che 
dal piano estetico-agonale discendono sul piano più ampio e più vasto dell’impegno etico-sociale 
dell’uomo di fronte all’intera comunità». 

66 Gentili, 284. 
67 Ibidem. 

- 245 -



Se il fraintendimento programmatico del carme si attua sostituendo alle tesi di 

Simonide quelle di Socrate, non è però solo un caso o un ulteriore segno di sarcasmo: 

in questo modo Platone raggiunge l’obiettivo più importante e complesso. 

Parallelamente a una ‘pars destruens’ nei confronti di Protagora e di Simonide, infatti, 

una ‘pars construens’ propone un «discorso lungo» che, privo di qualsiasi voce 

contrastante, non ha certo difficoltà ad affermarsi: è la ben nota tesi socratica, perno 

dell’intero dialogo, secondo la quale il Bene coincide con la Conoscenza ed è quindi 

impossibile che qualcuno compia il male volontariamente, ovvero, consapevolmente. 

Nel suo complesso il Protagora è dedicato, come si è detto, alla dimostrazione 

dell’unità dell’àpeti}, ma il fine ultimo di questa dimostrazione è mostrare l’identità 

tra àpet1) ed Èmotijun. Questa tesi è sostenuta in modo esplicito solo nella parte 

finale del dialogo (360c-e), nell’ambito dello scontro dialettico fra Protagora e Socrate, 

ed apparentemente è solo una delle tante argomentazioni utilizzate da Socrate per la 

reductio ad absurdum delle tesi di Protagora. L’esposizione per esteso di questa tesi 

nel corso della discussione dell’Encomio e la sua successiva ripresa dimostrano la 

presenza nel dialogo di una concezione filosoficamente rilevante, che non viene mai 

realmente sottoposta ad esame da Socrate e dai suoi antagonisti68, né, tantomeno, 

dichiarata non valida. I] Protagora sì dimostra quindi solo apparentemente aporetico, 

in quanto al proprio interno, come Cohen®® ha rilevato per il Carmide ed il Liside, 

sotto ambiguità strategiche e /allacies formali, nasconde una dottrina 1implicita, 

portatrice di posizioni complesse e filosoficamente rilevanti, che può affermarsi con 

maggiore potenza perché rimane di fatto indiscussa. E rimane tale proprio perché 

veicolata dall’analisi dell’Encomio a Scopas, che Socrate per primo ha voluto fosse 

inteso come un interludio giocoso, innocuo, privo di importanza. 

Cagliari Valentina Origa 

68 È questa una caratteristica della strategia socratica, come ha evidenziato Rossetti, 139: «Alors que 

la thèse de l’interlocuteur du philosophe vient d’étre soumise assez regulièrement au crible des 
contre - exemples, la théèse de Socrate est vue avec indulgence méme si c’est parfois une thèse 

moins vraisemblable que l’autre [...] et qu’elle ne soit pas soumise à une cross - examination 
analogue» 

69 M. H. Cohen, Plato's Use of Ambiguity and Deliberate Fallacy: An Interpretation of the im- 
plicit Doctrines of the ‘Charmides' and 'Lysis’, Ann Arbor, Michigan, 1963, 1. 

- 246 -



TRADIZIONE INDIRETTA DI AUTORI GRECI NELLA VERSIONE 

ARMENA DEI PROGYMNASMATA DI TEONE: 

MENANDRO, FRR. 129 e 255 KASSEL-AUSTIN = 152 E 294 KOERTE* 

L'importanza della versione armena! dei Progymnasmata di Elio Teone? per la 

restituzione critica del testo greco è ben nota, soprattutto grazie alle ricerche condotte 

da G. Bolognesi3. I lavori del Bolognesi hanno segnato una tappa fondamentale non 

Una prima versione di questo contributo è stata presentata al Seminario su Autori greci in lingue 
del Vicino e Medio Oriente, svoltosi presso l’Università degli Studi di Bologna il 13 e 14 

ottobre 1989 (Dipartimento di filologia classica e medioevale e Dipartimento di Paleografia e 
medievistica, sotto gli auspici del Dipartimento di studi storico-religiosi dell'Università di Roma 
“La Sapienza”). Il presente articolo costituisce la versione aggiornata del lavoro consegnato nel 
1990 in vista della pubblicazione negli Atti del Seminario (a cura dell’Istituto italiano per gli 
studi filosofici). Si attende tuttora la stampa degli Atti. 

1 La traduzione armena dei Progymnasmata, intitolata Yalags Cartasanakan krt'ut'eanc', fu 
identificaga nel 1925 da N. Akinean nel cod. 8371 del Matenadaran di Erevan (ex cod. 870 del 

Petakan T angaran di Erevan, del XVII secolo) e resa nota in un articolo del 1934: cf. N. Aki- 

nean, T'éoneay Yalags Cartesanakan krt'ut'eanc'. Aftiw noragiwt hayerén 
t'argmanut'ean, Handés Amsòreay 48, 1934, coll. 197-212. Essa fu pubblicata da H. 
Manandian col titolo T'é@ovneay, Yatags Cartasanakan krt'ut'eanc', Erevan 1938 (poi 
M), sulla base del medesimo codice. Dopo il 1938, sono stati rinvenuti da G. Bolognesi due 
nuovi manoscritti: cod. 3466 del Matenadaran, del XIII secolo (cf. G. Bolognesi, La tradizione 

manoscritita del «Yalags Cartasanakan krt'ut'eanc'» alla luce di un nuovo documento, 
Handés Amsò reay 90, 1976, coll. 319-38) e cod. 9826 del Matenadaran, del XVII secolo. 

2 Sui Progymnasmata teoniani, manuale di «esercizi preliminari» all'apprendimento dell'ars 

rhetorica (forse del 1 secolo d. C.), e sulla retorica dell'età imperiale, cf. G. Kennedy, The Art of 

Persuasion in Greece, Princeton 1963; 1d., The Art of Rhetoric in the Roman World, Princeton 

1972; 1d., Classical Rhetoric and Its Christian and Secular Tradition from Ancient to Modern 

Times, London 1980; Id., Greek Rhetoric under Christian Emperors, Princeton 1983; I. Lana, 

Quintiliano, il Sublime e gli Esercizi preparatori di Elio Teone, Torino 1951; I. Lana, / «Pro- 
gimnasmi» di Elio Teone, l: la storia del testo, Torino 1959 (poi Lana 1959); J. Martin, 

Antike Rhetorik, Technik und Methode, Handbuch der Altertumswissenschaft, 2. Abt., 3. 

Teil, Miinchen 1974; M. Patillon, introduzione all'edizione dei Progymnasmata greci (v. infra, 

nota 6), VII-CXIX; A. Pertusi, L'atteggiamento spirituale della più antica storiografia bizanti- 
na, Aevum 30/2, 1956, 134-66 e nota 1, 141, 318 s.; RE, zweite Reihe, V 2, coll. 2037-2054, 

s. v. Theon 5 [W. Stegemann]. 

3 Oltre all'articolo già citato (v. supra nota 1), cf. G. Bolognesi, La traduzione armena dei Pro- 
gymnasmata di Elio Teone, RAL s. VIII, 17, 3-4, 1962, 86-125; VIII, 17, 5-6, 211-57 (poi Bo- 

lognesi 1962); 1d., Nuovi contributi allo studio del testo armeno dei Progymnasmata di Elio 

Teone, Athenaeum 47, 1969, 32-38; 1d., Traduzioni armene di testi greci. Problemi di critica 

testuale e di interpretazione linguistica, in Studia Classica et Orientalia Antonino Pagliaro 

Oblata, 1, Roma 1969, 219-91; 1d., Il contributo della traduzione armena all'edizione critica 

dei Progvmnasmata di Teone, Studi e ricerche sull'Oriente cristiano 14, 1991, 329-39; Id., Le 

note di Giacomo Leopardi ai Progymnasmata di Teone, in Studia Classica lohanni Tarditi 

Oblata, Milano 1995, 1369-386; Id., Una nuova edizione critica dei Progymnasmata di Elio 

Teone Alessandrino, La diffusione dell'eredità classica nell'età tardoantica e medievale, 
Forme e modi di trasmissione, a c. A. Valvo, Alessandria 1997, 31-43 (poi Valvo 1997); G. Bo- 

lognesi - M. Patillon, Remarques sur la tradition bilingue (grec-arménien) des Progymna- 

smata d'Aelius Théon, in Armenian Perspectives. 10th Anniversary Conference of the Asso- 

LEXIS 17/1999 - 247 -



solo nello studio dei Progymnasmata, ma, più in generale, nello studio delle antiche 

traduzioni armene di testi greci. Essi hanno contribuito, infatti, a mettere a punto la 

metodologia scientifica necessaria per potersi avvalere in modo proficuo della 

testimonianza delle versioni armene al fine di recuperare l'originaria redazione 

dell'originale greco. 

Nuovi contributi si possono forse ancora ricavare dallo studio della traduzione 

armena dei Progymnasmatra, messa a confronto con l'originale greco*. Di particolare 

interesse sono le osservazioni possibili a proposito dei numerosi brani in cui Teone 

cita testualmente passi di autori classici allo scopo di esemplificare le indicazioni 

teoriche date sui diversi esercizi retorici trattati”. Nel presente lavoro saranno analizzati 

due passi di Menandro attestati nei Progimnasmi. Alla testimonianza di Teone, la sola 

conosciuta finora, sarà aggiunta quella fornita dalla versione armena, secondo 

testimone indiretto. 

1. Qual era il titolo esatto dell'Epikleros di Menandro? 

Alla p. 92, 18 s. dell'edizione dei Progymnasmata curata dallo Spengel6, è citato il 

fr. 129 Kassel-Austin’ (= 152 Koerte = 164 Kock) di Menandro. Teone, con l'estrema 

precisione che lo contraddistingue, ci informa da quale commedia è stato tratto questo 

passo con le seguenti parole: tagù Mevdvdpw èv 1fj xonotfj ÈmrAnow. 1 

testimoni di altri frammenti della stessa commedia (Stobeo, Ateneo, Bekk. Anecd., 

Prisciano, ArpocrazioneS8) e gli autori che ne hanno fatto oggetto di trattazione 

(Quintiliano e Cornuto”) la citano con il titolo semplice di *“ExtixAnpog!0. 

ciation Internationale des Etudes Arméniennes (SOAS, London) ed. N. Awde, Richmond 1997, 

61-68 (poi Bolognesi - Patillon 1997). 

4 C£ v. Calzolari, La versione armena di Theon, Progymn. IV Spengel, RIL 123, 1989, 193- 

219. 
5 Atal proposito, cf. G. Uluhogian, La versione armena di Teone, miniera per il recupero di 

testi classici, Eikasmos 9, 1998, 219-24; R. Pane, Il fr. 153 Jacoby di Teopompo alla luce 
della versione armena di Teone, in Valvo 1997, 153-58. 

6 cf£L. Spengel, Rhetores Graeci, Il, Leipzig 1854, V-VII, 57-130 (poi Sp). Due nuove edizioni 

sono state pubblicate: J. R. Butts, The Progymnasmata of Theon. A New Text with Translation 
and Commentary, Claremont 1986 e M. Patillon, Aelius Théon, Progymnasmata, Paris 1997. 

Per la sua edizione critica del testo greco, apparsa nella "Collection des Universités de France", il 

Patillon si è avvalso della collaborazione del Bolognesi; le varianti del testo armeno sono state 
puntualmente citate in apparato e gli ultimi capitoli dell'opera, perduti in greco, sono stati pub- 
blicati in armeno. 

7 CfR. Kassel - C. Austin, Poetae Comici Graeci, VI 2: Menander, Berlin-New York 1998. 

8 CF. Stob. ecl. 4. 53. 12 & fr. 130 K. - A.); Stob. ecl. 4. 24. 18 ( fr. 13ì K. - A.); Athen. 9. 
373c @ fr. 132 K. - A.); Stob. ecl. 4. 53. 19 @ fr. 133 K. - A.); Bekk. anecd. 81. 12 @ fr. 134 
K. - A.); Priscian. inst. 18. 266 (= fr. 135 K. - A.); Harpocrat, 139. 23 s.v. 600v & fr. 136 K. 

- A.). 

9 Cf Quintil, 10. 1. 70, 7; Cornuto, ed. Graeven, 1973, 8, 23 (= Sp I, 432, i9). 

10 Sul termine EixAnQog «ereditiera» nel linguaggio giuridico e sul suo uso nell'Aspis, cf. il 
commento di F. Sisti in Menandro, Aspis, Roma 197i, 82-86; A.W. Gomme - F.H. Sand- 

- 248 -



Sappiamo che sotto questo titolo erano tramandate due commedie di Menandro, 

poiché Ateneo (9.373c = fr. 132 Kassel-Austin) scrive Mévavòposg È èv °EzuxM}- 

Qw toWt e Arpocrazione (p. 139, 23 s. v. Èpov = fr. 136 Kassel-Austin) xapà 

Mevavòpw èv P'°Eruxrizjow!!. Non siamo in grado, tuttavia, di stabilire in quale 
rapporto le due opere stessero tra di loro e solamente per la prima possiamo ricostruire 

alcuni elementi dell'intreccio, anche grazie alla testimonianza offerta dalla traduzione 

latina redatta da Turpilio!2, Come è stato dimostrato dal Koerte!3, alcuni di questi 

elementi escludono l'identificazione dell'Epikleros con la cosiddetta Comoedia 

Florentina!4 {riconosciuta ormai come parte dell'’Aozicg!5, dopo il rinvenimento del 

Pap. Bodmer 261!6) proposta dallo Herzog!? e accettata dal van Leeuwen!8 e dallo 

Jensen!?. i 

È particolarmente interessante soffermarsi sul titolo di questa commedia, per il 

quale la testimonianza di Teone è di grande rilievo. La forma composta dall'aggettivo 

Xonot1] e dal sostantivo ÈmixAnpog rappresenta, infatti, una lectio singularis 
rispetto al semplice ÈntixAnpog tramandato all'unanimità dagli altri testimoni. Essa 

presenta una curiosa coincidenza con il Commentarius tachygraphicus (del III o IV 

secolo dopo Cristo) restituitoci dal Papiro 2562 del British Museum?9. In questo 

Commentarius, che riporta alcuni titoli di commedie di Menandro - come arguì per 

primo lo Stroux2! - i] termine ’*EzxixAnpog è immediatamente seguito dall'aggettivo 

Xono1t1] inteso tuttavia dal Koerte come il titolo di una seconda commedia a noi 

sconosciuta e indipendente dall'Epikleros22, Îl Koerte interpreta la coincidenza fra i 

bach, Menander, A Commentary, Oxford 1973, 29, n. 1; A.R.W. Harrison, The Law of 

Athens, Oxford 1968, 1,/132 s. 

I1 Cf. RE, neue Bearbeitung, XV 1, col. 720, s.v’EsxixAngosg [A. Koerte]. 
12 Cf. L. Rychlewska, Turpilii Comici Fragmenta, Leipzig 1971, 17-22 (cf. O. Ribbeck, Co- 

micorum Romanorum Fragmenta, Leipzig 18983, 106 ss.). Per l'intreccio dell'Epikleros, cf. 

T.B.L. Webster, Studies in Menander, Manchester 1950 (19602), 97 s. (poi Webster 1950) e 

l1d., An Introduction to Menander, Manchester 1974, 136 s. (poi Webster 1974). 
13 Cf. A. Koerte - A. Thierfelder, Menandri quae supersunt, 1, Leipzig 19573, praef., LIX s. (poi 

Koerte 19573); II, Leipzig 19592, 63 s. (poi Koerte 19592). 

14 Cf. PSI 1L, 126, 27 ss. (ed. G. Vitelli, 1913). Sull'identificazione dell'Epikleros con la Comoe- 

dia Florentina, cf. Webster 1950, 97, nota 1 e 146; cf. anche Koerte 19573, praef. LVI-LX. 

15 C£LA. Borgogno, ‘Aozisg 1ì ‘ExixAngos?, RFIC 98, 1970, 274-77; A. Blanchard, Essai sur la 

composition des comeédies de Ménandre, Paris 1983, 164, nota 85 (poi Blanchard 1983). 

16 Cf. R. Kasser - C. Austin, Papyrus Bodmer XXVI, Ménandre: Le Bouclier, Cologny-Genève 
1969. 

17 CfR Herzog, Menanders Epikleros?, Hermes 51, 1916, 315 s. 

18 Cf. J. van Leeuwen, Menandri fabularum reliquiae in exemplarium vetustorum foliis laceris 

servatae, Leiden 19193, 176. 

19 Cf. C. Jensen, Menandri reliquiae in papyris et membranis servatae, Berlin 1929, LXI s. 
20 l Pa Brit. Mus. 2562 fu pubblicato da H. J. M. Milne nel volume Greek Shorthand Manuals, 

London 1934, 38, tetr. 330-34. 
21 Cf. J, Stroux, Aus einem neuen KOMENTAPION griechischer Kurzschrift, Philologus 90, 

1935, 78-89, in partic. 87 ss. 

22 Cf. Koerte 19573, 150; il termine Xonot1) è riportato nell'elenco di titoli stabilito da F.H. 
Sandbach, Menandri reliquiae selectae, Oxford 1990 (prima edizione: 1972), 340. 

- 249 -



due testi con le seguenti parole: Casu factum esse videtur, quod Xpno1t1} 

subsequitur’°EnixAnpov et Theon npoyvuuv. p. 92, 18 Sp= fr. 164 Kock citat olov 

rai rapàù Mevdvdow Ev tfj XonoTti] °“ExuxAnjow?3. Non è dello stesso avviso del 

Koerte il Webster, che distingue le due Epikleros affermando che «one of them was 

called «The good heiress» (fr. 152), and this was listed in P. British Museum 

2562»24: per il Webster, la forma composta attestata da Teone sarebbe dunque la 

citazione esatta del titolo della commedia. 

Non è forse possibile stabilire con certezza quale delle due ipotesi sia preferibile. È 

interessante tuttavia sapere che, in questo caso, la versione armena coincide 

perfettamente con la redazione più estesa del titolo, attestata in Teone. Al passo M 98, 

21 ss. si legge, infatti, (i) k'risi epikler, che è l'esatta traslitterazione del greco (Èv) tfj 

xonotîj ’EruxAnjow (con omissione dell'articolo), con identica posizione attributiva 

dell'aggettivo k'rist = gr. XQnNoTtf] rispetto al sostantivo epikler = gr.’EruxMjow. Va 

notato che, di norma, nella versione armena dei Progymnasmata sono traslitterati solo i 

nomi propri?5. In questo caso, trattandosi di un titolo citato testualmente, è probabile 

che il traduttore abbia voluto conservarlo con grande scrupolo come è stato tramandato 

dalla tradizione greca, evitando di snaturarlo con una generica traduzione. La 

traslitterazione armena dimostra pertanto che la forma composta da aggettivo + 

sostantivo è stata intesa come l'attestazione completa del titolo. 

Osservazioni interessanti si ottengono inoltre focalizzando l'attenzione sull'aggettivo 

XonoTt1). Questa lezione è stata oggetto di congetture da parte di G. Hemsterhusius26, 

il dotto filologo olandese encomiato dal Ruhnkenius nel suo Elogium Hemsterhusii, 

apparso a Leida nel 1789. Come ci informa lo Spengel alla p. VI della Praefatio alla 

sua edizione dei Progymnasmata, e così pure il Kassel e Austin, il Koerte, il Kock e il 

Meineke in calce al frammento menandreo esaminato, lo Hemsterhusius propose di 

emendare la lezione Xonotf] di &v tfj xonotfj °“ExumAnjow in xouofij. Tale 

emendamento fu proposto nell'edizione del Mévinzocg îì Nexvopavzeia di 

Luciano, curata ed illustrata dallo stesso Hemsterhusius e pub-blicata ad Amsterdam 

nel 174327 (p. 460). L'aggettivo XQuotj non fu inteso come parte del titolo, ma come 

un apprezzamento di Teone sulla commedia menandrea, visto che il filologo olandese 

tradusse l'emendato &v tî] XQuofj *EsxAnjgw con le parole in aurea fabula Epiklero. 

23 CF. Koerte 19573, ibid. Sul termine XQNOT1) inteso come titolo di una commedia indipendente 
dall'Epikleros, cf. anche K. Gaiser, Menander: Der Schild oder die Erbtochter, Zirich - Stutt- 

gart 1971, 9 s. e Blanchard 1983, 164, nota 86. 

24 Cf. Webster 1974, 136. 
25  Sull'onomastica della versione armena dei Progymnasmata, cf. G. Uluhogian, Sur l'onomastique 

des oeuvres de traduction: la version arménienne des Progymnasmata de Théon, SILTA 15/1- 

3, 1986, 97-106. 

26 Cf. J. E. Sandys, A History of classical Scholarship, 11, Cambridge 1908, 447- 53 e C. Giarra- 
tano, La storia della filologia classica, in Introduzione allo studio della cultura classica, Hl: 

Linguistica e filologia, Milano 1984, 644 s. 

27 L'opera fu pubblicata col titolo Aouvxiavoî XauoodGtewg ‘“Asmavta / Luciani Samo- 
satensi Opera. 

- 250 -



I1 Koerte propose a sua volta, seppure con riserva, NQwWT1 in luogo del tràdito 

Xonotfj25. Determinante è, al riguardo, la testimonianza fornita dalla traduzione 

armena, in cui l'espressione greca Èv tî} XonoTtf] *EmxAnow è stata resa, come si è 

notato sopra, con i k'rist epikler, dove, in particolare, arm. k'rist, presupponendo una 

lettura iotacistica di 1, è l'esatta traslitterazione del gr. XonoTttj. Sostenendo l'ipotesi di 

una trascrizione fedele del titolo originale in armeno (vedi supra), ne consegue che la 

versione armena conforta la lezione tramandata dai manoscritti di Teone (xonoTtti) e la 

rende preferibile rispetto agli emendamenti dello Hemsterhusius (Xovot}) e del Koerte 

(noWTt1). La protagonista della commedia di Menandro citata da Teone doveva 

verosimilmente essere una «Buona ereditiera». 

2. Menandro, fr. 129 Kassel-Austin = 152 Koerte 

L'esame del testo del frammento dell'Epikleros citato da Teone rende possibili 

alcune considerazioni per le quali l'apporto dell'armeno è di primaria importanza. Il 

passo greco recita (Sp 92, 20 e 22 s. = fr. 129 Kassel-Austin = 152 Koerte)?%: 

à@° totì màvtwv dypunvia AaMiotatov; 

tpÈè yoùv dvaotijoaca devpì zpodyetaL 

Aaheîv d doxfis ndavta TOv Ehavtod Biov. 

La lezione Aaàgîv’30, edita dallo Spengel, da Kassel e Austin, dal Koerte e dal 

Patillon, è un emendamento del Victorius (Pier Vettori) in luogo del tràdito AaBeiv. Il 

filologo fiorentino possedeva un esemplare dell'editio princeps dei Progimnasmi 

(apparsa a Roma nel 1520 a cura di Angelo Barbato?!), che collazionò con il ms. 

Mediceo Laurenziano Plut. 55. 10 (del secolo XIII) per la parte relativa a Teone, 

ovvero con il codice che, a detta del Lana, in molti punti offre le lezioni migliori?2. 

L'emendamento fu segnato dal Victorius a margine dell'esemplare da lui posseduto e 

pubblicato anche nei Variarum Lectionum XIII novi libri (p. 31), apparsi a Firenze nel 

1568. Queste informazioni, offerte dal Lana nel suo lavoro sulla storia del testo dei 

28 Cf. Koerte 19592, 63. 
29 Questo passo, tratto dal prologo dell'Epikleros, rappresenta per il Webster una «might-walking», 

Ovvero una scena in cui presumibilmente un innamorato parla della propria storia d'amore: cf. 

Webster 1950, 98 e 100. 

30  Sulle attestazioni del verbo Aahéw in Menandro, cf. C. Prato, Nota introduttiva, in AA.VV., 

Ricerche sul trimetro di Menandro: metro e verso, Roma 1983, 83 s. (poi Prato 1983); alle 

pp. 9-17 di quest'opera si rimanda anche per la bibliografia generale su Menandro. 

31 Titolo: QEAQNOX XOGIZTOY, NPOTYMNAXMATA /THEONIS RHETORIS DE 
MODO DECLAMANDI LIBELLUS. 

32 Cf. Lana 1959, 11-24 e 154. 

- 25) -



Progimnasmi33, non sono state incomprensibilmente fornite in apparato né del Koerte 

né dallo Spengel, che pure accettarono l'emendamento del Victorius nelle loro edizio- 

ni. Tale congettura è senz'altro preferibile al deteriore Aafeîv tràdito, in quanto coe- 

rente con il precedente A\ahiotatoy con il quale è definita l'àaypunvia di cui si parla 

in questo passo: l'insonnia è Aahdiotatov in quanto induce a «parlare» (Kaheîv). 

Anche in questo caso, la versione armena offre un importante contributo per la 

restituzione del passo esaminato. In corrispondenza del tràdito \aBeîv [comunemente 

tradotto in armeno con il verbo af‘nul ‘prendere’, cf. M 20, 28; 24, 14; etc.], emendato 

in AaXeîv, il testo armeno ha xOsel, verbo che significa «parlare» e che conforta il 

«bell'emendamento» del Vettori, come lo definì il Lana4. 

È questo uno dei numerosi esempi in cui la versione armena dimostra di 

presupporre un esemplare greco in molti punti migliore rispetto ai manoscritti greci 

pervenutici, come il Bolognesi aveva dimostrato già nel suo primo lavoro sulla 

traduzione armena dei Progymnasmata, apparso nel 196235. 

3. Menandro, fr. 255 Kassel-Austin = 294 Koerte: un figlio ben educato? 

Alla p. 91, 18-21 dell'edizione dello Spengel si legge un secondo passo di 

Menandro testimoniato da Teone: il fr. 255 Kassel-Austin (=294 Koerte = 354 Kock). 

Nel frammento in esame, probabilmente tratto dal prologo3$ dello ZevoAh6yoc 

«reclutatore di mercenari»37 (commedia di cui si conoscono solo due frammenti ), si 

parla di un non ben identificato personaggio con le parole seguenti: 

àvdpòc névntog vioc, ExteBpanuévog 

oùvx tEÉ bnapyoviwv, Òp@Yv Hjoxvveto 

tòv matépa pixo’ Exovia' maidevBeic yào eì 

tÒv xapnòv eUBvE azedidou xahdv. 

Degno di nota è, in particolare, il participio &xteBpapuEvoc, emendato dallo 

Hirschig in e0 teBpanunuévosc. Alla p. 23 delle Annotationes criticae in Comicos 

(Med. Com. Fragm.), Aeschylum, lsocratem, Demosthenem, Aeschinem, Theo- 

phrastum, Lucianum del 1849, dopo aver riportato il passo emendato, in nota lo 

33 Cf. Lana 1959, 72. 
34 Cf. Lana 1959, ibid. 
35 v supra nota 3. 

36 Questo passo rappresenta probabilmente una «narration of god or abstraction»: cf. Webster 1974, 

74, nota 15. 

37 Cf. Hesych., Eevohdyog' Eévovwc otgatiuwtag ovAMéywv e Phot. Eevohdyog' Eévoug 
ov AMÉEYOY OTPATIMTASG. 

- 252 -



Hirschig cita Teone secondo la pagina dell'edizione del Camerarius 38 e aggiunge: 

male legebatur èÈxteBpauuévog quod emendavimus. 

1Il valore del participio è qualificato dall'espressione del verso successivo ox È 

vnapgyoviwv, sulla quale si sono concentrati gli sforzi esegetici degli editori di 

Menandro. Il Meineke la commenta con le seguenti parole: sumptuosius quam res 

patris ferebant3%. Il Kock interpreta, a sua volta, sumptuosius quam pro patris 

opibus9. Infine, il Koerte scrive «non pro fortunis patris, sumtuosius quam res 

patris ferebat» recte Bentl(eius)4!. L'avverbio eb, riferito al participio teBgauuévog 

«ben allevato», sottolineerebbe la differenza tra la misera condizione d'origine del 

protagonista, espressa con le parole dvògòs névntog viòg «figlio di un uomo 

povero», e la condizione più elevata nella quale egli fu cresciuto, espressa da ov ÈE 

vaapy6vtwv «non secondo le sostanze (paterne)», ossia tra agiatezze maggiori di 

quanto potesse permettere la condizione economico-sociale del padre. 

L'avverbio congetturato €Ù richiamerebbe, poi, il successivo e del v. 3, riferito al 
participio xtaudevBeic: proprio in quanto era stato ben allevato, il giovane restituiva 

subito il buon frutto della sua educazione (tÒv xapÒv eVBVS dredidovu xahév, v. 

4), ossia mostrava la sua riconoscenza. È questa l'interpretazione del Kock che scrive: 

filium pudebat tam pauperem vivere, i. e. eum adiuvabati2. Allo stesso modo 

interpreta anche lo Allinson, che nella sua edizione dei frammenti menandrei traduce: 

«A poor man's son who had been brought up above his means, on seeing that his 

father had but little, was ashamed: He proved this for, being well trained, he paid back 

forthwith the fair fruit of gratitude»43. Nell'introduzione al frammento, inoltre, lo 

Allinson commenta con le seguenti parole: «A young man apparently seeks his fortune 

among the mercenary troops to save his father from poverty»44. 

Non è dello stesso avviso del Kock il Kaibel, che propone di aggiungere àv t1ig 

prima di eV8Uc, dando evidentemente all'imperfetto ànedidov il valore di un 

ipotetico dell'irrealtà‘5. L'interpretazione che ne deriva è, dunque, la seguente: nel caso 

in cui fosse stato educato bene (ma non è così!), il giovane avrebbe mostrato la sua 

riconoscenza e reso, in tal modo, il buon frutto della sua educazione. Coerentemente 

con questa interpretazione, si potrebbe sottolineare la contrapposizione semantica tra il 

verbo t0£qw, da intendersi col valore generico di «nutrire», «allevare», «crescere», e il 

verbo a0udevw «educare», appartenente alla sfera semantica del sostantivo taudeio, 

38 Cf BGEQNNOX ZOGIZTOY IIPOTYMNAXMATA. THEONIS SOPHISTAE PRIMAE 
APUD RHE/torem exercitationes, IV , 48. L'edizione fu pubblicata a Basilea nel 1541. 

39 C£A. Meineke, Fragmenta Comicorum Graecorum, IV, Bertin 1841, 176. 

40 Cf. Th. Kock, Comicorum Atticorum Fragmenta, Ill, Leipzig 1888, 10 (poi Kock 1888). 
41 Cf. Koerte 19592, 110. 
42 Cf. Kock 1888, 103. 
43 Cf. F.G. Allinson, Menander, the Principal Fragments with an English Translation, London 

1951, 417 (poi Allinson 1951). 
44 Cf. Allinson 1951, ibid. 
45 Cf. Koerte 19592, 110, nota al v. 4. 

- 253 -



che rivestiì tanta importanza nel pensiero greco specialmente di età ellenistica46. I] 

giovane sarebbe stato, dunque, semplicemente «cresciuto», quasi «foraggiato» e non 

propriamente «educato». Tale interpretazione renderebbe poco giustificabile la 

congettura dello Hirschig eÙ in luogo di èx davanti a teOQaLuÉvoS. 

È rischioso decidere della validità dell'emendamento unicamente sulla base del 

contesto del passo in questione, di assai difficile se non impossibile interpretazione per 

la mancanza di informazioni sul contenuto generale della commedia, di cui ci sono 

rimasti, va ricordato, solo due frammenti. 

Ricorrendo dunque ad argomentazioni di diverso ordine, si potrebbe osservare che, 

in base alle testimonianze dei lessici47?, risulta che il nesso costituito dall'avverbio eÙ e 

dal verbo tpé@w è piuttosto raro rispetto al verbo composto Èxt@£qw. Questo 

costrutto è attestato, proprio al participio perfetto passivo48, in Eur. £1. 65 (eÙ 

teBpauuévn), Rhes. 176 (eU teOpaunévai) e fr. 11. 2 (Alope), in un passo, 

tuttavia, incerto. È attestato inoltre in Diodoro comico, 3. 546. 3 Meineke (Eeù 

teBpaunévn), in Plat. Pol. 6.496 B (eU te@pauuÉvov) e Alc. 1.120 E (cf. anche 
Leg. 7. 813 D eÙ... tpagéviwv xaì tpegonEvwv). In Omero sono testimoniati 

alcuni esempi (cf. = 202 =303; II 191; t 354) col verbo a diatesi attiva, nei quali 

l'avverbio greco avrebbe il valore di «amorevolmente», «teneramente». Non è attestato, 

invece, per esempio in Esiodo, Pindaro, Eschilo, Sofocle, Aristofane, Tucidide, 

Senofonte. Quanto al verbo composto eVtgagédw, i lessici riportano solamente il 

passo 4.10.1 del De causis plantarum di Teofrasto (forse ebt@ogEw). Sono attestati, 

infine, l'aggettivo eUtoagr1}jS!° e l'avverbio eUtTpag@c*O. Più frequente è il nesso di 

valore sinonimico costituito dall'avverbio xahàg e dal verbo tpEÉpw (ef. Eur. HF. 

300, Hec. 600, Med. 1101; Isocr. ep. ad Phil., p. 110; Men. fir. 356, 779, 836 Kassel- 

Austin = 401, 556, 613 Koerte; etc.). 

Di gran lunga più diffuso è, invece, il verbo è*tpÉqw, attestato per esempio 

nell'epos (cf. Hes. op. 779; HCer. 166; Batrachom. 30), nei tragici (cf. Soph. £1. 13, 

Aesch. Ch. 750; Eur. Med. 1029, Suppl. 891 e 1222, Rhes. 930, IJon 823), nei comici 

(cf. Aristoph. Nub. 519, Thesm. 522, Eq. 415, Ran. 1433; etc.), negli storiografi (cf. 

Hdt. 1.1.22 e 1.193; Xex. Comm. 1.4.7), nei filosofi (cf. Plat. Conv., p. 207 B, Leg. 

929a, Tim. 91d, Crit. 50e; Arist. GA 773 a 34). Sarebbe tuttavia imprudente giudicare 

per questo motivo la lezione congetturale eU teOpaLuévog come lectio difficilior e, 

quindi, preferibile rispetto al verbo composto ÈxtgEw, di alta caratura in virtù delle 

46 L'opposizione fra naidevw e TpEW, così come fra naidela e Tpo1), è segnalata da LS, al 
quale si rimanda. 

47_ Il riferimento principale è al TGL e al LS/9; sono stati inoltre consultati i lessici e le concordan- 
ze dei singoli autori citati. 

48 Sull'uso del participio medio-passivo in -uEvoG nelle commedie di Menandro, cf. Prato 1983, 
30. 

49 Cf. Hippocrat. Aér. 12; Eur. Med. 920, IT, 304; Arist. HA, 5462, 15; Aesch. Ch. 898; etc. 
50 Cf. Philostr. V. Soph. 2. 552. 

- 254 - 



sue attestazioni nell'epos e nella tragedia. È significativa, soprattutto, la presenza di 

Eutoégw in Euripide, la cui influenza su Menandro è ben nota. 

È altrettanto noto, tuttavia, che Menandro non esitò a creare deliberati abbassamenti 

di livello stilistico, da non confondersi con esempi di tagatpaywdia. Quest'ultima, 

infatti, è riscontrabile semmai in passi in cui l'imitazione dello stile tragico è realizzata 

attraverso l'adozione di un linguaggio elevato”!, Gli esempi di abbassamento stilistico 

sono individuabili nel largo uso di diminutivi in -10v, idw0v, -«dxwov, etc., appartenenti 

al linguaggio familiare”2;, nella preferenza accordata, in molti casi, alla paratassi 

piuttosto che all'ipotassi53; nell'uso di vocaboli presi dalla Umgangssprache54, 

accostati a vocaboli presi dalla tradizione letteraria°5; nella creazione di «soluzioni» che 

spezzano la regolarità del trimetro e, in generale, nella violazione delle leggi alle quali 

esso è sottoposto, riscontrabili a fianco di una assoluta osservanza delle medesime 

leggi in altri passi*6; nell'uso di verbi composti”7; nella ripetizione di parole identiche 

ad una breve distanza e nell'adozione, in genere, di costrutti tipici del linguaggio 

parlato”8, cosa che non esclude, tuttavia, l'uso di espedienti retorici in altri brani59; etc. 

Le commedie di Menandro, destinate a muovere gli animi degli spettatori con la 

raffigurazione di vicende umane esemplari, furono composte per essere rappresentate 

sulla scena piuttosto che per essere lette60, È questo il giudizio che già gli antichi 

davano dei componimenti menandrei: Demetrio Falereo, amico di Menandro, distinse 

la \£& èvaywviog di quest'ultimo dalla AÉEig ypagix1) di Filemone, più adatta 

51 Cf. Prato 1983, 34 ss. Sull'inffluenza del registro tragico nelle commedie di Menandro, cf. anche 
D.B. Durham, The Vocabulary of Menander Considered in Its Relation to the Koine, Princeton 
1913 (Amsterdam 1969); J.S. Feneron, Some Elements of Menander's Style, BICS 21, 1974, 

81-95; A. Hurst, Ménandre et la tragédie, in Relire Ménandre, edd. E. Handley - A. Hurst, 

Genève 1990, 93-122; A. G. Katsouris, Tragic Patterns in Menander, Athens 1975,; Id., Lin- 

guistic and Stylistic Characterization: Tragedy and Menander, Ioannina 1975, R. Oniga, Il 

canticum di Sosia: forme stilistiche e modelli culturali, MD 14, 1985, 114-48; A. Pertusi, 

Menandro ed Euripide, Dionisio 16, 1953, 27-63; C.R. Post, The Dramatic Art of Menander, 

HSCPh 24, 1913, 111-45; F.H. Sandbach, Menander's Manipulation of Language for Drama- 

tic Purposes, in Entretiens Hardt XVI: Ménandre, Vandoeuvres-Genève 1970, 113-36 (poi 

Sandbach 1970); Webster 1974, cap. V: The Tragic Code, 56-67. 

52 Cf. Prato 1983, 26 s. Nello stesso volume, cf. R. Sardiello, Le «soluzioni» nel trimetro menan- 

dreo, 80, nota 49, dove è riportato l'elenco dei diminutivi in «soluzione» usati da Menandro. 

53 Cf. Prato 1983, 29 s. 
54 Cf. Prato 1983, 26. 
55 Cf. Prato 1983, 24 s. 
56 Cf. Prato 1983, 27 ss. e passim; sull'alto numero delle «soluzioni» in Menandro, cf. il citato 

capitolo di R. Sardiello in Prato 1983, 37-161. 

57 Un'analisi dei verbi composti con preposizione si trova nel cap. III di Prato 1983, 163-313, a 
cura di P. Giannini e E. Pallara. Nel repertorio è riportato anche il verbo composto ÈxtpÉ@uw, 

equivalente, secondo gli estensori del capitolo, al semplice Tp£@w. Nonostante le attestazioni 

letterarie epiche e tragiche, il verbo composto è considerato come dovuto all'influenza della prosa 

del IV secolo e in particolare di Platone, Lisia e Senofonte. 
58 Cf. Sandbach 1970, 123 s. 
59 Cf. Prato 1983, 20 e nota 7. 
60 Cf. Prato 1983, 21. 

- 255 -



alla lettura6!, È noto l'aneddoto riportato da Plutarco, secondo il quale Menandro 
rispose ad un amico che la commedia per il concorso teatrale imminente era ormai stata 

scritta, in quanto l'intreccio era già stato creato; occorreva soltanto aggiungere i 

versiculi (ottyid1ua)62. Come conseguenza della preferenza accordata al contenuto e 

agli effetti teatrali rispetto alla forma, risulta che in Menandro non si riscontra quel 

a6vos costante con il quale gli alessandrini e i retori di età ellenistica sottoponevano 

ad un continuo lavoro di cesellatura le loro opere‘3. La compresenza di espedienti 

stilistici diversi - ora presi dal linguaggio parlato o prosastico, ora dalla tradizione 

letteraria aulica - è legata soprattutto alla volontà di creare una diversa atmosféra nei 

vari momenti in cui si svolge l'azione della commedia. Tale giudizio, condiviso per 

esempio dal SandbachÉ4, riprende la valutazione già espressa da autori antichi come 

Plutarco5 e Quintiliano‘6. La frammentarietà dello =evohòyosg rende purtroppo 

impossibile stabilire quale di questi diversi procedimenti formali fosse stato adottato 

nel passo in questione e nella commedia nella sua totalità. 

Questo è dunque lo status quaestionis’. Alla complessità degli elementi riportati è 

possibile aggiungere un altro dato che merita di essere tenuto nella dovuta 

considerazione: la testimonianza della versione armena. 

3.1. La testimonianza della versione armena 

In corrispondenza della lezione greca in questione, in armeno si legge k'aj abuci®8, 

neologismo segnalato dal Manandian in appendice alla sua edizione di Teone 

armeno®®. Nel termine composto k'aj abuci è possibile riconoscere la radice del verbo 

bucanem = gr. T0É@oW, unita tramite la -a- composizionale al prefisso k'aj, equivalente 

al gr. eU. Che l'avverbio o preverbo greco eÙ [£Ù-] sia reso in armeno con k'aj - è 

dimostrato da numerosi esempi (cf. M 130. 20 k'aj-azgut'iwn = gr. eb-aw6noia; M 

52. 26 k'aj -aboysk' = gr. eU-puets, per il quale cf. anche M 36. 6; 44. 13; 46. 5; 44. 

61 Cf. De eloc. 193; v. anche Prato 1983, 21, nota 10. 

62 Cf. Plut. De glor. Ath. 347 E-F e introduzione, 95 dell'edizione curata da G. Lachenaud per la 

"Collection des Universités de France", Paris 1981; cf. anche Prato 1983, 19 e F.H. Sandbach, // 

teatro comico in Grecia e Roma, tr. it., Roma-Bari 1979, 90. 

63 Cf. Prato 1983, 23. 
64 Cf. Sandbach 1970; sullo stesso tema, cf. anche $. Zini, /I linguaggio dei personaggi nelle 

commedie di Menandro, Firenze 1938; Prato 1983, 31 s. 

65 Cf. Mor. 853 e-f, 95, nota 1 dell'edizione a cura del Lachenaud. Il passo è stato discusso dal 

Sandbach e da F. Wehrli nel volume citato degli Entretiens Hardt, 1970, 113 e 139. 

66 Cf Quint. 10. 1. 69-71; v. anche A. Garzya, Menandro nel giudizio di tre retori del primo im- 

pero, RFIC 37, 1959, 237-52. 
67 Tengo a ringraziare il professor Vittorio Citti, i cui suggerimenti durante il Seminario bolognese 

{v. supra) mi hanno consentito di ampliare la presente analisi del passo menandreo. 
68 Cf M 96, 19. Il termine si presenta al genitivo, con una discrepanza morfologica rispetto al 

nominativo greco, forse per una sorta di attrazione da parte del genitivo precedente afn atk 'ati 
«di un uomo povero» che traduce il greco &vdpò6 sévntog «di un uomo povero». 

69 Cf. 247. 

- 256 -



15; etc.). È importante sottolineare che nelle opere di traduzione appartenenti al 

periodo della cosiddetta Yunaban Dproc' («scuola ellenofila» o «ellenizzante») di cui 

fa parte la versione di Teone”o, la resa dei prefissi greci è assai puntuale. ] traduttori, 

come è noto, colmarono la carenza di prefissi della lingua armena classica rispetto al 

greco coniando ex novo una serie di particelle equivalenti a ciascun prefisso greco7!. 

Le particelle neoformate furono usate sempre con una assai grande precisione nella 

traduzione di testi greci, tanto che sull'esame dell'uso differenziato dei vari prefissi 

armeni in corrispondenza di ciascun prefisso greco è stato basato un tentativo di 

classificazione interna delle opere della Yunaban Dproc' in gruppi cronologici’2, Nel 

caso di Teone, in particolare, la resa del preverbo greco Èx-— con i preverbi armeni art- 

0 (i) bac' è precisa. Al passo M 68. 1 si legge art-adrakan in corrispondenza del 

greco èx-Betix6s; al passo M 86. 28 si legge art-atur per gr. èÈt-d6t0v; ai passi M 

88. 2; 88. 9; 90. 2; 94. 19; etc. il verbo greco Èx-q£pw è reso in armeno con art- 

aberem; al passo M 104. 23 arm. bac'-apatmelov corrisponde al gr. È&È-nyoVpevos; 

etc. In nessun caso l'armeno Kk'aj - è usato in corrispondenza del greco Èx. 

Nel passo considerato, dunque, arm. k'aj - denuncia una lettura €Ù [e0-] nel testo 

di Teone, coincidente con la congettura proposta dallo Hirschig. La pressoché assoluta 

fedeltà con cui l'originale greco dei Progymnasmata è stato tradotto in armeno rende 

difficile pensare che il traduttore abbia deliberatamente modificato il senso di 

un'eventuale lezione originaria èx-teOpapuévos, rendendola con il preverbo k'aj- = 

gr. eÙ [eb-]. Il testo armeno dimostra, al contrario, che in un determinato ramo della 

tradizione greca dei Progimnasmi teoniani, ossia quello coincidente con il testo 

70 Sulla YUnaban Dproc', periodo particolare della letteratura armena caratterizzato da un ampio 

lavoro di traduzioni di opere greche, cf. Y. Manandian, Yunaban. dproc'a ew nra zarj- 

gac'man srjannera, Wien 1928 (poi Manandian 1928); A. N. Muradyan, Hunaban 
Dproc'o ev nra dera hayereni K'erakenakan terminabanut'yan stelcman 
gorcum, Erevan 1971. In lingue occidentali, cf. V. Calzolari, L'école hellénisante, in M. 

Nichanian, Ages et usages de la langue arménienne, Paris 1989, 110-30; Ch. Mercier, L'école 

hellénistique dans la littérature arménienne, REArm 13, 1978-1979, 59-75; A. Terian, The 

Hellenizing School. Its Time, Place, and Scope of Activities Reconsidered, in East of Byzan- 

tium: Syria and Armenia in the Formative Period, edd. N.G. Garsoian - T.F. Mathews - E.W. 
Thomson, Washington DC 1982, 175-86. Per una bibliografia dettagliata sulle diverse opere 
della «scuola ellenofila», cf. S. J. Voicu, La patristica nella letteratura armena (V-X sec.), in 

Complementi interdisciplinari di patrologia, a c. A. Quacquarelli, Roma 1989, 669-75; M.E. 

Stone - C. Zuckerman, A Repertory of Published Armenian Translations of Classical Texts, 
Jerusalem 1995. 

7! Cf H Aéeryan, Hayoc'lezvi patmut'yun, ll, Erevan 1951, 162 ss. 
72 Cf. Manandian 1928. La cronologia suggerita dal Manandian e, in particolare, la suddivisione in 

quattro fasi sono state criticate dal Terian che, nell'articolo citato supra, propose una suddivisio- 

ne delle opere della Yunaban Dproc' in due gruppi, corrispondenti a due periodi cronologici di- 
stinti: il primo comprenderebbe le opere dei quattro gruppi stabiliti da Manandian, mentre il se- 
condo sarebbe da identificarsi con le opere tradotte da Stefano di Siunik' nell'VIII secolo. Tra i 
lavori recenti sulle caratteristiche linguistiche della Scuola Ellenofila, cf. J.J.$. Weitenberg, 

Linguistic Continuity in Armenian Hellenizing Texts, Muséon 110, 1997, 447-58. 

- 257 -



presupposto dalla versione armena’3, nel passo menandreo citato da Teone era attestata 

la lezione _t-:fi teBpauuEvog (o ev-1tEBpanuévog). Si tratta forse della lezione 

originale di Teone? È, al contrario, una corruzione dell'originale èx-teOpaLuévoc, 

già avvenuta all'epoca della traduzione dei Progymnasmata e passata, di conseguenza, 

anche al testo armeno? Le considerazioni sopra esposte ci inducono a ritenere la prima 

ipotesi più plausibile. All’epoca in cui la prima versione del presente lavoro è stata 

scritta74, l’edizione dei frammenti di Menandro a cura del Koerte attestava il participio 

èxteBpanunuévosg. In fase di aggiornamento del nostro contributo, abbiamo verificato 

che nella recente edizione di Kassel e Austin è stato al contrario accolto 

l’emendamento dello Hirschig eV teBpauévog, ovvero la lezione confortata dalla 

versione armena. Nell’apparato, d’altronde, i due editori fanno un esplicito riferimento 

alla testimonianza dell’armeno. Questo esempio ci offre l’occasione per sottolineare 

l'importanza della collaborazione fra orientalisti e classicisti nella fase di preparazione 

dell'edizione critica di testi greci tradotti in lingue del Medio e Vicino Oriente. Soltanto 

un lavoro d'équipe può garantire un completo e proficuo ricorso alle versioni in lingue 

orientali per la restituzione dei classici75. 

Genève Valentina Calzolari 

73 Secondo il Bolognesi, la versione armena dipende direttamente dall'archetipo del testo greco: cf. 
Bolognesi - Patillon 1997, 64-67. Pur senza identificarsi con nessuno dei manoscritti greci noti, 

il testo armeno presenta il maggior numero di coincidenze con il cod. L (Laurentianus Plut, 55. 
10): cf. Bolognesi 1962, 231-35. 

74 Vd. supra, nota iniziale del presente lavoro. 

75 Su questo tema (il recupero dei testi classici nelle traduzioni in lingue orientali), dal 1983 al 

1998 sono stati organizzati in diverse Università italiane quindici seminari, nell'ambito di una 
ricerca di interesse nazionale sostenuta dal Ministero dell'Università e della Ricerca Scientifica e 

Tecnologica (Fondi 40%). Gli Atti di alcuni di questi seminari sono stati pubblicati (di altri si 
attende la stampa): cf. L'eredità classica nelle lingue orientali, a c. M. Pavan - U. Cozzoli, 

Roma 1986 (Seminari del 1983 e del 1984), Autori classici in lingue del Vicino e Medio Orien- 

te, a c. G. Fiaccadori, Roma 1990 (Seminari del 1985 e del 1986); La diffusione dell'eredità 

classica nell'età tardoantica e medievale. Forme e modi di trasmissione, a c. A. Valvo, Ales- 

sandria 1997 (Atti del Seminario Nazionale, Trieste, 19 - 20 settembre 1996); La diffusione 

dell’eredità classica nell'età tardoantica e medievale, Il “Romanzo di Alessandro” e altri 

scritti, a C. R.B. Finazzi - A. Valvo, Alessandria 1998 (Seminario del 1997). Sulla tradizione 

indiretta di autori classici greci in lingue orientali, v. anche R. Tosi, Srudi sulla tradizione indi- 
retta dei classici greci, Bologna 1988, 48 s. 

- 258 -



EDUARD NORDEN, L’ENEIDE DI VIRGILIO ALLA LUCE DEL SUO 

TEMPO* 

Sono molteplici i sentimenti che a distanza di un secolo può provare il lettore di 

questo saggio, limpidamente reso in italiano dal compianto Mario Martina, filologo di 

grande acume. All’ammirazione per la straordinaria competenza di Norden è infatti 

difficile non accostare la meraviglia per l’approssimazione di alcune categorie critiche 

impiegate. 

Dopo un breve excursus iniziale dedicato a fissare le età diverse della critica 

virgiliana, o meglio i modi diversi di leggere il poema di Virgilio, Norden si accinge a 

discutere le interpretazioni più recenti e moderne, ma di fatto ne discute una sola, quella 

avanzata da Heinrich Georgii in un Programma ginnasiale di Stoccarda dell’anno 

1880. Norden fa bene a richiamare l’attenzione su questo scritto oggi dimenticato, fa 

bene anche a prendere in seria considerazione (per poi smontarle) le idee che vi sono 

espresse, ma farne una sorta di filo conduttore polemico che percorre gran parte del 

lungo saggio è davvero eccessivo. Georgii è studioso benemerito della scoliastica 

virgiliana!. Ma un suo scritto che contiene un’interpretazione complessiva del poema 

virgiliano, uno scritto dichiaratamente destinato alla scuola, si propone come 

occasionale sia all’interno della produzione più scientifica dello stesso Georgii, sia 

nello sviluppo della critica virgiliana. Eppure il sorprendente rifarsi di Norden al 

saggio di Georgii è in gran parte giustificato dal panorama degli studi virgiliani del 

tempo. Il fatto è che la grande filologia tedesca di fine secolo, pervasa dall’entusiasmo 

positivistico, che la stava portando a dotare il nostro mestiere filologico di alcuni 

strumenti ancor oggi insostituiti, era poco propensa alla critica letteraria in generale. 

Vediamo brevemente di comprenderne il perché. I] tecnicismo che caratterizzava gli 

studi filologici del tempo, animati dall’aspirazione di estendere alle lingue antiche, alla 

metrica e alla critica del testo lo spirito scientifico del positivismo, li faceva rifuggire 

dalle grandi problematiche dell’interpretazione letteraria. L’atteggiamento si presentava 

particolarmente negativo nei confronti della letteratura latina. Su di essa pesava ancora 

il pregiudizio romantico della mancanza di originalità, e il trascorrere dall’età roman- 

tica a quella del positivismo non aveva fatto altro che produrre un aggravarsi della 

situazione. Infatti tra gli studi specialistici diffusi in quel periodo prosperavano gli 

esercizi di Quellenforschung, sempre più precisi e analitici. Così negli studi virgiliani, a 

opera soprattutto di P. Jahn?, si andava affermando un filone specifico di ricerca, che 

mirava a ‘smontare’ ogni singolo verso di Virgilio, per distinguervi i debiti che portava 

" Ed. Norden, Virgils Aeneis im Lichte ihrer Zeit, NJA 4, 1901, 249-82 e 313-34. 

1 Basti ricordare i suoi contributi più famosi, Die antike Aneiskritik aus den Scholien und 
anderen Quellen, Stuttgart 1891 e l'edizione teubneriana del commento di Tiberio Claudio 

Donato, Leipzig 1905-1906. 
2 Sulla figura e il carattere dei lavori virgiliani di questo filologo, oggi pressoché dimenticato, mi 

permetto di rimandare a quanto scrissi in Maia 25, 1973, 309. 

LEXIS 17/1999 - 259 -



nei confronti dei modelli soprattutto greci. Come sì sarebbe potuto prender lo spunto 

da studi siffatti per compiere una rivalutazione complessiva del poema? 

Le eccezioni a un atteggiamento così angusto erano fino allora poche? e di scarsa 

incidenza, anche se per gli anni immediatamente successivi la straordinaria personalità 

di alcuni latinisti stava per provocare un’importante inversione di tendenza. Per 

Virgilio c’era da attendere veramente poco. Ma per allora Norden aveva almeno 

parzialmente ragione a non trovare interlocutori diversi per il suo tentativo di 

interpretazione complessiva dell’Eneide. 

Qualcosa - si diceva - andava maturando e qualcosa Norden intuì. Le Plautinische 

Forschungen dì Leo sono uno di quei libri che fanno annoverare il suo autore tra i 

massimi interpreti della letteratura antica. Fr. Leo fu infatti non solo grande editore di 

Seneca tragico e dî Plauto, non solo straordinario esegeta soprattutto plautino, ma un 

grande interprete delle origini della letteratura latina. La sua storia letteraria di Roma 

antica rimase purtroppo incompiuta all’età di Silla4, ma costituisce ancor oggi per tutto 

l’arco di tempo dalle origini alla fine del Il sec. a.C. un manuale critico fondamentale. 

Ora le idee di base e anche alcune interpretazioni di singoli brani, di cui è cosparsa 

quella storia letteraria, risalgono alle Plautinische Forschungen. Fu in particolare nel 

capitolo III di questo splendido studio che Leo fissò alcuni dei tratti fondamentali della 

poesia latina delle origini. Ad esempio la definizione della traduzione artistica di Livio 

Andronico come invenzione poetica geniale e di livello sofisticato è un patrimonio che 

resta pressoché intatto nella visione critica odierna. Così è anche in generale per i 

rapporti tra i primi autori latini e i modelli ellenistici e per molte altre cose. 

Dunque in apparenza Norden fa bene a prendere spunto da quell’opera di grande 

interpretazione letteraria compiuta da un filologo, ma, traendo da questo lavoro un 

accenno al carattere romantico dell’età di Cesare e Augusto, rischia di usare una 

categoria critica inesatta e fuorviante. Innanzitutto «der romantische Zug», che Leo 

individuava nelle suddette età”, era colto non nell’ambito di un profilo storico- 

letterario, ma nella storia della tradizione di Plauto. Quindi la cura per i testi plautini 

sarebbe particolarmente viva in quel periodo per il culto romantico delle origini. 

Lasciamo pure che l’antico non sempre sono Îe origini e che l’amore dell’antico è 

un tratto in cui non si può certo né identificare né esaurire un atteggiamento romantico. 

11 fatto più importante è che, come Norden stesso è costretto ad ammettere a più riprese 

nel corso delle sue analisi, di queste due età la seconda almeno non si può certo 

3 Fra queste va ricordato almeno Th. Pltiss, Vergil und die epische Kunst, Leipzig 1884, una let- 
tura e interpretazione di alcuni episodi dell'Eneide concentrate sull'arte virgiliana. Cf. infra n. @. 

4 F. Leo, Geschichte der ròmischen Literatur, I, Die archaische Literatur, Berlin 1913, seguita 

dal capitolo, pubblicato postumo e incompiuto, Die ròmische Poesie der sullanischen Zeit, 
Hermes 49, 1914, 161-95 = Ausgewdhlte kleine Schriften, 1, Roma 1960, 249-82. 

5 L prima edizione, dalla qualqowiamente cita Norden, era uscita a Berlino nel 1895 e l'espres- 

sione vi si trovava a p. 23. È opportuno ricordare che nella II edizione (Berlin 1912) Leo 
aggiunse al passo citato da Norden una nota di citazione del saggio stesso di Norden (p. 24 n.3), 

mostrandosene evidentemente compiaciuto. 

- 260 -



considerare romantica. Ogni utilizzazione dell’antico era soppesata attentamente per un 

disegno politico e ideologico ben preciso: questo è evidente nel programma compiuto 

dell’età augustea, ma anche prima in quello incompiuto dell’età cesariana. D’altronde 

quando un autore satirico come Varrone, oppure Cicerone nel Brurtus, si rivolgono 

quasi con ossessione verso il passato per esaltarne le buone qualità, è soprattutto 

l’odio o il disprezzo per il presente che li guida. È vero, nell’età di Cesare, dopo circa 

cento anni di guerre civili, la nausea del presente aveva colpito intellettuali e no. La 

stessa interpretazione moralistica della crisi politica (si pensi a uno storico come 

Sallustio) comportava di riflesso il rimpianto del passato, anche se sarei portato a citare 

testi diversi in relazione a uno spirito romantico. Non tanto Varrone menippeo o 

Cicerone, che attingevano probabilmente a schemi di pensiero già ben radicati nella 

cultura ellenistica, ma piuttosto Catullo del carme 64, il quale sosteneva il rimpianto per 

l’età degli eroi (questa sì un’età delle origini assimilabile agli ideali romantici) con la 

carica di un forte individualismo sentimentale, quello stesso manifestato nei suoi carmi 

d’amore. 

Ma tutto questo è davvero difficile rintracciarlo nell’età augustea, nella quale il culto 

dell’antico sembra tutto soppesato e calcolato attentamente. Tanto più che nel discorso 

di Norden non si trova alla fine un grosso vantaggio nel valutare l’Eneide alla luce di 

questo tratto romantico. La polemica, in gran parte giusta, contro Georgii, che negava 

un po’ ingenuamente il carattere propriamente augusteo del poema, porta per reazione 

ad accentuare il culto dell’antico anche al di là delle intenzioni dello stesso Norden. 

Tutto infervorato nella sua puntuale revisione esegetica, il filologo non si avvede allora 

che gli erano scivolati via i tratti del poema virgiliano realmente riconducibili a una 

matrice romantica, quel diffuso sentimentalismo nella narrazione dell’Eneide che la 

rende tanto originale rispetto al modello omerico. 

Dunque, per arrivare a un’interpretazione più soddisfacente del poema, Norden 

aveva ancora bisogno di essere sollecitato da una scossa più profonda, ma non per un 

punto fondamentale, quello dell’originalità. Affrontato piuttosto affrettatamente nelle 

ultime pagine del saggio, il problema dell’originalità di Virgilio non sembra costituire 

né un punto fondamentale, né una difficoltà insormontabile. Norden lo presenta nella 

consapevolezza più piena delle idee degli antichi al proposito. La poetica è quella 

callimachea dell’àaudotupgov ovdèv deidw, forse una prospettiva un po’ angusta 

per la poesia virgiliana, ma il fatto che per gli antichi era molto più importante 

collegarsi ai predecessori di un genere letterario piuttosto che badare a essere originali 

è colto con grande lucidità e perfettamente esplicitato. 

Dopo due anni arrivò finalmente la scossa decisiva per una nuova valutazione di 

Virgilio. In un colpo solo nella Virgils epische Technik di Richard Heinze® tutte le 

insufficienze dell’interpretazione virgiliana del tempo, anche quelle affiorate nel saggio 

6 È appena il caso di ricordare che proprio grazie a Mario Martina ne abbiamo oggi una bella tradu- 

zione italiana, Bologna 1996. 

- 261 -



di Norden, vennero superate definitivamente. È Norden? Per una coincidenza della 

storia nello stesso 1903 donava agli studi virgiliani e latini in generale lo strumento 

esemplare costituito dal commento al libro VI dell’Eneide”?. 

Al termine del commento, prima delle preziose e fondamentali appendici sulla 

lingua e lo stile virgiliani, è inserita una Schlussbetrachtung iber die gesamte 

Komposition, una considerazione della struttura del libro VI, che renda conto 

dell’intrecciarsi dei motivi fondamentali, precisando gli elementi che disegnavano la 

tensione e la dialettica tra passato e futuro nel poema. Queste pagine, che dovrebbero 

costituire nell’opera di Norden il superamento del momento analitico (e che per la 

verità non riescono a evitare un’impressione di estraneità rispetto al resto dell’opera), 

hanno una breve premessa® in cui Norden prende atto dell’uscita, pochi mesi prima, 

del libro di Heinze. La comparsa dell’opera di Heinze è accolta con un gesto di 

cortesia cavalleresca: i lavori dei due filologi si dovevano porre come complementari 

l’un con l’altro e, così come nella Virgils epische Technik sì era evitata per lo più 

l’analisi del testo troppo minuta, allo stesso modo dal Norden sono trattati molto 

cursoriamente i problemi che investono le concezioni estetiche di Virgilio. Era questa 

di Norden una sorta di sanzione che le opere di quei due giganti della filologia si 

rendevano complementari e distinte l’una all’altra°. Ma forse era anche la rinuncia a 

perseguire la linea di studi del suo saggio L'Eneide di Virgilio alla luce del suo tempo. 

Di fronte alla dimensione dell’opera di Heinze egli si dovette sentire più che mai 

estraneo a quel tipo di interpretazioni e nello stesso tempo dovette avvertire tutta - 

l’insufficienza dello studio pubblicato appena due anni prima. 

Quando parecchi anni dopo Norden si riaccosterà a Virgilio per un’occasione 

ufficiale, il bimillenario della nascita, lo farà con un saggio splendido, una lettura del 

mito di Orfeo e Euridice nel libro IV delle Georgiche!?, che consapevolmente o no era 

debitrice a Heinze della sua metodologia critica: è tutto un altro versante quello in cui 

ancor oggi il commento al libro VI dell’Eneide fa scuola di filologia. 

Pisa Alessandro Perutelli 

7 Ed. Norden, P. Vergilius Maro. Aeneis Buch VI, Leipzig 1903. 

A p. 342 della prima edizione del 1903. 

9 Per le reazioni all'uscita del lavoro di Heinze rimando all'art.cit., Maia 25, 1973, 309 ss. Si deve 

aggiungere - mi segnala amichevolmente A. Cavarzere - che Th. Pliùss, Das Jambenbuch des 

Horaz im Lichte der eigenen und unseren Zeit, Leipzig 1904, arieggia nel titolo quello del 

saggio virgiliano di Norden e si riferisce alle opere virgiliane di Heinze e Norden (di cui però 
mostra di non conoscere ancora il commento al libro VI dell'Eneide) a pp. 6 s. Pliss, lo stesso 

autore della monografia virgiliana citata supra alla n. 3, aveva discusso alcuni aspetti del saggio 

di Georgii del 1880 in Zur Erkldrung der Aeneis, Fleckeisen Jahrbiicher fir classische 

Philologie 28, 1882, 403-21 (specif. 411 ss.). 

10 Orpheus und Eurydice. Ein nachtràgliches Gedenkblatt fiir Vergil, SPAW, Berlin 1934, H.6 = 
Kleine Schriften zum klassischen Altertum, Berlin 1966, 468-532. 

-
)
 

- 262 -



L’ENEIDE DI VIRGILIO ALLA LUCE DEL SUO TEMPO 

1. Introduzione. 

La storia dell’interpretazione del poema virgiliano ha attraversato tre fasi. La prima, iniziatasi 
molto presto, fu quella dell’esegesi mitico-allegorica, che ebbe come suoi massimi cultori Fulgenzio, 

nell’età di transizione dall'Antichità al Medioevo, e, nel Medioevo vero e proprio, Dante. Seguì, a 
partire dal Petrarca, un tipo di approccio di natura estetica che, condotto sulle prime in modo intuitivo 

e poi con metodo consapevole e sicuro, mise al bando l’allegoria per dedicarsi interamente, incurante 

dell'esegesi di dettaglio o dei contenuti concettuali complessivi del poema, alla maestosità della 
lingua e del verso. A questo atteggiamento, troppo unilaterale, che caratterizza la critica degli 

umanisti tenne dietro, a partire dalla seconda metà del XVIII secolo, una reazione che riguardò, fra gli 

altri autori, anche Virgilio: questa fase interpretativa può essere chiamata storico-critica; trascurando la 

forma esteriore, si tornò a indagare i contenuti concettuali che stavano alla base del poema, ma non 

più, alla stregua della tarda Antichità e del Medioevo, tramite escogitazioni fantasiose, bensì 

ricorrendo a una approfondita e rigorosa esegesi linguistica e storica. Questo tipo di approccio, benché 

i suoi cultori abbiano prestato assai poca attenzione all’estetica della forma finendo con lo smarrire di 
nuovo importanti acquisizioni degli umanisti, deve nondimeno essere privilegiato sul piano 

scientifico, e ciò a maggior ragione in quanto l’Eneide rientra nel novero di quelle opere latine, tutto 
sommato non numerose, che sono saldamente radicate nel proprio tempo e perciò riescono 

intellegibili solo grazie ad esso. 

L’avvio a questo tipo di interpretazione dell’Eneide, che una volta si chiamava «politica» - a 

quanto risulta dalla panoramica di Heyne (Il* 27ss.) [= P. Vergilius Maro varietate lectionis et perf. 

adnotatione illustratus a Chr. G. Heyne, curavit Ph. Wagner, Il, Lipsiae-Londini 18324, 22 ss.] - 
sembra essere stato dato dall’abate Vatry nel suo Discours sur la fable de l’Enéide del 1753!. 
Prendendo le mosse dai celebri passi dell’Eneide nei quali la persona di Augusto è implicata 
nell’azione, per il tramite di visioni o profezie, egli giunse alla conclusione che «l’obiettivo 
dell’Eneide, a suo giudizio, era quello di persuadere i Romani che dovevano sottomettersi alla 

sovranità d(i qu}ell’uomo che per natali, capacità personali, favore della fortuna, fosse degno di essere 
loro sovrano, cioè di sottomettersi alla sovranità di Augusto». Su questa strada si misero altri che, 
correggendo un poco l’opinione appena riferita, ravvisarono l’obiettivo dell’Eneide nella volontà di 

attenuare, attraverso una legittimazione della monarchia di Augusto, l’amarezza dei cittadini esacerbati 
per la perdita della libertà, mentre altri ancora videro in Enea il modello di legislatore e fondatore. 

Contro tale interpretazione, sbagliata se formulata in questi termini, sono insorti quei dotti che 

pretendono di dare ai riferimenti ad Augusto un valore puramente marginale e riducono l’intenzione 
del poema a una celebrazione della romanità. «Secondo costoro, con il suo poema su Enea, Virgilio 

mirò a infiammare i Romani a dedicare rinnovate energie per rendere Roma ancora più grande e 
costituire un impero universale. In Enea, egli volle raffigurare un ideale di eroismo romano, 

consistente in una sintesi di coraggio razionale associato a purezza di costumi. Come nelle 
Georgiche sono cantate le domesticae virtutes dei Romani, così nell’Eneide sarebbero cantate le 
loro publicae virtutes. Inoltre, scegliendo un personaggio come Enea, Virgilio sarebbe riuscito a 
trovare la maniera migliore per additare Augusto come l’uomo eletto dal destino per riportare la 
grandezza del nome romano al suo culmine e restituire ai Romani, dopo aver posto fine alle guerre 
civili, l’orgoglio del loro impero»2. Con questa linea interpretativa si è dichiarato sostanzialmente 

d’accordo un benemerito della storia degli studi virgiliani, H. Georgii, in un Programma ginnasiale di 
Stoccarda dell’anno 1880 intitolato La tendenza politica dell'’Eneide di Virgilio, il più acuto fra i 
contributi che sono stati dedicati al problema. La prima parte della sua ricerca è caratterizzata in senso 
sostanzialmente polemico. In modo pienamente convincente egli respinge la tesi di una tendenza 

! Prodromi ci sono, tuttavia, già nel Medio Evo (cf. D. Comparetti, Vergil im Mittelalter, tr. 

ted., Leipzig 1875, 164, 1. 200), anzi addirittura nell’Antichità, cf. Serv. ad 6. 752. 

Georgii, nello scritto che verrà citato fra poco, p. 264 s. 

- 263 -



«monarchica» dell’Eneide; in effetti tale espressione si rivela già assurda sul piano storico: infatti, per 
quanto si possa definire principato o monarchia la signoria di Augusto, è comunque altrettanto certo 

che un poema di dichiarata tendenza monarchica sarebbe andato contro un principio basilare della 

politica augustea, quello di rispettare formalmente il regime repubblicano. Georgii, poi, rifiuta anche 

la tesi di un’Eneide mirante alla «legittimazione dinastica» della signoria giulia: in effetti, enunciata 

in questi termini assoluti, essa è, come vedremo, erronea. Nella seconda parte, Georgii prende 

posizione a favore della tesi opposta, quella cioè secondo la quale l’Eneide sarebbe un’esaltazione del 

popolo romano, precisandola, attraverso un’analisi approfondita di singoli passi del poema, nei 
seguenti termini: il poeta, a suo giudizio, ha voluto raffigurare in Enea il ruolo dominante del popolo 

romano sulla scena mondiale così come preconizzato dagli oracoli, e quindi la componente 

provvidenziale nella storia romana, dalla distruzione di Troia fino al presente. «Al contrario,» - egli 
dice a p. 31 s. «al di là della prima impressione che può insorgere dalla frequente menzione dei Giulii 
e di Augusto, ad una analisi più precisa, non siamo riusciti a convincerci che l’Eneide sia stata 

composta per rendere un servigio alla monarchia augustea. Augusto è celebrato solo in quanto ha 

salvato la situazione romana da un deplorevole disordine, ha instaurato la pace mondiale e ha 

richiamato il popolo romano al suo compito. Ma il suo non è che un capitolo, anche se il più 
glorioso, della storia romana, che è immaginata dal poeta come il momento centrale della storia 
dell’umanità. L’Eneide è un poema nazionale e patriottico, non augusteo e cortigiano». 

Per quanto, in generale, si debba essere grati a Georgii per la sua critica alla tendenza di esegeti 

antichi e moderni a spiegare l’Eneide come mera poesia cortigiana, d’altra parte personalmente non 

posso considerare giusto il risultato cui egli è pervenuto. Nel reagire a tale tendenza egli si spinge 

troppo oltre, ansioso com’è di relegare ad un livello di modestissima importanza quei riferimenti ad 

Augusto da lui stesso peraltro riconosciuti innegabili, ricorrendo ad argomenti, come mostreremo in 

seguito, inaccettabili. Che la discriminazione fra componente nazionale e componente augustea non 
sia corretta sarà dimostrato sotto (capp. IV e V): è appunto la reciproca compenetrazione delle due 
componenti, il loro pervadere ogni aspetto della vita e della letteratura, a dare all’età augustea la sua 

particolarissima impronta. Ma per capire questo non si può circoscrivere l’analisi alla sola Eneide 
come fanno Georgii e quelli che l’hanno preceduto. Il tentativo di spiegare un’opera letteraria dal suo 
interno deve essere considerato, in linea di principio, legittimo; però il fatto che ogni prodotto 

intellettuale diventa pienamente intelligibile solo nel contesto dell’epoca nella quale è nato, resta 
valido anche per le creazioni dei poeti augustei, le quali si differenziano da molta altra produzione 
poetica latina proprio per il fatto di non essere anacronistiche imitazioni dei Greci, e di avere, al 

contrario, salde radici nel terreno della grande epoca che le ha prodotte. Nelle pagine che seguono si 

tenterà, quindi, di dare una valutazione complessiva dell’Eneide secondo questa ottica. Nel far ciò sarà 
necessario prenderla un po' alla lontana e toccare dati di fatto noti che però, solo per il fatto di essere 
inquadrati in un nuovo contesto, possono ricevere in taluni casi qualche nuova luce. 

I. L'atmosfera del tempo della rivoluzione. 

Gettare sguardi di nostalgico rimpianto verso una generazione del passato che si presume essere 
stata migliore e più felice è una caratteristica comune a tutte le nazioni di ogni epoca, che è stata 
oggetto di una ampia trattazione da parte di Otto Seeck in uno dei suoi brillanti saggi’. Naturalmente, 

questa inclinazione è tanto più marcata quanto piu forte nel carattere nazionale predomina la mentalità 
conservatrice. Quanto ostinatamente i Romani con la loro mentalità ancorata al passato abbiano 

rifiutato qualsiasi forma di cambiamento nel campo della religione, della letteratura e soprattutto del 

diritto, è noto: di conseguenza, così come presso molti altri popoli, anche presso di loro, a ogni 
rivoluzione religiosa, letteraria, politica, è sempre seguito un movimento reazionario, e fra di loro lo 
spirito di modernità solo in modo impercettibile, quasi senza che se ne avesse coscienza e in un lungo 

3 Zeitphasen (Sequenze temporali) cap. 1: Unser Epigonentum (Il nostro epigonato), (Die Ent- 

wickelung der antiken Geschichtschreibung und andere populàre Schriften / Lo sviluppo della 
storiografia antica e altri scritti divulgativi, Berlin 1898, 248 ss.). 

- 264 -



arco di tempo ha potuto farsi strada. Come ovvio, presso ogni popolo (e in particolare presso uno 

così conservatore come quello romano) la tendenza reazionaria appare più forte nelle epoche in cui il 

nuovo coincide effettivamente con la corruzione, come ad esempio all’epoca delle guerre civili, 

durante le quali ogni principio morale è svilito e ia gerarchia dei valori è sistematicamente sovvertita. 

Noi siamo soliti etichettare tale stato d’animo sentimental-reazionario come «romanticismo». 

Comporta sempre dei rischi estrapolare dalla ben delimitata sfera che gli è propria un concetto che sia 

frutto dell’osservazione di determinati fenomeni e miri a spiegare determinati rapporti, e trasferirlo in 

altri contesti dove finisce per essere inevitabilmente ora troppo angusto ora troppo ampio; esigenze di 
carattere pratico raccomandano però di non modificare la terminologia storico-letteraria. A quanto ne 

so, il primo ad applicare alla letteratura romana il concetto di «romanticismo» è stato il Leo 

(Plautinische Forschungen, Berlin, 23): in poche magistrali righe, egli, adottando tale concetto come 

unità di misura, traccia un bilancio della letteratura dell’età cesariana e dell’età augustea, illu- 

minandole di una luce completamente nuova. Nelle pagine che seguono ho intenzione di sviluppare 

ulteriormente i suoi brevi cenni, che per me (unitamente a un motto di Buecheler che citerò più 

avanti) sono stati una chiave per comprendere l’Eneide: perciò, mi prendo la libertà di avvalermi a 
mia volta del concetto introdotto da Leo”. 

Una delle forme in cui più di frequente si manifesta il «romanticismo» è l’utopia. Sotto 

l’impressione delle atrocità della guerra perugina, Orazio compose nell’anno 40 il XVI epodo, nel 
quale esorta gli uomini migliori del proprio tempo ad abbandonare, come già avevano fatto una volta 

i Focesi, la patria e a dirigersi alla volta delle Isole dei Beati, verso le quali in passato aveva fatto 
rotta Sertorio. Più realistica ci appare l’utopia di Virgilio nell’ecloga IX che è composta nel 
medesimo anno dell’epodo oraziano, ma dopo la pace di Brindisi, e con palese allusione al 

componimento di Orazio”, sviluppa l’idea che dopo la stipulazione della pace per la patria sia 

imminente una nuova età dell’oro. | 
Questo componimento ci conduce ad un secondo aspetto del romanticismo. L’idillio è stato 

sempre e ovunque un tipico prodotto dell’atmosfera romantica: quello che la città con i suoi ritmi 
frenetici di vita ha perduto può ben averlo conservato la campagna, dove ciò che è antico e primigenio 

si mantiene più a lungo inalterato. È in questo stato d’animo che Virgilio, il quale alla vita deila 

capitale preferiva la solitudine della campagna, creò la maggior parte delle Bucoliche così come pure 
le Georgiche, il cui grande successo fu dovuto soprattutto al fatto che riassumevano quei sentimenti 
di cui tutti i contemporanei, al tempo delle guerre civili, erano imbevuti. Nelle Bucoliche il 
sentimento della natura è quasi del tutto sopraffatto da un eccesso di stilizzazione, ma nelle 
Georgiche si sprigiona di quando in quando così genuino da costituire uno dei maggiori motivi di 

attrazione del poema. Ciò che è caratteristico non è l’intimo rapporto con la natura in quanto tale, ma 

il fatto che sia espresso, e spesso in modo entusiastico, come nel celebre brano o /fortunatos nimium 
di 2. 458 ss.; negare alla poesia greca il sentimento della natura sarebbe togliere a quella la sua prima 

stagione; in ogni caso esso ha trovato espressione presso i poeti per la prima volta solo allorché 
l’individuo ha cominciato a smarrire lo stretto rapporto con l’anima della natura e delle sue divinità: 

4 Coincidente più o meno con la formulazione che ad esso dà D. Fr. StrauB, Gesammelte 

Schriften, a c. di F. Zeller, 1, Bonn 1876, 186: «La commistione di antico e nuovo mirante alla 

restaurazione del primo o alla sua migliore conservazione, in ambito religioso prevalentemente, 

ma anche in altri settori ... noi siamo soliti chiamarlo ‘romanticismo’». Cf. ibid., 187: «Le 

epoche in cui il romanticismo e i romantici possono affermarsi, sono quelle in cui ad una cultura 
invecchiata se ne contrappone una nuova... In tali momenti di svolta (cruciali) della storia 

mondiale individui nei quali sentimento e forza di immaginazione sopraffanno la timpida 
razionalità, anime dotate più di calore che di lucidità, ritorneranno sempre indietro al passato... 
Però, dato che nel contempo, in quanto figli della loro epoca, sono anche penetrati, ben più di 

quel che pensano, di quella modernità che avversano, segue che l’antico quale ad essi si 

rappresenta, non è quello genuino e originario allo stato genuino, ma qualcosa di spurio 

combinato con il nuovo». 
5 Cf. A. KieBling, Philologische Untersuchungen, Il, Berlin 1881, 117 e H. Usener, Sintfluth- 

sagen, Bonn 1899, 205 s. 

- 265 -



fu allora che il romanticismo dell’età ellenistica produsse i suoi fiori più belli, al cui profumo i poeti 
romani poterono ancora inebriarsi, con sentimenti di partecipazione e immedesimazione. 

C'’erano altri che, rassegnati al tramonto del proprio sogno politicoS, cercavano di consolarsi 
abbandonandosi a una visione del passato entusiasticamente idealizzata. Durante la guerra africana 

dell’anno 46, Cicerone scrisse il Brurus. Nella prefazione, egli deplora l’epoca in cui è costretto a 

vivere, e proclama felici gli uomini del passato, che, a suo dire, poterono godere fino alla fine dei loro 
giorni la gloria delle loro imprese e della loro saggezza, e afferma che l’idea di farli rivivere, di 
contribuire alla conservazione del loro ricordo, in mezzo a tante angosce, costituisce per lui un vero 

sollievo. Perfettamente in linea con questo stato d’animo è la convinzione, ricorrente in vari suoi 
scritti di contenuti anche molto diversi, che la generazione a lui contemporanea abbia malamente 
abbandonato la strada maestra che era stata dei padri. In forma ancora più marcata questo 

atteggiamento mentale ci si presenta negli scritti di Varrone, il quale nella sua lunga vita ha visto la 
sedizione cinnana e il regime sillano, la rivoluzione di Cesare e l’inizio del principato augusteo. 
Quando parla dei viri magni antiqui, egli riesce tuttora a comunicare all’odierno lettore un po’ del 
calore del proprio sentimento. Soprattutto nei frammenti delle satire, nei quali pare ancora di cogliere 
il senso di inquietudine e minaccia delle rivolte di Catilina e Clodio, ci si imbatte nello stesso tonante 

tunc... nunc, con cui già Catone il vecchio amava contrapporre il passato al proprio tempo; ovunque 

si nota il disagio dell’individuo che si sente quasi estraneo al suo presente, che ama poco i modemni, 
tanto nella vita che nella letteratura, e per questo, nonostante il rispetto per la sua erudizione, viene da 

loro messo in disparte come tipico laudator temporis acti, quasi fosse un arnese arrugginito. Quello 
che ci rende caro il vecchio Varrone e ci fa passar sopra le sue bizzarrie è la constatazione che egli 

lavora non solo con la testa ma anche con il cuore, anzi più spesso con questo che con quella, vero 
figlio in questo del romanticismo; con una propensione all'immaginazione e al sogno, soprattutto 

nell’ambito della filosofia, in cui fin da allora sulla conoscenza concettuale positiva cominciava a 
calare la penombra dell’irrazionale e a diffondersi una sensibilità visionaria e sognatrice; con un 
interesse vivissimo per ogni forma di soprannaturale, magari proveniente dalla Caldea o dall’Etruria. 
È sbalorditivo come sotto gli abiti del romantico che crede in una religione positiva spunti così 
spesso lo zoccolo del razionalista: quello stesso mondo dei vecchi dei, da lui ricostruito con certosina 
dedizione e pazienza e con genuino sentimento di ammirazione per la sua venerabile antichità, è lui 
stesso, poi, a distruggerlo in maniera crudele e spietata, dipingendolo, secondo gli autorevoli dettami 
della filosofia neostoica e accademica, come una invenzione di preti astuti che speculano sull’igno- 

ranza delle masse; «un buon cittadino, quindi, deve obbedire alle leggi, venerare gli dei, deporre offerte 

sugli altari, non imprecare, non calpestare l’altare domestico»: questi i precetti dell’antico libro 
contenuto nell’arca da lui riportata alla luce in un podere di sua proprietà (così come, secondo una 

autorevole tradizione, era accaduto in passato), però personalmente è più attratto dal dio dei Giudei che 
- come sapeva da Posidonio - era onorato nella natura senza immagini. Proprio questa incertezza ne fa 
un vero e proprio romantico, anche se, al contempo, continua in fondo, come dice Strauf (cf. supra, 

n. 4), a rimanere - pur senza volerlo e senza averne coscienza - anche un razionalista”. 

Un uomo come Varrone poteva tornare quanto mai utile a Cesare per realizzare il suo progetto 

destinato a diventare la base del nuovo edificio: vale a dire quel progetto di restaurazione religiosa che 

6 Si pensi, per fare qualche paragone con il mondo greco, all’Atene del IV sec. (Isocr. Areop. 29 s. 
e soprattutto Licurgo; cf. anche v. Wilamowitz, Aristoteles und Athen, 1 352) e alla Grecia 

dell’età degli Antonini (Erode, Pausania). Nell’Atene del IV sec. l’ideale utopistico di cui 

abbiamo trattato trovò la sua migliore espressione nell'atmosfera di indeterminatezza, spaziale e 
temporale, in cui la filosofia cinica amò immergere la storia di Anacarsi, un tema che ritorna di 
attualità nel periodo romantico dell’età imperiale. Un termine di confronto per l’idealizzazione 
dell'età regia a Roma di cui tratteremo più avanti può essere la celebrazione romantica di Teseo 
nell’Elena di Isocrate. 

7 1 rapporto fra romanticismo e razionalismo mi è divenuto chiaro soprattutto grazie alla 

trattazione pindarica del mito. Ma, mentre è emozionante vedere questo grande spirito battersi 
contro la corrente illuministica che finisce per travolgere inesorabilmente anche lui (ma senza che 
egli se ne avveda), è difficile alla lunga entusiasmarsi per Varrone e i suoi contemporanei, per i 

quali occuparsi del sentimento religioso è solo un trastullo. 

- 266 -



egli, pure da rivoluzionario agnostico, per ragion di stato (utilitas rei publicae) perseguiva®. Nello 

stesso modo in cui Bonaparte, con la più assoluta indifferenza verso ogni forma religiosa, sfruttò i 

fantasiosi trucchi del culto cattolico come utile strumento per realizzare i suoi piani politici, così 
Cesare si fece dedicare come pontefice massimo le Antiquitates divinae, «la summa teologica dello 

stato romano» (Mommsen, Ròmische Geschichte, III? 494). Ad altro autore egli commissionò un 

trattato specialistico: Granius Flaccus in libro quem ad Caesarem de indigitamentis scripsit 

(Censorino, De d.n. 3,2)) e un terzo gli era quantomeno legato sul piano personale: il Trebatius del 

trattato De religionibus (Gell. 7. 12, fra gli altri)?. 
Inoltre Cesare, come nel suo progetto di fondazione di una religione di stato volle basarsi su un 

antico cerimoniale, allo stesso modo anche in ambito politico - e la cosa è di particolare rilievo ai fini 

di questa nostra indagine - è riuscito a convogliare al servizio delle proprie mire monarchiche il 
«romanticismo» di cui era impregnato il suo tempo. Se da un lato egli volle richiamarsi 
ostentatamente all’antico periodo regio (a fianco delle antiche statue dei sette re sul Campidoglio 
raccomandò di mettere la sua come ottava e a fianco della statua di Romolo nel tempio di Quirino 
volle porre la propria e si esibì pubblicamente nella veste che si riteneva fosse stata quella dei re 
Albani), e pretese di essere investito della facoltà di creare nuove famiglie patrizie per rivitalizzare la 
nobiltà del periodo regio e della prima repubblica, ormai in via di estinzione, in contrapposizione alla 

nobiltà dell’oligarchia (cf. Mommsen, Rémische Forschungen, 1 122s.), d’altro canto - come 
possiamo desumere dagli esigui ma ugualmente significativi dati della tradizione - ha anche insistito 
sulla propria discendenza dagli antenati troiani di Roma. Per noi moderni è difficile capire che cosa 
questo significhi!0; è però un fatto che gli antichi in questa idea, in apparenza così fuori della realtà, 
vedevano racchiuso un concetto molto concreto: infatti, secondo una credenza diffusa, confermata da 

oracoli sibillini, ai discendenti di coloro che avevano messo in salvo da Troia le edicole degli dei era 
destinato il dominio del mondo. 

Sull’accoglimento della leggenda a livello ufficiale da parte dello stato romano!! ci sono 
conservate, grazie soprattutto alla tradizione annalistica, alcune notizie che - è vero - sono state spesso 

raccolte'2, ma che qui però devono essere ripetute con un paio di integrazioni al fine di poter 

8 C£ soprattutto G. Wissowa in Hermes 22, 1887, 42 ss. 

9 _ Pienamente in linea con le vedute di Cesare è in Sallustio la celebre esaltazione dell’età aurea 

della repubblica, il tempo in cui vivevano i religiosissumi mortalium (Cat. 9 ss., come pure, nel 

discorso pronunciato da Cesare, la solenne rievocazione dei maiores nostri). 

10 Agli uomini del Rinascimento, una delle forme più radicali di movimento di ispirazione 
romantico-reazionaria che ci sia mai stata, riusciva più facile: Enea Silvio faceva risalire il 
proprio casato ad Enea e a Silvio, i Massimi a Quinto Fabio, i Cornaro ai Cornelii e così via. 

!1 Questo solo aspetto ci importa qui, non tanto la vetustà della leggenda, di cui hanno ben trattato 

E. Wòmner, Die Sage von den Wanderungen des Aneas, Leipzig 1882, 522 e Fr. Cauer, De 

fabulis Graecis ad Romam conditam pertinentibus, Berlin 1884, 10 ss. (quella di A. 
Fòrstemann, Zur Geschichte des Aneasmythus, Magdeburg 1894, è invece una compilazione 

priva di valore). Quand’anche non si voglia ammettere che Stesicoro (cioè la Tabula Iliaca) e le 

citazioni dal cd. Ellanico e da Damaste di Sigeo (presso Dionigi di Alicamnasso 1. 72. 2 s.) siano 
testimoni attendibili (cf. K. Seeliger, Die Uberlieferung der griechischen Heldensage bei 
Stesichoros, 1. Progr. der Fiirstenschule, MeiBen 1886, 32 ss., di cui Paulcke cerca di ribaltare 

le conclusioni), nondimeno la testimonianza di Ecateo, secondo la quale Capua trae il nome àÒ 
Kadnvosg toD Towixoù (Steph. Byz. s.v.), prova che nel V sec. a.C. la leggenda delle peregri- 
nazioni di Enea verso Occidente comprendeva in ogni caso già la Campania. Ora, poiché in 

nessuna tradizione la leggenda aveva il suo punto d’arrivo in Campania, è verosimile che già al- 
lora arrivasse fino al Lazio (cf. Cauer L.c.). Se Aristotele (stando a Dionigi !.c. 3 s. e ad altri au- 

tori), al pari di Demetrio Poliorcete (secondo Strabone 5. 232) fa fondare Roma dai Greci (cf. C. 

v. Holzinger, Lykophrons Alexandra, Leipzig 1895, 62-64), ciò prova soltanto che la leggenda 
era ancora fluttuante; definitiva lo divenne solo con Timeo (vale a dire Lyk. 1226 ss.). 

12 Fra i modemrni, soprattutto da A. Schwegler, Ròmische Geschichte, I, Tiibingen 1853, 305 ss.; 

H. Nissen, JKIPh 1865, 383; Fr. Cauer, ib. Suppl. 15, 1887, 97 ss.; P. Haubold, De rebus 

IHiensium, Diss. Leipzig 1888. 

- 267 -



apprezzare nel modo giusto l’importanza che Cesare dava alla cosa. La circostanza più antica a noi 

nota sembra essere quella dell’anno 230 a.C., quando i Romani presero le parti degli Acarnani contro 

gli Etoli, con la motivazione che i primi sarebbero stati i soli fra i Greci a non partecipare alla guerra 
contro Troia!3. Circa nello stesso periodo“, i Romani promisero al re Seleuco amicizia ed alleanza, 

a condizione che esentasse dall’obbligo di tributi i loro parenti di sangue, cioè gli Hiensi. Nel 217 fu 

votato un tempio a Venere ad Erice, che venne dedicato nel 215. Nello scritto apocrifo delle cd. 

profezie marciane i Romani sono apostrofati quali Troiugenae, e nel 205 i Romani con ogni 

probabilità avranno avanzato la loro richiesta della statua di Cibele basandola sulla loro origine da 
Enea. Nello stesso anno, nel trattato con il re Filippo V, gli Iliensi ebbero l’onore di essere 

menzionati per primi. Attorno al 200 apparve il primo poema in cui la leggenda di Enea era 
rielaborata in senso nazionale romano, il Bellum Punicum!”. Dopo la disfatta del re Filippo nella 
seconda guerra macedonica (197), gli abitanti di Lampsaco, in una petizione rivolta al senato, misero 

in rilievo il rapporto di «fratellanza» con i Romani!$, chiaro riferimento alla leggenda troiana. 
Nell’anno 195, sui doni votivi collocati a Delfi, Flaminino designò se stesso e i Romani con 

l’appellativo di Eneadi. Nel corso della guerra contro Antioco di Siria, il pretore C. Livio Salinatore e 

il console L. Cornelio Scipione fecero un sacrificio ad Atena sulla rocca di Ilio (190), e alla 

conclusione della guerra agli lliensi furono donate due città (188). Nell’anno seguente, gli Iliensi 
ottennero la abrogazione di una misura adottata dai Romani a sfavore dei Lici. Nell'anno 84, Silla 
ricostruì Ilio che l’anno precedente era stata distrutta da Fimbria. Peso maggiore rispetto a queste 
singole notizie, che dobbiamo per lo più alla tradizione annalistica, ha il fatto più generale che i 
Romani hanno sfruttato la propria origine da Enea per dare una parvenza di legittimità ai loro 

interventi nelle faccende orientali!7, né più né meno di altri popoli che nell’accingersi ad assalire i 
nemici confezionarono comode tesi, in apparenza legittime, per giustificare una prassi di 
Realpolitik!8. Questo fattore è messo in chiara luce da Pompeo Trogo, quando nel citato incontro fra 
i Romani e gli Iliensi dopo la battaglia di Magnesia, immagina che cì sia stato un dialogo di questo 
tenore (Giustino 31. 8): «Fra Iliensi e Romani ci furono manifestazioni di gioia da entrambe le parti, 
in quanto gli Iliensi ricordavano che Enea e i duci che lo accompagnavano erano partiti dalla loro 

terra, e i Romani dicevano di esserne i discendenti; e la gioia generale era pari a quella fra genitori e 
figli che si abbracciano dopo lungo tempo. Gli Iliensi si congratulavano che i loro nipoti, dopo aver 
sottomesso l’Occidente e l’Africa, rivendicavano il possesso dell’Asia come proprio regno avito: 
dicevano di sopportare di buon grado che Troia fosse caduta, dato che risorgeva così fortunata!®. Dal 

13 Giustino 28. 1, tuttavia il dato non è del tutto sicuro. Questo intervento non impedì loro, 
comunque, di abbandonare gli Acarnani agli Etoli nel 211 (Livio 26. 24) e di costringerli di forza 
a staccarsi dall’alleanza con Filippo nel 197 {Liv. 33. 16 s.). Un’ulteriore conferma del fatto che 

essi si servivano di tale artificiosa teoria unicamente a scopi pratici, solo se poteva offrire uno 
schermo alla loro Realpolitik. 

14 Non è possibile essere più precisi, poiché è questione controversa se Svetonio (Claud. 25), il 

solo a menzionare il fatto, intenda Seleuco II Callinico (246-226) o suo figlio, Seleuco III 
Cerauno (226-222). Haubold op. cit. 24, 2 si risolve per il primo e colloca il fatto attorno al 

245; se così fosse, questa sarebbe la testimonianza più antica. 

15 Cf. F. Noack in Hermes 27, 1892, 435. 
16 AthM 6, 1881, 95; cf. Mommsen, Ràmische Geschichte, 1? 723. 

17 Cf. H. Diels, Sibyllinische Blàtter, Berlin 1890, 101 s. 
I8 Gli Ateniesi, ad esempio, fondarono Îe loro rivendicazioni sulla Megaride inventando che tale 

terra sarebbe stata ionica prima dell’invasione dorica, e legittimarono il possesso di Lemno con 
una presunta migrazione dall’Attica dei Pelasgi colà insediati; allo scopo di presentare la propria 
città come metropoli esclusiva degli Ioni d’Asia, di talune comunità peloponnesiache che 

avevano partecipato a migrazioni ioniche sostenevano che erano passate prima per Atene. 

19 Trogo sviluppa una pointe epigrammatica: 4P 9. 236 È xa\òv @heto nvpyos è Towiog, Î 
yà &v ènhoiw / ÎyÉp9n xdonou mavtòg dvacca mòAg. Cf. anche Aen. 1. 283 ss.; 6. 
838 ss. 

- 268 - 



canto loro i Romani non si stancavano di ammirare i lari della patria, la culla degli antenati, i templi 
e le statue20», 

Dell’invenzione, una volta che ebbe ricevuto il crisma dell’ufficialità, ben presto si appropriarono 
alcune famiglie di Roma per farsene belle con il lustro di una antica nobiltà. La ben nota faciloneria 
degli antichi nel trattare l’etimologia veniva in soccorso di questi sforzi: fu quindi facile mettere in 
rapporto gli Iuli con Ilo, il mitico fondatore di Ilio?!, poiché il nome Iulo differiva da quello di Ilo 
per un’unica lettera in più, unius litterae additione, cosa di per sé accettabile. 1l documento più 

antico che siamo in grado di addurre sull’accoglimento di questa genealogia è una testa di Venere che 

appare sulle monete dei Giulii intorno agli anni 154-13422, Ma fu soprattutto in età cesariana che 
crebbe l’orgoglio del casato. Attorno al 56 Lucrezio cominciò il suo poema con le parole Aeneadum 
genetrix, in onore della famiglia dei Memmii che millantava ascendenze troiane?*. 

La ricerca erudita si pose al servizio di questa idea. Varrone iniziò la propria opera 
storico-religiosa, dedicata nell’anno 47 a Cesare pontefice massimo, cominciando, dopo una 

prefazione di carattere generale, con il racconto della stella di Venere che avrebbe illuminato a giorno 

il tragitto di Enea fino al suo arrivo nel Lazio (Serv. ad Aen. 1. 382). Poco prima dell’anno 4624, 
Attico, moris maiorurn summus imitator, antiquitatis amator (Corn. Nep. Att. 18. 1), scrisse il suo 

Annalis nel quale dava conto delle proprie ricerche genealogiche, «in modo da darci la possibilità di 
conoscere l’origine degli uomini illustri» (Art. 18. 2); più o meno nello stesso periodo?”, egli attese, 

dietro richiesta di singole famiglie, alla compilazione di alberi genealogici gentilizi, quello dei Giunii 
per Bruto, quello dei Marcelli per Claudio Marcello (cos. 50), quello degli Aemilii, famiglia 
imparentata per via di adozioni con quelle dei Cornelii e dei Fabii, per Cornelio Scipione e Fabio 

Massimo (cos. 45) (Att. 18. 3 s.). In queste opere di Attico non si tenevano solo in considerazione 

quelle famiglie che facevano risalire la propria origine a Troia; di queste si Occupava, con particolare 
attenzione ai culti delle singole gentes (Serv. ad Aen. 5. 704, cf. 2. 106), il lavoro di Varrone De 

20  È tipico per la mentalità antica fondare una affinità di ceppo sull’identità di culto; la festa delle 

Apaturie in Atene e nella lonia, ad es.:, costituisce la prova dell’appartenenza al medesimo ceppo 

(Hdt. 1. 147). | 
21 Verg. Aen. |. 267s.: Puer Ascanius, cui nunc cognomen lulo Additur: Ilus erat, dum res stetit 

lIlia regno. Servio a questo passo: Occiso Mezentio Ascanium <sicut lulius Caesar scribit> 
lulum coeptum vocari <vel quasi ioBohkov id est sagittandi peritum vel> a prima barbae 
lanugine <quam iovAov Graeci dicunt> quae ei tempore victoriae nascebatur. Di quale Giulio 

Cesare si parli non si sa; a Lucio, l’autore di una disciplina augurale + 90 (cf. Teuffel-Schwabe 
199, 3) pensa Cauer op. cit!. (v. sopra n. 12), Kibler nella sua edizione di Cesare Ill 2 (Leipzig 

1897) p. 221, pone le parole fra gli Spuria et suspecta. Iì valore vocalico della i, quale è preteso 
dalla citata etimologia, non è documentabile prima di Virgilio (F. Buecheler, RhM 44, 1889, 

317), il quale non ne è stato però l’inventore. 
22 CF. E. Babelon, Monnaies de la république romaine, Il, Paris 1886, 9 ss. 

23 Verg. Aen. 5. 117 (da Varrone). È notevole, inoltre, che la più antica moneta con la testa di 

Romolo (che è anche l’unica di età repubblicana) sia un denario dell’edile C. Memmio coniato fra 

il 74 e il 50 a.C. (Cohen, Méd. cons. pi. XXVII Memmia 5). Questa rete di rapporti va ad 

aggiungersi a quelli riferiti da Marx nelle Bonner Studien, 1890, 115 ss. 
24 1a cronologia si ricava da Cicerone Brutus 11 s. Ivi, Cicerone dice di essere stato strappato alla 

sua letargia da una lettera dl Bruto e dallo scritto in questione di Attico, ma soprattutto da quella 
Jettera. Ora, tale lettera, come nota anche O. Jahn nel suo commento, è stata scritta nella prima 

metà del 47 dall’Asia, dove Bruto si era recato (cf. Drumann, Ròmische Geschichte, IV 25). E 

dopo tale lettera e prima della composizione del Brutus (inizio dell’anno 46) che apparve lo 

scritto di Attico, al quale l’autore aveva atteso per un lasso di tempo verosimilmente ampio, dato 
che Cicerone ad esso lo aveva sollecitato già nell’opera De republica (nell’anno 54, cf. Cic. 

Brut. 19). 

25 Q. Fabio Massimo + 45, C. Claudio Marcello + poco prima del 40 (Drumann II 401). 

- 269 -



familiis Troianis, della cui epoca di composizione purtroppo nulla sappiamo; da una glossa di Verrio 

Fiacco (Paulus 23M.) sappiamo che gli Aemilii si riconducevano, al pari degli /ulii, ad Ascanio. 

Ora, per tornare a Cesare, si può ben capire come egli, appartenente ad una famiglia che riteneva, 

prove alla mano, di discendere da Enea e che credeva di poter vantare come progenitrice una madre 

divina26, abbia voluto sfruttare ai fini della propria politica, che formalmente si rifaceva alle 

istituzioni della Roma più antica, la credenza nella missione divina della stirpe romana di ascendenza 
troiana. Già nell’anno 67, quando come questore intraprese il cursus honorum, in un’orazione funebre 

tenuta per la zia Giulia ebbe a dire (Suet. D. /u!. 6): «La famiglia di mia zia Giulia discende per parte 
di madre da re, e per parte di padre è imparentata con gli dei immortali. Poiché da Anco Marcio 
discendono i Marcii Reges (Marcia si chiamava la madre di Giulia), da Venere i Giulii e a questa gens 
appartiene la nostra famiglia. Quindi nella sua famiglia confluiscono la dignità regale, che fra gli 
uomini è il potere più alto, e la venerabilità degli dei, di cui i re sulla terra sono i rappresentanti». 

Avallando la propaganda cesariana, Castore di Rodi nei suoi Xpovixa, editi fra il 60 e il 50 a.C., 

accreditò la tradizione secondo la quale, dopo la morte di Enea, il regno era sì passato ai suoi 

discendenti italici, i Silvii, però Iulo, capostipite della casa Iulia, sarebbe stato insignito del 

pontificato massimo?7: formulazione importante, del cui significato in seguito dovremo occuparci in 

maniera più analitica. Su uno dei più antichi denari di Cesare è rappresentata la fuga di Enea28. Prima 
della battaglia di Farsalo egli sacrificò a Marte e a Venere, e fece voto a quest’ultima di erigerle, in 
caso di esito favorevole dello scontro (Appiano, b.c. 2. 68), un tempio che egli costruì nell’anno 46. 

Inoltre richiamò in vita l’antico gioco equestre degli adolescenti romani, che si faceva risalire alla 
cerimonia funebre in onore di Anchise e che per questo si chiamava Troiae lusus o semplicemente 

Troia (D. C. 43. 23)29. Quando, inseguendo Pompeo, giunse nella provincia d’Asia, con ogni 

probabilità visitò i luoghi dell’antica Troia; Lucano, il quale dà notizia della cosa (9. 950) lo presenta 

nell’atto di fare sul luogo un sacrificio, pronunciando le seguenti parole (990 ss.): «Divinità che 
abitate le rovine di Troia, e lari del mio Enea che ora avete stanza ad Alba e Lavinio, e sui cui altari 

ancora oggi arde la fiamma frigia, e tu, Pallade, sottratta agli sguardi dei mortali e conservata come 
pegno solenne nei penetrali del tempio, un illustre discendente della gente Giulia offre pii incensi ai 
vostri altari e vi invoca secondo il rito nell’antica sede: concedete felice corso alle mie imprese e io vi 

ridarò i vostri popoli; grati gli Ausonidi restituiranno a loro volta le mura dei Frigi e risorgerà una 
Pergamo romana». 1 singoli dettagli sono frutto dell’immaginazione del retore, però il fatto in quanto 
tale è desunto dalla tradizione (cioè Livio). Infatti, secondo Strabone 13. 594, Cesare concesse agli 

Iliensi, in virtù della parentela che lo legava a loro, importanti privilegi politici3o, e da Nicolao (v. 

Caes. 20)3! e Svetonio (D. Iul. 79) sappiamo che a Roma correva voce che Cesare fosse intenzionato 

26 In una epigrafe efesina degli anni 48/7 (CIG 2957) Cesare è detto è &1ò “Ageog xai 
’Aqppoditns Beòs tmpavije rai rowvòds 108 &vBpwzivov Biov awthe; cf. O. 
Hirschfeld, SAWDDR 1889, 836, 19. 

27 Castore in Diodoro 7. 4 (Vol. 1 508 Bekk.) e in Dionigi d'Alicarnasso 1. 70. 4; cf. Mommsen, 

Ròmische Forschungen, Il 269; Fr. Cauer (v. supra n. 12) 151-67; C. Wachsmuth, Zinleitung 
in die Studien der alten Geschichte, Leipzig 1895, 141, 1. 

28 Babelon (v. n. 22) 1. 
29  La migliore storia dell’interpretazione di questa singolare istituzione è in A. Goebel, De Troiae 

ludo, Progr. Diiren 1852, l’interpretazione dei difficili versi virgiliani (5. 545 ss.) in Fr. Rasch, 

De ludo Troiae, Progr. Jena, 1882; sull’antica origine italica O. Benndorf nei SAWDDR, 123, 

1890, Abh. INM 47ss., A. v. Premerstein nella Festschrift fiir O. Benndorf, Wien 1898, 261ss. 

30 Dopo aver dato notizia della predilezione di Alessandro Magno per Ilio, Strabone così continua, 
loc. cit.: «Cesare, con la sua passione per Alessandro e potendo vantare una più certa parentela 

con gli Iliensi, diede a questi ultimi prove evidenti del proprio favore; egli infatti concesse loro 
nuovi possedimenti e garantì autonomia e libertà. Prima di tutto perché era romano e in quanto 
tale riconduceva la propria origine al capostipite Enea e poi perché era un Giulio, appartenente 

cioè a una famiglia che discendeva da un figlio di Enea». 

- 270 -



a fare di Ilio la seconda capitale dell’impero. Un altro caso in cui l’idea romantica cercava di mettersi 

al servizio dell’alta politica. Alla base di questo progetto di ‘decapitazione’ di Roma c’era infatti l’idea 
di dare alla monarchia universale italo-ellenica da lui concepita un secondo centro, che da un lato era 
situato in posizione incomparabilmente migliore e dall’altro, anche secondo la tradizione più antica, 

apparteneva a entrambi i popoli32, Come si sa, Augusto, non senza una certa ostentazione, accantonò 
questo progetto che metteva in pericolo l’unità dell’impero; ne parleremo più diffusamente in seguito. 

Il primo a riprendere, in una situazione mondiale totalmente diversa, questa idea di ampia portata, 

probabilmente senza essere consapevole di chi fosse eredità, ma con spirito affatto uguale33 (è 

assodato infatti che la saga dell’origine troiana di Roma è rimasta sempre viva ed è stata politicamente 

sfruttata per tutto il periodo imperiale34), fu Costantino, il quale avviò la fondazione di una nuova 
città fra Sigeo e Ilio, ma in seguito a una visione si decise per Bisanzio. 

III. L’atrmosfera romantica dell’età augustea. 

Sotto Augusto, l’atmosfera romantica perdurò, e addirittura in forma accentuata, poiché 

l’imperatore fece di tutto per darle impulso. È difficile dire se il favore che egli notoriamente accordò a 

questo nostalgico sentimentalismo sia stato da parte sua pura accortezza di governo. Tuttavia non si 
sbaglierà supponendo che neppure lui, nel complesso un «virtuoso» del calcolo freddo e razionale, 

non sia rimasto immune dalle idee romantiche. Ciò non tanto si è autorizzati a dedurre dal fatto che 
prestava fede all’astrologia e ai sogni - poiché questo lo fecero molti grandi uomini privi di 
inclinazioni di tipo romantico - e neppure dal fatto che egli si fece iniziare ai misteri eleusini (D. C. 
51. 4, 54. 9; cf. Suet. Aug. 93) - poiché questo ormai non era niente di più che una moda - quanto 
piuttosto sulla base di quanto più in generale insegna l’esperienza: nessuno può padroneggiare e 
orientare tanto pienamente, a suo piacimento, una tendenza dei tempi senza dover pagare ad essa, a sua 
volta, qualche tributo. È assodato, ad esempio, che Alessandro Magno, per ragioni politiche, ha 
favorito il confronto tra la propria persona ed Eracle e Dioniso’”, ma si dovrà supporre che anche lui, 
nei cui continui successi sembrava manifestarsi così palesemente la divinità, entro certi limiti, forse 
in parte inconsciamente, abbia creduto alla legittimità di tali confronti: da alcuni particolari36 della 
sua visita a Ilio sappiamo che nella sua grande anima, al di là della scaltra capacità di soppesare i fatti 
concreti e di usarli, trovavario posto l’idealismo e il romanticismo. Di conseguenza, anche Augusto, 
nel sentire di essere paragonato, in qualità di nuovo eVvepyétng e owt4o dell’umanità, lui pure a 

Eracle e Dioniso, avrà provato nella circostanza sentimenti analoghi, tanto più che i diadochi di 
Alessandro, di cui l’impero romano era erede, avevano lasciato il retaggio di un certo romanticismo. 

Un parallelismo ancora più stretto si può citare dalla stessa storia romana. È nota l’ostentazione con 

cui il grande Scipione esibiva la propria reverenza al culto e come favorì la credenza popolare nei 
riguardi di prodigi e oracoli relativi alla propria elezione divina. In proposito, Polibio, coerentemente 

con il suo carattere freddo e alieno da ogni misticismo, nel celebre ritratto del personaggio (10. 2 s.) 
ha espresso il giudizio che Scipione abbia realisticamente preso atto del fatto che gli uomini non 
reputavano possibile che potesse verificarsi qualcosa di straordinario senza aiuto divino e ispirazione 

degli dei, e di conseguenza abbia voluto sfruttare questa superstizione con lucido raziocinio, ponendola 

al servizio dei suoi progetti. Diverso il giudizio di Livio, il quale aveva invece una schietta 

inclinazione per il positivismo religioso (26. 19): egli lascia impregiudicato se l’agire di Scipione sia 

stato coerente con il suo sentire e la sua fede o se esso debba essere ricondotto a mera ostentazione; in 

31 FHG NI 441: alcuni si sarebbero espressi a favore di un trasferimento della residenza ad 
Alessandria, oî è° &v ’Thiw tobto (tò Baoieiov) Epavav avròv pÉhlewv rxaBiotaaBal 
dà tîjv nahaiàv xpòs tò Aapdavidwv yévog ovyyÉvelav. 

32 Cf. Nissen, 389. 
33 Cf. J. Burckhardt, Die Zeit Constantins des Grossen, Leipzig 18802, 413. 

34 Cf. Haubold, 44ss. . 

35 Cf. J. Kaerst, HZ 38, 1895, 38, 218, 227 ss. 
36  Haubold, i3. 

- 271 -



ogni caso, per lui è certo che Scipione non avrebbe mai contraddetto apertamente la fede popolare nel 

soprannaturale, ma l’avrebbe piuttosto favorita. Sul piano psicologico, il modo di vedere di Livio 

sembra il più credibile, e ha incontrato anche l’approvazione di Mommsen (Ròmische Geschichte, 1? 

631). Più o meno lo stesso giudizio si potrà dare per questo lato del carattere di Augusto: pieno di 
fede nella grandezza e nella legittimità dell’impresa affrontata al momento di assumere l’eredità 

paterna, pervaso di un intimo convincimento che la rigenerazione avrebbe potuto aver luogo solo con 

un ritorno alle vecchie istituzioni, e, di conseguenza, un poco contagiato dall’atmosfera romantica di 

cui il suo tempo era impregnato, egli comprese, anche in forza della sua natura in cui l’astuzia e il 

ragionamento predominavano sulla profondità di sentire e la visione reafistica delle cose sulla fantasia, 

che doveva sfruttare il romanticismo nazionale del suo tempo per i propri scopi politici3?. 
Mai l’arte (peraltro peculiare del carattere nazionale romano) di dar vita, sotto la parvenza di forme 

costituzionali, anzi reazionarie, a una realtà politica del tutto nuova è stata esercitata con abilità 

superiore a quella con cui Augusto fece sì che il passaggio dalla repubblica al principato 

assomigliasse al ripristino dei più antichi indirizzi di quella repubblica. Anche sotto questo aspetto era 
stato Cesare a indicargli la strada, ma in lui l’aura artificiosa di romanticismo non era riuscita a 
mascherare le tendenze apertamente rivoluzionarie; ad Augusto invece, anche se realizzò, restando sul 
piano costituzionale, un vero e proprio sovvertimento della concezione dello stato e una effettiva 
limitazione se non addirittura un aannullamento della costituzione repubblicana, pur garantendone la 

sopravvivenza formale, riuscì di calarsi perfettamente in quest’aura romantica. Qualche indizio di tale 
romanticismo posto al servizio della politica va a questo punto citato, perché riveste interesse per la 
presente indagine. Quando, nell’anno 43, Ottaviano celebrò i giochi in onore di Venere genitrice, 

apparve ben visibile una cometa che il popolo ritenne essere l’anima dell’ucciso Cesare; in seguito al 

fatto, Ottaviano fece erigere nel tempio di Venere una statua di bronzo del padre con una stella sul 
capo (Plin. nat. 2. 94; Suet. Aug. 88; D. C. 45. 7). Dietro suo ordine fu portata a Roma, da Cos, la 
celebre Afrodite che esce dal bagno, di Apelle, e collocata nel tempio di Cesare, nel foro, quale 

Goxnyétis t08 yévovg aùvtoù (Strab. 14. 657, cf. Plin. nar. 35. 91). La divinità di sesso 
maschile della casa Giulia era invece, da tempo antichissimo, Apollo38: è noto con quanto scrupolo 

Augusto, dopo l’epifania del dio ad Azio, si sia preoccupato di rendergli onore3®; anche Apollo, al 

pari di Venere, era collegato strettamente con la stirpe romana: come Troiae Cynthius auctor egli è 

citato da Virgilio nel 29 fra i nobili antenati di Ottaviano (Georg. 3. 36), e come Ilauà&v il dio si era 
incarnato in Augusto, il owt1)o del mondo*. Dopo la battaglia di Azio, Cesare fondò in Epiro la 
città di Nicopoli in cui insediò Acamnani che, come già rilevato (v. supra 267), erano amici e affini dei 

Romani in quanto non avevano preso parte alla guerra di Troia; è espressamente riferito che, in virtù 

di quei rapporti di affinità e amicizia, egli concesse alla città rilevanti privilegi politiciì (Serv. ad Aen. 

3. 501; cf. Heyne exc. Hl a Verg. Aen. II). Grande importanza egli diede al frequente svolgimento del 
ludo troiano; Svetonio, che ce ne riferisce in Aug. 43 - l’elenco delle varie parate è registrato in Dione 
Cassio, cf. Goebel, (supra n. 29) 4 -, adduce come motivo la predilezione di Augusto per questa 

manifestazione: prisci decorique moris existimans clarae stirpis indolem sic notescere®!. Agli 

37 L’elemento romantico è accentuato con particolare energia da v. Wilamowitz, Reden und 
Vortràge, Berlin 1901, 266: «In entrambi (Augusto e Virgilio) un romanticismo intimo e 
profondo si combinava con un’indole modemrna di stampo affatto diverso. Nel principe questo è di 
per sé ovvio». 

38 Mommsen, De collegiis et sodaliciis Romanorum, Kiel 1848, 17 ss.; Kiessling, 92, 36. 

39 C. Pascal, II culto di Apollo in Roma nel secolo di Augusto, BCAR 32, 1894, 52 ss. 

40 Cf. RhM 54, 1899, 477. È degno di nota che anche i Tolomei dai poeti siano stati paragonati ad 
Apollo: Theocr. 17, 131 ss., Callim. Hymn. 2, 25 ss.; cf. F. Koepp, De gigantomachia in 

Poeseos artisque monumentis usu, Bonn 1883, 56, 1. 

41 Si trattava, tuttavia, di qualcosa di più di un semplice divertimento della nobiltà. In Svetonio 
precedono poco prima le seguenti parole: In circo aurigas cursoresque et confectores ferarum, 

et nonnumquam ex nobilissima iuventute, produxit. La stessa espressione Svetonio usa nella 

Vita di Cesare 39: Circensibus ... quadrigas bigasque et equos desultorios agitaverunt 
nobilissimi iuvenes. Troiam lusit turma duplex maiorum minorumque puerorum. Queste due 

- 272 -



abitanti di Reteo, a partire dall’anno 188 consociati in comunità con gli Itiensi, restituì una statua di 

Aiace che Antonio aveva portato con sé in Egitto (Strab. 13. 595). Su una iscrizione iliaca viene 
dichiarato «congiunto» della città+2, Dopo la dedica del tempio di Apollo (28), fece collocare ai piedi 
della statua di Apollo gli oracoli sibillini, che contenevano le tradizioni relative al dominio degli 

Eneadi sul mondo (Suet. Aug. 31; cf. Verg. Aen. 6. 71ss., Tibullo 2. 5). Nell’anno 29 riprese il 

processo di ampliamento del numero delle antiche famiglie patrizie, iniziato da Cesare (Mommsen a 

Mon. Anc. p. 34). Anche le ricerche sulla storia delle antiche famiglie ricevettero nuovo impulso 

(Igino, De familiis Troianis, Serv. ad Aen. 5. 389; Messalla, De familiis: Plin. nat., 35. 8). Una 

testimonianza dell’interconnessione di ricerca antiquaria e politica augustea si trova in Nepote, Att. 
20: Ottaviano ripristinò Attici admonitu il tempio di Giove fondato da Romolo sul Campidoglio. Di 

una controversia ideologica, che Livio avrebbe avuto con Augusto in occasione della dedica degli 

spolia opima di A. Cornelio Cosso proprio in questo tempio, ci dà notizia lo stesso Livio in un 
capitolo eccezionalmente importante (3. 20). Anche per l’erezione di statue di viri illustres nell’atrio 

del tempio di Marte nel suo foro, Augusto si avvalse di una commissione di letterati che dovevano 
comporre gli elogia, il che in verità non si fece con grande scrupolo di esattezza storica‘3. I] 

programma della cerimonia del 17 egli lo fece preparare da Ateio Capitone, la massima autorità nel 
campo del diritto religioso (Zosimo 2. 4). La sua intenzione era soprattutto quella di identificarsi con 

il suo antenato Romolo, ma in modo tale che restasse in ombra il detestato concetto di regalità, e 

testimonianze dal Rostovzev, Etude sur les plombes antiques, RN 2, 1898, 462 ss. sono state 
messe in relazione con l’istituto dei sodales lusus iuvenum, che a partire dall’età augustea è 

documentabile su tessere e iscrizioni dei municipi italici e che egli persuasivamente ha riferito al 
progetto di Augusto di irrobustire con esercizi militari l’aristocrazia degenerata anche fisicamente, 
e in particolare la cavalleria. Inoltre egli ha messo in rapporto con ciò i seguenti passi delle odi 
oraziane: 1. 8. 3 Cur apricum oderit campum, patiens pulveris atque solis. Cur neque militaris 
inter aequalis equitat? 3. 2. 1 ss. Angustam amice pauperiem pati robustus acri militia puer 
condiscat et Parthos ferocis vexet eques (sull’ultimo passo qualcosa del genere già in 

Mommsen, SAWDDR 1889, 26). Si può aggiungere che solo così 3. 24. 52 ss. acquista un 
senso specifico: Tenerae nimis mentes asperioribus formandae studiis. Nescit equo rudis 
haerere ingenuus puer venarique timet, in particolare, anche la menzione dell’attività venatoria 
diventa logica appena si pensi ai confectores ferarum menzionati nel citato passo di Svetonio e 

alle venationes, usuali nei circoli giovanili dei municipi (per es. CIL XI 4580 secondo 
Rostovzev editori iuvenalium ob insignis venationis ab eo editae ... XII 533 harenis Pulcher et 
ille fui, variis circumdatus armis Saepe feras lusi, Rostovzev, 459); anche nella vita svetoniana 

di Cesare dopo le parole citate seguono subito le venationes. Ne può venire qualche lume anche 
per quanto riguarda l’interpretazione di Virgilio. Che il lusus Troiae del 1. V fosse direttamente 

legato alla restaurazione operata da Cesare e da Augusto, lo sapevano naturalmente già i 
commentatori antichi anche per il fatto che il poeta è al riguardo abbastanza esplicito (5. 596). 

Un po’ meno appariscenti sono i seguenti passi. Due volte è espressamente rimarcato il gusto di 

Ascanio per la caccia: 4. 156 ss. At puer Ascanius mediis in vallibus acri Gaudet equo iamque 
hos cursu iam praeterit illos, Spumantemque dari pecora inter inertia votis Optat aprum aut 
Jfulvom descendere monte leonem, in 7. 483 s. la sua passione per la caccia dà origine alla 
guerra. ] latini pueri et primaevo fiore iuventus, oltre ad altri esercizi fisici, exercentur equis 7. 

162 ss. - Allora ci appare chiaro che Augusto con la sua pretesa apparentemente ingenua di 
restaurazione dell’antico ludo troiano persegue in realtà il progetto molto concreto di 
irrobustimento fisico della gioventù nobiliare adolescente, e i poeti del suo tempo riflettono 

questo progetto nelle loro opere. Una analogia è offerta dalla riorganizzazione dell’efebia 
nell'Atene di Licurgo, già citata in precedenza come esempio di epoca di restaurazione, 

(Wilamovwitz, Aristoteles, 353). Già in precedenza Isocrate nell’Areopagitico 43 ss. aveva 
raccomandato di condurre l’educazione dei vewtegoi sepi te ti)v inzuxiîjv rai tà yuuLvdola 
xaì tà xuvnyÉowa prendendo a modello l’età arcaica. 

42 Haubold, 45. 
43  Mommen, CIL I! 282; O. Hirschfeld, Philologus 34, 1876, 85 ss.; H. Hildesheimer, De libro 

qui inscribitur de viris illustribus quaestiones historicae, Diss. Berlin 1880, 36 ss. 

-273 -



rimanesse solo l’idea di rifondazione dello stato sulle sue fondamenta più antiche. Nell’anno 43, 

mentre attendeva a una cerimonia augurale, gli apparvero - corse voce - 12 avvoltoi, come già a 

Romolo in occasione della fondazione della città: nemine peritorum aliter coniectante quam laeta 
per haec et magna portendi (Suet. 95; cf. Prop. 4. 6. 43 s.); questo spiega perché Properzio (4. 6. 

21) fa emettere a Romolo la sentenza di morte sulla flotta di Antonio. Quando nel 27 si discusse sul 

nome da dare al principe, alcuni erano del parere che dovesse chiamarsi Romolo quasi et ipsum 

conditorem urbis; Ottaviano avrebbe visto di buon occhio la cosa, ma fece notare che tale nome era 

inviso e rinunciò, e si decise all’unanimità per Augusto (Suet. 7; D. C. 3. 16), forse pensando anche 

al noto augurio che era apparso a lui come già a Romolo44. Con dichiarato intento di ricordare 
Romolo egli prese casa sul Palatino, il sito più antico di Roma (Dio op. cit.). Nell’anno 16 dedicò 
un tempio a Quirino sul Quirinale (Mommsen, op. cit. p. 91), e nell’anno 2 a.C. assunse, dietro 

insistenti pressioni del senato e della cittadinanza, il titolo di pater patriae, che non poteva non 
richiamare alla mente quello che era stato di Romolo (Mommsen, Rémische Staatsrecht, III3 779, 2, 

cf. 772, 4). Della natura dei rapporti fra la sua famiglia e gli antenati troiani tratteremo più avanti. 

Particolarmente evidente appare la tendenza restauratrice in ambito religioso. Quando, 400 anni 

dopo, Giuliano fece il suo violento tentativo di restaurazione religiosa, la sua fu l’azione di un 

visionario fuori del tempo, come ben si addiceva a un vero e proprio «romantico sul trono dei 

Cesari»; Augusto, al contrario, agì con fredda razionalità, stante la sua assoluta indifferenza personale 

per la religione popolare, come rivela il fatto che il filosofo da lui più stimato e tenuto costantemente 
al fianco, secondo una moda in voga fra i diadochi, cioè Ario Didimo, era un eclettico sul tipo di 

Antioco, quindi appartenente a quell’indirizzo che, come detto (pp. 266 s.), raccomandava di rispettare 
solo in ossequio alla convenzione le forme religiose tradizionali. 1 particolari di questa restaurazione 

religiosa, grazie alla quasi incontrollabile marea di testimonianze letterarie, epigrafiche e 

numismatiche, sono così noti che non c’è bisogno in questa sede di famne parola, tanto più che sono 
brevemente riassunti da V. Gardthausen nella sua opera su Augusto e il suo tempo, I 2, Leipzig 1896, 
865 ss.; II 2, 20745., 

Insomma, in tutti i campi della vita pubblica, religiosa e privata, la sua regola - come lui stesso 
afferma (Mon. Anc. 6) - era di non fare nulla «contro l’esempio paterno», sì che poteva a buon diritto 

asserire con orgoglio (ib. 8): «Con l'introduzione di nuove leggi ho ricondotto in vita molte 

consuetudini esemplari (exempla) ormai estinte», un’espressione che si spiega con la seguente notizia 
di Svetonio (cap. 89): «Leggendo autori greci e latini, prestava particolare attenzione ai precetti e agli 

esempi che potevano essere utili ai fini della vita pubblica o privata; li escertava letteralmente e li 
inviava o ai suoi familiari o ai comandanti degli eserciti e delle province o ai magistrati urbani, 
secondo le esigenze del caso; ebbe perfino a leggere libri interi davanti al senato e ne curò la 

divulgazione per editto, come i discorsi di Q. Metello “Sull’accrescimento della prole” e di Rutilio 
“Sulla misura nell’edificare”’, per convincere, prove alla mano, che non era il primo a rivolgere la sua 
attenzione a questi argomenti, ma che già gli antichi si erano posti il problema». A questo modo egli 

dava a tutti l’impressione che la storia di Roma in un certo senso ricominciasse di nuovo e la nazione 

romana, incarnata nella sua persona, vivesse grazie al passato una nuova giovinezza46. 

IV. Il romanticismo nella letteratura augustea. 

Ora, anche la letteratura dell'età augustea va considerata alla luce di questo sistema di rapporti: essa 
sì è posta al servizio di questa idea, diventando anch’essa ad un tempo nazionale e augustea; îl 

44 Cf. Svetonio 7 e 95 (cf. Ossequente 69). A dire il vero, le parole decisive del primo dei due passi 
di Svetonio sono ritenute interpolate dagli editori: nondimeno, sono genuine e provengono da 

Verrio; questo l'ha già rilevato Miiller a Festo p. 1, cf. anche Lido, De mensibus 4. 72.112. - Va 
ricordato anche l’inserimento di Romolo nell’elenco dei trionfatori della Regia (CIL 1 12 p. 43). 

45 Cf. anche G. Wissowa nella sua RE II 1467 s. 

46 Ovid., fast. 1. 225: Laudamus veteres, sed nostris utimur annis; probabilmente questa doveva 

essere più o meno anche l’idea di Augusto. 

- 274 -



compito che Augusto e Mecenate ad essa affidarono non fu solo quello di soddisfare un puro piacere 
estetico, ma nasceva anche da un ben ponderato calcolo politico‘”. L’interesse antiquario divenne 

dominante in prosa come in poesia. Subito dopo il ritorno di Ottaviano dall’Oriente (29), Livio 

cominciò la sua opera, che è pervasa da una visione idealizzata e romantica del passato e animata da 
uno spirito morale e religioso; nella parte della sua opera a noi conservata, nelle poche occasioni in 
cui cita Augusto, ne fa menzione con parole di grandissimo apprezzamento come di un fautore della 
pudicizia e della moralità del passato, restauratore e fondatore di templi, e Augusto mantenne sempre 
con questo entusiasta ammiratore del passato, a dispetto di qualche suo occasionale fremito 
filorepubblicano, un particolare rapporto di amicizia: li accomunava in ogni caso la convinzione che 
fosse urgente una rigenerazione morale e religiosa che si fondasse sul passato. Quando per esempio si 

legge nella prefazione ($ 7): «Se mai a un popolo sarà permesso di santificare la leggenda delle 

proprie origini, allora tale diritto spetta al popolo romano» e ($ 10): «Per questo è tanto utile e 
fruttuoso imparare a conoscere il corso della storia, poiché da essa ci provengono esempi istruttivi di 
ogni tipo, impressi su splendidi monumenti: da essi si possono trarre spunti di imitazione per sé e 
per lo stato, tramite essi si impara a evitare ciò che è detestabile», si capisce bene come queste 
parole“8 dovessero risultare gradite al discendente dei Giulii e al suo principio di riformare il presente 

con exempla tratti dal passato (v. supra pp. 273 s.). Il termine exempla mostra che l’opera di Nepote 
Exempla (in almeno 5 libri) era improntata allo stesso spirito, come confermano i frammenti, nei 
quali erano trattate questioni giuridiche di carattere statuale, privato e religioso, come pure eventi 
importanti del passato*®: l’opera, come si può dimostrare, è stata composta agli inizi del principato 
di Augusto”?. Anche la ‘Pwpaixiîj dgxatoAoyia di Dionigi di Alicarnasso, giunto a Roma poco 
dopo la battaglia di Azio, dovrà essere inquadrata nell’ambito della politica di restaurazione di 
Augusto, se si vuole dare senso al fatto che l’autore era certo di poter trovare lettori per un’opera che 
finiva laddove cominciava la tradizione storica; della tendenza specifica di quest’opera si parlerà in 
seguito. 

Tuttavia, a noi interessa soprattutto la poesia. Da un punto di vista formale, i suoi esponenti più 
eminenti scavalcano il manierismo dei neoteroi, in quanto, risalendo oltre Callimaco, Licofrone, 

Euforione e Fileta, si rifanno ai grandi modelli classici, Omero, Archiloco, Mimnermo, i lirici !, 

47 Se questo punto di vista, in sé corretto, è caduto in discredito, si deve esclusivamente agli eccessi 
cui l'ha condotto F. Beulé, Auguste, Paris 18755, 259ss. (Mécène et les poétes); cf. 

Gardthausen, I 2, 780. Il mio collega e amico Cichorius mi fa notare che - in termini moderni - 
Augusto avrebbe usato la letteratura come surrogato della stampa per influenzare l'opinione 
pubblica. | 

48 l secondo brano non va peraltro al di là delle consuete tirate che leggiamo negli storici sugli 
obiettivi didattici e utilitaristici della storiografia; che però in Livio esso non sia una frase 
convenzionale lo mostra il carattere complessivo della sua narrazione. 

49  Anche nel periodo ateniese della restaurazione, già citato sopra n. 6, e n. 41 a mo’ di confronto, 

dopo Cheronea ci si richiamava volentieri ai Tapgadeiypata 16v ipoyòvwWv; Licurgo 83 e 
100 usa espressioni di questo tenore ancor più di frequentemente che Demostene. 

50 Plin, nat. 9. 136: Nepos Cornelius, qui divi Augusti principatu obiit, ‘me, inquit, iuvene 
violacea purpura vigebat’ ecc. (= Exempla fr. 17 Halm); 10. 60 Cornelius Nepos, qui divi 
Augusti principatu obiit, cum scriberet turdos paulo ante coeptos saginari ecc. ( sicuramente 
dagli Exempla). 1 due dati cronologici si spiegano solo se Plinio fosse stato a conoscenza del 

fatto che quest’opera di Nepote era stata edita non molto dopo la sua morte. Per la verità F. 
Miinzer, Beitràdge zur Quellenkritik der Naturgeschichte des Plinius, Berlin 1897, 232s., 

ipotizza che l’opera fosse già edita nel 43 a.C., ma il suo argomento (cioè che non vi sia 
menzionato alcun avvenimento posteriore a quella data) non è cogente, dato l’esiguo numero di 
frammenti conservati. È sintomatico, in ogni caso, che Nepote abbia trattato il problema del 
lusso eccessivo negli edifici privati richiamandosi alla semplicità dei tempi antichi (Minzer, 330 
ss.): questo era del tutto consentaneo con il pensiero di Augusto (v. supra p. 274). 

51 Lo stesso fu per i Greci, cf. l’epigramma di Antipatro di Tessalonica AP 11. 20. Un’inversione 
di tendenza a favore dei manieristi ellenistici si registrò sotto Tiberio (Suet. 7ib. 70). È 

significativo che nella sua prosa egli indulgesse al manierismo (Suet. id. e Aug. 86). 

- 275 -



Così come i prosatori sia greci che latini, anziché proseguire sulla linea della decadenza ellenistica 

preferiscono la pipeoig tv &gyaiwv, anche i poeti, per parte loro, cercano di bandire l’artificiosità 
ricercata e l’affettata nebulosità con un’arte semplice e vera, non rifiutano più pregiudizialmente le 

composizioni di più ampio respiro e si mettono alla ricerca di tutto quanto c’era di positivo e 

importante nella poesia romana arcaica, riportandolo in onore, sia pure dopo un vaglio rigoroso e 

opportune correzioni. Questo mutamento di giudizio estetico è quanto mai evidente in Virgilio: le 

Bucoliche sono redatte più nello stile affettato e manierato di Euforione e Gallo che nello stile di 

Teocrito e sono fra le più difficili poesie scritte in lingua latina che ci siano conservate. Questo stile 

manierato egli lo supera con lo studio di Lucrezio ed Ennio, di Omero e Apollonio e ai docia 
poemata sostituisce ampie opere in una lingua più facile da capire. Il più deciso seguace della tecnica 
manierata dell'età precedente è Properzio, il quale proprio per questa ragione è giudicato negativamente 

da Orazio (ep. 2. 2. 91ss.). 

1) In effetti, Orazio si mostra il meno influenzato dalla corrente romantica del suo tempo. 

Abbiamo visto che egli, in una poesia giovanile cronologicamente anteriore all’epoca di cui parliamo, 

riprendeva un motto romantico del suo tempo; ma quanta poca predisposizione romantica egli avesse 

in realtà, mostra una poesia composta nella stessa epoca delle Georgiche virgiliane e da esse 
influenzata, il secondo epodo, nel quale la chiusa dissolve di colpo l’atmosfera romantica. E così 
come in questa circostanza è capace di sfruttare con aderenza di sentimento motivi virgiliani, 
aggiungendovi qualcosa di suo, anche nelle Odi egli ha saputo trattare secondo il metro convenzionale 
il fenomeno romantico con quella squisita finezza che gli è propria. Per lui, personalmente, l’esigenza 

di un ritorno all’antica religiosità degli antenati non significava nulla; anche se, in qualità di sacerdote 
delle Muse, se ne fa banditore con la massima decisione; a lui fu affidata la celebrazione poetica dellà 

cerimonia compiuta, secondo un rituale antichissimo, nel 16: ma sapeva bene, esattamente come 

colui che l’aveva organizzata, che la spettacolarizzazione sfarzosa del fatto religioso ‘era solo in 
funzione degli interessi di stato. Egli rievoca bensì la forza di carattere di Regolo, adducendolo come 
esempio di grandezza ad una generazione decaduta, come pure l’eroismo della generazione delle grandi 
guerre repubblicane e loda Augusto il quale veteres revocavii artes, / per quas Latium nomen et 
Italae / crevere vires (4. 15. 13), nondimeno, grazie alla sua intelligenza, sentiva, più lucidamente 

di qualunque altro letterato, di appartenere a una nuova epoca. Nella lunga epistola storico-letteraria 2. 
1, tanto più importante in quanto diretta all’imperatore, Orazio getta il guanto di sfida a tutti quelli 
che vogliono relegare sullo sfondo la nuova letteratura lodando esageratamente gli autori arcaici; cioè 
esattamente quello che doveva pensare Augusto, se è vero che nella conversazione quotidiana egli 
amava dare ai propri discorsi un tono romantico. L'’origine di Lamia dall’omerico Lamos, 3. 17, è da 
lui citata con tono inequivocabilmente scherzoso, quella dei Giulii da Enea, che, a parte il carme 
secolare, è solo nell’ultima ode dell’ultimo libro, si spiega con l’impressione dell’Eneide appena 

edita. . 

Se Orazio ha dato, di quando in quando, una vernice di romanticismo puramente ufficiale alla sua 
fredda natura, gli altri poeti del periodo ci mostrano un quadro del tutto diverso. Rispetto a lui, erano 
uomini di più forte sentire e realmente imbevuti del romanticismo dell’epoca. 

2)Varie furono le forme che assunse il romanticismo in quest'epoca”2. La differenza di massima 
che intercorre fra le elegie di Properzio e quelle di Tibullo è stata giustamente sintetizzata da M. 

Rothstein nel modo seguente: in Properzio il mondo del mito è rispetto alla realtà una sorta di 
romantica contro-immagine, mentre in Tibullo è la vita rurale, trasfigurata nell’immaginazione del 
cittadino, a costituire lo sfondo ideale”3. Properzio ha quindi trapiantato nella Roma di Augusto lo 
stato d’animo romantico di cui è impregnata l’erotica ellenistica; questo gli riuscì tanto più facile in 
quanto, fra i molteplici fili che collegavano l’impero romano ai regni ellenistici derivati dalla 
monarchia di Alessandro, il sentimento romantico ha avuto un ruolo non marginale nella vita e nella 

letteratura. Ad esempio, uno degli indirizzi di governo dei Tolomei fu quello di ammantare il giovane 
regno con la patina di un antichissimo passato, sia egiziano che greco (per es., il fondatore faceva 

risalire la propria origine a Eracle), e il primo Attalide, con una scelta politica evidentemente 

52 Dei Fasti di Ovidio non mi occupo, dato che sono posteriori all’epoca qui trattata. 

53 Properz, I, Berlin 1898, Introd., XXXVI; cf. Leo, GGA 1898, 723. 

- 216 - 



consapevole, ha travasato nel proprio regno la cultura e la religione della grande Atene del passato”. 

Le corti di tali principi - i quali, a un mondo lacerato da tante discordie, avevano dato nuovi centri con 

forme di esistenza di fatto nuove ma rimontanti a un passato ideale - erano state terreno fertile per una 

produzione poetica romantica che confondeva, come in un bel sogno, presente e nostalgiche 
rievocazioni di un remoto passato mitico. Properzio si è direttamente ricollegato a tale poesia in 

un’epoca che era pervasa di sentimenti non dissimili e ha proseguito sulla stessa linea dei suoi mo- 

delli; pochi componimenti sono così spiritualmente affini alla nostra poesia romantica come 1. 18: 
per convincersene basta leggere la mirabile traduzione che ne ha fatto Buecheler (DRev 1883, 193). 

Tibullo appartiene, al contrario, a quei pochi poeti latini che hanno creato un nuovo genere poetico: 

l'artificiosa combinazione di atmosfera bucolica propria dell’idillio con forme e trame concettuali 
proprie dell’elegia erotica è opera sua””, Nelle sue elegie ritroviamo il medesimo motivo di fondo che 

in precedenza aveva sfruttato Virgilio seguendo il modello di Teocrito: il romanticismo è l'elemento 
che raccorda strettamente le elegie di Tibullo con la poesia di ambiente rurale di Virgilio6, 

3) A fianco delle poesie properziane che costituiscono la stragrande maggioranza della sua 

produzione, ce ne sono alcune altre in cui il romanticismo dell’epoca si manifesta in una forma un 
po' diversa, che in questa sede ci interessa più da vicino. Con esse, alla storiografia di Livio e Dionigi 

viene ad affiancarsi una produzione letteraria in versi intorno alle origini di Roma. Esteriormente 
questa poesia assumeva quelle forme che erano state create da Callimaco in un’epoca il cui entusiasmo 

per il passato non aveva condotto solo a una ricerca erudita, indirizzata all’origine di usi e culti, 
leggende di origini e fondazioni, ma anche a uno specifico genere poetico. Che la poesia eziologica 

properziana affondi le radici nel romanticismo dell’età augustea è lo stesso poeta a confessarlo, quando 

annuncia (3. 9. 49 s,) di accingersi a cantare, per «ordine» di Mecenate e sotto la sua «guida», l’inse- 

diamento antichissimo sul Palatino e la fondazione di Roma”7. Che l’impresa non sia congeniale alle 

sue personali inclinazioni mostra anche il fatto che egli non è andato oltre gli inizi°8. In una 
circostanza anche Tibullo, mosso da una occasione esterna, affrontò questo tipo di poesia antiquaria, 

ammantandola, e qui sta la novità, con l’incanto di quel sentimento idillico che a lui era congeniale; 

fu quando, nel componimento celebrativo (2. 5) per l’elezione a sacerdote di Apollo Palatino del figlio 
del suo patrono Messalla”, inserì un romantico excursus retrospettivo60 sulla realtà primitiva del 

54 Indicativo è anche quello che Antioco 1 di Commagene (prima del 31 a.C.) dice di sé 

(Humann-Puchstein, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien, Berlin 1890, 272): no@@fis 

ixdovacg maviotoi tÉXv1, xa6° & mahatòs Adyosg Ilego@v 1e rai ‘EAMmivwv, tuoù 
yÉévovg evtuxeotdt1] dita, mapadidwxe, xooutjoac, Buaiaig dÈ rai zavnyvpeoLv, 
s Gpoxaldg te véLog rai xovòy avBpwnwv EBoc. 

55 CÉ. Leo nelle Philologische Untersuchungen, II, 1881, 46. Quando in Properzio c’è qualcosa del 

genere, si deve all’influsso di Tibullo, ad es. 3. 17. 15 ipse seram vites ecc.; cf. Tib. 1. 1. 8 ipse 

seram ... vites. Prop. 2. 19. 17 ss. illustra bene le differenze di indole fra i due poeti: per Cinzia 

egli prospetta una idilliaca vita di campagna, ma ipse venabor, cioè qualcosa di 
convenzionalmente greco (che, viceversa, in Tibullo, invece, c’è solo laddove egli dipende da 

modelli greci, 1. 4. 49 s., 4. 3. 12, passo che, grazie a Verg. Buc. 3. 75, si può dimostrare di 

origine greca). 

56 Con Tib. 1. 1; 10; 2. 1 si confrontino soprattutto Verg. Georg. 1. 338-50, 2. 458-74 (in parte 

secondo Lucr. 2. 24 ss. e un poeta greco; cf. Serv. a 470) 4. 125-46. Il nome Delia è già in 
Verg. Catal. 1, Buc. 3. 67; 7, 29. La possibilità che Tibullo abbia avuto un precursore in Gallo 
deve restare impregiudicata. 

57 Dato confermato dal Panegyricum in Pisonem, 237 s.; cf. Buecheler, RhM 36, 1881, 336. 

58 In3.3. 1 ss. egli rifiuta di scrivere un poema sui re albani. Il motivo è in Verg. Aen. 6.760 ss. 

59 Sui rapporti fra i Valerii e il collegio dei XVviri che sono alla base di questo componimento, cf. 

F. Miinzer, De gente Vaieria, Diss. Berlin 1891, 5 ss. 

60 Che per Tibullo fosse qualcosa di convenzionale, mostra il fatto che essa assume la forma di una 
lunga 1apéxBaoi o xapév0eolc, che offre il prestesto per la poco felice menzione di Roma 

del v. 21. Naturalmente ci sono qua e là dettagli che si ricollegano a motivi ellenistici, come ad 
esempio, a parte la dedica della zampogna (29 ss.), i vv. 35-38, nei quali sono espressi concetti 

- 277 -



sito su cui avrebbe poi dovuto ergersi lo splendido tempio del dio. Quando egli compose questa 
poesia, il 1V libro di Properzio non era stato ancora edito; l’ipotesi di dipendenza di uno dall’altro è 

insostenibile, è piuttosto il medesimo spirito dell’epoca che fa capolino in entrambi gli autori. In 

generale, questo tipo di produzione letteraria deve essere stato molto più diffuso di quanto noi 
possiamo accertare: lo mostrano due notizie che si recuperano dal Romolo di Plutarco (17.21), ove 

sono citati un distico di Similo sull’aîtiov della leggenda di Tarpea, e uno di Buta sulle feste dei 

Lupercali; il secondo, stando a Plutarco, ha composto altiac uuBwdetg èv Eheyeioie negi tOV 
‘Pwpabv, e visse sicuramente in epoca cesariana®!. 

4) Anche l’Eneide, che fu concepita e redatta proprio nel decennio in cui Livio e Dionigi 
iniziarono la loro opera storica e Properzio e Tibullo composero le loro poesie, va considerata nel 

quadro di questi rappotrti. Virgilio era per natura sensibile e ricco di sentimento; mentre Orazio 

condusse gran parte della sua vita secondo i precetti di Epicuro, Virgilio ebbe inclinazione per questa 

filosofia solo in giovane età, per passare negli anni più maturi alla Stoa, che meglio corrispondeva 

alle sue esigenze religioseS?. Egli era quindi predisposto ad assorbire e ad esprimere le idee 
romantiche di cui l’epoca era pervasa. Nelle sue poesie di ambiente rurale, come abbiamo visto, egli 

aveva dato genuina espressione all’aspirazione di pace e di tranquillità nel ritiro della campagna. Ed 

ecco, la pace era finalmente instaurata, e non solo in campagna ma in ogni parte del mondo; se in 

passato, nella IV _ egloga, egli aveva sognato di una futura età dell’oro, ora il sogno si era avverato, e 

in modo ancora più splendido di quanto egli poteva aspettarsi. Invece di una romantica utopia in una 

dimensione temporale immaginaria c’era ora, nella vita come nella poesia, una forma di romanticismo 

più alta, nazionale. «Virgilio fa degli antenati troiani della famiglia dei Cesari il punto centrale di un 

poema nazionale, nel quale si fondono la storia di Italia con la fede mitica, il presente con la remota 
preistoria, la conoscenza positiva con il. bel sogno»3. Si capisce bene perché Petrarca nei suoi 

romantici sogni di grandioso passato appunto in questo poeta ritrovasse se stesso. Questo non è senza 

implicazioni ai fini della nostra interpretazione: significa che non abbiamo il diritto di strappare 
brutalmente quel velo che era stata la stessa verità a fornire al poeta: il fascino di questa come di ogni 

analoghi a quelli di Verg. Buc. 2. 40 ss., Prop. 3. 13. 27 ss., ma senza che questi due siano 

modelli d! Tibullo; il motivo del v. 25 è usato, oltre che da Properzio 4. 1. 1 ss.; 4. 9 ss., anche 

da un poeta epigrammatico dell’età augustea AP 9. 104, 5 s. 

61 Questo risulta da un altro passo nel quale egli viene citato, Arnob. Adv. gentes 5. 18 (da 

Labeone): Fatuam, Bona quae dicitur Dea, transeamus, quam murteis caesam virgis, quod 
marito nesciente seriam meri ebiberit plenam, Sextus Clodius indicat sexto De diis Graeco, 
Signumque monstrari, quod cum ei divinam rem mulieres faciunt, vini amphora constituatur 

obtecta nec myrteas fas sit inferre verbenas, sicut suis scribit in Causalibus Butas. Il Sesto 

Clodio in questione appartiene all’età cesariana (cf. Teuffel-Schwabe, Geschichte der ròmischen 

Literatur5, $ 211, 5); che il Buta da lui citato non possa essere vissuto molto tempo prima si 

deve desumere, probabilmente, a parte la materia da lui trattata, dal nome che in età repubblicana 

ricorre solo un’altra volta ancora, in un liberto dl Catone Uticense (Pilut. Car. min. 70; cf. 

Rothstein, Properz, Il 165). In ogni caso, dalla cronologia citata risulta che la narrazione 

eziologica dei miti nell’elegia romana si collega a Callimaco solo attraverso la mediazione di 
oscuri poeti greci: questa è una prova significativa di quanto poco indipendente sia la poesia 

romana nell'invenzione di nuovi yÉvn. 
62 Nel bel componimento dei Catalepta (7), in Buc. 6. 31 ss., in Georg. 2. 490 ss. egli si 

professa seguace di Epicuro e in Georg. 4. 219 riferisce con riserve, quidam - dixere, una 
dottrina stoica. Però, un passo come Aen. 6. 724 da epicureo non avrebbe potuto scriverlo. Nel 
frattempo c'era stato un vero e proprio ribaltamento di situazione politica: la rivoluzione aveva 
spinto verso Epicuro, ma la restaurazione di Augusto mostrava che non è la Tuxn a dominare 

bensì la IHlpovota, che è poi la forza motrice dell’intera Eneide. Del resto Seneca tratta Virgilio 

come un compagno di fede filosofica. Idee un po’ diverse sulla posizione filosofica di Virgilio in 
Wilamowitz, Reden, 266. 

63  Buecheler, Huldigungen fiir Kénige vor Zeiten, DRey 20, 1897, 211 (= Kleine Schriften, Yil, 

Stuttgart 1930, 242). : 

- 278 -



altra poesia romantica sta proprio nella mescolanza di fantasia e realtà°4. Quindi: sarebbe sbagliato 
voler vedere in Enea, come è stato fatto, un Augusto del passato: se però diciamo che il poeta in Enea 

raffigura un tipo in cui ogni lettore riconosceva aspetti caratteristici che ammirava nel grande 

discendente di Enea, allora sicuramente cogliamo nel segno: Troius Aeneas, pietate insignis et armis 

{6. 403), a queste due qualità anche Augusto doveva i suoi successi, come afferma lui stesso sul 

Monumentum Ancyranum e come tutti ì contemporanei avvertivano. Allo stesso modo, costumanze 

vigenti al tempo di Virgilio sono fatte risalire dal poeta a quel passato remotissimo da lui studiato 
con massimo scrupolo delle fonti®”. Noi sappiamo, stando a quanto detto in precedenza, quale sia il 
senso che soggiace a tutto ciò: è come se la vecchia e la nuova Roma, l’una di fronte all’altra, passato 

e presente, in certo qual modo si contemplassero vicendevolmente. Di particolare importanza sono i 
passi in cui il poeta trasferisce avvenimenti recenti, specialmente di età augustea, nel passato: Enea 
celebra ad Azio ludi iliaci (3. 280 ss.) come Augusto dopo la sua vittoria (D. C. 51. 1); in occasione 

dei ludi funebri in Sicilia si verifica un prodigio che giustamente è stato riferito alla meteora apparsa 
ad Ottaviano nell’anno 43 (5. 522 ss.). Su questa fitta rete di rapporti fra passato e presente, di cui da 
tempo la critica ha preso atto, non ho intenzione di addentrarmi più che tanto; vorrei però citare un 
paio di passi che Georgii, facendo lo spoglio dei risultati delle precedenti ricerche, ha trascurato, e 

correggere l’interpretazione di altri che egli tende a minimizzare. 

a) den. 6. 791ss.: 

Hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis, 
Augustus Caesar, divi genus, aurea condet 
Saecula qui rursus Latio regnata per arva 
Saturno quondam. 

L'importanza del passo risulta accresciuta alla luce di 8. 319 ss., in cui Evandro conduce Enea sui 
luoghi della futura Roma e gli narra di un passato ancora anteriore: 

Primus ab aetherio venit Saturnus Olympo... 
Is genus indocile ac dispersum montibus altis 
Composuit legesque dedit... 
Aurea quae perhibent illo sub rege fuere 
Saecula: sic placida populos in pace regebat, 

cioè l’avvento di Augusto è come quello che fu un tempo di Saturno, quello di un portatore di pace e 
di ordine fondato sulla legge. 

6. 851 ss. 

Tu regere imperio populos, Romane, memento - 

Haec tibi erunt artes - pacique imponere morem, 

Puarcere subiectis et debellare superbos. 

Quello che qui Anchise prospetta ad Enea come futuro impegno dei popolo romano coincide 
esattamente con gli indirizzi di governo di Augusto. Egli stesso informa (Mon. Anc. 6) che gli si 

64 l celebre episodio del ‘ramo d’oro' del libro VI, che ci fa una grande impressione di modernità, si 
potrebbe definire un motivo favolistico, per il quale esistono effettive analogie solo in ambiente 
germanico e celtico. Donde Virgilio l’abbia tratto non lo sapeva nessuno degli antichi, e anche 

oggi non ne sappiamo molto di più. 
65 Per questo, in tutta l’età imperiale fino alla caduta dell’impero lo si usò, unitamente a Varrone, 

come la fonte più importante dell'antichità: multae antiquitatis homo sine ostentationis odio 
peritus (Gell. 5. 12. 13). 

- 279 -



voleva conferire la cura morum come extraordinaria potestas, ma di essersi rifiutato di assumere una 

carica contro la consuetudine degli avi, limitandosi ad assolvere la cura morum in forza della sua 
tribunicia potestas; al pari di Virgilio, anche altri poeti del tempo fanno riferimento a questa cura 
morum (cf. Mommsen ad loc.). Per il parcere subiectis cf. Mon. Anc. 3: Victor omnibus 

superstibus civibus peperci. Externas gentes quibus tuto ignosci potui, conservare quam excidere 

malui (cf. Prop. 2. 16. 41; Hor. c. saec. 51; Ovid. am. 1. 2. 52). 

8. 340s. (la ninfa Carmentis): 

Cecinit quae prima futuros 

Aeneadas maghnos et nobile Pallanteum. 

Pallanteo è bensì, in primo luogo, la città dell’Arcadia dalla quale Evandro con sua madre 
Carmentis è partito per giungere sui luoghi della futura Roma; però una etimologia diffusa metteva 

questo nome in rapporto con quello del colle Palatino (cf. Servio; Dionys. 1. 31. 4; Paus. 8. 43. 2), 

ed è evidente che qui è inteso come sede della dimora dell’imperatore, dato che Properzio, forse 
riferendosi a questo passo, dice in 4. 1. ] ss.: 

Hoc,quodcumque vides, hospes, qua maxima Roma est, 

Ante Phrygem Aenean collis et herba fuit, 

Atque ubi Navali stant sacra Palatia Phoebo, 

Evandri profugae concubuere boves. 

Il fatto che tra le jocalità mostrate da Evandro ad Enea sia menzionato il Lupercale (343) sembra 
comunque un omaggio ad Augusto; poiché Augusto stesso, Mon. Anc. 19, mette l’accento sul 

restauro di questo luogo, reso celebre dalla storia di Romolo, e che tale restauro sia avvenuto 

abbastanza presto si desume dal fatto che Dionigi, già al tempo in cui compose il 1 libro (79. 8), 
vide, a quanto pare, la grotta restaurata. Evandro gli mostra poi sul colle capitolino i luoghi sui quali 

Giove suole mostrarsi sotto forma di nembo (351ss.): questo acquista senso soprattutto alla luce del 

fatto che Augusto nell’anno 26/25 votò un tempio sul Campidoglio a Giove Tonante, che poi dedicò 
nell’anno 22 (Mommsen a Mon. Anc. p. 81) e nel quale soleva recarsi di frequente (Suet. 91). Nella 

rassegna degli eroi del VI libro Augusto è menzionato immediatamente dopo Romolo (777 ss., 

791ss.), un fine atto di ossequio, il cui senso, dopo quanto osservato fin qui, ci è perfettamente 

chiaro. Se poi più avanti, 801ss., Augusto è paragonato a Ercole e Bacco, anche in questo c’è un 
senso più recondito di quello che può apparire a prima vista: Ercole, al pari dei Dioscuri, di Esculapio 

e Bacco, appartiene alla categoria di coloro che sono stati assunti in cielo grazie ai loro meriti verso 

l’umanità: eos hominum fama beneficiorum memor in concilio caelestium conlocavit, come, 

seguendo, fonti greche, dice Cicerone de aff. 3. 25 (sono daipoves àheEixaxoi rai owtfjges: cf. 
v. Wilamowitz, Eur. Herakl., 12 93, 172); anche Orazio, al pari di Virgilio, associa loro Augusto, c. 

3. 3. 9ss., ep. 2. 1. 5 ss.66, 
b) Oltre alla rassegna degli eroi, che culmina con Augusto, e alla narrazione di storia romana che 

si conclude con la battaglia di Azio raffigurata sullo scudo di Enea (1. VIII), il posto principale, fra le 

parti dell’Eneide che riguardano direttamente la storia contemporanea, spetta alla profezia di Giove 

relativa al destino della famiglia giulia 1. 254ss. L’impero romano - così predice Giove a Venere 
preoccupata per il figlio - non finirà con le fondazioni di Enea, Iulo e Romolo: ho stabilito per i 
Romani un dominio senza confini; verrà il tempo della guerra di vendetta contro la Grecia, verrà poi il 
tempo in cui 

Nascetur pulchra Troianus origine Caesar, 
Imperium Oceano, famam qui terminet astris, 

66 «Il culto di Augusto a Tivoli e a Grumeto in Lucania era associato a quello di Ercole. ... A 
Tuscolo, nel tempio di Castore e Pofluce, è associato a quello dei Dioscuri». K.J. Neumann in 
RE, s. v. Augustales. col. 3250. 

- 280 -



lulius, a magno demissum nomen lulo. 

Hunc tu olim caelo, spoliis Orientis onustum 
Accipies secura; vocabitur hic quoque votis. 
Aspera tum positis mitescent saecula bellis, 

Cana Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus 

Tura dabunt: dirae ferro et compagibus artis 

Claudentur belli portae; Furor impius intus 

Saeva sedens super arma et centum vinctus aenis 

Post tergum nodis fremet horridus ore cruento. 

Servio, è vero, ha riferito i versi al dittatore Cesare, ma già Heyne richiama l’attenzione sul fatto che 

la profezia di dominio mondiale sarebbe più adatta ad Augusto. Georgii, tuttavia, sempre nell’intento 

di ridurre al minimo le allusioni ad Augusto all'intermo dell’Eneide, preferisce seguire il 

commentatore antico, notando che le parole del v. 287 imperium Oceano terminat si adattavano di 
gran lunga meglio al dittatore. Si possono però muovere le seguenti obiezioni: Î} in quale senso le 

parole possono e debbono essere riferite ad Augusto, mostra già il parallelo addotto da Heyne VI 791 

ss.: Augusto - un secondo Alessandro - estenderà i confini dell'impero fino all’Oceano Indiano. 2) 

Che sia da intendere l’Oceano orientale e non l’Oceano occidentale indica anche il v. 289 nel quale 
Virgilio, secondo uno schema a lui prediletto, riprende in sequenza chiastica il contenuto di 287: 
caelo — astris, spoliis Orientis — Oceano; cf. anche Hor. 4. 14. 48. 3) Ovidio in met. 15. 822 ss., 

evidente imitazione di questo passo, ha inteso che si trattasse di Augusto. Georgii, poi, ritiene che le 

parole spoliis onustum di 289 fossero un'allusione al trionfo di Cesare su Egitto e Ponto; però, fra i 

trionfi di Cesare excellentissimum era quello gallico (Suet. D. Zul. 35): che si sia potuto dire di 
Cesare, in virtù della sua presa di Alessandria e della sua vittoria su Farnace, spoliis Orientis onustum 
si dovrebbe appena dimostrare, mentre, viceversa, non ci sono dubbi sul significato che ogni lettore 

dell’età augustea avrebbe dato all’espressione spolia Orientis: per lui non potevano che essere le 
insegne restituite dai Partié7, perché se è vero che la loro restituzione avvenne solo nell’anno 20, 
quando queésto passo era già stato scritto, è anche vero che i poeti augustei sono soliti alludere a 

questo evento, che al popolo romano e allo stesso principe stava particolarmente a cuore (cf. 
Mommsen a Mon. Anc. p. 125)68, già prima di tale anno, come si trattasse di fatto sicuro. Per 
concludere, la migliore interpretazione delle parole 289 s. Hunc tu olim caelo, spoliis Orientis 
onustum Accipies secura è data dalla celebre raffigurazione sulla corazza della statua di Augusto di 

Primaporta: nella parte superiore Giove, al centro la consegna delle insegne a MarteS?. 
Non più felice mi sembra il tentativo di Georgii di eliminare un riferimento ad Augusto in un 

altro passo ancora. In 5. 545ss. è descritto il gioco troiano che Enea organizza nell’ambito della 
cerimonia funebre in commemorazione di Anchise, un omaggio - come abbiamo visto a p. 272 - 

rivolto ad Augusto il quale aveva ascritto grande importanza alla riesumazione dell’antichissima 

67 Cf. Prop. 3. 4. 13 a proposito dell’imminente campagna partica: Quin videam spoliis oneratos 
Caesaris axes. 

68 Cf. ancora Prop. 3. 1. 15ss.: Multi, Roma, tuas laudes annalibus addent, Qui finem imperii 

Bactra futura canent. 

69 Chi esclude il riferimento ai Parti ritiene di poter spiegare le parole con 8. 685 ss.; 705ss., ove 
Virgilio elenca i popoli nemici, al soldo di Antonio e Cleopatra, sui quali Ottaviano trionfò 

nell’anno 29, Le corrispondenze che Georgii individua e fa valere nella sua interpretazione, 
263-66 — 283-85, 267-71 — 286-90, 272-77 — 291-96, difficilmente potrebbero convincere 
qualcuno. Del resto, contro l’intera ipotesi si potrebbe far leva anche su un altro argomento: 

Georgii pretende che a partire dal v. 291 ci si riferisca all’improvviso ad Augusto (gli scolii al v. 
292 indicano Augusto e Agrippa, cosa ribadita come giusta da Mommsen, Staatsrecht, ll 3, 

745): chi però crederà che 291 non sia strettamente unito a 290? Inoltre in nascetur Caesar il 
pensiero di ogni lettore di età augustea andava al natalizio celebrato da Augusto, a partire dalla 
battaglia di Azio, ogni anno il 23 settembre. Quando Georgii giudica strana l’enfasi con cui 
verrebbe messa in rilievo la discendenza da lulo e Venere e tutto sommato indelicato il 

preannuncio della divinizzazione di un vivente, ragiona in termini moderni. _ 

- 281 -



consuetudine; con una scelta molto fine, il poeta mette a capo delle due squadre i due fanciulli ai quali 

Augusto faceva risalire la propria origine rispettivamente per parte di padre e per parte di madre, cioè 
lulo e Ati, e presentandoli già allora legati da reciproca amicizia (568 s.). Ed ecco i versi che 
concludono il racconto (602s.): 

Troia nunc, pueri Troianum dicitur agmen, 

Hac celebrata tenus sancto certamina patri. 

A proposito dell’ultimo verso Ribbeck nell’edizione maggiore (dell’anno 1862) annota «Versui 
satis ieiuno facile caruerim», nell’editio minor (1884) espunge il verso70, espunzione fatta propria da 
Georgii (p. 25), il quale di suo aggiunge che Virgilio non avrebbe potuto collegare al ricordo di 

Anchise la continuazione di questo gioco a Roma dopo averne già parlato (597), a proposito della 
fondazione di Alba; ma ai vv. 595ss. in cui si dice: «Questa consuetudine Ascanio la riprese (hunc 

morem rettulit) in occasione della fondazione di Alba e insegnò ai Latini a celebrarla», è esplicito il 

riferimento alla cerimonia di commemorazione dell’antenato Anchise. 
c) Particolarmente imbarazzante per Georgii è una nota di W. Hertzberg, nella sua traduzione 

dell’Eneide (a 1. 6, 2. 567). Quello di trasferire i Penati nel Lazio è il principale compito della 

missione divina di Enea, come concede lo stesso Georgii, il quale rinvia tra l’altro a luoghi come 1. 
6, 378 (ef. 2. 296 s., 5. 744, 9. 257); l’importanza dei Penati si spiegherebbe, come egli giustamente 

afferma (p. 13), «non semplicemente con il fatto che essi costituiscono l’elemento di continuità nella 

trama del destino Troia- Lavinio- Alba - Roma, ma anche con il fatto che sarebbero i garanti 
dell’impero di Roma», come loro stessi predicono, rivolgendosi direttamente ad Enea, 3. 156-59: 

Nos te Dardania incensa tuaque arma secuti, 
Nos te tumidum sub te permensi classibus aequor, 

Idem venturos tollemus in astra nepotes 
Imperiumque urbi dabimus. 

Ora, Hertzberg richiama l’attenzione sul fatto che Augusto come Pontifex maximus introdusse a 
palazzo il culto dei Penati e di Vesta, ad essi strettamente collegata (cf. 2. 296 s. manibus vittas 
Vestamque potentem Aeternumque adytis effert penetralibus ignem), arrogandosi in tal modo i 

diritti di legittimo erede dell’impero romano. È vero che Georgii ritiene di potersi sbarazzare di questo 
argomento rilevando che Augusto sarebbe diventato Pontifex maximus solo a partire dal 12, quando 
Virgilio era ormai morto. Ma da ciò l’unica cosa che si è autorizzati a inferire è che Virgilio non 
avrebbe potuto alludere a quel fatto avvenuto nell’anno 12; nulla vieta però di credere che l’idea alla 

base dell’iniziativa di Augusto risalga ad un periodo molto precedente?! rispetto alla realizzazione 
effettiva del progetto, da Augusto messo in atto, al solito, con molta cautela. Analogamente, molti 
poeti si riferiscono alle leges luliae prima della loro definitiva introduzione (Hor. 3. 6. 24; Prop. 2. 

7; Verg. Aen. 6. 612). Nel nostro caso, però, siamo più che mai autorizzati a retrodatare l’origine 

dell’idea che condusse all’iniziativa da Augusto presa solo nell’anno 12 in veste di Pontifex maximus, 

in quanto, com’è noto, ad Augusto tale carica era stata offerta già nel 36 e a più riprese negli anni 
successivi, però egli aveva avuto degli scrupoli ad accettarla fintantoché Lepido era in vita; infatti, 
sebbene gli fosse stata conferita arbitrariamente nei disordini dell’anno 44, esisteva nondimeno una 
legge secondo la quale questa carica era vitalizia, e, nonostante le pressioni del popolo, Augusto 
esitava a prenderne possesso. Ma non appena entrò in carica (6 marzo del 12 a.C.) egli si prese 

particolarmente a cuore di promuovere maggiormente il culto di Vesta e dei Penati. Îl 28 aprile egli 
fondò un nuovo culto di Vesta e dei Penati all’interno del Palazzo (Ov. Fast. 4. 949 ss.) e restaurò il 

vecchio tempio deum Penatium in Velia (Mon. Anc. 19). 

70 Tali epiloghi di carattere eziologico sono ritenuti sospetti o addirittura espunti da molti editori, 
tra cui appunto Ribbeck. Su questa assurdità ritorno altrove. 

71 CF. A. Dieterich in RbM 55, 1900, 197 s. su Prop. 4. 1. 21. 

- 282 -



d) Per apprezzare adeguatamente quanto sia importante per la nostra ricerca l’ostentato scrupolo di 

Augusto nei riguardi di questo culto dobbiamo innanzitutto risolvere una questione preliminare che è 

parimenti importante per il nostro scopo: in quale modo gli autori del tempo hanno potuto collegare 

la famiglia di Augusto con gli inizi della storia romana? Livio 1. 3 segue la versione della leggenda 

secondo cui Ascanio è il figlio di Enea e Lavinia; fonda Alba, e da suo figlio Silvio derivano i Silvii, 

signori di Alba, tra cui Numitore, dalla cui figlia Rea Silvia discende Romolo. Tuttavia egli non può 

fare a meno di accennare, a fianco di questa tradizione antidinastica, alla versione legittimista, pur 

prendendone le dovute distanze, e non senza una punta di ironia. «Non voglio: egli dice proprio 

all’inizio ($ 2), mettermi a discutere - chi infatti potrebbe giurare su una storia così antica - se si 

trattava di questo Ascanio (il figlio di Enea e di Silvia) o di uno precedente, cioè il figlio di Enea e 

Creusa, nato già in Ilio e al seguito del padre durante la fuga, il quale col nome di Julo diede il nome 

alla famiglia Giulia». 1 poeti augustei, com’è ovvio, si schierano a favore della versione legittimista 

quasi senza eccezioni, però con sensibili differenze. Alcuni ignorano la serie di re Albani e fanno di 

Ilia la figlia di Enea, e quindi Romolo nipote di Enea. Questa è la versione più antica della leggenda, 

in quanto è stata creata o comunque accolta da Nevio ed Ennio: tra i poeti augustei essa è fatta propria 
da Orazio 3. 3. 31 (ef. 1. 2. 17 e KieBling ad loc.) come pure da Tibullo 2. 5; tuttavia: Tibullo, 

coerentemente con il suo atteggiamento politico, non usa questa genealogia in rapporto ad Augusto, 
Orazio solo laddove parla a nome del popolo e sotto effetto immediato della pubblicazione recente 
dell’Eneide, nel c. saec., dove Augusto è detto clarus Anchisae Venerisque sanguis. Al secondo 

gruppo appartengono i poeti che accolgono la serie dei re albani. Virgilio (1. 257 ss.) mette in bocca 

a Giove una profezia: il figlio di Enea, Ascanio, il quale finché fu Ilio aveva il nome di Ilo e porta ora 

il nome di Iulo, fonderà Alba, ove la stirpe di Ilio (gens Hectorea) governerà per trecento anni finché 
un’appartenente a questa famiglia, Ilia, genererà a Marte Romolo. Da lui discenderanno i Romani e in 
prima linea la famiglia giulia (Nascetur pulchra Troianus origine Caesar ... Iulius, a magno 
demissum nomen lulo). Alla stessa versione si allude brevemente in 4. 234, 8. 628 ss., 9. 641 s. La 

segue anche Ov. Fast. 4. 38 ss.: il figlio di Enea è Iulius, unde domus Teucros lulia tangit avos; il 

figlio di lulo è Silvio, i cui discendenti sono gli altri re di Alba; l’ultimo è Numitore, la cui figlia72 

è la madre di Romolo; cf. anche 5. 564. A questa linea di successione, tuttavia, in Virgilio se ne 

contrappone un’altra che già in antico ha creato difficoltà e su cui si è di recente discusso spesso’”, 
senza raggiungere però, mi pàre, grandi risultati. All’inizio della rassegna degli eroi del VI libro, 756 

s., Anchise annuncia ad Enea che gli mostrerà la Dardaniam prolem, così come i discendenti Itala de 
gente74. Dapprima incomincia con gli Italici. Il primo di questi sarà Silvio, il figlio postumo di 

Enea e Lavinia, Italo commixtus sanguine, con il quale comincerà la serie dei re di Alba (766 Unde 
genus longa nostrum dominabitur Alba). Di questi, ad Enea sono mostrati (Virgilio non li elenca 

‘cronologicamente’, come annota giustamente Servio a 767) Proca, Capi, Numitore, Silvio Enea, 

quindi il nipote di' Numitore Romolo, il figlio di Marte e Ilia. Da lei discendono i Romani, in 

particolare omnis lulii progenies (789). In proposito Hertzberg annota: «Questa introduzione di Silvio 
come erede di Enea, fondatore di Alba e capostipite della serie di re che sfocia in Romolo, non solo è 
in netto contrasto con tutte le altre notizie virgiliane secondo cui questa missione è attribuita a Iulo 
(1. 267 ss., 8. 629 s.), ma sovverte complessivamente l’impianto artistico del suo poema, in quanto 

opera mirante alla celebrazione della famiglia giulia investita dal destino quale legittima erede della 
sovranità romana. Non c’è quindi il minimo dubbio che il presente passo rientra fra quelli che 
Virgilio avrebbe eliminato o modificato se gli fosse stato possibile ultimare il poema». Di contro, 

Gebhardii, op. cit., ha obiettato che - come aveva già notato Heyne - si potrebbe eliminare la 
difficoltà considerando qui Silvio come discendente di Iulo, come ad es. in Ovidio (mer. 14. 610 ss.): 

inde sub Ascanii dicione binominis Alba Resque Latina fuit. Succedit Silvius illi. Ma le parole di 

72 Viceversa, in 3. 11, laddove non gli interessa di fissare la discendenza, le dà il nome di Silvia. 

73 La bibliografia in W. Gebhardi, ZG 28, 1874, 802 s., in proposito ora anche A. Gercke NJ 7, 
1901, 110. i 

74 Nunc age, Dardaniam prolem quae deinde sequatur / Gloria, qui maneant ltala de gente 

nepotes / Inlustris animas nostrumque in nomen ituras / Expediam dictis. 
Su questa distinzione ha opportunamente attirato l’attenzione Gebhardi (supra, n. 73). 

- 283 -



Virgilio escludono categoricamente questa soluzione: definire Silvio (756 s.) regem regumque 

parentem, Unde genus longa nostrum dominabitur Alba, significa dire che Silvio ha inaugurato la 
serie dei re di Alba; e che questa versione della leggenda sia esistita è stato accertato da Cauer (cf. n. 
11) 126 sulla base di altri argomenti. Bisognerà quindi convenire con Hetzberg che questo luogo del 

libro VI è in contraddizione con quello citato del I libro, secondo cui l’antenato dei re albani è lulo. A 

questo risultato perviene anche W. Kroll (JKPh Suppl. 37, 1900, 136 s.). La contraddizione va 

spiegata. Hertzberg, come detto, crede che questa parte in una redazione finale sarebbe stata cancellata 

o cambiata. Questa è una scappatoia pericolosa, che comunque nel migliore dei casi non ci fa uscire 

dall’ambito dell’ipotetico. Kroll si spinge addirittura oltre; egli suppone «che Virgilio non abbia no- 
tato la contraddizione oppure non sia stato consapevole delle sue implicazioni, poiché - a suo parere - 

il raggio d’azione del suo pensiero non andava al di là della parte di poema cui al momento stava 

attendendo». Non è il caso di esporre qui le ragioni per cui per principio mi rifiuto assolutamente di 
approvare quest’idea; nel caso specifico però credo di poterla destituire di fondamento. La controversa 
leggenda era, come è comprensibile, molto incerta e non si è mai fissata in una versione canonica 
definitiva. Ora, noi sappiamo da numerosi casi analoghi come i poeti dotti di Roma, sull’esempio dei 
loro modelli ellenistici, si comportavano nei riguardi di versioni mitiche incerte come queste: invece 
di decidersi per l’una o per l’altra, amavano citarle tutte, singolarmente o assieme, nella loro opera. 

Così Ovidio, nelle Metamorfosi, una stessa leggenda la racconta in libri diversi in differenti modi, e 
anche Virgilio nell’Eneide si prende spesso questa libertà; o, per dirla più giusta, mira a dare questa 
impressione di dottrina. Mi sarebbe facile provarlo con degli esempi, ma il caso di cui ci stiamo 
occupando è già di per sé una prova. È evidente che il poeta si è sforzato qui di realizzare un 
compromesso tra diverse versioni della leggenda. Uno dei re Albani, Proca, è secondo lui (v. 767) 

Troianae gloria gentis, egli è quindi una conferma per la prima parte dell’affermazione anticipata 

all'inizio, Dardaniam prolem quae deinde sequatur Gloria, ma non della seconda parte, qui maneant 

Itala de gente nepotes. C’è dell’altro. Secondò 777 ss., Romolo è un nipote di Numitore la cui figlia 
è IHia; e Virgilio non si limita a menzionare qui llia, anziché - come noi ci attenderemmo nel caso di 

discendenza italica - Rea Silvia: egli afferma, con una enfasi cui fa ricorso anche altrove quando vuole 

sbrigativamente ricusare un'’altra versione, Assaraci quem sanguinis Ilia mater Educet. Quali 

difficoltà ponessero queste parole agli antichi esegeti, mostra una nota di Servio: per spiegare il 
sangue troiano di Ilia, egli si rifugia nella versione enniana della leggenda secondo cui Ilia è la figlia 

di Enea. Inutile dire che l’ipotesi secondo cui Virgilio elencherebbe i re albani fino a Numitore e 
farebbe di Ilia non già la figlia di Numitore, ma di Enea, è solo un guazzabuglio. Dei re Albani, 
Virgilio alcuni li fa appartenere alla discendenza troiana, altri alla discendenza italica di Enea, 

corrispondenti ai figli di Enea, quello troiano (Ascanio-Iulo) e quello italico (Silvio); egli conclude 

perciò con un compromesso fra due versioni, secondo il quale essi appartenevano ora a una schiatta 

ora all’altra; con ciò egli riesce ad ottenere da un lato un aggancio alla tradizione corrente relativa 
all’esistenza di una discendenza italica di Enea e d’altro canto evita di destituire l’idea legittimista di 

una origine troiana di Romolo e della famiglia giulia. Difficile dire se questo compromesso l’ha 
trovato lui o l’ha ripreso da una tradizione’S: la nostra tradizione è al riguardo troppo insufficiente. In 
ogni caso va rilevato che Virgilio, nella parte di cui discutiamo, ha seguito una fonte che non 

conosciamo, poiché solo presso di lui Silvio nasce ad Enea prima che quest’ultimo muoia, e non è 
figlio postumo (763, cf. Cesellio Vindice II 16), e solo lui accenna al fatto (v 770) che Silvio Enea 

solo in età avanzata avrebbe ricevuto il regno (cf. Serv. ad loc.) da uno sleale tutore. 

e) Da tutto ciò deduciamo che la legittimazione dinastica della famiglia giulia presentava difficoltà. 
Volendo accreditare la tradizione legittimista o si doveva letteralmente sopprimere la diffusa leggenda 
di Silvio, riguardante il ramo italico di Enea (Virgilio I, Ovidio), oppure dar luogo a un artificioso 

75 Nella ristampa dell’edizione di Ladewig da lui curata, P. Deuticke annota in appendice a 
proposito del v. 765 «A me pare che qui Virgilio, senza curarsi della tradizione molto 
controversa, abbia tentato una versione originale del mito». Come osservato, di sicuro non è 
così, tuttavia sono lieto di trovarmi d’accordo con un vergilianista come Deuticke sul fatto che il 
passo non contiene alcuna confusione: probabilmente D. ha in mente proprio quel compromesso 
fra le due versioni da me ipotizzate. 

- 284 -



compromesso (Virgilio VI). Dall’altra parte, c‘era una tradizione radicale (Livio), che accantonava del 

tutto il figlio troiano di Enea, Ascanio-lIulo, e con ciò toglieva di mezzo ogni rapporto fra la casa 

giulia e la preistoria di Roma. Ecco allora che diventa comprensibile che accanto a queste due versioni 

ne sia subentrata un’altra in cuì la legittimazione dinastica è stata del tutto eliminata e sostituita con 
una di tipo religioso. Abbiamo già visto (p. 270) che all’epoca di Cesare e in linea con la sua 
propaganda, il cronografo Castore affermava che alla morte di Enca il potere era passato alla 

discendenza italica, i Silvii, mentre a Iulo, capostipite della casa giulia, sarebbe stata in compenso 
riservata la più alta carica sacerdotale: si tratta peraltro della evidente mutuazione di un motivo della 
preistoria attica secondo cui dopo la morte di Pandione oî naiîbeg tà Adt1gLa Euegioavto rai tî]v 
pèv paoiieiav ’EpexBeùs AanupBdvei, riv dè iegwobvnv tfis ’ABrjvas rai 100 
‘Tloosid@vog ... Bovtns (Apollod. 3. 15. 1; ef. J. Toepfer, Att. Genealogie 116). A questa 

versione allude Orazio nell’ode 1. 2, 13 ss., in cui il dio Tiberino, per amore della moglie Ilia, 

l’antenata della famiglia giulia, dopo l’assassinio di Cesare, inondando la città fa crollare la Regia e il 

tempio di Vesta. Tale versione è seguita anche da Dionigi d’Alicarnasso, e proprio con riferimento 
diretto alla famiglia Giulia (1. 70. 4): «Nella contesa fra Silvio e lIulo, il figlio di Ascanio, il popolo 
si sarebbe deciso per il primo, Iulo sarebbe stato compensato con la carica sacerdotale?6, del cui 

possesso hanno continuato a godere fino ai miei tempi gli Iulii, la più nobile e famosa famiglia di 

Roma». Per la mentalità degli antichi, la legittimazione sacrale sorpassava di tanto quella dinastica 
quanto gli dei superavano gli uomini; politicamente una famiglia poteva essere sopraffatta o 
annientata da un’altra: ma i suoi diritti religiosi pretendevano di essere rispettati, in quanto la 

comunità degli dei era più antica della xoMtela degli uomini??. Per questo, nella vita pratica come 
nella letteratura, il fattore dinastico cede il passo a quello sacrale. Non esiste alcuna dichiarazione di 

Augusto che rivendichi la legittimità del suo principato sulla base del ceppo familiare suo o del 
padre7s; dato il suo senso pratico, avrà avuto al riguardo le stesse idee di Vespasiano, il quale ricusò 

il tentativo di una legittimazione gencalogica della casa flavia (Suet. Vesp. 12). Egli sapeva bene che 
tali leggende, nella coscienza popolare, non avevano nessuna radice, ma erano nient'’altro che svaghi 

per eruditi. È, dopotutto, quale vantaggio se ne traeva? Non, ad esempio, una legittimazione esclusiva 

della casa giulia: infatti, dai Troiani altre famiglie nobili traevano origine (una cinquantina, secondo 

Dionigi d’Alicamasso 1. 85. 3), una delle quali, particolarmente in vista, quella degli Emilii, 

76 Cf. la celebre Ara di Alba (Bovillae) CIL 1 807 (= XIV 2387), dedicata dai gentiles Iulii al 
Veiovis pater lege Albana. L’iscrizione è databile, grazie alla geminazione della vocale, attorno 
al 100 a.C. ' 

77 Esemplare il caso, narrato da Erodoto 7. 153, di Teline, l’antenato di Gelone e lerone: egli 
avrebbe ricondotto in patria un gruppo di esuli di Gela Exwv ovdepiny avdgov duvapiww adà° 
ipàù tovtwv (se. TOv xBoviwv) TOv Bedv ... toutoOLAL & dv riouvog tv xatijyaye, 
Èp’ @ te oi àn6yovoi avtod igogdvial 16v Bedv Eoovtai e Gelone, &v TnAivew 
t0% igogavtew à16Yyovoc, non avrà certo mancato di sfruttare questa investitura per conferire 
una certa legittimità al suo potere usurpato; Pind. O. 6. 93ss., loda con grande enfasi lerone per 
il fatto che attende al culto di Demetra e Persefone. Se Pindaro, nella stessa ode, menziona come 

terza divinità con cui lerone è in rapporto, lo Zevs Altvaîos, allora risulta chiaro una volta di 
più come questo sovrano abbia cercato di legittimare una iniziativa violenta - poiché tale fu la 
fondazione di Etna - con una istituzione religiosa legata alla propria persona. Istruttivo anche il 
caso seguente. Pind. Ol. 6. 60, presenta lamo nell’atto di chiedere ad Apollo una Aagtgopocg 
tiud, cioè, come dicono giustamente gli scolii, una Baotuxt) dox1], ma viene investito solo 
della carica di sacerdote addetto all’altare olimpio con la prerogativa della profezia, carica che 
rimane ininterrottamente alla sua famiglia. Questa invenzione è stata probabilmente occasionata 
dal fatto che gli lamidi, una famiglia nobile non elea, fu lasciata dai conquistatori elei in 
possesso dei suoi privilegi religiosi, ma spossessata della sua importanza politica (cf. 
Wilamovwitz, Philologische Untersuchungen, IX 175 s.; id., Reden , 178). 

78 Hn quanto poco conto egli tenesse il concetto di ereditarietà mostra anche il fatto che durante la 
sua malattia diede il proprio sigillo ad-Agrippa e non, come ci si poteva attendere, al nipote e 
figlio adottivo Marcello. 

- 285 -



addirittura dallo stesso Ascanio (attraverso suo figlio Aimylos)?°. Ben maggior importanza Augusto 

attribuiva - come abbiamo visto - al fattore religioso: l’idea che la sua famiglia in epoca remotissima 
avesse esercitato una funzione sacerdotale, dalla quale derivava la sua missione sacrale, poteva far 

presa sulla coscienza religiosa tanto dei Romani che dei Greci. Analogamente si comportano i 

letterati. Orazio, come notato, ha utilizzato solo marginalmente e in forma allusiva le leggenda 
genealogica; mentre invece insiste spesso, esplicitamente, sulla componente religiosa della signoria 
augustea (soprattutto 3. 6; cf. Mommsen, SAWDDR, 1889, 33). Se davvero l’Eneide fosse stata un 
poema mirante alle legittimazione genealogica della casa giulia, allora sì che - come ad essa è stato 
rinfacciato - sarebbe stata avulsa dalla sensibilità popolare e di conseguenza il suo incontrastato 
successo rimarrebbe per noi un enigma. È vero che Virgilio, come abbiamo visto, solo in pochi 

luoghi fa riferimento alla genealogia della casa giulia, proprio per questo tanto più marcata è l’enfasi 
con cui egli sottolinea la funzione sacrale di questa famiglia. Nel XII libro egli pone in bocca ad 
Enea, in occasione del trattato solenne con Latino, le seguenti parole (189 ss.): 

Non ego nec Teucris Italos parere iubebo 

Nec mihi regna peto: paribus se legibus ambae 
Invictae gentes aeterna in foedera mittant. 

Sacra deosque dabo,; socer arma Latinus habeto, 

Imperium sollemne socer... 

e, analogamente, Giove promette a Giunone (830 ss.) che la stirpe italica non sarà assorbita da quella 

troiana, ma è destinata a conservare il suo carattere originario: ad essa saranno solo imposti rifus 
sacrorum (v. 836). Il che esprime di fatto una concezione perfettamente in linea con il pensiero di 
Augusto: l’imperium militare, base vera e propria del suo potere, non è stato da lui considerato 

utilizzabile a livello ideologico, mentre la notizia dell’assunzione della carica di pontefice massimo è 

data con particolare ampiezza e compiacimento (Mon. Anc. 10)8°, La missione religiosa di Enea è 
senz'altro il vero e proprio cardine intorno al quale ruota l’azione del poema; di essa è detto proprio 
all’inizio, nel proemio: (5 s.) multa quoque et bello passus, dum conderet urbem Inferretque deos 

Latio. La fondazione di Lavinio qui menzionata è parte di quella missione religiosa, poiché la nuova 
località era destinata alle divinità avite; questo spiega il testo della celebre iscrizione pompeiana 

dell’epoca dell’imperatore Claudio: Sacra principia populi Romani Quiritium nominisque Latini, quai 
apud Laurentes coluntur (CIL X 797; Laurentes, vale a dire gli abitanti di Lavinio, cf. H. Dessau, 

vol. X, 186). Vesta e i Penati, gli dei del fuoco dello Stato romano, rappresentavano la continuità 

delia storia romana a partire dall’epoca più antica e la garantivano nel futuro (pignora imperii li 
chiamano Liv. 26. 27; Ov. fast. 3. 422; cf. Cic., pro Scauro 47): in virtù del fatto che essi erano 

collegati alla famiglia di Augusto e, dopo l’assunzione della carica di pontefice, anche alla sua 

persona, Augusto divenne in certo qual modo il rappresentante incarnato del popolo romano. Così 

79 Paolo 23 (v. supra 270). Secondo un’altra versione, questa gens risaliva a Aimylia, una figlia di 
Enea e Lavinia, madre di Romolo (Plut. Rom. 2); cf. Cauer, 100-02. 

80 Nell’énupovnua a Niso ed Eurialo di 9. 446 è detto: Nulla dies umquam memori vos eximet 
aevo, Dum domus Aeneae Capitoli immobile saxum Accolet imperiumque pater Romanus 

habebit. Attualmente si è per lo più inclini a interpretare il pater Romanus come riferimento ad 

Augusto sulla base di Hor. c. 1. 2. 50: Hic ames dici pater, in questo caso, però, l’aggiunta 
Romanus sembra fuori luogo, e anche il vaticinio di una eternità terrena sarebbe maldestra se si 

riferisse alla persona di Augusto (quegli esegeti, poi, che pretendono di rimuovere la difficoltà 

spostando il riferimento dalla persona di Augusto alla sua famiglia, non fanno altro che 
confessare il proprio imbarazzo). Niebuhr interpretava «i patrizi» e questa spiegazione (ribadita da 
Ladewig) è quella giusta: è inteso il senato, in seno al quale Augusto ampliò la componente 

patrizia e del quale lasciò sopravvivere l’autorità a fianco di quella della propria famiglia (Pater 

Romanus collettivo per sineddoche come egues, pedes R.; il plurale era metricamente scomodo). 

Per contro con l’espressione domus Aeneae è intesa la famiglia dei Cesari. Su questi due fattori 
poggia la diarchia dell'impero. 

- 286 - 



sentiva Virgilio, così sentivano gli altri poeti: Felix terra tuos cepit, lule, deos dice Properzio 4. 1. 

48, e un interprete particolarmente eloquente del sentimento generale è a questo riguardo Ovidio 
quando, a proposito del 6 marzo, giorno dell’entrata in carica di Augusto come Pontifex maximus 

scrive i seguenti versi (fast. 3. 417 ss.): 

Quisquis ades castaeque colis penetralis Vestae, 

Gratare, lÎliacis turaque pone focis. 

Caesaris innumeris, quos maluit ille mereri 

Accessit titulis pontificalis honor. 
Ignibus aeternis aeterni numina praesunt 

Caesaris. Imperii pignora iuncta vides. 
Di veteris Troiae, dignissima praeda ferenti, 

Qua gravis Aeneas tutus an hoste fuit: 

Ortus ab Aenea tangit cognata sacerdos 
Numina: cognatum, Vesta tuere caput. 

E, nello stesso spirito, egli, in un passo analogo (1. 523 ss.) dedicato all’importanza religiosa della 
casa giulia per il passato e il futuro di Roma, conclude (v. 532): Hanc fas imperi frena tenere 

domum. ' 

V. L’Eneide come poema nazionale ed augusteo. 

Sia l’esame dell’atmosfera del tempo che l’analisi diretta di alcuni passi dell'Eneide ha portato alla 
conclusione che l’Eneide è un poema nazionale di ispirazione romantica, nel quale il presente è 

ammantato dei luminosi colori di un idealizzato passato, mentre il passato a sua volta si riverbera sul 

presente, così che la storia di Roma appare come un grande ciclo fatto di promessa, preparazione e 

compimento, nel quale inizio e fine si congiungono. Questa idea, a noi abbastanza estranea, era per la 
mentalità antica qualcosa di naturale. Che a livello cosmico e politico ci fossero grandi processi 
ciclici di ampiezza prestabilita e che, quindi, periodicamente avesse inizio un nuovo ciclo che 
ripetesse esattamente il precedente, questa era un’idea da secoli radicata presso Greci e Romani e 
divenne dominante proprio al tempo di Augusto: infatti, le innaturali perturbazioni della normalità 

causate dal caos delle guerre civili unitamente a terribili prodigi sembravano dare la prova che il 
vecchio ciclo era al termine e cominciava un periodo di rigenerazione: Magnus ab integro saeclorum 
nascitur ordo (Buc. 4. 5) e di questa credenza lo stesso Augusto ha avuto un segno tangibile8!. Al 
centro del ciclo più antico c’era stato Enea, al centro del nuovo c’era ora il suo discendente. La sua 
persona costituisce il centro spirituale del poema, quindi, anche laddove egli non sia direttamente 
nominato o neppure indicato indirettamente, poiché sì deve alla missione provvidenziale della sua 
famiglia, culminante con lui, se Roma ha saputo conservare i suoi dei, l’aiuto dei quali ha consentito 

di passare indenni attraverso ogni sorta di pericoli, e se ora la storia di Roma, prendendo a modello la 
remota preistoria, si rinnovava e il Lazio riviveva l’età dell'oro che aveva dominato un tempo 
all’epoca di Saturno (6. 792 ss.). Nell’atto di sollevare sulle sue spalle lo scudo istoriato con le 
vicende di Roma, Enea si è fatto carico de «la gloria e il destino dei discendenti» (8. 73 1): allo stesso 

modo anche Augusto rappresenta [’intera nazione nel suo passato, presente e futuro; anche l’epopea di 
Roma del passato è indirettamente merito suo82, anzi non ci sarebbe neppure stato un popolo romano 
senza la sua famiglia: Aprilis a Venere, quod ea cum Anchise parens fuit Aeneae regis, qui genuit 
Tulum, a quo populus Romanus ortus recita una nota di Verrio Flacco nei Fasti prenestini a proposito 
del 1 aprile (CIZL 1 316); sulle monete già a partire dall’anno 44, al posto della testa di Roma, figura 

81 Serv. a Buc. 9. 46 dal secondo libro dell’Autobiografia di Augusto. 

82 Sì deve tener conto che quest’idea era da tempo antichissimo tradizionale nella poesia di carattere 
genealogico, come è noto da Pindaro, «che attribuisce sempre onori e gesta gloriose della 

famiglia ai discendenti» (v. Wilamowitz, Isyllos, 170). 

- 287 -



l’immagine di Cesare in un primo tempo e successivamente di Augusto; i Penati della casa giulia 

diventano penates populi Romani®3, e nella stessa ottica, l’imperatore consente che, almeno nelle 

province, a lui e a Roma siano dedicati templi comuni (Suet. 52). Perciò non può che essere sbagliata 
la conclusione cui è giunto Georgii (v. supra 271) che l’Eneide sia bensì nazionale ma non augustea. 

AI contrario, solo così si spiega l’interesse del tutto personale e oltremodo vivo che sempre manifestò 

il principe perché il poema venisse iniziato e concluso (Svetonio-Donato pp. 61 e 64 Reiff.)84; egli 
infatti sapeva bene quanto l’aura romantica che la Musa, attraverso un mito di valenza storica, 

diffondeva sulla sua testa consacrata gli tornasse utile al cospetto di un’opinione pubblica che aveva 
un atteggiamento diffidente contro tutto ciò che si presentava con il nome e la pretesa del nuovo ed 
era quindi disposta ad accettare il nuovo solo come riflesso dell’antico8”. Molto indicativo dell’idea 
che Augusto personalmente aveva dell'Eneide è il fatto che egli una volta, volendo censurare la 
trascuratezza di una costumanza usuale in antico, abbia citato un verso del poema®6, quello che dice 
Marziale elogiando Domiziano per aver fatto entrare nell’arena i partecipanti a un ludo gladiatorio nel 

semplice costume degli antichi (8. 80): Sic nova dum condis, revocas Auguste priora: Debentur 

quae sunt quaeque fuere tibi, sì adatta a maggior ragione ad Augusto. 

Ma esistono testimonianze estrinseche precise, per quanto riguarda la citata concezione del poema, 
in grado di confermare le conclusioni cui siamo giunti attraverso interpretazioni di dettaglio e le 
nostre ipotesi di carattere generale? Sulla tendenza ideologica dell’Eneide esiste una sola 
testimonianza diretta proveniente dall’antichità87. Svetonio-Donato, p. 59 Reiff., concludendo la sua 

nota relativa ai contenuti del poema, della cui parte iniziale (qui non trascritta) dovremo tornare ad 
occuparci: argumentum... in quo, quod maxime studebat, Romanae simul urbis et Augusti origo8®8 
contineretur. În queste parole, a mio parere, è di fatto sintetizzato l’essenziale; quanto sono venuto 
argomentando fin qui non è altro che una parafrasi del passo di Svetonio. Georgii ne gita, è vero, 
l’ultima parte (p. 3), ma se la sbriga osservando che «in essa non c’è nulla di falso, ma neppure nulla 
di rilevante». ” 

Oltre al passo di Svetonio, esiste, se non mi inganno, una sorta di testimonianza indiretta dello 

stesso poeta, che dobbiamo preventivamente acquisire nel procedere della nostra interpretazione. Mi 
riferisco al progetto, già accertato dai commentatori antichi, di un poema che aveva punti di contatto - 

83 Cf Wissowa, sopra n. 8. 

84 Cf. Ov. trist., 2. 566 rivolgendosi ad Augusto: tua Aeneis. 

85 L’elemento storico dell’Eneide è ben messo in rapporto con il senso storico del popolo romano 
da Th. PlùB, Vergi! und die epische Kunst, Leipzig 1884, 142 ss. 

86 Svetonio 40: Etiam habitum vestitumque pristinum reducere studuit, ac visa quondam pro 
contione pullatorum turba indignabundus et clamitans: ‘En Romanos rerum dominos gentemque 
togatam' (Aen. 1. 282) negotium aedilibus dedit, ne quem posthac paterentur in foro circave 

nisi positis lacernis togatum consistere. 

87 Infatti, è Ovviamente priva di valore l’affermazione che si trova nei nostri scolii che Virgilio 
abbia voluto narrare l’intera storia romana, cf. per es. Ti. Donato a 1. 261: Addidit etiam ipse 

Tuppiter fatorum dispositionem et omnem futuri temporis cursum. Et dum haec plena 

ordinatione ponuntur, in brevi complexione monstratur, quid contextus Vergiliani carminis 
esset habiturus. Gesta enim tetigit, quae saeculis omnibus ab Aenea usque ad Caesaris 
tempora et ipsius Caesaris scribere disposuerat. Sed haec in ipsius carmine idcirco perquiri 

non debent, quia fine vivendi conclusus proposita nequivit implere: dispositionem suam tamen 
in hoc libro firmavit. 

88 Nella prefazione del commento di Servio, dipendente da Donato, figura questa unica intentio del 
poeta p. 4, 10 Thilo: Intentio Vergilii haec est (Homerum imitari et) Augustum laudare a 
parentibus; namque est filius Atiae, quae nata est de lulia, sorore Caesaris, Iulius autem 

Caesar ab lulo Aeneae originem ducit. Questo è giusto ma non è esaustivo. In Man. 3. 22 
dell’Eneide si dice Romanae gentis origo. 

- 288 -



con quello dell’attuale Eneide, ma non coincidente con esso. Come si sa, esso è riconoscibile nel 

proemio del 111 libro delle Georgiché”. 

«Anche voi — questo in sostanza il contenuto dei versi —, voi divinità dei campi, canterò; poiché i 

miti del passato hanno già trovato tanti cantori che in questo campo nessuno vorrà prestare favorevole 
ascolto (vòv &te ndvta dédaotal)?, Di conseguenza, quando avrò finito quest’opera, voglio fare 
un poema nello stile di Ennio e ottenere la sua stessa gloria, per me e anche per te, Mantova: poiché 

recherò dal paese delle Muse un ramo di palma e sui verdi prati delle rive del Mincio innalzerò a 
Cesare un tempio di marmo. Lui starà nel mezzo del tempio e io, come suo sacerdote, gli consacrerò 
offerte e celebrerò ludi in suo onore; e sulla parete del tempio voglio raffigurare in oro e avorio le sue 

grandi imprese, il modo in cui egli ha vittoriosamente soggiogato il mondo intero. E voglio anche 
fare un elenco degli antenati di Cesare, gli dei e gli eroi della casa giulia a cominciare da Giove. 
Mentre la maledetta invidia tremerà al cospetto delle Furie e del Cocito e dei terrori del mondo infero. 
Nel frattempo, per amor tuo, o Mecenate, voglio condurre a termine questo poema; ma è mia 
intenzione accingermi in futuro al canto di furenti battaglie e dare notizia alle generazioni future della 
gloria di Cesare». Ciò vuoi dire che egli ha in animo di comporre un poema epico incentrato su 
Cesare; questo sarà il tempio che egli vuole erigere nella campagna mantovana, esattamente allo 
stesso modo in cui, perlomeno in alcune province, si rendeva onore a Cesare vincitore con altari e 

templi e altre cerimonie di vario genere; solo che Virgilio, il quale come membro del santo Biacoc 

si sentiva un vates ispirato dal dio, promette di costruire.un tempio alla sua maniera® !, Nell’Eneide 

non c'è nulla di quello che il poeta ha promesso nelle Georgiche®2, il rapporto è invertito: mentre 

nel poema, preannunciato e mai realizzato, era previsto solo un accenno all’origine troiana, 
nell’Eneide l’elemento troiano occupa una posizione centrale, e viceversa i riferimenti diretti ad 

Augusto sono solo occasionali, mentre 1à tutto si doveva incentrare sulle sue gesta”3, Quale fosse 
l’idea che avevano in mente i contemporanei, risulta soprattutto da due espliciti cenni di Properzio 2. 

1. 25 «Io canterei le guerre di Cesare se ne fossi capace, Modena, Filippi, la guerra siciliana, 
perugina, alessandrina, come pure il trionfo aziaco, ma non sono in grado di Caesaris in Phrygios 
condere nomen avos», cioè, cCome ben spiega M. Rothstein, «di fondare il racconto delle sue gesta 

sulla base dei suoi antenati troiani, quindi in sostanza su Enea»; analogamente in 2. 34. 61: «Canti la 

vittoria di Azio quel Virgilio che ha ora cominciato a mettere in versi la storia di Enea e il suo sbarco 
in Italia»°4, Ci si attendeva quindi, com’era logico dopo l’annuncio delle Georgiche, una storia della 

89 Un po' di quello che segue ho già trattato in Hermes 28, 1893, 516, ma in questa occasione sono 
costretto a ripetermi. 

90 C’è un evidente rapporto fra il concetto espresso da Cherilo (cf. anche Pind. Nem. 6. 53 s.) e le 
parole di Virgilio, che non è però diretto bensì filtrato dalla mediazione di Euforione (4P 11. 218 
Enì xd01v Xolgihov Evpogiwy elxe dà otopdtwv). Affatto alessandrino è anche l’elenco 
dei temi mitici che egli ricusa di trattare (4 ss.); cf. Culex 26 s.; Hor. c. 2. 12. 5 ss.; Prop. 3. 9. 

37 ss.; Ov. trist. 2. 317 ss. R. Reitzenstein, Hermes 35, 1900, 94, 2; S. Sudhaus comm. 

all’Etna, p. 96, 2. 

91 La stessa metafora ha Properzio 3. 17. 29-39, e in una forma tale che rende inverosimile una sua 
derivazione da Virgilio, quindi entrambi sono derivati da un modello ellenistico, in cui era svolto 
ampiamente il motivo meataforico solo accennato nel solenne esordio dell’Olimpica sesta di 
Pindaro. 

92 Cf. O. Ribbeck, Proleg., 44 e Georgii, 3. 
93 In 46s.: Mox tamen ardentis accingar dicere pugnas, Caesaris et nomen fama tot ferre per 

annos ecc. Caesaris è da riferire naturalmente, &AÒ xOLvOÙ, anche a pugnas, come mostra 
l’elenco delle battaglie 26 ss. Questo contro i fraintendimenti (già denunciati da P. Deuticke, 

Jahresberichte des philologischen Vereins 1899, 178) di A. Amatucci in RFC 26, 1898, 412 

ss. 
94 Dopo questa attestazione di stima nei riguardi di Virgilio come cantore delle gesta di Augusto, in 

cui ogni singola parola esprime entusiastica ammirazione (65s.), è sorprendente che Properzio, 
nella poesia inaugurale del III libro, liquidi con parole affatto spregiative l’ipotetico narratore 
epico delle campagne di Augusto (7: Ah valeat, Phoebum quicumque moratur in armis, cf. 15 
s.). Rothstein spiega la cosa con l’accresciuta sicurezza di Properzio fra la pubblicazione del Il e 

- 289 -



famiglia Giulia, culminante con il racconto delle gesta del nuovo principe. Ma Virgilio deve aver ben 

presto liquidato questo progetto: il cambiamento di programma è già noto a Properzio nell’anno 26 

(3. 24. 61 ss.), allorché egli, oltre ai versi riferibili alla battaglia di Azio dell’VIII libro - l’unica cosa 
che ricordasse le ardentes pugnae Caesaris del primo progetto - cita l'inizio dell’Eneide. 

Perché ha rinunciato al progetto originario? Lì per lì verrebbe da pensare - e tale era in passato la 
mia opinione (Hermes 28, 1893, 518 ss.) - a una ragione di carattere estetico. Uno dei postulati 
fondamentali della poetica aristotelica è quello della impossibilità di un poema storico (c. 9): «È 

chiaro, dopo quanto si è detto, che compete al poeta dire non già quello che è effettivamente avvenuto, 
bensì ciò che ha immaginato (ola &v yévorto)... Perché storico e poeta non si distinguono per la 
presenza o meno del metro - infatti, anche se si recasse in versi Erodoto la sua storia resterebbe pur 

sempre storia a prescindere dal metro - la differenza sta invece nel fatto che uno narra il reale, l’altro il 

virtuale»®S; solo in apparenza i drammi di Frinico ed Eschilo con i loro contenuti costituiscono 
un'eccezione, dato che il Serse di Eschilo (come quello di Erodoto), presentato come personaggio 
empio, assunse dimensione mitica”É, esattamente come l’intera guerra persiana, nel suo complesso, 

ha il senso di una guerra santa: solo il resoconto del nunzio descrive tà yevOpeva, tutto il resto è 
tà ola &v yévoito. Allo stesso modo stanno le cose per quanto riguarda il dramma di Eschilo per la 
fondazione di Etna ad opera di lerone; dato che la fondazione di una città era un atto religioso, lerone 
compare nella veste di xtLOt1)G a fianco dei famosi eroi fondatori del passato97. Quando ebbe 

l’audacia di affiancare la sua Ilegonic epica ai Persiani dl Eschilo, Cherilo di Samo era ben 
consapevole dell’audacia della propria innovazione, come prova il celebre proemio. Solo molto più 
tardi egli trovò seguaci, dato che i Meoonviaxa di Riano trattavano una materia roman- 

tico-mitica®8. Le imprese di Alessandro furono cantate da Cherilo di laso, il modello del pessimus 

poeta (Hor. ep. 2. 1. 232 ss. e altrove), del quale esistevano anche i Aapiaxa, e dopo di lui anche 

da altri°9, ma si trattava di xavnyuQix0ì AdyoL in versi, che quindi erano, dal punto di vista del 
contenuto, legittimi, poiché in essi rimaneva in fondo rispettato il precetto di Aristotele, in quanto 

non rappresentavano le imprese del protagonista in modo corrispondente alla realtà, ma xpelttovaG 
16v YevopLévov, quindi ola àv yévon:o_‘ 00 Dji un Egemone di Alessandria in Troade, Stefano di 

Bisanzio cita un poema epico sulla guerrta di Leuttra; ne ignoriamo del tutto la cronologia; il tema fu 
particolarmente diffuso ai tempo della seconda sofistica. ] poeti alessandrini della Pleiade, per i quali il 
mito era del tutto morto, hanno sicuramente trattato argomenti storici in forma drammatica: abbiamo 

quella del III libro, ma questa spiegazione non soddisfa del tutto: nessun giovane poeta avrebbe 
avuto il coraggio di porsi al di sopra o anche solo accanto a Virgilio, esprimendosi a tal modo. 
Pprobabile che nel frattempo egli avesse avuto notizia del cambiamento di progetto nei riguardi 
dell’Eneide, e che quindi, visto che la cosa non riguardava più Virgilio, egli potesse disdegnare 
con tanta sicurezza il suo ipotetico poeta epico; cf. anche Rothstein a Ill 3, 3 s. 

95 Tale principio inibì ai Greci - con poche motivate eccezioni - anche la pittura di soggetto storico, 
come esposto da A. Gercke (Geschichtsmalerei im alten Athen, Nationalzeitung 1898 Nr. 557). 

9% Cf v. Wilamowitz, Aristoteles, Il 9: «I Persiani di Eschilo sono riusciti a trasferire l’attualità 

storica al livello e all’altezza del puro mito». 
97 Timeo-Diodoro 11. 49: toGtO (la fondazione di Etna) & &tpate (Ierone) omevbwv ... £x tfjg 

Yevonévng uvoLdvdpov z6Aewsg TILàG Exeiv xpwixasg. 66: ‘Tépwv de ... Etehevtnoev 
Ev tfl Katavn rai tyi@v Howmm@v Eruyev d5 &v xtotiis veyovòsg tîlc m6heu. La 
Pitica prima di Pindaro appartiene alle poche odi maggiori prive di mito convenzionale (i vv. 
50-55 sono infatti puramente esornativi): questo in essa era possibile perché la fondazione di 
Etna, che sta ai centro della composizione, contiene già l’elemento religioso indispensabile. 

9% Cf L. Spengel, ABAW 10/1, 1863, 31, 2; E. Schwartz, Hermes 34, 1899, 434. Lo stesso 

argomento venne trattato da un Eschilo che è chiamato da Ateneo 13. 599e °AheEavbpgevc. 
99 I nomi in Koepp, 65, 7. 
100 Ad una poesia retorica siffatta pensa evidentemente l’autore del Menesseno 239C, un passo per lo 

più frainteso; Frinico, Eschilo, Simonide e Cherilo potevano essere da lui ignorati, poiché, dal 

punto di vista di un retore, non avevano trattato la guerra àEiwg x*aì npenòvia. La 
proiezione di materiali storici nel passato, quale sì incontra nella tragedia attica, è naturalmente 
fuori questione. 

- 290 - 



notizia di un'opera di Licofrone intitolata i Cassandridi e di un Temistocle di Filisco!°!, Archia, il 
quale stando a Cicerone Arch. 19 e 21 Cimbricas res attigit e Mithridaticum bellum totum 
expressit, è già nell’orbita dell’'influenza romana. Il fatto che i Romani siano venuti meno al 
principio aristotelico è sintomatico della loro mentalità positiva, tutta volta alle cose. L’inclinazione 

a cantare clarorum virorum laudes era in loro congenita (Cic. Brut. 75 da Catone), e gli annali e le 

epigrafi ci danno ancora una idea di questa poesia preletteraria. Si capisce allora la ragione per cui i 
rappresentanti più antichi della letteratura scritta, anche per il fatto che non c’era un mito nazionale, 
abbiano assecondato questa inclinazione e abbiano creato poemi e drammi storici, ricollegandosi con 

tutta evidenza ai più recenti epigoni della citata epica e drammaturgia ellenistica: così Nevio, Ennio, 
Ostio, Accio, i Furii, Varrone Atacino e Cicerone incominciarono laddove i Greci avevano smesso e 

proseguirono su quella strada. Vario voleva o doveva scrivere un poema epico che contenesse quam 

rem cumque aveva fatto Agrippa (Hor. c. 1. 6), un tipo di epica, questo, che fiorì in età tardo 

augustea102 e tiberiana. A quanto pare, comunque, tutti questi autori continuarono sempre a 

mantenere in vita il convenzionale apparato di divinità, olimpie e infere, di Omero, cercando quindi di 

salvare tà ola &v Yyévolto. A quanto ne sappiamo, fu Lucano il primo che accantonò questo 
armamentario ormai obsoleto e si limitò a trasferire in versi la narrazione storica; questa fu l’unica 

ragione per cui fu bandito dal novero dei poeti, dato che la critica era rivolta non già contro il poema 
storico in quanto tale ma solo contro questo nuovo tipo di epos storico: Petronio, uno dei portavoce 

di tale critica, ammise senz’altro l’argomento in quanto tale, preoccupandosi unicamente di non far 
mancare l’apparato di dei e demoni!03 e Silio e la maggior parte degli autori successivi composero i 
loro poemi, schierandosi su questa linea e non dalla parte di Lucano. 

È in questo contesto che va inquadrato il proemio di Georgiche. Abbiamo visto che un poema 

storico nella forma convenzionale omerico-enniana era presso i Romani considerato legittimo: un 
poema di questo tipo era ciò che si riprometteva anche Virgilio, come mostrano i vv. 34-39, che 

comunque devono essere ancora intesi nel modo giusto: 

Stabunt et Parii lapides, spirantia signa, 

35 Assaraci proles, demissaeque ab love gentis 

Nomina, Trosque parens et Troiae Cynthius auctor. 

Invidia infelix Furias amnemque severum 
Cocyti metuet, tortosque Lxionis anguis 
Immanemque rotam et non exsuperabile saxum. 

È significativo che sia stata fatta menzione proprio del Tartaro: una sua descrizione è evidentemente 
ritenuta essenziale in un poema storico, come provano il saggio poetico petroniano (v. 67 ss.) e il 

libro XIII di Silio. Ma cosa significa l’Invidia!04? Come se ne possa parlare immediatamente dopo 

che si sono elencati gli antenati di Ottaviano risalenti fino a Giove, si chiede Ribbeck Proleg. 38 s. 
Quantomeno, questi versi avrebbero dovuto trovar posto dopo l'esaltazione delle gesta di Ottaviano, 

giacché non è difficile immaginare che esse avrebbero potuto suscitare l’invidia. Ribbeck ritiene di 
conseguenza che i vv. 37-39 siano da spostare dopo il v. 33, cioè immediatamente dopo il racconto 
del trionfo. Ma si è obiettato!95 che in tal modo la serie di versi riservata alla celebrazione di 

101 F, Susemihl, Griechische Literatur in den Alexandrinerzeit, 1, Leipzig 1891, 273-80. 
Cassandro era xtLOTt1)S della sua città come lerone. 

102 Cf. Properzio 3. 3. 43 ss. - La ‘Sicilia’' di Augusto citata da Suet. Aug. 85 (unus liber extat 

scriptus ab eo hexametris versibus, cuius el argumentum et titulus est Sicilia) non avrà avuto 

per tema la guerra contro Sesto Pompeo, ma sarà stato piuttosto una Èx@gaot dell’isola, come 
quelle in prosa di Cicerone e Trogo-Giustino, e di Silio e Claudiano in versi. 

103 C. 118: Non enim res gestae versibus comprehendendae sunt, quod longe melius historici 

faciunt, sed per ambages deorumque ministeria praecipitandus est liber spiritus. 

104 1a Baorxavia (PB86vog) è un demone del Tartaro (cf. Dieterich, De hymnis Orphicis, Marburg 
1891, 49), però il contesto virgiliano esclude che si possa pensare a lei. 

105 N, Pulvermacher, De Georgicis a Vergilio retractatis, Berlin 1890, 96 s. 

- 291 -



Ottaviano, che si inizia al v. 16, verrebbe interrotta da un inserto estraneo. Eppure la sequenza 

tramandata si può difendere con due argomenti positivi. Per prima cosa, i vv. 37-39 sono pensati 
evidentemente in contrapposizione a 34-36: qui gli dei della luce, Giove ed Apollo, là il Tartaro 
- un’antitesi del resto prediletta dalla poesia antica, la quale mira spesso ad ottenere forti effetti di 

contrasto con la stridente contrapposizione di elementi antitetici; cf. per es. Pindaro Pyrh. 1. 1-13 e 14 

$5., Orazio c. 3. 4. 42 ss. - : fra i primi c’è Ottaviano, dall'alîtra parte stanno ora i suoi nemici!06, 

Ma per quale ragione questi ultimi nel presente contesto vengono definiti invidi? A questa domanda si 
può dare una risposta precisa: di Antonio, il personaggio al quale naturalmente prima di ogni altro il 
termine è riferito, Svetonio ci ha conservato una serie di motti che attestano il livore invidioso con 

cui egli cercava di screditare la nobile ascendenza di Ottaviano, cap. 2: «M. Antonio gli rinfacciava 
(nelle lettere, cf. cap. 7) che suo bisnonno era stato un libertino, un funaio del territorio di Turi, il 

nonno un cambiavalute», c. 4: «Atia era la figlia di M. Atio Balbo e di Giulia..., però Antonio, 

screditando anche la sua linea materna, gli rinfacciava di aver avuto un bisnonno di origine africana 

che avrebbe tenuto un negozio di profumi o un mulino». Nel c. 70 Svetonio parla di un banchetto 
privato nel quale Ottaviano avrebbe assunto il ruolo di Apollo e i suoi ospiti quello delle altre 
divinità: il caso, che sembra abbia fatto parlare di sé l’intera città, gli sarebbe stato rinfacciato con i 

toni più offensivi da Antonio nelle sue lettere!07, La descrizione del mondo infero Virgilio l’ha 
ripresa nel successivo progetto, quello dell’Eneide che possediamo, e in un passo (6. 621 ss.) ha 
chiaramente indicato Antonio fra i grandi criminali. 

Non è quindi possibile che ci siano stati scrupoli di natura estetica a dare al poeta il pretesto per 
trasformare il progetto iniziale. La ragione era più profonda. Augusto voleva apparire come un 

principe della pace, poiché la gente, messa a dura prova da terribili guerre, aspirava alla pace. Il deus 
nobis haec otia fecit (Buc. 1. 6), che il poeta aveva proclamato nei suoi anni giovanili, era stato 
prematuro, dato che ci sarebbero stati altri dieci anni di disordini quasi ininterrotti. Ora, però, erano 

veramente giunti i tempi della pace ed Augusto sapeva bene come sfruttarli: cunctos dulcedine otiì 
pellexit. Con un'’'enfasi che è rivelatrice e con un tono nel quale traspaiono orgoglio e intimo 

compiacimento, l’imperatore insiste sulla triplice chiusura del tempio di Giano (Mon. Anc. 13). Non 

a caso egli era solito rivolgersi ai soldati chiamandoli non commilitones, come era usuale, ma 

milites, poiché il primo dei due termini era inconciliabile con la quies temporum'“. Questo spiega 

perché sui principali monumenti, come ad esempio nell'ara pacis Augustae eretta dal senato nel 
campo Marzio nell’anno 13 a.C., e nella raffigurazioni monetali di Eio1jvy o della pax sono celebrati 
i beni della pace; e nelle iscrizioni, come ad es. in quella di Alicamasso, Augusto è onorato in qualità 
di fondatore di pace!09; «Nella sua provvidenza non ha solo esaudito i voti, ma li ha addirittura 
superati: in pace sono la terra e il mare, le città prosperano rette da buon governo in concordia e 

benessere». Con questa epigrafe coincide, in generale e in dettaglio, un testo ritrovato di recente a 

Priene!!0, Ed è ovvio che anche la Musa, rifiorita grazie a questo stato di cose, non esiti a 
trasfigurare la nuova realtà. L'elogio, tessuto dal poeta epigrammatico greco, delle api che avevano 

edificato il favo nei trofei di Azio «grazie al ripristino della legalità ad opera di Cesare, che impose 
alle armi dei nemici di portare i frutti della pace»!!!, era niente di più che una pointe, ben escogitata 

106 Hor. c. 3. 4. 74ss., vuole che nelle vesti dei criminali mitici puniti nel Tartaro si vedano, 
conformemente al carattere simbolico della poesia, i nemici di Augusto che è invece destinato al 
cielo (Mommsen, SBAW 1889, 30 s.). Che il simbolismo dell’ode oraziana sia derivato dalla 

poesia greca è ormai cosa assodata, dopo Reifferscheid, Analecta Horatiana, Breslau 1870 e 

Koepp. La stessa cosa vale per questo luogo di Virgilio. 

107 Quanto ad Antonio, faceva risalire le proprie origini ad Eracle (come Alessandro Magno): Plut. 

Ant. 4, 36. 60, e il fatto che egli in una moneta porti la pelle di leone è in accordo con questa 
ideologia, cf. Babelon, I 166, Nr. 21, cf. p. 168 Nr. 32. 

108 Suet. 25; cf. Mommsen, Staatsrecht, 113 846. 

109 Ancient Greek Inscriptions in the British Museum, IV 1 Nr. 894. 

110 AthM 24, 1899, 288ss. 
111 Phil, Thess. AP 6. 236. Dalla stessa cerchia (dallo stesso autore? cf. M. Rubensohn nella 

Festschrifi Vahlen, Berlin 1900, 112) proviene anche la poesia trovata su un papiro ed edita da 

- 292 -



e formulata ma più brillante che profonda; maggiore intensità ha saputo raggiungere Tibullo in una 
poesia composta subito dopo la battaglia di Azio (1. 10)) in cui il poeta loda, sia pure alla sua 
maniera, senza menzionare Cesare, «la ruggine che divora le empie armi e il bene supremo della 
pace» 112 Ancora sotto l’impressione del magnifico trionfo Virgilio aveva preso l’impegno di 

celebrare le guerre di Cesare: ma come poteva mantenere tale promessa in un’età che era l’esatto 
contrario del periodo di orrori appena trascorso e che il principe inaugurava con una vistosa iniziativa 
di pace riducendo drasticamente il numero delle legioni (Mommsen a Mon. Anc. p. 70)? Ora che non 

c'è più nulla da distruggere ma piuttosto da ricostruire ciò che era stato in passato, Augusto viene da 

Virgilio celebrato come un rifondatore dell’antica Roma, non direttamente ma attraverso i suoi illustri 

antenati, e solo occasionalmente e di passaggio si accenna alle sue imprese guerresche, alla cui 

valorizzazione l’imperatore personalmente teneva molto. 
Questa interpretazione è autorizzata, mi pare, dal clima spirituale diffuso in età augustea; la sua 

giustezza si può però dimostrare attraverso una testimonianza contemporanea. Nell’anno 13 Orazio, 
nello stile che era convenzionale per tale tipo di ricusazioni, scrisse ad Augusto che ne avrebbe 
volentieri cantato le gesta militari se mai avesse avuto l’ardire di cimentarsi su un tema così 

impegnativo (epist. 2. 1. 251 ss.). In compenso, egli compose un’ode alla quale diede anche 
formalmente un posto di rilievo collocandola alla fine del quarto libro. Da essa apprendiamo 
l’autentica ragione che gli impedisce di esaudire il desiderio di Augusto: «Febo non mi lascia cantare 
la guerra; tu, Cesare, sei il garante della pace: gli stati versano ricchi contributi, i Parti restituiscono 

le nostre insegne, il tempio di Giano è chiuso, pudicizia e moralità sono rimesse in onore, arti 
antiche sono richiamate in vita, quelle grazie alle quali il Lazio e l’Italia una volta erano stati grandi e 
noi abbiamo conquistato il dominio sul mondo. Finché tu sei il capo dello stato nessuna guerra 
intestina o straniera ci distoglierà dal nostro otium e la spada sìi arrugginerà, poiché le nazioni del 
mondo intero sì sottometteranno ai tuoi ordini. E così noi vogliamo secondo l’uso dei nostri antenati 
giorno dopo giorno, bevendo, attorniati dalle nostre donne e dai nostri bambini, celebrare al canto 

della cetra i grandi eroi del passato, Troia e Anchise ed Enea»!!3, Rinviando in questo contesto 
all’argomento trattato da Virgilio, Orazio si fa evidentemente testimone dello stato d’animo che ha 
condotto Virgilio dal primitivo progetto a quello successivo. 

VI. L'Eneide come pocma italo-greco. 

L’Eneide fu qualcosa di più di un poema nazionale romano: fu internazionale, vale a dire, secondo 

l’ottica di allora, italo-greco. La vittoria di Ottaviano su Antonio, come è stato spesso 

sottolineato!!4, fu una vittoria dell’Occidente sull’Oriente, del carattere italico su quello greco. 

Antonio, infatti, non era stato, come molti condottieri romani prima di lui, semplicemente filelleno: 

Kenyon in RPh 19, 1895, 177 ss., in cui si dice: &tpgxrès topPéo9n è otvopa rai 
ToMEpov. 

112 Con l’atmosfera dell’epoca si spiega l’enfasi con cui viene ripetuto il termine pax 45-49 (la veste 
complessiva è per la verità convenzionale, cf. Callimaco-Catullo 66. 42 ss.). Espressioni simili 

in Prop. 3. 11. 71s.; Hor. c. 4. 5; Ant. Thess. 4P 9. 297; C. Valgio Rufo in Plin. nat. 25. 4, 

Ov. fast. 1 285 ss. e spesso; German., Phaen. 5ss. e soprattutto Philo, Leg. ad Gaium 21 (2. 
567 M.). Un po' di più in Gardthausen (supra 274) 1 477 ss.; II 264 ss., 497. 

113 Kiegling spiega: «Veneris progenies è Augusto in quanto Giulio, poiché gli luli facevano 
risalire la propria famiglia al figlio di Enea Iulo». Però, stando al contesto (virtute functos 
duces), si può pensare ad Augusto solo in via indiretta, in quantoché anche lui, a sua volta, 

appartiene alla progenies Veneris; in prima istanza si pensa, invece, ad Enea cui, com’ è noto, 
Orazio, a partire dal carme secolare, ha fatto posto nella propria opera sotto la potente 

impressione dell’Eneide. Cf. anche Rothstein a Prop. 4. 6. 77 ss. 

114 Per es. da Mommsen, Ròmische Geschichte, V 361 ss.; J. Kromayer in Hermes 33, 1898, 33 

s8.; 67 ss.; Kornemann JKIPh 1899, 123 e nei Beitrdge zur alten Geschichte editi da Lehmann 

I, 1901, 96. 

- 293 -



in lui il romano si eclissò del tutto nel greco, cosa che ai patrioti, pur con tutto il rispetto per la 

cultura greca, doveva apparire il massimo della mancanza di senso della patria. Che l’intendimento di 
Antonio di rendere l’Occidente subalterno all’Oriente, che era già palese dal 40 e che fu alla base di 
ogni suo atto! 15, abbia lusingato l’orgoglio nazionale greco è abbastanza comprensibile: tuttavia per 

i Greci era come se a questo modo potesse finalmente essere invertito quel rapporto di forze al quale la 

vanità popolare non riusciva ancora a rassegnarsi. Questa speranza, che trovò la sua espressione negli 

smisurati onori tributati da Atene e dall’Oriente greco ad Antonio, venne annientata dalla battaglia di 

Azio e da quello che ne seguì, la presa di Alessandria. È vero che Augusto si mostrò subito fin 
dall’inizio clemente con i Greci («li perdonò» Plut. Anr. 68) e, come dicono le epigrafi, donò alle 
comunità greche speciali diritti e condizioni di libertà, però la bella illusione era andata comunque 
definitivamente dissolta. Dopo la vittoria sull’Egitto, l’ultima grande potenza greca autonoma, al 
vincitore si affacciò un ulteriore obiettivo che era già balenato al padre, ma che il figlio riuscì a 

realizzare: la fondazione di un impero universale romano-ellenistico, con alla testa un principe nella 

cui persona tutte le prerogative magistratuali della repubblica romana si combinassero con il potere 
monarchico dei successori di Alessandro Magnol 16 11 pensierol 17 assunse manifestazione concreta 

in occasione della cerimona dell’anno 17: furono cantati inni in lingua latina e in lingua greca 
(Zosimo 2. 5), e nella cerimonia di apertura il principe sacrificò alle Moire secondo il rito greco! 18 

rivolgendo loro la preghiera di proteggere e incrementare la grandezza dell’impero del popolo romano. 
In questo nuovo stato che sommava le culture di due popoli il ruolo guida doveva decisamente 
rimanere però alla componente nazionale romana, il cui rafforzamento era particolarmente caro al 
principe: il cuore del nuovo impero universale doveva perciò essere e restare la città di Roma. Mentre 
correva voce, forse non infondata, che Antonio avrebbe voluto riprendere l’idea di Cesare di fondare un 
nuovo centro in Oriente sul luogo dell’antica Troia, Augusto - come Mommsen! !9, soprattutto, ha 
mostrato con l’interpretazione della 1II ode romana di Orazio!20 - fece condannare ufficialmente questo 
progetto. La nuova Roma era anche Troia; ora non si dice più - co-me Lucano fa dire al dittatore 
Cesare - «sorgerà una nuova Troia romana» (v. supra 270), ma come incisivamente detto da Properzio 
(4. 1. 87): Troia cades et Troica Roma resurges!2!. In una tale Roma c'era posto però anche per 
l’antico sogno di primato dei Greci. 

Quando, nel I] sec. a.C., apparve ormai chiaro che i Romani erano destinati a ricevere l’eredità dei 

successori di Alessandro Magno, i Greci si chiesero come mai fosse possibile che una tanto piccola e 
giovane potenza fosse riuscita in così breve tempo a prendere il dominio di terre così vaste e antiche. 
Chi pensi al ruolo dominante del concetto di 7yche nella tarda antichità troverà logico che chi fra i 
Greci era insoddisfatto della potenza di Roma ascrivesse tale grandezza al caso. Contro questa idea si 
batte già Polibio. Proprio all'inizio della propria opera egli si pone la seguente domanda: come è 
possibile che Roma in un cinquantennio sia riuscita a soggiogare il mondo intero (1. 1. 5)? Per poter 

dare una risposta a questo interrogativo egli ritiene necessario un breve excursus sulla storia di Roma 

precedente al periodo da lui trattato (soprattutto le guerre puniche), da cui risulterebbe che i Romani 
del tutto a ragion veduta (Aiav £UA6YwsS) hanno concepito l’idea di dominare il mondo e l’hanno poi 
realizzata (3. 8 ss.). Che nella circostanza egli abbia presente un ben determinato punto di vista da 
confrontare risulta chiaro da un successivo passo del libro 1 (63. 9): «A questo modo si spiega 

115 Cf. Kromayer, 29, 1894, 584 s. 
116 Questa componente del principato augusteo è sottolineata soprattutto da J. Kaerst, Studien zur 

Entwicklung und theoretischen Begrindung der Monarchie im Altertum, Miinchen-Leipzig 

1898, 80 ss., forse di tanto in tanto con insistenza un po’ eccessiva. 
117 In un'occasione Augusto ordinò ut Romani, Graeci Romano habitu et sermone uterentur 

(Svetonio 98). 

118 Cf. Diels, 55. 
119 SBAW 1889, 28 s. 
120 Virgilio Aen. 12. 819-37 esprime lo stesso concetto in un contesto formalmente simile. La 

priorità di Orazio sembra certa, poiché gli ultimi libri dell’Eneide - come posso dimostrare con 

argomenti linguistici e metrici - sono cronologicamente gli ultimi per epoca di composizione. 
121 Analogamente German. Anth. Lar. 708 (Riese) di Roma: Ilios en surgit rursum inclita. 

- 294 -



l’affermazione da me anticipata che i Romani non per merito del cieco caso - come alcuni Greci 

credono - ma, ammaestrati da grandi eventi, del tutto naturalmente volsero il loro ardito pensiero alla 
conquista del mondo e raggiunsero il loro obiettivo». Si può dire che la vera e propria tendenza di 

questa opera storiografica, indirizzata in prima istanza in prevalenza ai Greci, è la confutazione di tale 
idea a suo giudizio aberrante e, in positivo, la dimostrazione dell’eUhoyosg altia della superiorità 
romana; e se egli dedica un lungo excursus, inserito proprio a questo scopo (18. 23-32) per discutere 
il problema, allora emerge chiaro come fosse urgente controbattere questa idea!22, Ma quanto quella 
idea si fosse saldamente radicata nell’animo dei Greci orgogliosi del loro passato, mostra il fatto che 
noi la incontriamo ancora ben viva un secolo e mezzo più tardi, al tempo di Augusto. All’inizio della 
sua Archeologia Dion. Hal. ant. rom. 1. 4 spiega di voler narrare gli esordi della storia di Roma 
proprio perché su di essa circolavano fra gli Elleni idee sbagliate: e cioè che i fondatori di Roma 
fossero stati in origine «briganti senza patria e barbari, e che Roma fosse divenuta grande non per la 

religiosità, la giustizia e l’operosità, ma per pura cecità del caso che aveva deciso di elargire i favori 

più grandi ai meno meritevoli. I più stolti accusano apertamente la Tyche di aver trasferito ai più 

spregevoli dei barbari i beni dei Greci». E poi continua entrando direttamente in polemica con il 

principale esponente di tale indirizzo storiografico: questo autore è stato plausibilmente identificato in 
Timagene!?23, i] quale nella sua opera storica assunse una posizione antiromana. A lui si rifece Trogo 
Pompeo contro il quale Livio sembra aver indirizzato il celebre excursus (9. 17-19) in cui si discute 

se Alessandro, vivendo più a lungo, sarebbe riuscito a soggiogare i Romani!24. La volontà di 
dimostrare l’infondatezza di questa convinzione è anche alla base dell’archeologia di Dionigi; in ciò 
egli concorda con Polibio che pure disprezzava dal punto di vista dello stile; i due però si differenziano 

122 Nel passo citato (1. 63. 9), egli, con le parole xdBazeo Evioi doxofiai TOv ‘EiMijvov, 
confuta un ben determinato punto di vista secondo il quale sarebbe da ascrivere alla Tyche se i 

Romani, dopo aver sconfitto i Cartaginesi, poterono ardire di concepire l’idea di un impero 
universale. Ora noi conosciamo due autori di età prepolibiana che descrivono la seconda guerra 
punica dalla parte dei Cartaginesi: il siculo Sileno e l’iliense Sosilo, che vissero entrambi 

fedelissimi al fianco di Annibale (Nep. Hann. 13), e dei quali Polibio cita espressamente il 
secondo (3. 20. 5), mentre il primo, che stando a Dionigi 1. 6. 1 e Varrone, in Solino 1. 15, 

aveva trattato anche l’àgxaioXoyia romana - è probabile che lo abbia conosciuto. Sosilo e un 
Cherea a noi non altrimenti noto avevano apertamente affermato che i Romani ancora dopo la 
presa di Sagunto avevano discusso in senato se scendere in guerra: Polibio confuta la cosa come 

impossibile, poiché i Romani già in precedenza avevano annunciato ai Cartaginesi la guerra 
nell'eventualità di una loro invasione del territorio dei Saguntini ($ 1 s.); quanto all’asserita 
partecipazione a quella seduta del senato di fanciulli appena dodicenni, che non avrebbero tradito 
la segretezza delle discussioni (3), Polibio aggiunge ©v oùTt’ elx6g obte &heBés Eoti tÒ 
sapgazav obdév, e pîj vîj Aia xpòs toîc diloig 1] tUxr rai todto rpocéÉveie 
Popaioi, Ttò ppovelv avtove eviBéwc Ex yevétnc... Può darsi quindi che egli polemizzi 
contro questi storici e altri del medesimo orientamento. 

123 C, Wachsmuth in RhM 46, 1891, 465 ss. L’ipotesi, avanzata dubitosamente da E. Schwartz 
nella RE 1 1904, che Dionigi polemizzi piuttosto contro Anficrate (più o meno contemporaneo 
di Timagene), a me - a dispetto delle argomentazioni di Wachsmuth - pare poco raccomandabile; 
argomenti contro Timagene anche in Schwartz, II, 1887s. 

124 Cf. Gutschmid in RhM 37, 1882, 552; cf. Mommsen in Hermes 16, 1881, 619 s., Rémische 
Geschichte V 100 s. Per quanto riguarda il rapporto da me rilevato fra questa storiografia antiro- 
mana e quella combattuta da Polibio è particolarmente significativo che Polibio nel 1. XVIII, 
dopo la battaglia di Cinocefale, aggiunga una sorta di analisi delle ragioni in base alle quali 
sarebbe da spiegare la vittoria dei Romani, îva uî) tUXnNYv Atyovtec upéòvov upaxagitwnev 
toUg xpatofiviag àAdywc, raBdzeo ol pdétaio: TOv àvBpwrawv, GN eldotec TtTàÀG 
d&ànBeic altiag Eraw@ypev rai Bavpdtwpev ratà Aéyov tolg fjyovpévous (cap. 28, 
5): un esponente di questa idea contestata da Polibio fu Trogo, dato che Giustino 30. 4. 16 

conclude la descrizione del conflitto fra Romani e Macedoni con le parole: sed Macedonas 
Romana fortuna vicit. Anche nello scritto di Plutarco Ileoì tîjc ‘Pwopaiwov Tuxnc è, come 
noto, assegnata alla Tuxn la palma sull’’Aperti] e logicamente anche qui si trova l’argomento: 
uia udxn Piunzoc ànéfale Maxredoviav (11. 323£.). 

- 295 -



totalmente nel tipo di confutazione. Mentre Polibio la confuta brillantemente illustrando la superiore 
capacità dei Romani con obiettività rigorosa e con larghezza di prospettiva storica, Dionigi sfrutta un 

argomento che riguarda direttamente il nostro discorso. Egli si industria a dimostrare che anche i 

Romani sono Greci. Meglio: non semplicemente Greci, ma dei Greci addirittura i più puri e i più 

autentici, in quanto capaci di conservare molto meglio dei cosiddetti Greci i costumi puri e le leggi 

dell’età più antica dell’Ellade (oltre al libro I, soprattutto 7. 70 ss.125, 14. 6)!26, A questa idea, pur 
condivisa da uomini come Posidonio, Stilone e Varrone, noi guardiamo con sufficienza, dall’alto della 

condizione di privilegio che ci garantiscono le nostre conoscenze culturali e linguistiche, quasi si 
trattasse di un pasticcio infantile; eppure essa ha una grande importanza per la grande battaglia che la 

cultura greca condusse sotto l'egemonia romana. Abbiamo visto sopra (pp. 271 s.) che i Romani 

giustificavano l’intromissione negli affari dei Greci con la propria origine troiana; la più antica 
formulazione di questa teoria, risalente verosimilmente all’epoca della guerra tarantina o della prima 
guerra punica, è la seguente: i Romani in quanto Troiani hanno origine diversa dai Greci e sono 

quindi loro nemici (hostes); cf. Diels, Sibyllinische Blàtter, 43, 2. A fianco di questo concetto se ne 

affacciò un altro che soppiantò il precedente: i Romani non volevano dominare i Greci come stranieri 
e nemici, né questi erano disposti a lasciarsi dominare dai Romani: volevano piuttosto, di unanime 
accordo, dare alla propria comune nazione le dimensioni di un impero mondiale. Questo concetto 
sembra essere stato messo in circolazione da Greci o da Romani filelleni attorno al 200 a.C.; 

perlomeno noi lo troviamo espresso significativamente da Ennio, quando egli parla degli sforzi 
ellenizzanti di Flaminino: «Troia risorge dalle sue ceneri e, a proposito dei Romani, essi (i Greci) 

dicono che sono Greci (358 ss.). Anche per Catone l’identità originaria delle due nazioni è un dato di 
fatto assodato, e tanto da parte greca che da parte romana ci si era sforzati, in questo periodo, di 
reperire ulteriori prove a favore di questa parentela. 1 risultati di tale indagine sono quelli che Dionigi 
ha tratto dalle sue fonti, articolandoli nei seguenti punti (1.-60. 3): i Romani sono Greci, e più 
precisamente si compongono delle seguenti popolazioni: 1) Aborigeni, di ceppo greco, immigrati dal 
Peloponneso, 2) Pelasgi di Tessaglia, 3) Arcadi, immigrati sotto la guida di Evandro, 4) 

Peloponnesiaci, migrati sotto la guida di Ercole, 5) Troiani, migrati sotto la guida di Enea. La tesi, 
ripresa da fonti antiche, che i Troiani siano a loro volta Greci, e più precisamente immigrati giunti 
nella cd. Troade dall’Arcadia sotto la guida di Dardano, è esposta nei capp. 61-62. Una riprova della 

125 Si tratta della celebre descrizione della nopx1} dell’anno 490 a.C. tratta da Fabio Pittore (fr. 16 
Peter); ma la tendenza ideologica dichiarata che indusse Dionigi (c. 70) ad accogliere la notizia, 
cioè la volontà di mostrare l’identità del rito greco e romano in Pittore, secondo me (un po’ 
diversamente Diels, 106, 1), non c’era, dato che Dionigi esplicitamente definisce come sue queste 
aggiunte; cf. 72. 2: tovto xai gic tuè tò EBog èv ‘Poun dutnewvev, doc EE doxfis 
è1iveto aa° "Eihnow, 5: dv ragà “Eihnow Exidghouzev ) xofjoig è Epoù rdtoLoG 
ovoa, raga de ‘Pwupaioig èv àdndoaic quidttetal taîg doxailaig Bunzokia, 12: 
eldov dÈè xth. 14: 1) detEdtw tig ijuiv EEw toU ‘EAnvixod quiov rr. 73. 1: s aag’ 
“Eàihno. ... péxoL toù apévioc, 2: puiattdopeva UnÒò ‘Pupaiwv péixoi t6v rav EnÈ 
ddxeltai XQ6vwv (segue una citazione omerica, e quindi anche il resto non può che essere 
aggiunta sua). 

126 A quali estremi questa teoria abbia condotto, mostra la famigerata tradizione riguardante il 
grammatico Aristodemo di Nisa, maestro del figlio di Pompeo: 6 Nuoagùc ‘Pwpaîov avtòv 
(“Opneov) àrodeixvvow èx tivov E0wv magaà ‘Pwunaioig pévov yiwopEvwv, ToÙTtO 
pév Èx tfìg t@v se00@v 1aidiac, tovto dé èx toù èxaviotaoBa T@v BdxwWv tToOÙS 
1jocovasg 16v Beltiovwv Exovtac, & xaì vv Ex quidocetai magà ‘Popaioig EON 
(Vita Homeri ed. Piccolomini, Hermes 1890, 453). Anche la nota interpolazione Hom. Y 307 

s.: vov dè 6î1) Aiveiao Bin xàviecoww &vdEel xaì raidwv naidec, toi xev petòmLoBE 
YÉvwvraL per Toweoowv rientra in questo dibattito; quanto antica essa sia non si può dire con 

precisione: ne dà notizia lo scolio del Ven. A (netayQdgovoi TLveg «Alveio yeveî) 1dv- 
tecaiy dvdEel» s spoBeozitoviog 106 00 11}v ‘Ponpaiov &0x1}v), come pure 
Strabone 13. 608 (tivec dè yQGpovoww «Alvelw yevet) xdvisoow dvdtel, xai xaides 
1aidwv»), attingendo da uno scolio dello stesso tenore; che lo scolio risalga ad Aristonico (A. 

Ludwich, Aristarchs homerische Textkritik, 1 456) è incerto. Virgilio, Aen. 3. 97 s.: Hic do- 

mus Aeneae cunctis dominabitur oris, Et natorum et qui nascentur ab illis traduce nàvtEe00Lv. 

- 296 - 



attendibilità di queste ricostruzioni sì cercava e si trovava nella presunta derivazione della lingua latina 

dalla lingua greca!27. 
Ora, come si pone Virgilio nei confronti di questa leggenda delle origini? Il ruolo privilegiato 

attribuito - come rilevato - alla componente romana nel nuovo impero universale ellenistico-romano, 

comporta, come ovvio, che in lui l’ottica nazionalistica sia più energicamente accentuata che 
nell’autore greco. Giove e Anchise profetizzano (1. 283 ss.; 6. 836 ss.) la vendetta dei Troiani, cioè 

dei Romani, sui discendenti di Achille e degli Atridi, ed è ovvio che Enea, narrando le proprie vicende, 

raffiguri e tratti i Greci come nemici della nazione troiana. Però c’è un punto del VI lIibro in cui 
Virgilio mette in bocca alla Sibilla una profezia sull’aiuto decisivo che verrà ad Enea da una Graia 
urbs (quella fondata da Evandro sui luoghi della futura Roma: 96 s.), e nella seconda parte del- 
l’Eneide, dedicata all’insediamento dei Troiani nel Lazio, in due passi di grande rilievo - in occasione 
dell’accoglienza dei Troiani da parte rispettivamente di Latino e di Evandro (7. 206 ss.; 240 ss.; 8. 

134 ss.; cf. 3. 163 ss.) - fa esporre i legami di parentela fra i Troiani e i Greci, fra i Greci e i Latini e 

soprattutto quelli abitanti i luoghi della futura Roma, ricostruendo un vero e proprio albero 
gencealogico comune!28 e citando a conferma la tradizione greca (8. 135 ut Grai perhibent), e, 

coerentemente con questa linea, attribuisce agli Italici (cioè a Latini e Rutuli), oltre a nomi puramente 

nazionali (per es., Camerte, Fado, Galeso, Erbeso, Isbo, Numano, Priverno, Quercente, Remo, 

Tolumnio, Ufente, Voluso ecc.), anche nomi greci (per es., Abari, Aconteo, Anteo, Cisseo, Enone, 

Idmone, Lago, Lamo, Lica, Meone, Nifeo, Onite, Stenelo, Stenio, Terone ecc.!29), che in parte sono 
identici ai nomi dei Troiani (per es. Alcanore, Cia, Ilo nomi sia di Troiani che di Latini, Reto nome e 

di un Troiano e di un Rutulo); anzi, egli si spinge al punto di dare, per converso, anche nomi italici a 
Troiani (Asila, Ebuso, Liri, Lucezio, Palmo, Sergesto). La contraddizione fra i due orientamenti era 

una implicazione inevitabile dello svolgimento che il mito aveva assunto nel suo poema; 

accantonarla del tutto per il poeta sarebbe stato impossibile, anche se l’avesse voluto; però questa non 
era affatto la sua intenzione. Perché, proprio il fatto di accogliere come un dato offerto dalla leggenda 

127 Cf. Dion. Hal. 1. 90. 1 ‘Pwpatîoi de quwvijv uev ovT drpwg BagBdowv ofit' &rnotioné- 
vos "Elhada pBéyyoviai, uimtijy dÉ tuuva EE dugoiîv, totiv 1) aigiwv Alolic. In 
precedenza un Îficrate, utilizzato da Varrone (!. L. 5. 88), aveva scritto un’opera sulle parole 

greche nella lingua latina (Gell. 16. 12. 6). In età augustea Tirannione il giovane scrive NEQì 

tîjs ‘“Popamtjc dialéxtov d totìv Ex tfis ‘EAMmviriic (Suid.), Cloazio Vero scrive sui 
verba a Graecis tracta (Gell. 16. 12), Filosseno xz0i nih; Pouodery denibxi0v (us'’opera 
in cui, per es., si sostiene che i Romani come gli Etoli non avrebbero duale), Didimo xegi tîjs 
sapù ‘Pwpaioig àvaloyiag (opera in cui, per es., in omni parte orationis et constructionis 
analogiam Graecorum secutos esse Romanos, Prisc. G.L. 3. 408. Sss.). 

128 Atlante Pleione 

Elettra  Giove Maia Giove 

Dardano Mercurio  Carmenta 

Enea Evandro 

Evandro, re d’Arcadia, conduce una colonia di Pelasgi in Italia e fonda sul luogo della futura 

Roma Pallanteo. Così Enea può incontrare Evandro, e gli intermediari fra Dardano ed Enea sono 
ignorati (Dardano, Erittonio, Troo, Assaraco, Capi, Anchise, Enea; cf. Dionigi I 62; Heyne, 

Excursus VI sul 1. 1ID. 

129 1} nome del rutulo Ramnete è scritto con Rh sempre (tre volte), è quindi un nome prettamente 
italico sotto veste greca. Anche gli italici Evandro e Timbro hanno questa forma mista. In.9. 685 
è sbagliato leggere, come fanno alcuni editori (tra cui Haupt) Marus con il cod. M contro 
Tmarus di P oppure Tmaros di R, in quanto il primo nome è quello di un italico; Marus, è 

evidente, non è altro che grafia fonetica, così come grafia fonetica è l’altra forma Timarus di 

alcuni mss. recenziori. A provare che Tmarus sia giusto, basta già, come nota Forbiger, la 
presenza contigua del nome di un altro rutulo Haemon. 

- 297 -



le antichissime origini greche di Roma e del suo fondatore troiano, gli ha consentito di dare alla 

propria opera da un lato un significato tale da travalicare gli interessi nazionalistici, e dall’altro una 
precisa funzione nel nuovo impero di Augusto. Che il poema fosse letto in questa chiave è 

confermato dalla nota di Svetonio-Donato (p. 59 R.), la cui seconda parte abbiamo già constatato 
essere eccellente: Novissime Aeneidem incohavit, argumentum varium et multiplex et quasi 

amborum Homeri carminum instar, praeterea nominibus ac rebus Graecis Latinisque commune, et 

in quo, quod maxime studebat, Romanae simul urbis et Augusti origo contineretur. Anche sul piano 
formale la combinazione di elementi nazionali e greci è evidente: Virgilio è stato l’ultimo a fare largo 
spazio a un artificio di versificazione tipicamente italico come l’allitterazione, si è concesso la 
sinalefe anche di vocale lunga e dittongo, secondo il modo romano, come nessuno dei contemporanei 

e dei suoi epigoni, e ha combinato in modo affatto originale espressioni oratorie arcaiche di lingua 
latina con audacissime innovazioni di stampo greco. Non è un caso che si sia avvertita l’esigenza di 

far conoscere un siffatto poema in lingua greca ai Greci digiuni di latino. Polibio, il dotto favorito 

dell’imperatore Claudio, tradusse l’Eneide in prosa greca'3o, un fatto cui non si darà mai abbastanza 

rilievo, se solo si considera che in epoca così antica a nessun altro autore latino sembra essere toccato 

così presto un onore del genere, che costituiva il rovesciamento del rapporto usuale; Virgilio fu anche 

l’unico poeta latino ad avere l'onore di una statua nel ginnasio di Zeusippo a Costantinopoli al tempo 
dell’imperatore Anastasio I (491-518)!3! e Fozio nel suo escerto della cronaca di Flegonte trasse la 
notizia relativa all'anno di nascita di Virgilio (Bib!. cod. 97 p. 84 Bk.). E capitò talora che i Greci si 
degnassero di leggerlo in lingua on'ginalel32. 

130 Seneca, Polyb. 8, 2: Homerus et Vergilius tam bene de humano genere meriti, quam tu et de 
omnibus et de illis meruisti, quos pluribus notos esse voluisti quam scripserant. l11, 5: 
Utriuslibet auctoris carmina... tu ita resolvisti, ut quamvis structura illorum recesserit, 
permaneat tamen gratia, sic enim ex alia lingua in aliam transtulisti, ut quod difficillimum erat, 
omnes virtutes in alienam te orationem secutae sint (quindi traduzione in prosa elevata, come 

raccomanda Quint. 10. 5. 4, e secondo la prassi del padre di Stazio; cf. Leo, Poem. Gòttingen 

1892/3, 20). 
Cristodoro Ekphr. 4P 2. 414ss.: xaì qgihoc Aùooviotai MyvBpoog Expere rxUxvocg 

aveiwv evexing BepyilMoc, 6v note ‘Pwupns @vufoiàac dilov “Opnpov d&vétpege 
adtpio6. Inoltre lo scolio: gî dyakpa 108 xomtoî BiwoyiMiov t0 yEdyaviog TÎj TÀv 
‘Pwopaiov dialtrty 1îv xalovpévny Aivéada tv Ereoi Bavupavciols. 

132 Sorvolando sulle traduzioni ben note delle Georgiche e della Quarta ecloga, a proposito 

dell’Eneide va rilevato quanto segue. Un poeta anonimo (tardo) dell’Anth. Plan. 16. 151 difende 
Didone dalla calunnia dell’ &yvòg Md&gwv (come Dioscor. AP 7. 354 difende Neobule da quelle 
di Archiloco). Malalas ha letto Virgilio, e in originale, come prova l’interessante passo indicato 
da H. Dunger, Dictys-Septimius, Progr. Dresden 1878, 21 negì fig vuxtegivns Eogtfjg 

utuvntai BegyilMog è cogétatog ‘Pwupaioy zomtîg &v 1@ È attoù A6yw (303) 
‘Popaixîj Yio00on ExB6épevoc tabta. Iglernpxàa Bdxx “"Opgyia voxtouvgvog xove 
Boxat xAapwpe KiWbaipwv, è toti 1f ‘EAnviòi yiwoon xTtA. (p. 285, 6 Dindorf): Il 
nome della Sibilla cumana è citato nello scolio a Platone, Phaedr. 244B da Aen. 6. 36 con la 

menzione di Virgilio. L’ °IMiou xépot di un poeta del terzo secolo sembra essere una ripresa 

quasi letterale del Il libro dell’Eneide: la paternità del famigerato Aristodemo di Nisa sembra la 
più credibile (cf. R. Foerster nelle Verhandlungen der Philologenvers. zu Gòrlitz 1889 p. 430 
ss.). Viceversa, da Fr. Kehmptzow, De Quinti Smyrnei fontibus, Diss. Kiel 1891, 49 ss. e F. 
Noack, GGA 1892, 795, non è stato dimostrato l’uso di Virgilio da parte di Quinto Smirneo 

L’argomento principe di Noack è la presunta sostanziale affinità di narrazione dell’episodio di 
Laocoonte in Verg. 2. 40 ss.; 199 ss.; e Quinto 12. 387 ss., le coincidenze riguardano tuttavia 
solo aspetti marginali, cose che sono inevitabili dato l’argomento comune, mentre al contrario le 
differenze, qualitative e quantitative, sono tanto significative che si dovrebbe supporre un drastico 
rimaneggiamento della narrazione virgiliana ad opera di Quinto (cf. per es. Verg. 226 con Quinto 
450 ss.). Anche l’affermazione (Noack p. 797) che la disposizione di Quinto nei suoi tratti 

essenziali tragga origine da Virgilio è sbagliata; non si trova invece in Quinto l’incongruenza del 

racconto virgiliano additata da Bethe in RhM 44, 1891, 511: infatti mentre in Virgilio il discorso 

13 

- 298 -



VII. Conclusione. 

Ammettere la tendenza, nazionale e universale insieme, dell’Eneide significa rendere ad essa 

giustizia anche come opera poetica. Questo non era certo possibile in un’epoca nella quale divenne 
usuale, dopo Pope e Wood, giudicare ogni poema epico prendendo a norma assoluta l’epica omerica e 
bollando ogni deviazione da questa norma come una colpa. Erano i tempi in cui al «genio originale» 
di Omero veniva contrapposto «l’ingegno cortigiano di Virgilio», come ebbe a definirlo Lessing, il 
quale dopo Herder fu colui che più contribuì a trapiantare in Germania l’estetica di quei due inglesi. E 
al rispetto nei confronti dei grandi letterati del XVIII secolo si deve se anche oggi questo modo di 
vedere, a dispetto di qualche sporadico dissenso!33, continua a prevalcrc‘“. Eppure la nostra epoca 

grazie alla sua capacità di visione storica, cui anche l’estetica deve subordinarsi, è riuscita ad andare al 
di 1à di quei grandi. 

Come noto, per l’antichità era un articolo di fede che la storia fosse una continuazione del mito e 
quindi che il presente storico della nazione fosse collegato, attraverso una catena ininterrotta di 
generazioni, al passato mitico, così che proiezioni del presente nel passato, quali si incontrano in 

Pindaro, nei tragediografi e, ancora, nei poeti ellenistici, venivano sentite come realtà storiche. È vero 

che la leggenda romana era stata «aggiustata» dai Greci secondo moduli collaudati e quindi non recava 

in sé la naturale vitalità delle leggende greche di fondazione. Però questo costituiva una differenza non 

di Sinone persuade tutti i Troiani, tanto che non si capisce a che serva poi la successiva disgrazia 
di Laocoonte ai fini dell’accoglimento del cavallo (195 ss.), in Quinto (387 ss.) il discorso ha 

successo solo in parte; alcuni gli credono, altri no, e tra questi Laocoonte; solo dopo la 
sventurata fine di quest’ultimo i Troiani si decidono ad accogliere il cavallo. Or bene, non 
sarebbe metodico credere che Quinto abbia individuato e corretto l’errore di composizione di 
Virgilio; se mai, se ne può trarre un dato utile riguardo alla genesi della difettosa Composizione 
di Virgilio. Il repertorio mitografico presente tanto a Virgilio che a Quinto riportava, l’una 

accanto all’altra, le due versioni secondo le quali i Troiani si lasciavano convincere ad accogliere 
il cavallo: «alcuni dicono perché persuasi dal discorso di Sinone, altri a causa del verdetto divino 
su Laocoonte». Quinto ha fuso le due versioni, attribuendo al discorso di Sinone una riuscita 

solo parziale. Quanto a Virgitio, invece, la tentazione di dare la massima efficacia al discorso di 

Sinone lo ha indotto a elaborarlo al punto da fargli conseguire la piena xe16w dei Troiani. A 
questo modo l’episodio di Laocoonte divenne in effetti superfluo, ma poiché anch’esso era di 

grande effetto, egli non volle rinunciarvi. Quel che va sottolineato, comunque, è che la 

composizione, come noi la leggiamo, è quella voluta da Virgilio in via definitiva, dato che 40-56 
si riferiscono chiaramente a 25 ss. e 228 ss.: Tum vero tremefacta novus per pectora cunctis 
Insinuat pavor mostra chiaramente che egli ha proprio voluto questo collegamento esteriore. 
Altrettanto poco felice è il tentativo di Noack di dîmostrare l’uso di Virgilio ad opera di 
Trifiodoro (Hermes 27, 1892, 457 ss.; RhMus 48, 1893, 420 ss.); anche qui egli fa poco conto 

dell’ipotesi di una possibile fonte mitografica comune. La confutazione definitiva della sua tesi è 
stata effettuata in dettaglio da G. Knaack, RhM 48, 1893, 632 ss. 

133 Coglieva nel segno già Platen, un conoscitore di Virgilio particolarmente fine, quando annotava 
(Werke, a cura di Goedeke, Stuttgart, IV 129): «I pregi della poesia omerica sono non già quelli 

della nostra epoca, bensì altri ... E questo vale anche per Virgilio, cui si fa grandissimo torto se 
gli si applica il criterio di giudizio che va bene per Omero». Il meglio che io conosca su Virgilio 
come poeta dell’Eneide (a parte le note, brevi ma molto succose, di Leo, Plautinische 

Forschungen, Berlin 1895, 23 s.) è: G. Boissier, La réligion Romaine d'Auguste aux Antonins, 
I, Paris 1874, 248-94 e Th. Plù8, Vergi! und die epische Kunst, Leipzig 1884. AI libro di 

quest’ultimo, con il quale pure sono spesso in disaccordo su dettagli di interpretazione, debbo 
nondimeno molti svariati stimoli per quanto riguarda problemi di carattere generale. 

134 L'’opinione attuale degli uomini di cultura su Virgilio sì può ricavare da un articolo su Nord und 
Siid 88, 1899, 266s., in cui l’Eneide di Virgilio è bollata come «un imbarbarimento poco 

intelligente dell’originale», come «opera maldestra di un epigono», l’intreccio come «storia 
grossolana»; come autorità l’autore cita (a sproposito) il saggio di P. Cauer Uber die 
nachahmende Kunst des Vergil, Kiel 1885, colpevole, a suo dire, di essere nelle conclusioni fin 

troppo indulgente con Virgilio. Non citerei questo articolo se non mi sembrasse esemplare. 

- 299 -



tanto di sostanza quanto di livello e secondariamente anche fra ì poeti greci c’è stato chi, trattando 

delle origini, ha messo Ja propria Musa al servizio della pura finzione. Così - solo per citare un 

singolo esempio per ogni genere, l’epico, il lirico e il drammatico - l’autore cirenaico della 

Telegonia, intorno al 550 a.C., poté inventarsi un figlio di Odisseo e di Penelope e chiamarlo 

Arcesilao, con il palese intento di ricollegare gli inizi storici della propria città con la saga erovica!35; 

Pindaro, per compiacere amici e patroni, ha spesso celebrato saghe familiari di attendibilità più che 
dubbia anche ai suoi stessi occhi!36, e, per finire, Euripide ha composto in onore del re Archelao un 
dramma il cui protagonista era un fittizio discendente della famiglia degli Eraclidi, antenato del re. 

Così come Pindaro una volta ebbe a definire le saghe familiari materia degna di poesia nazionale 

(oixoBev pdteve Nem. 3. 30), anche il poeta latino, la cui epoca non era ancora arrivata a concepire 
una cosa tanto audace, aveva il buon diritto di soddisfare le aspirazioni dei suoi augusti patronì con 
una rielaborazione della leggenda nazionale. 

È stato qualcosa di grande che Virgilio, unico del suo tempo e primo del suo secolo, sentisse in sé 

la forza di concepire di nuovo un poema epico in stile sublime ovvero, detto più precisamente, che 
egli si sentisse nato per il compito che la nuova era e l'esplicito desiderio dei suoi patroni esigevano. 
Che il poema fosse un grande Èv era la prima cosa di cui si meravigliarono i contemporanei: i più 
dotati e più reputati di Joro non erano andati al di 1à di poematia. La seconda era che al nuovo 

contenuto corrispondeva una nuova forma, al livello di perfezione più alto; infatti un nuovo stile 
epico era appena da creare: chi allora ammirava Ennio quale cantore di una grande epopea, non poteva 
non lamentare in lui la carenza di stile, di ars, e l’omogeneità di forma e contenuto era il postulato 
artistico più alto. Per Virgilio si trattava di affrancarsi dalla maniera sdolcinata e da tutti gli errori che 
lui stesso aveva commesso da giovane, in ossequio allo spirito dei tempi, di trovare toni pieni che 
fossero adeguati alla sostenutezza di persiero, in breve, di sostituire alla miniatura ellenistica la 

tEéXv1} classica. Molto a ciò ha contribuito la piunow di grandi modelli greci, ma il poema divenne 
qualcosa di genuinamente romano o meglio italico, degno anche formalmente della nuova epoca. 

Certo, Virgilio non era un «genio originale». Ma la sua mancanza di originalità gli è stata per lo 
più imputata da malevoli critici moderni, mentre al contrario nessuno dei numerosi detrattori che ebbe 
nell’antichità gli ha rivolto tale accusa. La conoscenza da noi moderni acquisita nel campo della teoria 
poetica antica ci consente di replicare agevolmente a questa accusa, senza dover negare l’oggettività del 
fatto in sé, in quanto tale. L'àudotupov ovdév dàeldw era per Virgilio un principio vincolante. 
Alla «libera invenzione», del resto, nella poesia greca erano posti dei limiti già ben prima che 
Callimaco desse fondamento teorico a quella che era una prassi usuale; solo la lirica subiettiva e la 
commedia erano libere, negli altri generi il rispetto della xagdd0015 era la prima legge, elevare a 
dignità superiore i dati della tradizione era lo scopo più nobile. A questi principi si erano già attenuti 

Pindaro e i tragici attici con pochissime eccezioni!37: non volevano essere altro che esegeti, 

135 Cf. v. Wilamowitz, Homerische Untersuchungen, Berlin 1884, 184; Bergk, Griechische 

Literatur-Geschichte, Iì , Berlin 1883, 53. 

136 C£. v.Wilamowitz, Isyllos 178 ss.; Studniczka, Kyrene, Leipzig 1890, 72 s.: «Falsificazioni 

mitico-genealogiche come queste difficilmente sono menzogne fabbricate a freddo: anche per esse 
varrà, come spiegazione e giustificazione, il fingebant simul credebantque. Il confine in cui 

incomincia l’inganno consapevole non si potrà sempre determinare con nettezza, esattamente 
come ci capita ancor oggi con atti e parole delle genti del Sud». Le parole di Studniczka sono 
importanti anche per la valutazione della leggenda di Enea e del suo accoglimento a Roma. 

137 Aristot. poer. 9. 1451b. 19 ss. in effetti dice: «In qualche tragedia compaiono solo uno o due 
personaggi noti, mentre gli altri sono di pura fantasia, in alcune addirittura neppure uno noto, 
come nel Fiore di Agatone; in questo dramma, infatti, intreccio e personaggi sono di pura 

fantasia, senza che per questo venga meno il piacere della lettura. Ne risulta che non è 
assolutamente necessario essere vincolati ai miti tragici della tradizione». Se poteva parlare così, 
però, era solo perché per lui il mito eroico, fondamento della tragedia a partire da Eschilo, era 

allora già morto: questa acquisizione la dobbiamo a Wilamowitz (Eur. Herakles, I! 101 ss.). 

Quindi se ad Alessandria ci si prendeva la libertà di trattare argomenti storici (v. sopra 286), non 
si faceva altro che trarre una conseguenza pratica dalla teoria aristotelica, solo che sarebbe stato 
necessario creare un nuovo YÉvOS, e a tal uopo l’energia dei dotti alessandrini non era superiore a 

- 300 -



vbzogijtal, della tradizione e nobilitare i miti della tradizione, approfondirli e arricchirli. Questo 

vincolo severo e rigoroso si spiega sia con il carattere religioso della poesia più antica (che rispettava 

i sacri precetti [teQu0i} come norme irrefragabili sia nel contenuto che nella forma) sia con il loro 

carattere storico: la religione infatti era qualcosa che a partire dalle epoche più antiche entrava nella 
iotogia, e le Muse figlie di Mnemosine erano deputate a conservare la memoria di quanto accaduto e 
a comunicarla al profeta da loro scelto come verità garantita. Questo è lo stesso spirito che ancora in 
età ellenistica induce i poeti a riportare alla luce leggende locali del passato per non dover sempre 

percorrere gli stessi triti sentieri e allargare invece i contenuti necessari alla poesia. Una saga locale 
era anche quella che trattò Virgilio, solo che nel frattempo la città che la riguardava era divenuta il 
centro del mondo. Quindi «inventare liberamente» - ciò che i modemni gli fanno carico dl non aver 
fatto - egli non poteva. Un paio di volte (3 o 4 in tutto) egli informa di cose che neppure i 

commentatori più dotti dell’antichità sono stati in grado di reperire nelle fonti; ebbene, l’atteggia- 
mento assunto dalla critica nei riguardi di questi casi è sintomatico: vituperabile est poetam aliquid 
fingere, quod penitus a veritate discedat (Serv. a 3. 46) e obicitur Vergilio (ibidem); cf. Georgii, 

Antike Aeneiskritik, Stuttgart 1891, 153 s. Piuttosto che «libera invenzione» c’era il trasferimento 

di motivi da un mito all’altro. Già in passato i rapsodi che avevano continuato a poetare gli antichi 
miti, e i lirici come Pindaro avevano fatto uso di ciò; non si può quindi muovere a Virgilio nessun 

rimprovero riguardo al fatto che la leggenda di Enea, così come egli la trovò, in molti punti era 
nient’altro che una ripresa èx t@v a&gì tòv ’Oòvoaota. Se, per esempio, lo sbarco a Cuma di 

Odisseo ben prima di Virgilio era stato attribuito ad Enea, allora era senz’altro giusto metterci anche 

una xatdfjaoic Alvelov, poiché ciò non era un XÀdOUa, ma una trasposizione. Oltre al ciclo 
troiano egli ha usato allo stesso modo anche altri poemi epici; quando, per esempio, fa condurre Enea 

dalla Sibilla nell’Ade, il motivo è ripreso da altre xatafdo€tc, in cui la guida è Ermes. Oltre alla 
{tecnica della) trasposizione, c’è l’unione di più motivi tramandati in un nuovo tutto/insieme, vale a 

dire la contaminazione. Anche di questo Virgilio, come molti autori greci e latini prima di lui, ha 
fatto largo uso, per es. egli unisce nel 1. VI la nekyia omerica con una nekyia più recente ed 
entrambe le combina con apocalissi religiose. Da tali contaminazioni è stato spesso indotto in 
difficoltà e incongruenze al pari di molti suoi predecessori, tra i quali niente meno che Pindaro. 

lo sono ben lungi dal negare che l'Eneide, anche prescindendo dalle manchevolezze dovute alla sua 
incompiutezza, mostri difetti dovuti all’imitazione, del resto canonica, di Omero, all’audace pretesa di 

voler comporre, in controtendenza rispetto ai suoi tempi, un Èv, e per finire (aspetto di primaria 

importanza) ai limiti di capacità poetiche di Virgilio. Ma se pur vogliamo energicamente sottolineare 
i suoi errori, non dobbiamo però neppure perdere di vista quanto di bello c’è nel suo poema e gli 
appartiene interamente. La &àhwoi Tooias, tà zegì Alveiay xaì Aidò Afuvuxa, la xratdfaoig 
sono un patrimonio della «letteratura mondiale», e quanto alla seconda parte del poema, meno 
considerata, si dovrà riconoscere che il poeta, sfruttando in maniera intelligente e approfondita 

l’Iliade, ha saputo dare forma di azione drammatica ad una tradizione incredibilmente carente e misera, 

e infondere nel lettore vivo interesse per alcuni personaggi, come Turno e Pallante. Però al di sopra di 
tali singoli aspetti sta la concezione che cementa il tutto. Noi dobbiamo calarci nella mentalità di un 

popolo che nella leggenda delle proprie origini, a prescindere dagli artificiosi contorni, riteneva di 

avere il presupposto del proprio destino storico e che pur perdendo la sua religione, aveva comunque 

mantenuto la fede nel Fato, capace di condurre a destinazione sia il singolo individuo che la singola 
famiglia come pure lo stato, tra alterne vicende, guidandolo secondo un progetto sicuro! 38, Basterà 

lasciarsi afferrare, passeggiando fra le rovine del Foro romano del Palatino, dal brivido pieno di 
mistero che dovette attanagliare il lettore romano quando egli veniva condotto dal poeta sui luoghi 

quella del retore Agatone; una commedia come l’originale dei Captivi plautini era un caso 
eccezionale. 

138 Questa è una idea veramente antica. La troviamo espressa spesso in Pindaro, il quale vide 
alternarsi nella propria come in quella dei suoi potenti amici e delle città elleniche «l’impeto dei 

flutti della gioia e del dolore». Anche Solone è animato da questa idea, come pure Demostene 
(fals. leg. 255 s.; cor. 253 s.). Nella stessa epoca dell’Eneide essa ha ispirato l’ode oraziana 

Quem virum aut heroa Iyra vel acri. 

- 301 -



della preistoria di quella Roma che sarebbe diventata sovrana del mondo. Basterà leggere la rassegna 
degli eroi del VI e la descrizione dello scudo dell’VIII, sezioni concepite in maniera a suo modo 

grandiosa, con il sentimento di una generazione che tornava appena a guardare la luce dopo 1l caos e 

alla quale ora il poeta presentava le splendide immagini di un passato idealizzato, nel quale il 

degenerato presente poteva specchiarsi e ravvedersi. Allora ci si guarderà dal parlare di «ottusa 
mancanza di vita, sonnolenta noiosità di gran parte dell’Eneide»!39, e faremo piuttosto di noi stessi 

e dei nostri allievi gli anelli di una catena che travalica i secoli. L'epoca nella quale l’Eneide è nata è 

stata determinante per l’intera storia dei popoli occidentali: questo ha conferito al poema, un poema 

nazionale religioso romantico fatalistico, un posto d’onore nella considerazione di innumerevoli 
generazioni, ha offerto allo spirito romantico della poesia medioevale sempre nuovi motivi, ha nutrito 

la fede di Dante nell’idea imperiale, ha, unitamente a Livio, dato al romantico Petrarca l’immagine 

più chiara della grandezza e peculiarità di Roma e con la sua raffigurazione dell’antica fede italica ha 
strappato le lacrime a un uomo come Fénélon. 

Eduard Norden 

139 Teuffel-Schwabe, Ròmische Literatur-Geschichte, V (1890), 595. Un florilegio di giudizi dello 
stesso tenore è recato da PIù8 ]ss. 

- 302 -



ER E TESPESIO. PLUTARCO INTERPRETE DI PLATONE 

Il mito escatologico di Tespesio costituisce la sezione finale del De sera numinis 

vindicta (563 B-568 A)!, il dialogo in cui Plutarco si prefigge d’indagare, come 

annuncia lo stesso titolo, un problema davvero tormentoso, e in un’ultima analisi 

irresolubile: la misteriosa lentezza degli dèi nel colpire i criminali. Dimostrando di 

avere meditato a lungo l’argomento, il Cheroneese, intento a risolvere alcuni dubbi dei 

suoi interlocutori in merito, sostiene una fervente apologia delle possibili ragioni che 

stanno alla base del ritardo della punizione divina, e propone altresì un’originale 

giustificazione del principio dell’ereditarietà delle pene (movendo dall’apparente 

ingiustizia insita nell’operato degli dèéi che talora, dopo aver trascurato d’infliggere le 

dovute punizioni ai malvagi, si accaniscono sui loro innocenti rampolli). 

Nondimeno, come osserva Plutarco già nei primi paragrafi, rimane il fatto che è più 

facile per un duovoog parlare di musica che per un mortale trattare dei dayiévia 

nodypata (549 E). E così, al termine del proprio intervento ‘filosofico’, egli narra ai 

presenti l’arcana e straordinaria esperienza vissuta da Arideo-Tespesio di Soli. 

Questi, dopo avere trascorso molti anni nel vizio, desiderando apprendere 

dall’oracolo di Anfiloco gi Békttwov Biuoogtai 16v èniloutov Biov (563 D), ottenne 

un misterioso responso: la sua condotta sarebbe mutata in meglio dopo la sua morte. 

Di lì a poco il malfattore cadde da un’altura e, pur non essendo visibile ferita alcuna 

sul suo corpo, morì. Al terzo giorno, mentre già si stavano apprestando i funerali, 

ritornò miracolosamente in vita, e da quel momento divenne l’uomo più integro, pio e 

leale che i Cilici avessero mai conosciuto. Ai più intimi amici svelò il segreto del suo 

inaspettato ravvedimento, dovuto a quanto era occorso al suo ppovoîv durante il 

breve periodo in cui il suo corpo era rimasto esanime (563 D-E). 

Infatti, la sua ‘parte pensante’?, immediatamente dopo l’incidente, si dipartì dal 

corpo e fu innalzata in un istante alle zone alte dell’atmosfera. Qui Tespesio esperì 

I 1l testo greco del De sera numinis vindicta verrà sempre citato secondo l’edizione teubneriana di 
M. Pohlenz (Lipsiae 1929). Ho anche tenuto conto dell’ed. Loeb a c. di Ph.H. De Lacy e B. 
Einarson (1959), e dell’ed. ‘Budé’ a c. di Y. Vernière (1974). Sono state anche utilizzate le se- 

guenti traduzioni del De sera: Plutarque, Des délais de la justice divine, par G. Mdéautis, 
Lausanne 1935, 75 ss.; Plutarch iiber Gott und Vorsehung, Dàmonen und Weissagung, von K. 
Ziegler, Zùrich 1952, 170 ss.; R. Flacelière, Sagesse de Plutarque, Paris 1964, 119 ss.; 

Plutarco, Il demone di Socrate (tr. e note di A. Aloni), I ritardi della punizione divina (tr. e note 

di G. Guidorizzi), Milano 1982, 127 ss. Per le abbreviazioni dei Moralia, cf. K. Ziegler, 

Plutarco, a c. di B. Zucchelli, Brescia 1965, 391-92. 

2 Preferisco tradurre così TÒ @povotv (cioè il nucleo ‘spirituale’ distinto da &AAm Yux1j rimasta 
ancorata al corpo: cf. ser. num. vind. 564 C), anziché ‘intelletto’ o ‘ragione’, per evitare sia l’idea 
di una componente ‘razionale’ opposta ad un'altra dominata dagli istinti, sia l’idea di un 
‘elemento' immune da corruzione (come è il caso del voîig di gen. Socr. 591 E). Il qgovoùv di 

Tespesio, infatti, ha sicuramente in sé i germi della corruttibilità, e quindi dell'irrazionalità: non 

si potrebbe comprendere, altrimenti, perché la sua guida lo distolga con tale veemenza dalle 

lusinghe del Lete (ser. num. vind. 566 A &Bev [sc. dal Lete] o0vdè dtatgiBeww BovAduevov 

LEXI1S 17/1999 - 303 -



sensazioni di benessere eccezionale e mai provato, e al suo sguardo si offrirono astri di 

strabiliante grandezza e luminosità, i cui raggi, dotati di una particolare energia, lo 

trasportavano velocemente in ogni luogo (563 E-F). Fra le molte meraviglie, assisté 

allo spettacolo delle anime dei morti risalenti dal basso, che si movevano con armonia 

proporzionata al loro grado di purezza (quelle dei virtuosi si slanciavano in linea retta 

verso l’empireo, quelle ancora in preda alle passioni roteavano su se stesse, inclinando 

ora verso il basso ora verso l’alto). Tra le anime beate, raggianti in una zona più elevata 

e pura, scorse anche quella di un suo parente, morto da tempo, destinato a divenirgli 

guida in quel viaggio ultraterreno (563 F-564 C). 

Dopo avergli conferito il nuovo nome di Tespesio (che Arideo avrebbe portato da 

quel momento), il ouvyyevi}s-guida cominciò a illustrargli determinate conoscenze: la 

distinzione tra anime candide, perfettamente trasparenti, e anime variamente maculate al 

loro interno (564 D), la ferrea amministrazione della giustizia divina, affidata ad 

Adrastea e alle sue tremende servitrici Poiné, Dike ed Erinni, ognuna con specifiche 

mansioni (564 E-565 B), la relazione tra certi colori che contrassegnavano alcune 

anime imperfette e le colpe che avevano commesso in vita (565 B-C), la condanna alla 

ricaduta elg odpata Cowv (565 D) per le anime riluttanti al bene e incapaci di 

cancellare le macchie prodotte dal vizio (ibid.). Tespesio venne quindi condotto a 

mirare dall’alto il fascinoso abisso del’Lete, donde esalavano effluvi inebrianti che 

trascinavano le anime alla rinascita (565 E-566 A). Distolto di lì prima che il suo 

ppovoîy potesse liquefarsi per il piacere, raggiunse poi il grande Cratere dei sogni, 

nel quale si riversavano diverse fiumane miscelate da tre demoni secondo certe 

proporzioni: esso corrispondeva all’ambiguo oracolo della Notte e della Luna, al quale 

un tempo era giunto pure Orfeo, che recò tuttavia agli uomini la falsa notizia che si 

sarebbe trattato dell’oracolo comune ad Apollo e alla Notte (566 A-C). 

Nonostante i tentativi del suo congiunto, Tespesio non fu in grado di elevarsi alla 

contemplazione dell’oracolo apollineo, poiché ne fu abbagliato dal fulgore; poté sol- 

tanto percepire, a un livello più basso, alcuni vaticinî della Sibilla che cantava sul volto 

della luna, quali l’eruzione del Vesuvio e la morte dell’imperatore Tito (566 C-E). I 

due (di lì a poco il solo Tespesio, dato che il suo maestro si dileguerà inspiegabilmen- 

te) si volsero quindi allo spettacolo delle varie punizioni inflitte ai malvagi. Tespesio si 

imbatté in amici, parenti e persino in suo padre, orribilmente sfigurato, e costretto dai 

torturatori a confessare il delitto di cui si era macchiato e che era riuscito ad occultare 

in terra (566 E-F). 1 dannati puniti con maggiore ferocia erano proprio coloro che in 

gla tòv Gegontoiov, àiN dgpeîhre Bia, diddorxwv dua rai Méywv d Ext1jxetal xaì 
&vuypaivetrai tÒ6 ppovody Ò tfjs tjdovfic, TO Ò dioyov rai awpatogidÈg 
GWod6uevov xai oagrovpevov Euzoweî 108 odpatog uvwijunv, Ex èè tfic uvrjims 
ipepov xai 1680v Exovta 7065 YyÉveotv xtà.). Si aggiunga l’influsso nefasto e limitante 
della parte ‘terrestre’ dell’anima: in 566 D si legge infatti che ad impedire a Tespesio la 

contemplazione del fulgido Tripode celeste è tò Èriyewov tfig Yuxfis [...] TÒ obpati 
apoonptnÉvov, il quale, stando a 564 C, funge appunto da è&yxUpLov. 

- 304 - 



vita erano riusciti a celare dietro un virtuoso sembiante la loro turpitudine (567 A-B). 

Massacrate in modo raccapricciante erano poi le anime degli avidi, rese irriconoscibili 

da ripetute immersioni in stagni di metalli fusi. Ma la sorte più terribile spettava a 

quante, per ì misfatti compiuti in vita, avevano arrecato sofferenze ai loro discendenti: 

infatti, ogni qual volta uno di questi ultimi perveniva nell’aldilà, sì gettava furibondo 

all’inseguimento dell’avo colpevole, che, tosto ghermito dagli aguzzini, era trascinato a 

quelle pene alle quali vanamente credeva di essere ormai sfuggito (567 B-E). 

Tespesio osservò infine le anime costrette da mostruosi fabbri a mutare forma in 

vista della reincarnazione: a chi venivano tolti arti, a chi invece aggiunti, a seconda del 

corpo che avrebbero dovuto assumere. Fra queste egli vide anche l’anima di Nerone, 

destinata dapprima ad entrare in una vipera, ma poi, per improvviso ripensamento degli 

dèi - grati all’imperatore per avere concesso la libertà alla Grecia - assegnata ad un 

animale canoro (rana o cigno?)3 delle paludi (567 E-568 A). 

Mentre stava per distogliere lo sguardo da quella visione, Tespesio fu 

improvvisamente afferrato da una donna, mirabile tò eidog xaì tò uéyeBog (568 A), 

intenzionata ad imprimergli con un bastoncino infocato un marchio, affinché 

ricordasse meglio ogni cosa: un’altra figura femminile però s’interpose, quand’ecco 

che, risucchiato da un violento soffio, Tespesio ricadde nuovamente nel corpo e tornò 

alla vita (ibid.). 
** * 

Nell’esame degli eventuali modelli greci ai quali Plutarco, per l’elaborazione del 

fantastico racconto sopraesposto, avrebbe verosimilmente potuto rifarsi, s’impone 

anzitutto all’attenzione il celebre mito escatologico di Er, con cui si conclude ia 

Repubblica di Platone (10.614 B-621 B)*. Si tratta di un precedente di notevole 

interesse, additato come principale termine di paragone per il mito di Tespesio, non 

solo da buona parte degli studiosi moderni”, ma anche da alcuni scolî plutarchei: 

3 A questo proposito si veda, soprattutto, F.E. Brenk, From rex to rana: Plutarch's treatment of 

Nero, in Î! protagonismo nella storiografia classica, Genova 1987, 121-42. 
4 Per Platone mi baso per le prime due tetralogie su: Platonis Opera, t. I, recc. E.A. Duke, W.F. 

Hicken, W.S.M. Nicoll, D.B. Robinson et J.C.G. Strachan, Oxonii 1995; per il resto, si è 

utilizzato: Platonis Opera, rec. I. Burnet, II-V, Oxonii 1901-1907. 

5 Cf. B. Latzarus, Les idées religieuses de Plutarque, Paris 1920, 128; Méautis, 59-60; Ziegler, 

Plutarco, 254; Id. Plutarch iiber Gott, 37,; Vemière, Symboles et mythes dans la pensée de 

Plutarque, Essai d’interprétation philosophique et religieuse des ‘Moralia’, Paris 1977, 96-99 
e 109; 1.P. Culianu, Inter lunam terrasque... Incubazione, catalessi ed estasi in Plutarco, in 

PERENNITAS, Studi in onore di A. Brelich, Roma 1980, 152 e 171; Id., Psychanodia I, A 

Survey of the Evidence concerning the Ascension of the Soul and its Relevance, Leiden 1983, 
45; 1d., Expériences de l'extase: extase, ascension et récit visionnaire de l'Hellénisme au 

Moven Age, Paris 1984, tr. it. Esperienze dell'estasi dall'Ellenismo al Medioevo, Roma-Bari 
1986, rist. 1989, 109 e 116; F.E. Brenk, Lo scrittore silenzioso: giudaismo e cristianesimo in 

Plutarco, in Plutarco e la religione. Atti del VI Convegno plutarcheo (Ravello, 29-31 maggio 
1995), a c. di 1. Gallo, Napoli 1996, 253-55; R.M. Aguilar, Elementos religiosos en los mitos 

de Plutarco, in Plutarco e la religione, 286. 

- 305 -



«Haud paucas enim notas X! F! (in his quoque gemelli) Y! J! C2 in margine isdem 

verbis exhibent. [...] ad initium mythi haec praebent: duijynuo Guowv 16 èv 16 

tiuaio 1jgòs T0 Ggueviov, in F vero m. recentior [Planude] subscribit: ox Èotuv 

ovd6h w [i.e. 008 6 Mwg6] èv tiuaiw duynua © o TÒ xapòv ragedLtel, 

èv noMteiaig ÒÉ, rai tTovtWv èv TÀ TÉEL, unde X3 16 tiuaio in Tf] a0oMtELa 

AAdTtTOVOG corrigit>?. 

Varie - e significative - analogie inducono a ritenere che Plutarco, filosofo platoni- 

co, abbia imitato per molti aspetti il noto finale della Repubblica. 

È nostra intenzione, in primo luogo, segnalare una serie di istruttive affinità tra i due 

singolari brani. 

a) Come il mito di Er è di provenienza micrasiatica (R. 614 B °Hoòs [...] tò 

Yyévog TanpgpuAouv), così Tespesio è di Soli (ser. num. vind. 563 B) e le sue 

avventure furono note a Plutarco attraverso îl grammatico Protogene di Tarso. 

b) Entrambi i personaggi, mentre i rispettivi corpi giacciono apparentemente privi 

di vita (R. 614 B / ser. num. vind. 563 D) - ma in stato di perfetta integrità (R., 

ibid. 6yUS uèv àvnoéOn / ser. num. vind., ibid. oìù Yyevopuévov 
tpatLaTtog) -, godono di un’inaspettata esperienza di Ètotaoig psichica e, 

migrati in una dimensione nuova e misteriosa (benché, come si vedrà, con 

caratteristiche assai diverse nell’uno e nell’altro mito), hanno modo di 

contemplare e apprendere ciò che attende le anime dopo la morte (R. 614 C ss. / 

ser. num. vind. 563 F ss.). 

c) Comune ai due miti è che il protagonista del viaggio estatico debba annunziare ai 

viventi quanto conosciuto nell’aldilà. 1] concetto, chiaramente evidenziato in 

Platone (R. 614 D éavtoù èè apocgABObvtog cingîv dti déot avtòv 
&yyehov àvBpwrnolg yevioBai 16v Èxeî xaì duaxrehevowvtò oi dxovelv 

TtE xdi Bed&oBai advta 1à Èv 16 t6n0 e infra 621 B avtòg dè 100 èv 

vdatog [sc. dell’Amelete] xW}uBfjvaL metv), sembra ben ammissibile anche 

nel De sera, stando a due luoghi del racconto di Tespesio: ser. num. vind. 567 

A 6 àvà&yxnv ovoav ovtw dieEegBetv, che si potrebbe tradurre ‘poiché era 

necessario che lui in questo modo [ossia spinto in avanti per vedere] potesse 

narrare dettagliatamente [quanto veduto]’®5; e 568 A deùpo òn [...] oUt0O6, 

6nws Éxaota pàllov uvnuovevons?. 

6 C£ A Patristic Greek Lexicon, ed. by G.W.H. Lampe, Oxford 1961, s.v. *oÙùd6AWw6. 
Così M. Pohlenz, Plutarchi Moralia, 111, p. XII, n. 1. 

8  Nondimeno, per l’interpretazione che proponiamo, ci si aspetterebbe taîùta in luogo di ovtw 

ovvero un complemento oggetto con ÒLeEeABeîiv. Il verbo (e, di conseguenza, il passo) è tuttavia 

reso in modo diverso dagli studiosi, che non attribuiscono a dieE£pxopat un valore traslato: 
«comme s’il étaît nécessaire de passer par là» (Méautis); «da es ihm verhàngt sei, diesen Weg zu 

Ende zu gehen» (Ziegler); «giving him to understand that he was under compulsion to pass that 
way» (De Lacy-Einarson); «comme s’il y avait pour lui nécessité de passer par là» (Flacelière); 

3
 

- 306 -



d) Nei due rispettivi oltretomba è operata una distinzione tra anime malvagie 

suscettibili di miglioramento - per le quali è prevista, dopo un periodo di catarsi, 

la possibilità di redenzione -19, e anime irrimediabilmente dannate, che nel mito 

platonico precipiteranno nel Tartaro (R. 616 A eîc tòv T&ptagov èuze00ov- 
uevot), in quello plutarcheo sono crudelmente inabissate dalla Erinni eig tÒ 

Gpontov xaì àdpatoy (ser. num. vind. 565 A). 

e) L’Ade è il luogo in cui è impossibile sottrarsi ad una valutazione oggettiva e 

trasparente del proprio operato. Le anime vengono letteralmente messe a nudo in 

tutta la loro corruzione. Il tema, pur sviluppato con maggiore ampiezza nel De 

sera (565 A-B; 566 E ss.), trova tuttavia nel mito di Er un riscontro degno di 

nota: si confronti infatti R. 615 E-616 A (tòv èè ’Apgdiatov rai àAàovs [...] 

rataBahòvteg rai Exdgipavtes [...] toîg dei agiodoaL anuaivovteg 

Ov Evexd Te xaì dt eig TOv Taptapgoy EuzecovLEevoL GYOLVTO) con ser. 

num. vind. 567 B èvioug è davadépovteg avt@v rai àdvantuoagovtes 

ànedeiuvvoav vnoviovug rai somihovs, Èv TÀ loytotix@ rai rvpiW 

TtîÎ]v uoyBnpiav Eyoviag!!. 

f) Analogamente a Platone (si consideri il caso di Ardieo, il despota torturato e 

trascinato nel Tartaro da orrendi demoni: R. 615 E-616 A), Plutarco non manca 

di rappresentare nel De sera (567 E) il supplizio di un tiranno (Nerone)!2. E 

come gli aguzzini di Ardieo e dei suoi consimili sono detti è:da1vpo: ideiîv (R. 

615 E), così l’anima di Nerone appare duanenaguévny fjhow diazvpoig 

(ser. num. vind., !. c.). 

g) Sia Er (R. 617 D ss.) sia Tespesio (ser. num. vind. 567 E-568 A) furono spet- 

tatori del processo di reincamazione di molte anime. 

h) Alcune illustri figure mitologiche vedute da Er, quali Orfeo e Tamiri, scelgono di 

reincarnarsi, rispettivamente, in un cigno e in un usignolo, uccelli canori (R. 

620 A). Similmente, Tespesio udrà che Nerone verrà tramutato, per volontà 

«qui [sc. d’autres personnages affreux à voir] l’entraînaient de force vers la sortie» (?) (Vernière); 
«come se per lui fosse stabilito di passare attraverso tutte queste cose» (Guidorizzi). Ciò 

nonostante, alla base di questa àv&yx*1) sembra esservi in ogni caso l’idea della ‘missione’. 
Cf. supra, 305. 

Nel mito di Er, i dannati ritenuti passibili di guarigione sono costretti a subire un ciclo 
miktenario di pene infernali, al termine delle quali sarà data loro la facoltà di scegliere, nell’aldilà, 
in quale vita reincamarsi (R. 614 D-615 C; 617 D ss.); nel De sera, gli espianti appartenenti alla 
medesima categoria otterranno la piena purificazione a séguito della severa dtxaiwotg di Dike 

(564 E-565 B). 
Ciò nonostante, è verosimile che Plutarco, per l’idea di ‘nudità’ dell’anima, abbia compulsato 

pure altri passi platonici: cf., ad es., R. 9.577 B; Cra. 403 B; Grg. 523 A-524 A. 

Non sarà altresì superfluo rammentare che la sezione dialogica del De sera riflette (cf. 555 B-C), 

pur con una sua intrinseca originalità, il motivo platonico del rimorso che rode continuamente il 

cuore del tiranno (R. 9.576 B ss.). È d’altra parte vero che, a differenza dell’opuscolo plutarcheo, 
la denigrazione del tiranno, massimo esempio di iniquità, riveste un’importanza davvero centrale 
nella Repubblica (si leggano 8.565 A-569 C e l’intero libro IX). 

- 307 -



degli dèi, in un wÒx6v T[...] repi EÉhm rai Muvacs C@ov (ser. num. vind. 
567 F). 

i) Sia l’acqua del fiume Amelete (che scorre nella piana del Lere) in R. 621 A-B, 

sia il fascinoso xd&oua del Lete in ser. num. vind. 565 E-566 A costituiscono 
fonti di oblio dei misteri dell’aldilà; in un caso e nell’altro, inoltre, l’acquisizione 

di quest’oblio prelude alla ricaduta delle anime nei corpi. 

1) In entrambi i miti figura il d&aiuwv destinato a svolgere la funzione di ispira- 

tore/guida dell’anima assegnatagli (R. 617 E; 620 D-E / ser. num. vind. 564 F). 

m) Èr trascura di riferire la totalità dei meravigliosi spettacoli veduti dalle anime 

beate (R. 615 A tàs è aÙ èx tof ovpavotî evzadeiag dinyetlodal rai 

Béacg dunxydvovusg tò xdAlog. tà uv ov XoMA [...] TOAROG Xp6vov 

diny1joao8a): analogamente Tespesio tralascerà la menzione dei iàeîota 

TÀv Beapdtwv da lui stesso goduti all’inizio del ‘viaggio’ (ser. num. vind. 

563 F)!3. 

n) l ritorno dell’anima nel corpo, sia nella vicenda di Er sia in quella di Tespesio, 

avviene proprio durante la celebrazione delle esequie; inoltre, in entrambi i casi, 

ciò è ripetuto al principio e alla fine del racconto mitico (R. 614 B pé\àwv 

BanteoBa. [...] ènì tfj xvpà reipevog aveBiw e 621 B àdvaBiéyvacg 

idetv [...] avtòv relpevov émì tTij TuUgG / ser. num. vind. 563 D segì tàS 

tagàs avtàùg àvnjveyxe e 568 A dvaBiéyai  oyxedòv èv atvtoî t0 

uvijuatogc. 

o) Sottolineiamo, infine, alcune interessanti riprese lessicali del testo platonico, che 

si aggiungono ai tre esempi già segnalati ai punti e, f, n: 

1) R. 615 E toùs uèv {sc. i malvagi che, non ancora puniti a dovere, tentano di 

uscire dagli Inferi] d:alafovrteg Nyov [sc. i feroci guardiani] / ser. num. 

vind. 565 A toîùtov 1)} Aixn d:alaBodoa uth.14 

Cf. def. orac. 422 C èyiv dè tovtwv xaì Béav yuxaîg àvBpwrnivaig dxaE èv Eteal 
uupioig Vrdpxev, Uv y e Bubowmor xaì 16v EvradBa TeetÀv 1À5 dpiotag Ereivng 
6veipov eivai tfic Exontelag rai telerfig' xai 10v Adyoug dvauvijoewg Évexa 16v 
Exel qiiocogeiodai xal@v fì udtnv xegaiveadai. ‘“tavT’’ Epn, ‘egi t10vtOV 
uvBoAoyofvtog fixovov àdtexv@g raBdzep Èv 1teleti) rai uvijoei, undepiav 
à&x6detEiv 108 A6you undè xiotiv èmgégoviog'. 
È probabile che Plutarco riecheggi proprio questo passo del mito di Er, dato che in entrambi i 
casi ci troviamo di fronte a peccatori sanabili sì, ma destinati ad espiare ancora per un certo tempo 

le loro colpe. Sono infatti dell’avviso che si possa evincere dal testo platonico una distinzione tra 
la categoria di coloro che sono semplicemente afferrati e portati via (R. 615 E toùg uév 
d1alaBòv-teg Nyov) dagli sgherri infernali, e quella dei dannati brutalmente suppliziati e poi 
tratti nel Tartaro, luogo dell’eterna perdizione (615 E-616 A tòv èè ’Apgdwualov rai diloug 
ovpitodivavteg Xfigag xTA.): i primi parrebbero appartenere al gruppo di quanti tentano 
soltanto di salire dall’Ade troppo in anticipo (cf. 615 E 16 [...] uî) ixav@c dedwxwg dinnv 
ÈmXelwoiî &viuva), i secondi saranno inequivocabilmente da ascriversi alla schiera degli 
itrecuperabili (ibid. tic 16v ovtwGg dvuktwg Exdviov gic xovngiav). Con questa lettura 
sembrerebbe concordare U.E. Paoli (Platone, La Repubblica, Passi scelti e annotati, con 

introduzione e sommaria esposizione del dialogo a cura di U.E. P., Firenze 19332 113, n. ad 

: - 308 - 



2) R. 614 D è pèv to% &viévar Èx Tfig Yfig ueotàG [sc. tà5 YuXÀG) 
avyuoÙ te rai xovews / ser. num. vind. 566 E-F tò6v atéga [...] oÙ- 

À@v ueotòy dvadvbnevov. 

3) R. 617 B-C xa@nuévag népié ò° loov tepetc [...] Moipasg / ser. num. 

vind. 566 B tpeîc daipovasg 6poî xaB@nuévovsg &v oxijuhati TELyOvVOU 

10665 GAM A o vS. 

4) R. 621 B èEaipyns dvaBiéywas idelv / ser. num. vind. 568 A éEaiovns 
onagBévia nvevpati veavixò [...] T@ odpati 1poozeogiv rai 

dvaBÀiéyai utà. 

Se queste indubbie - e considerevoli - concordanze del mito di Tespesio con il 

finale della Repubblica testimoniano, ancora una volta, quanto sia stato cospicuo 

l’influsso esercitato dall’opera di Platone sul corpus plutarcheo!5, spicca tuttavia 

l’estro innovativo con cui Plutarco, nel descrivere la straordinaria esperienza del 

Cilicio, seppe utilizzare alcuni nomi o figure presenti nel mito di Er. Richiameremo 

alcuni esempi al riguardo, allo scopo di mettere in luce come il Cheroneese, lungi dal 

potersi stimare soltanto un compilatore di materiali svariati attinti dal modello 

platonico, riveli pure un innegabile talento creativo. 

În primis, rammenteremo il caso di ’Apwatog (ser. num. vind. 564 C), il nome 

natale del Cilicio, ‘ribattezzato’ @£onxéolws dal parente incontrato nell’aldilà!6. 
Secondo la Vernière!?, la forma’ApwWoiog - tramandata da tutti i codici e mantenuta 

dal Pohlenz e da De Lacy-Einarson -, variante fonetica del noto nome macedone ’Ag- 

o aiog sarebbe da considerarsi lectio facilior che corrompe l’originario "Apdtatog, 

giustificato invece dall’Omonimia del tiranno della Repubblica (da vedersi come 

«facheux parrain» del dissoluto abitante di Soli). i 

Premettiamo che il richiamo alla Repubblica, legittimo e doveroso per i motivi che si 

vedranno, non comporta comunque, necessariamente, una correzione ‘normalizzan-te’ 

loc.): «in toÙS Év vanno forse intesi quelli che tentavano di uscire prima del tempo». 

Diversamente, l’Adam, nel suo magistrale commento alla Repubblica (The Republic of Plato, 

ed. with critical notes, comm. and app. by J. A., Cambridge 19632 II, 439, n. ad loc.), 

considera parimenti destinati al Tartaro gli uni e gli altri: «Some malefactors they seized in this 

forcible way and marched off direct to Tartarus (see on 616 A): others, and among them Ardiaeus, 

they tortured first, and utilised as ragadeiypata». Tuttavia, è apprezzabile che egli non manchi 

di rilevare la significativa ripresa plutarchea: «It may be noted that the reading duadapBOvtes is 

confirmed by Plutarch’s imitation to6tov 1} Aixn dualaBotica (de ser. num. vind. 565 A)». 

15 Per una rapida ma esauriente panoramica (soprattutto sul piano quantitativo) delle citazioni, 

allusioni e reminiscenze platoniche presso Plutarco, cf. Ziegler, Plutarco, 141-43. 

16 Cf ser. num. vind. 564 C àXX &ucivnv [sc. la yux1)] del parente] g00ayayofoav ÈyyÙS 
gineiv ‘xaige, Geontoie’ Bavpdoaviog è avto rai prjoavtos OS oÙ Geozrioiog 

&AN ’Apidaiég toti, ‘xobtegév ye' gpavar, ‘tò è dnò toîde Geontolog. 

17 Vemière, 218, n. 5 alla p. 164. 

- 309 -



di ’Agidatîog in ’Apdiaiog. Com’è stato già messo in luce!8, il nome ’Apgidatog 

non si trova soltanto nel De sera, ma compare anche in autori tardi, e proprio dove è 

menzionato il tiranno del mito di Er!®: ivi il malvagio despota panfilio è chiamato 

°Apidalog anziché ’Apdwutos (come si legge in Platone). È possibile dunque pensare 

alla persistenza di una tradizione o fallace o parallela per Platone, o forse più 

semplicemente a occasionali confusioni, nate verosimilmente dalla sovrapposizione al 

nome platonico originario del più comune ’Ap(p)idaîoc, nome macedone che - si 

noti bene - Plutarco stesso utilizza, ad esempio, in Alex. 10, 1 (dove indica il nome di 

un figlio di Filippo}?°. 

Riflettendo sulle possibili ragioni di una ripresa, da parte di Plutarco, del nome del 

tiranno di R. 615 C, si giunge abbastanza facilmente alla conclusione che il nome 

Arideo, legato alla fase ‘dissoluta’ della vita del Cilicio, in cui domina una condotta 

moralmente biasimevole, può ben spiegare, tutto sommato, il richiamo a una figura 

totalmente negativa come il tiranno panfilio?!. Ma la ripresa plutarchea non è così ba- 

nale come si potrebbe credere a prima vista; essa conferisce felicemente rilievo alla 

fortunata vicenda di Tespesio: laddove il tiranno, infatti, è destinato a un’eternità di di- 

sperazione e tormenti (viene precipitato nel Tartaro come t 16v ovtwG davudTOS 

Ex6vtwv eis xovnoiav: ibid., 615 E), all’opposto, per una pur incomprensibile de- 

cisione degli dèi, Tespesio è condotto a ravvedersi e mutare vita attraverso un’espe- 

rienza conoscitiva eccezionale. Il disegno di salvezza di cui è oggetto il Cilicio e il mo- 

do straordinario con cui esso si realizza contrastano fortemente con la sorte di Ardieo, 

del quale Er sente dire: Ox fijxet [...] 008° àv fjEe1 devpo (ibid., 615 D)?2. 

Un’altra analogia soltanto blanda è rappresentata dal motivo della metempsicosi: 

non essendovi affinità sulle modalità con cui quest’ultima si attua, il richiamo a Platone 

nel De sera è limitato in realtà al puro tema, in sé e per sé. 

18 De Lacy-Einarson, 173, n. c; F.E. Brenk, In Mist apparelled, Religious Themes in Plutarch's 

Moralia and Lives, Leiden 1977, 137, n. 29; Culianu, Inter lunam, 163, n. 74. 

19 Cf Clem. AL Strom. 5.14.90.4 Boulluec; Ps. Just. coh. Gr. 27.1.7; 27.2.19; 27.3.32 
Marcovich (quest’opera è databile probabilmente al III sec. d.C. secondo A. Wartelle: Saint 

Justin, Apologies, par A. W., Paris 1987, 26); Eus. PE 13.13.5 (669 d) des Places. 

20 È altresì degno di nota che il Cheroneese, in quaest. conv. 9.5.740 B, ritenga il panfilio Er figlio 
di Armonio anziché di Armenio, come si legge nei mss. della Repubblica (R. 614 B °Hoòg toù 
*Agueviou). A prima vista, si potrebbe pensare che Plutarco, il quale ivi si avvale con profitto 

dei nomi Armonio ed Er in virtù del loro presunto valore etimologico (cf. quaest. conv. 740 B- 
C), abbia operato una voluta deformazione del nome tràdito. Ma apprendiamo da Proclo (in R. Il, 

p- 110, 11-14 Kroll) che vi era chi soleva leggere proprio Armonio in luogo di Armenio. 

21 Si ricordi tuttavia che vi sono alcune ovvie differenze, come ad esempio il fatto che il tiranno 
ebbe una grave responsabilità nei confronti della comunità che governava, e per quanto ne 

sappiamo, prosperò sino alla fine tra le sue nefandezze, laddove Tespesio ci viene presentato 

solamente come un privato cittadino finito, a causa della suo vizioso comportamento, in rovina. 

22 Questo contrasto è stato accennato anche da Culianu, Psychanodia I, 45. 

- 310 -



Nella Repubblica, infatti, vige la possibilità che le anime scelgano quale corpo dovrà 

ospitarle nella prossima vita: dopo che ciascuna ha raccolto il xMjpog caduto accanto 

ad essa (e che corrisponde al numero d’ordine secondo cui avverrà la scelta), vengono 

posti innanzi a tutte dei Biwv xapadeiypata (618 A), affinché ognuna possa 

liberamente decidere quale sia il modello ad essa più consono. 

Nel De sera, invece, i ben tre casi - peraltro visibilmente dissimili tra loro - in cui è 

data immagine alla reincarnazione non contemplano alcunché di analogo: nel primo 

(565 D), sono le anime inette al dewpeîv che tendono naturalmente a tornare in un 

corpo; nel secondo (566 A) è la brama di piaceri fisici, ingenerata dalle lusinghe del 

Lete, a trascinare l’anima alla rinascita; nel terzo (567 E-F), le anime sono piegate a 

forza e condotte a mutar forma, per divenire animali di vario genere, da mostruosi 

‘operai specializzati’. 

Anche il plutarcheo xd&opa del Lete (ser. num. vind. 565 E ss.), ancorché 

condivida con il tfjg Anj9ng aediov platonico (R. 621 A) una caratteristica rilevante, 

ossia l’oblio delle verità supreme che precede la rinascita nei corpi (cf. supra, 

nell’elenco delle ‘analogie’), mantiene essenzialmente una sua autonomia rispetto al 

passo succitato del mito di Er. In Plutarco, sia per quanto attiene alla connotazione 

“fisica’ del luogo detto Lete, sia per le modalità affatto peculiari con cui riaffiora nelle 

anime la ToÙ oOpatog uvijuim (ser. num. vind. 566 A), ci troviamo di fronte ad un 

quadro ben diverso: infatti, nel De sera le anime sopraggiungono all’altezza di una 

vasta voragine che offre allettamenti senza pari, e subiscono inavvertitamente la 

liquefazione del Qpovoùv; il che comporta il progressivo oblio delle visioni celesti 

preliminare alla reincarnazione. Non solo. Il X&opa. è anche ‘porta’ di accesso al cielo 

attraverso cui Dioniso ascese fra gli dèi e, in un secondo momento, condusse pure sua 

madre Semele al mondo dei numi. Un contesto del tutto estraneo, dunque, a PI. R. 621 

A, in cui, tra l’altro, concorre una ‘necessità’ esterna e inesorabile a motivare la 

metempsicosi: è necessario che l’oblio sia acquisito da tutte le anime ("Étoov uèv 

ov t1 108 vdatog 1à01v avayxraiov sivai 7ueiv)23. 

23 Rileva a questo proposito la Vemrnière (Le Léthé de Plutarque, REA 66, 1964, 23): 

«Débarrassons-nous des réminiscences faciles: ce n’est pas la “plaine d’oubli” de la République 
(621 a-b) où coule la rivière Amèlès, ce n’est pas le fleuve virgilien où les îmes boivent ‘“les 

longs oublis” [Verg. Aen. 6.748-751]. C’est une sorte de cheminée qui s'ouvre dans la voùte 

solide du ciel et plonge vers la terre». Può essere parzialmente utile il richiamo ad un altro passo 

del mito di Er, ossia R. 614 C-E, dove è esposto, in un quadro di simmetriche e logiche 

corrispondenze, come i due Xd&ojata che salgono al mondo iperuranio (al quale si elevano, 

attraverso uno di essi, le anime giudicate meritevoli di tale ricompensa, e dal quale discendono, 
attraverso l’altro, le anime che hanno terminato il loro periodo di beatitudine) siano antistanti ad 

altri due, che raggiungono al contrario la terra (da uno di essi risalgono le anime che espiarono le 

millenarie pene infernali, lungo l’altro invece precipitano nell’Ade quante ne furono giudicate 
degne). Tuttavia, nel nostro caso, nel baratro leteo precipiteranno le anime in procinto di 

reincarnarsi, non quelle destinate all’Ade, come in Platone (!. c.). È vero che, d’altra parte, 

nell’espressione xdTtw dÒtfjxov con cui Plutarco specifica il sintagma xdOjo uéya (ser. num. 

- 311 -



Un quarto possibile ‘riuso’ di un precedente platonico è costituito dal caso di 

Ananke. Plàtone, nel mito di Er (R. 617 C), fa di Ananke la madre delle Moire, sulle 

ginocchia della quale si volge il fuso attraverso cui avvengono tutti i moti circolari (e il 

fuso corrisponde all’asse dell’universo?4). Nel De sera, invece, Ananke è moglie di 

Zeus e madre di Adrastea, ossia della suprema vindice di tutte le ingiustizie (564 E 

’Adpdotela uév, °Avdyxns raì Awsg Buydtno, Enì nàot TyLOEÒS AVOTAdTO 

tÉaxtal 1015 àdu1]1a01). Si tratta di una figura tutt’altro che irrilevante, essendo la 

genitrice di colei (Adrastea) alle cui dipendenze operano le punitrici di tutte le colpe 

urnane. Tuttavia, le differenze risaltano palesemente, e la relativa importanza di cui gode 

Ananke nel De sera è difficilmente paragonabile alla centralità assoluta dell’Ananke 

platonica?®. 

Infine, richiameremo all’attenzione alcuni possibili riusi 0 reminiscenze (più o 

meno conscie) del mito della Repubblica, che, per certi versi, parrebbero adombrare 

un’opposizione di immagini tra i due racconti: ci limiteremo a segnalarle, senza 

escludere la possibilità che si tratti soltanto di una nostra suggestione. 

Il primo è il caso dell’&togaxtog di Ananke (R. 616 C), il quale simboleggia, come 

già ricordato, l’Asse del Mondo, il perno attorno a cui si volgono in armonia le sfere 

celesti. Ora, anche nel De sera (564 A) compare il fuso, ma come termine di paragone 

del moto affatto scoordinato delle anime ancora in preda alle passioni (tàg È Woreo 

oi &tpaxto. tEegioTPEMoOLÉvas [...] xvxAw)26. 

Come secondo esempio proponiamo il contrasto tra l’immagine platonica delle 

anime che, in procinto di reincamnarsi, si disperdono in alto come stelle cadenti (R. 621 

B qépeoBai &àvw eig tîjv yéveoww, dttovtag Gonep dotipag)27, e il tendere 
verso il basso delle anime che sopra il xdopa leteo sonovprossime alla rinascita (ser. 

vind. 565 E), si potrebbe scorgere un’allusione a PI. R. 614 C: traducendo, infatti, xd&TtTW 
6tf{xov con ‘che si estendeva verso il basso’, si potrebbe ottenere una precisazione importante, 
dato che nel mito di Er (R., !. c.) ai due XdOjtata ‘terrestri’ se ne contrappongono altri due che 

salgono paralleli nel cielo. 
24 CÉ. Sud. A 1830 Adler: ’Avdyxng dtgaxtov: 1òv dEova Myel 
25 Merita ad ogni modo di essere riportata la curiosa notizia di uno scolio platonico, che chiosa R. 

5.451 A n900xuv@ èè ’Adpdotelav: in esso leggiamo che le Moire sono figlie di Ananke (è 
evidente la citazione di R. 10.617 C) e che un altro nome di Atropo è Adrastea. È l’unica 
testimonianza, oltre al De sera, che consideri Ananke madre di Adrastea. Si potrebbe pensare al 

De sera come possibile fonte dello scolio, o, con maggiori probabilità, che Plutarco e lo 

Scoliaste risalgano a una fonte comune. 
26 La similitudine ricorre pure nel mito escatologico di Timarco: cf. gen. Socr. 592 A tvioug èè 

t0lg xMwWBopévoig dàtpdrtoig duoiwg Elxa tetapayuévny rxaì dvdualov Exrovriacg, 
ov duvapévovug xataotfîjaai tijv xivnow &x° ebBeiag. 

27 Secondo l’Adam (II, 462, n. ad &vow), «It follows that the souls just before their reincamnation are 

underground: see on ’Avàyx1s yòvaciv 617 B and Ò1à xavpatog 621 A and Virg. Aen. VI 
748 ff. Has omnis / Lethaeum ad fluvium deus evocat agmine magno: / Scilicet 1mmemores 
supera ut convexa revisant, / Rursus et incipiant in corpora velle reverti». 

- 312 -



num. vind. 566 A agòs yéveory, jv oîtwc dvoudaBaL, vetvawy Èèì yfjv ovoav 
ATÀ.). 

Infine, citeremo una curiosa opposizione (ma forse non voluta), basata sull’utilizzo 

del medesimo verbo (xwAtw). In PI. R. 621 B si legge che ad Er si impedisce di bere 

l’acqua dell’Amelete, cosicché egli possa ricordare ogni cosa (avtòc dÈè toÙ uv 

vdatog xwWXvBijvai Tmeiîv); nel De sera, egualmente alla fine del mito, compare una 

donna che vuole impedire, invece, che un’altra donna possa conferire a Tespesio un 

marchio atto a fargli rammentare meglio ogni cosa (568 A étépav dè xwAeuv 

ATÀ.). 

Le citazioni del mito platonico finora messe in luce, siano esse puntuali riprese di 

quest’ultimo oppure allusioni dietro cui si delinea un soggetto nuovo, concorrono 

senza dubbio a confermare la posizione di rilievo del finale della Repubblica tra i 

precedenti letterari di cui si servì il Cheroneese. 

Nondimeno, numerosi fattori differenzianti di indubbia importanza mettono in 

guardia dal concludere tout court che il mito di Er costituisca proprio il modello 

“‘generatore’ di quello di Tespesio. 

Cominceremo, anzitutto, col rilevare che molti temi - fondamentali - del mito 

plutarcheo non compaiono affatto nella Repubblica: si pensi, ad esempio, ai vari 

movimenti delle anime, differenziati a seconda del loro grado di purezza (ser. num. 

vind. 564 A-B); alla distinzione tra anime candide e anime screziate e maculate (564 

D); agli specifici ruoli delle inflessibili Vxovpyoi di Adrastea (564 E ss.); 

all’abbinamento di un particolare colore delle anime a una determinata colpa (565 B- 

C)2?8; alle tentazioni in agguato presso il baratro del Lete (565 E ss.); al Cratere dei 

sogni (566 A-C); all’oracolo celeste di Apollo e alla Sibilla che vaticina dal volto 

lunare (566 C-E)... Viceversa, alcuni temi del mito di Er, e di centrale rilievo, non sono 

punto richiamati nel racconto di Tespesio: basti pensare al Aeyuwv, sito tra i due 

4Ssiugta ‘celesti’ e i due ‘terrestri’, e che corrisponde al t6n06 damòbviog ove 

sono giudicate le anime (R. 614 C ss.); oppure al simbolismo cosmico deNa colonna t 

luce, del fuso di Ananke, degli otto fusaioli, delle Sirene e delle Moire (616 B ss.). 

Inoltre, rileviamo vari tratti differenzianti tra le due figure dei protagonisti, 

unitamente alle loro rispettive vicende??, 

28 Si tratta di un tema dì particolare ìnteresse ©, per quanto ne sappiamo, affatto originale. E se 
anche nel mito di Er compare il simbolismo dei colori - in R. 617 A, il «giro del labbro» (tr. 
Gabrieli) di ciascun fusaiolo ha un suo specifico colore -, esso si colloca tuttavia in un contesto 
del tutto diverso, quello cosmologico. Peraltro, nessuno dei colori di questo passo platonico si 

ritrova nel luogo testé citato del De sera. 
29 1) Della vita di Er precedente e posteriore all’esperienza dell’Exotd016, non sappiamo nulla, 

dettagliate notizie, invece, ci sono offerte riguardo al personaggio di Tespesio, un autentico 
criminale (ser. num. vind. 563 C ovdevòs ovv &mexGpevog aloyxgoù gipoviog e£ic 

- 313 -



Un altro curioso aspetto, condiviso invece con i miti del De genio e del De facie, 

rende dissimile il finale del De sera da quello della Repubblica: la presenza in Plutarco 

di un Ade totalmente aereo. Se è vero che, nel mito di Er, i buoni godono i meritati 

premi in un etereo paradiso, donde discendono dopo mille anni (R. 614 C-615 A), 

d’altra parte nello stesso mito permane una localizzazione tradizionale dell’Ade, che si 
trova in basso rispetto al luogo di giudizio delle anime (è almeno a livello terrestre) e in 

alto rispetto al Tartaro (614 D-616 A)9. 

Tuttavia, il discriminante essenziale, a mio avviso, è da ravvisarsi nel fatto che «Le 

mythe de Platon, est pour ainsi dire, plus intellectuel»3!. E ciò non solo perché, citando 

ancora il Méautis, «les personnages dont Platon rapporte les destinées sont 

uniquement mythologiques ou fictifs tandis qu’on distingue très nettement, chez 

Plutarque, le désir de faire oeuvre “actuelle” en parlant soit de Vespasien, soit de 

l’éruption du Vésuve qui détruisit Herculanum et en mettant le récit dans la bouche 

d’un contemporain»32. Oltre a questo, in Plutarco risaltano la prorompente fisicità dei 

personaggi del mito, l’ampia gamma di emozioni, positive o negative, esternate da 

anime che paiono assai meno eteree del dovuto, a giudicare dalla forte vitalità che 

ancora le connota. Tutto il racconto di Tespesio è costellato da un brulicare di passioni 

di ogni sorta: dalle anime impure che, tetrorizzate, rifuggono da ogni contatto e visione, 

a quelle beate che manifestano la propria gioia dilatandosi, allo stato di euforia di cui 

à&néhavaww f) xépdoc) redentosi e divenuto esemplarmente onesto grazie al miracoloso 
excessus del Ppovobvy di cui poté beneficiare (dunque, l’iniziazione ai misteri oltremondani ha 

un fine catartico, analogamente al fantastico viaggio di Dante nell’aldilà); 

2) Er, non appena tornato in vita, narra subito agli astanti quanto gli è accaduto (R. 614 B), a 

differenza di Tespesio (cf. ser. num. vind. 563 E); 

3) la vvux1j di Er, una volta uscita dal corpo, si mette semplicemente in cammino 
(xopeveoBai) con molte altre (R. 614 B-C); il pgovoîy di Tespesio, invece, s’innalza fino 

alle zone superiori dell’aria (563 E-F); 
4) Er, diversamente da Tespesio, riferisce per sentito dire delle pene e dei premi spettanti alle 

anime post! mortem; 

5) «Un autre aspect caractéristique de cette vision céleste [sc. di Tespesio], c’est la présence d’un 
guide. Ulysse était seul, Er également» (Vernière, 112). 

30 Questo mutamento di sede degli Inferi risentirebbe, secondo il Wekrli (Die Schule des 

Aristoteles, Texte und Kommentar, hrsg. von F. Webhrli, HI, Basel-Stuttgart 19692 , 48), di 

«jene theologischen Spekulationen iranischk-babylonischer Herkunft, die, wie es scheint, zuerst 
von den Pythagoreern und dann unter dem Einfluf des Eudoxos von Knidos in der Akademie 
aufgegriffen wurden». Teoria che, nell’essenza, si trova riproposta dalla Vernière (113): «L’Hadès 

est donc céleste. Invention des pythagoriciens puisée directement dans la contemplation du ciel 

étoilé? Combinaison de l’eschatologie mazdéenne avec la théologie astrale des Chaldéens? En 
tous cas Platon, à la suite de ses conversations avec Archytas et Eudoxe, s’est déjà rallié, semble- 

t-il, èà cette doctrine dans ses dialogues les plus récents. L’Epinomis, Xénocrate, Crantor, les 

aeuvres de jeunesse d’Aristote, l’Axiochos, Héraclide, jalonnent le chemin de cet enfer aérien». 

3! Meéautis, 60. Col Méautis concorda l’Untersteiner (Platone, Repubblica l. X, a cura di M. U., 

Napoli 19663, 213). 
32 id. 

- 314 -



sono preda le anime sovrastanti il Lete, ai patimenti atroci scontati dai reprobi. E la 

dovizia di dettagli con cuì, in quest’ultimo caso, viene data immagine alle ultime, 

penose realtà oltremondane, costituisce una cifra stilistica che differenzia notevolmente 

i due miti di Er e Tespesio. Infatti, laddove presso gli scrittori di età classica non era 

consuetudine soffermarsi su particolari orrifici o cruenti, nelle epoche successive si 

sviluppò, forse anche grazie ad influssi orientali33, una tendenza sotto questo profilo 

assai più spregiudicata (di cui Plutarco in qualche modo partecipa)34. 

Nondimeno - ancora riguardo alla più manifesta ‘intellettualità’ del mito platonico -, 

è soprattutto notevole che la vicenda di Er, nell’esposizione di Socrate, lungi dal 

denotare una marcata dissomiglianza rispetto alla parte più prettamente ‘filosofica’ del 

dialogo, sia ben amalgamata e strettamente compenetrata con quest’ultima, sia sul 

piano stilistico sia, in parte, su quello contenutistico. Non assistiamo, nel mito della 

Repubblica, ad un venir meno delle categorie logiche, ad una sconnessa serie di quadri 

visionari: vi si rileva, all’opposto, una solida architettura, un’armonia e coerenza 

dell’insieme, e anche un’alta precisione nella scansione del tempo”5. Îl mito è parte 

integrante del dialogo, nel senso che si avverte di continuo la presenza del narrante 

(basti il rinvio ai passi in cui Socrate si rivolge direttamente a Glaucone, chiamandolo 

per nome: cf. R. 615 A; 618 B) e che la storia di Er viene introdotta e conclusa senza 

uno stacco veramente marcato da ciò che, rispettivamente, precede e segue. Addirittura, 

vi è un lungo inciso (618 B-619 A) - che palesemente non fa parte del racconto di Er - 

in cui Socrate riflette sull’importanza del saper discernere una vita buona da una 

malvagia: particolare che dimostra come il linguaggio simbolico del mito trovi in realtà 

una felice intesa con l’argumentatio filosofica, anziché costituirne un’alternativa ad 

33 È un’ipotesi sostenuta da molti, ma, quanto al caso del De sera, negata risolutamente da Culianu 
(Esperienze, 116): «Per quel che riguarda i supplizi, non c’è assolutamente ragione di cercamne 
l’origine in Oriente; tutti i modelli possono essere greci». 

34 Tuttavia, non credo sia opportuno parlare, nel nostro caso, né di «réalisme cruel» (Vermnière, 117), 

dacché queste ultime pagine sono piuttosto all’insegna del grottesco e del fantastico, e, eccezion 

fatta per qualche similitudiîne, tutt’altro che riconducibili entro una prospettiva ‘realistica’, né, 
come fece il Latzarus (132), di compiacimento sadico nella descrizione di torture e pene, visto il 
fine marcatamente didascalico dei $$ 30-32 (quelli maggiormente connessi con la parte ‘diatribica’ 
dell’opera) e l’assenza di divagazioni dai temi principali. Il Latzarus, che a questo proposito ha 
contrapposto all’equilibrio classico rappresentato da Platone, che accenna ma non indulge, la 
morbosa immaginazione diì Plutarco, il quale invece «par une manie commune aux époques de 

décadence, entreprend d’épuiser le sujet» (ibid., 131), sembra però trascurare che il passo da lui 
citato di Platone (R. 615 E-616 A), per quanto breve, spicca e colpisce assai per la violenza del 
suo contenuto: vi si legge infatti che dei demoni, dopo aver legato il tiranno Ardieo e altri dannati 
incurabili, li gettano a terra, li scorticano e quindi li trascinano via sulle ginestre spinose. 

35 CE£ R. 616 B: «Quando i singoli gruppi che si trovavano nel prato vi avevano trascorso sette 

giorni, nell'ottavo dovevano levarsi di lì e mettersi in cammino, per giungere nel quarto giorno 

in un luogo donde potevano scorgere, [...] una luce [...]. Vi erano arrivatì dopo un giorno di 

marcia...» (tr. Sartori). Si noti che vi è perfetta coerenza col fatto che Er àwdgxatatîog [...] 

G&vepBiw (R. 614 B). 

- 315 -



esso affatto estranea. Ciò nulla toglie, s’intende, al carattere ‘rivelatorio’ e 

intrinsecamente sovra-razionale del mito di Er, mito che è detto salvifico (cf. 621 B-C) 

proprio in virtù della sua origine sovra-umana. Ci limitiamo a prospettare, solamente, 

l’idea di un intrecciarsi concorde delle due forme espressive, facendo pertanto nostra la 

posizione dell’Untersteiner, secondo cui «tra teoresi e mito non si spalanca una linea 

di separazione [...]; dialettica e mito usano un linguaggio analogo»*6. 

Uno stato di cose di tutt’altro genere si presenta nel caso del De sera. Qui si 

avverte una netta cesura tra le sezioni dialogica e mitica dell’opera, giacché nel mito è 

manifesta la peculiarità assoluta non solo dei temi, ma anche dell’architettura generale 

e delle strutture stilistiche. A differenza di Platone, in Plutarco il piano formale riflette 

l’alterità del contenuto mitico. Infatti, innumerevoli sono le lacune narrative che 

contraddistinguono il racconto di Tespesio. Solo in rare occasioni è possibile 

individuare una ragione di continuità tra i vari mirabilia contemplati dal Cilicio: 

generalmente si ha l’impressione di avere a che fare con i discontinui frammenti di un 

sogno, salvati a stento dall’oblio, e poi giustapposti sic et simpliciter l’uno all’altro. 

Tentare pertanto di rintracciare un filo conduttore o di localizzare geograficamente le 

varie scene sembra impresa destinata a fallire; e pure il tentativo di accostare l’uno 

all’altro motivi ricorrenti, alla ricerca di una dimostrabile interconnessione tra di essi 

(si pensi al tema della reincamazione, affrontato per tre volte nel mito), è rischioso: le 

dissonanze infatti prevalgono sulle apparenti analogie. 

Interrogarsi, ora, sulla possibilità che Plutarco stesso abbia invece esposto in 

maniera ‘visionaria’ e, dunque, volutamente imprecisa, l’andamento dei fatti, è lecito, 

ma essenzialmente vano, sia perché al quesito non potrebbe mai seguire una risposta 

soddisfacente, sia perché, in ogni caso, tale stato di cose (la vaghezza disorientante del 

mito) appare di per sé funzionale agli intenti dell’autore. 

Il Cheroneese, infatti, fa seguire all’appena terminata sezione ‘filosofica’ una parte 

governata da criteri affatto differenti, e destinata a proiettare il lettore in un mondo 

estraneo e sconosciuto. Maggiore era l’alterità rispetto alla dimensione terrena e al 

ragionare dei viventi, più convincente per il lettore poteva essere la prova di un contatto 

con la superiore sfera dei numi. Delegare poi a un terzo Îa ‘responsabilità’ di quanto 

descritto permetteva a Plutarco di scagionarsi da ogni possibile accusa di disorganicità 

dell’esposizione, nonché di svincolarsi da doveri di coerenza logica, e gli offriva quindi 

un’eccezionale occasione per veicolare contenuti razionalmente indimostrabili. 

L’autore stesso sembra suggerire questa prospettiva stando all’importante 

precisazione che leggiamo qualche paragrafo prima (ser. num. vind. 560 F-561 A) del 

racconto mitico: se l’anima è immortale, è verosimile che vi siano premi o punizioni ad 

attenderla in un aldilà; tuttavia, riguardo a queste ipotesi, [sc. X&@outeg xai tio£ig] 

ovBév eiol npòs fjuàs toUs Cavtasg, GAN dmotoîvtai rai AavBdvovawy 

36 Untersteiner, 209. 

- 316 -



(561 A). Solo l’atto di fede in una verità inattingibile dalla pura ragione potrà risolvere 

dubbi inquietanti sulla Provvidenza. 

È degno di nota, d’altra parte, come il mito di Tespesio sia definito e chiaramente 

ritenuto da Plutarco un h6Yyos (cf. ser. num. vind. 561 B Èx©@ uév twva roì 1òoyov 

gingiv Evayyog àxnxows, òxvà dè un pavîj utBo0og tutv37), termine che 

spetterebbe a maggior ragione al mito di Er, che per Platone è invece un uùBos6 (R. 

621 B)38. Ma a chiunque affronti il brano platonico dopo aver letto il mito del De sera 

parrà di gran conforto rilevarne la solida struttura di fondo, la perspicuità dei concetti e 

una logica sempre vigile; al contrario, il A6yog di Tespesio è spesso reso oscuro da un 

intrico di simboli e passaggi talvolta inesplicabili in maniera univoca. 

* * & 

L’obiettivo di questa breve analisi è richiamare alla cautela, qualora, ad una prima 

lettura, si fosse portati a supporre un rapporto di filiazione esclusiva del mito di 

Tespesio da quello di Er. Pertanto, esula dai nostri intenti passare in rassegna le altre 

possibili fonti da cui Plutarco probabilmente attinse; rammenteremo solo che, oltre al 

finale della Repubblica, molti altri spunti platonici hanno materiato il nostro mito: 

numerosi sono infatti i luoghi che richiamano un altro importante dialogo, il Fedone, 

incentrato sull’immortalità dell’anima; in ordine d’importanza seguono poi il Fedro, il 

Gorgia e il Timeo. 

Tutto il mito è inoltre ricco di immagini e concetti pitagorici (come del resto il mito 

di Er’%), e non vi è di certo ragione per mettere in dubbio quest’influsso, come è stato 

tentato da qualche studioso*®, 

37 Cf. fac. lun. 945 D uiv &, @ Aaunoia, xofjo6ar tà A6y@ [ossia il mito di Silla] 
AdgEotiv 1f} BovAeoBe. Penso, tuttavia, che il passo del De sera riecheggi senza dubbio PI. 
Grg. 523 A “Axove è1), gaci, udAa xaloù Adyov, òv o pèv fjyrjoy uvdov, s Ey0 
oluai, Eyw dè Mdyov: s GNBT YàùE Svra col AéEw & uéMo Méyeuv (comincia il mito 
escatologico del Gorgia narrato da Socrate); cf. ibid., 527 A Tdaxa è ov tagta uvB6G 001 
Soxgî iéyeoBal. Dunque, anche qui Plutarco è debitore in qualche modo a Platone. Non mi pare 
opportuno, pertanto, insistere sull’idea di un voluto distacco lessicale di Plutarco - nel De sera - 
rispetto alla Repubblica, vista la pervasività dell’influsso platonico sul mito di Tespesio anche al 

di fuori del modello di Er. 
38 Anche il mito escatologico del Fedone, pure narrato da Socrate, è definito da quest’ultimo (e dai 

suoi interlocutori) un upUBos (Phd. 110 B; 114 D). 

39 Si vedano, anzitutto, le puntuali segnalazioni al riguardo nei rispettivi commenti dell’Adam (Il, 
434 ss.) e dell’Untersteiner (303 ss.); cf. anche Plato, Republic 10, with transi. and comm. by S. 

Halliwell, Wiltshire 1988, 19-20. 
40 Cf. Culianu, Inter lunam, 151. Infatti, è sufficiente scorrere una parte del lungo frammento del 

pitagorico Alessandro Poliistore tramandatoci da Diogene Laerzio per reperire affinità sorprendenti 

e innegabili con molti passi del mito di Tespesio (D.L. 8.31-32). A ciò si aggiunga l’entità delle 

influenze pitagoriche nel De genio Socratis (il dialogo plutarcheo che si presta maggiormente ad 

istituire sistematici paralleli con il De sera), e ciò non solo nel mito di Timarco, ma anche nella 

parte dialogica dell’opera (sì pensi alla discussione intorno alla sepoltura del pitagorico Liside). 

-317 -



Né dev’essere dimenticato, d’altronde, che esistevano altri miti escatologici (e 

narrazioni di estasi sciamaniche) di cui Plutarco era indubbiamente al corrente. Si tratta 

di un settore di studi di grande interesse, ma di cui non è possibile rendere ragione in 

questa sede, data l’ampiezza e la complessità dei materiali disponibili4!. 

Ciò che veramente è opportuno riconoscere è come l’entità delle divergenze del 

mito di Tespesio rispetto a quello platonico di Er invitino a volgere lo sguardo anche in 

altre direzioni, valorizzando, nella giusta misura e con obiettività, ogni testimonianza 

che riveli consonanze o con l’impianto generale o con motivi particolari del nostro 

mito. Proponiamo un punto di vista metodologico che non solo può valersi, per essere 

giustificato, della sorprendente erudizione del Cheroneese, ma anche di 

quell’eclettismo che costituisce uno dei tratti peculiari dell’ars plutarchea. 

In ultima analisi, si potrebbe concludere con la Vernière, «il [sc. Plutarco] ne fait 

bien souvent que béàtir une construction neuve avec des pierres d’emprunt»42. 

Immagine suggestiva e indovinata; tuttavia, non dev’essere neppure relegato 

nell’ombra il talento artistico e creativo dell’autore del De sera, e, talora, ove l’evidenza 

non lo neghi, è pure necessario «faire sa part à l’imagination poétique»*3. Come ebbe 

ad osservare lo Ziegler, esimio studioso di Plutarco, il mito di Tespesio «si collega 

evidentemente con il mito che si legge alla fine della Repubblica di Platone è inserisce 

pensieri e motivi pitagorici ed eraclitei; ma è nel contempo il più eloquente documento 

della potenza inventiva e creativa dell’autore»44. 

Trento | Matteo Taufer 

Non sarà vano sottolineare, inoltre, che Apollo è figura centrale nel pitagorismo, così come nel 
mito del De sera (cf. 566 C-D), il cui autore - è quasi inutile rammentarlo - fu fervente sacerdote 

del dio delfico. 
41 Per un’agile e utile panoramica sui testi ‘affini’, rinvio all’excursus dell’Untersteiner (212 ss.) 

sul Fortleben del mito di Er (cf. anche Vernière, 109 ss.). Sul delicato problema dello 

sciamanismo greco, rimando alle ottime e ancora indispensabili puntualizzazioni del Rohde 
(Psiche, 421 ss.), a E.R. Dodds (The Greeks and the Irrational, Berkeley-Los Angeles 1951, tr. 

it. ] Greci e l’Irrazionale, Firenze 1959, 159 ss.) e a Culianu (Esperienze, 19-38; Qut of This 

World, Boston 1991, tr. it. ] viaggi dell’anima, Sogni, visioni, estasi, Milano 1991, 109 ss.). 

Una testimonianza assai poco conosciuta, ma che, a mio parere, rivela una visione dell’aldilà 

assai vicina a quella plutarchea, è rappresentata dal mito di Cleonimo di Atene, tramandato dallo 
scolaro di Aristotele Clearco di Soli (ap. Procl. in R. IL pp. 114, 3-115, 6 Kr. = fr. 8 Wehsli2). 

Benché molto breve, esso riveste, quale potenziale modello di Plutarco, un’importanza veramente 

elevata, tanto che il Rohde non esitò ad asserire: «Aus Klearch wohil auch Plutarch ser. n. vind. 

am Ende. Nicht um-sonst angeblich stammend Thespesios aus Soli wie auch Klearch» (Zu den 
Mirabilia des Phlegon, in E. Rohde, Kleine Schriften, Tùbingen-Leipzig 1901, II, 180, n. 5 [= 
RhM 32, 1877, 335}; la n. 5 fu aggiunta in seguito). 

42 Symboles, 294. 
43 Vermnière, 220, n. 4 alla p. 166. 
44 Plutarco, 254. Cf. Mdéautis, 62: «vouloir ne découvrir, dans le mythe de Thespesios, que des 

influences pythagoriciennes ou platoniciennes, sans tenir compte de Plutarque lui-méme et de son 
talent, qui est grand, serait se condamner à une totale incompréhension de cette euvre». 

- 318 -



QUALCHE NOVITÀ SUL TECHNOPAEGNION DI AUSONIO 

CON UN SAGGIO INEDITO PI DANTE NARDO 

Je suis l’Empire à la fin de la décadence, 
Qui regarde passer les grands Barbares blancs 
En composant des acrostiches indolents 

D’un style d’or où la langueur du soleil danse. 

Se, come suggeriva Henri-Irené Marrou, «Verlaine... si ricorda qui di Ausonio»!, fra i 

tanti opuscula del poeta tardolatino, quello che più di tutti avrebbe potuto ispirare la celebre 
quartina di Langueur è senz’altro il Technopaegnion. L’elaborata ma convenzionale demi- 
nutio sui delle epistole prefatorie che corredano il poemetto non lascia trapelare con 
chiarezza quale significato il poeta attribuisse al virtuosismo — peraltro un po’ dozzinale — di 

questi centocinquanta esametri tutti finiti con un monosillabo. Probabilmente anche qui, co- 
me in tutto quel genere di esercizi che l’ultimo editore di Ausonio definisce «gymnastic 
verse», «the essential fascination for him... lay in the manipulation of unpromising or 

recalcitrant material»?, ma in questa programmatica adozione di una clausola esametrica che 
i grammatici insegnavano essere uitiosa”, non mancherà neppure un po’ di quel gusto anti- 

scolastico con cui il poeta aveva piegato il testo di Virgilio a esprimere una materia ad esso 
profondamente aliena, nel dissacrante omaggio del Cento nuptialis*. Îl contenuto, interamen- 
te asservito alla straniante struttura metrica, che costringe i dieci componimenti a sbriciolarsi 
in tanti monosticha quanti sono i monosillabi trattati dal poeta, autorizza definizioni come «a 
masterpiece of ingenuity», «a piece of contemptible frivolity»5, ma il lettore capace di 
vincere la satietas, in mezzo a tante erudite banalità può fare incontri insospettati e (per 
limitarci a un unico esempio) trovare, in un pezzo di desolante piattezza ‘scolastica’ come 
techn. 12 De litteris monosyllabis Graecis et Latinis, gettata lì quasi per caso, una descri- 
zione fonosimbolica della vocale u che non ha eguale in tutta la letteratura latina (v. 8): 

Cecropiis ignota notis, ferale sonans U. 
Ci sarebbero insomma ragioni bastevoli per indagare, più strenuamente di quanto si sia 

fatto, anche lo statuto formale e lo spessore culturale di questo prodotto davvero emblema- 

tico della poetica tardoantica del lusus e della «futilità permanente»; a spianare la strada, un 

1 S. Agostino e la fine della cultura antica (1949%, tr. it. Milano 1987, 504 s. n.120. 

2 The Works of Ausonius, Ed. with Intr. and Comm. by R.P.H. Green, Oxford 1991, XV s. [La reda- 

zione definitiva di queste pagine risale all’autunno del 1998; non si è potuto perciò tenere conto della 
nuova edizione a cura dello stesso Green (Decimi Magni Ausonii Opera, Oxoniìi 1999) nella serie 
degli Oxford Classical Texts.] 

3 Cfr. Seru. Aen. 5.481 ‘procumbit humi bos": pessimus uersus in y/labum desinens, e 8,83 ‘con- 
spicitur sus ': ... Sciendum tamen hoc esse uitiosum, monosyllabo finiri uersum; nisi forte ipso mono- 

syllabo minora explicentur animalia, ut ‘parturient montes, nascetur ridiculus mus ’. 

4 Cento p. 132.7-133.1 Green: piget equidem Vergiliani carminis dignitatem tam ioculari dehonestasse 
materia, p. 137 (Parecbasis) 4 ss. cetera quoque cubiculi et lectuli operta prodentur, ab eodem 

auctore collecta, ut bis erubescamus qui et Vergilium faciamus impudentem. 

$ Così, riferendo il giudizio di certa critica, Green, 584. 

6 Vd. in proposito A. La Penna, // lusus poetico nella tarda antichità, Il caso di Ausonio, in AA.NV., 
Storia di Roma, I, L'età tardoantica, 2. 1 luoghi e le culture, Torino 1993, 731-51. 

LEXI1S 17/1999 - 319 -



convincente tentativo di inquadramento letterario dell’ultimo componimento — il Grammati- 
comastix (13) - conclude il saggio inedito di Dante Nardo cui queste pagine fanno un po’ da 

premessa. Per il momento, l’interesse prioritario rimane comprensibilmente centrato sui 

particolarissimi problemi testuali che hanno fatto del Technopaegnion, insieme ad altri 
opuscula di Ausonio, un ‘caso’ filologico degno di trovar posto nella rassegna che il VII 

capitolo della pasqualiana Storia della tradìzione ha riservato al fenomeno delle «Edizioni 
originali e varianti d’autore». Alla soluzione dell’ormai più che secolare questione dà un de- 
cisivo impulso la recente edizione annotata di uno studioso italiano, che due cospicui lavori 
preparatori’ avevano già da tempo reso familiare ai frequentatori del problema. Converrà 
dunque partire da un’esposizione e da una puntuale discussione del suo libro. 

DECIMUS MAGNUS AUSONIUS, Technopaegnion. Introduzione, testo critico e commen- 
to a cura di CARLO DI GIOVINE, «Testi e Manuali per l’insegnamento universitario del lati- 
no» 46, Bologna, Pàtron Editore, 1996, pp. 266. 

Dopo un breve preambolo sulle Caratteristiche generali del «Technopaegnion» ($ 1., 
pp. 27-31), che rende conto delle finalità, del tenore contenutistico e formale e dei più rile- 
vanti aspetti stilistici, si susseguono tre dense sezioni dedicate all’analisi della tradizione ma- 
noscritta e dei suoi complessi problemi filologici. 

$ 2. Tradizione manoscritta. 1 numerosi testimoni, elencati e descritti alle pp.32-39, si 

ripartiscono fra le due classi x e C6. Costituiscono x il codex optimus V (Leid. Voss. Lat. F. 

111, IX sec.), più i due florilegi Q (Leid. Voss. Lat. Q.33, X sec.) e O (Par. Lat. 2772, IX 

s.). La classe C consta di due rami, uno rappresentato dal solo codice D (Cantabrigiensis 
Bibl. Univ. Kk V 34, X sec.), che del Technopaegnion conserva i soli componimenti in versi, 

l’altro da una famiglia z di più di venti codici umanistici (il più antico, M Magl. Conv. 
Soppr. J.VI.29, risulta «scritto intorno al 1385 per Coluccio Salutati») assat contaminati, di 
cui — secondo le indicazioni di Reeve — solo quattro pienamente utilizzabili ai fini della 
costituzione del testo: oltre a M e, quando serve, al suo apografo L (Laur. 51.13, XV sec. 

ex.), si tratta di C (Patav. Capit. C 64, XV sec.), K (Mus. Brit. King’s 31, a.1475) e T 

(‘Tilianus’: Leid. Voss. Lat. Q. 107, XV sec.). Particolarmente utile risulta l’accurato rie- 

same dell’inquadramento stemmatico di D che, malgrado inequivocabili segni di contamina- 
zione con x, da cui ricava qua e là alcune varianti, appartiene alla stessa tradizione di z, ma 
poiché costituisce un ramo indipendente e sostanzialmente migliore di quello dei manoscritti 
umanistici, conserva spesso da solo la lezione dell’archetipo G, oppure svolge un ruolo diri- 
mente in caso di disaccordo tra i codici del ramo z. Ciò permette di eliminare facilmente le 
innovazioni peculiari di z isolando le ‘vere’ varianti di C, cioè le numerose lezioni che con- 
traddistinguono il testo del Technopaegnion di questa tradizione da quello di x, e per le quali 
si può legittimamente avanzare l’ipotesi della variante redazionale. Per semplicità, salvo do- 
ve sia necessario distinguere la paradosi D da quella z, d’ora in avanti useremo sempre la 
sigla C anche per le parti conservate dal solo ramo z. 

L’ipotesi della duplice redazione, esaminata nel $ 3. Destinatari, redazioni, struttura 

(pp. 48-55), si fonda anzitutto su un’incontrovertibile evidenza. La parte iniziale dell’opus- 
culum è costituita da un’epistola prefatoria, dal componimento esametrico Versus monosyl- 
labis coepti et finiti ita ut a fine uersus ad principium recurrant (techn. 3), da un’ulteriore 

prefazione prosastica conclusa da cinque versi con funzione dedicatoria (techn. 4). Ma 
mentre le sezioni 3 e 4 appaiono sostanzialmente identiche nelle due tradizioni, la prima 

7 C. Di Giovine, II Technopaegnion di Ausonio: solo varianti di trasmissione?, in AA.VV., Dicti stu- 

diosus, Scritti di filologia offerti a Scevola Mariotti dai suoi allievi, Urbino 1990, 177-208, I1d., # 

«Technopaegnion» di Ausonio, Orpheus n.s. 12, 1991, 133-54. 

- 320 - 



praefatio in prosa è tràdita in due redazioni rispettivamente assaì diverse, anepigrafa quella 

di G (techn. 1), intestata Ausonius Pacato proconsuli quella di x (techn. 2). Questo fatto, 

l’assenza in G di una sezione presente in x (techn. 12 De litteris monosyllabis Graecis et 

Latinis) e le cospicue varianti testuali che si riscontrano in altre parti dell’opusculum, hanno 

legittimamente suggerito che G e x rispecchiassero due diverse ‘edizioni’ del Technopaeg- 
nion, che iniziavano in modo identico salvo anteporre al primo componimento poetico (techn. 

3) una diversa epistola prefatoria. Questa situazione, di per sé assai chiara, è però compli- 
cata da una singolare aporia: mentre il testo di x è univoco nel dedicare il componimento a 
Drepanio Latinio Pacato (tit. Ausonius Pacato proconsuli, techn. 4 v,2 Pacato ut 
studeat ludus meus, esto operì dux, 1321 indulge, Pacate, bonus, doctus, facilìs uìl), 
quello di © da una parte manca dell’inscriptio di dedica, dall’altra oscilla tra il nome di 
Pacato (fechn. 4 v.2 Pacato uil studeat labor hic meus, esto operi dux) e quello di 

Paolino (13.21 indulge, Pauline, bonus, doctus, facilis uir). Ciò ha dato agio alla tesi 
‘interpolazionistica’ di negare sia l’indipendenza delle due tradizioni (che discenderebbero da 
un solo corpus, archetipo o Urcodéx che dir si voglia, se non addirittura l’una — cioè G — 
dall’altra, e nel caso del Technopaegnion sarebbero entrambe parziali e perciò complementa- 

ri), sia l’esistenza di due redazioni dell’opuscolo; si postula così, a seconda degli studiosi: 

A: un’unica redazione del Technopaegnion corredata di entrambe le epistole prefatorie 
che avevano ‘personalizzato’ le copie dedicate rispettivamente a Paolino (techn. 1) e a Paca- 
to (techn. 2: tesi di G. Jachmann®), oppure erano rivolte allo stesso Pacato ma in diverse 
circostanze, una (techn. 1) con carattere di introduzione generale, l’altra (techn. 2), forse 

precedente, riferita al solo componimento 3 Versus monosyllabi coepti et finiti (tesi di 

Green®); 
B: un’edizione ‘completa’ del Technopaegnion, dedicata a Pacato con l’‘epistola’ 

techn. 2, che raccoglieva in sequenza: (a) un breve opuscolo concepito per Paolino 
(l’ ‘epistola’ trechn. 1 con il solo componimento 3), (b) un più vasto poemetto già indirizzato 
a Pacato (l’ ‘epistola’ techn. 4 con le poesie 5-13: tesi di H. Sivan!9); 
. C: un’edizione del Technopaegnion in cui l’introduzione concepita per Paolino (techn. 

1, 3, 4 solo prosa) sarebbe stata ‘“contaminata’ con quella rivolta a Pacato (techn. 2, forse 3, 

4 solo versi: tesi di W.-L.Liebermann!!). 
L’ipotesi B è facilmente liquidata osservando che «techn. 4, che prende avvio con un 

preciso richiamo al componimento aperto e chiuso da monosillabi (similium nugarum ... et 
hi uersiculi monosyllabis terminantur, exordio tamen libero), è concepibile solo come 

praefatio ‘di transizione’... e non come dedica autonoma (stadio (b) secondo Sivan)» (p. 53). 

Nell’ipotesi A di Green, techn. 2 e 1 sarebbero originariamente due prefazioni alternative, ma 
poiché l’una ha il tenore di un’introduzione generale, l’altra è invece la premessa al solo 

8 G. Jachmann, Das Problem der Urvariante in der Antike und die Grundilagen der Ausoniuskritik, in 

Concordia decennalis. Festschrift der Universitàt Koln zum 10jahrigen Bestehen des Deutsch-Italie- 

nisch Kulturinstituts Petrarcahaus, Koln 1941, 47-104 (poi in Ausgewdhlte Schriften, KoOnigstein/Ts. 
1991, 470-527, da cui si cita), passim. 

9 Green, 584. 

10 H. Sivan, The Dedicatory Presentation in Late Antiquity: The Example of Ausonius, 1CS 17, 1992, 

83-101, in part. 99 s. 

11 (P.L. Schmidt -) W.-L. Liebermann, D. Magnus Ausonius, $ 554 di R. Hetzog (ed.), Handbuch der 
lateinischen Literatur der Antike, 5. Restauration und Emneuerung, Die lateinische Literatur von 284 

bis 374 n. Chr., Muncher 1985, 295 (poi nell’edizione in lingua francese aggiornata da G. Nauroy, 
Tumbhout 1993, 337 s.). 

- 321 -



componimento 3, la loro successiva integrazione in un unico Technopaegnion risulta for- 

malmente tollerabile. Per P. Langlois (in un articolo comparso contemporaneamente al libro 

di Di Giovine) essa è anzi organica e coerente, «et forme un tout qui se lit d’une seule traite, 
préface unique... adressée à Pacatus et introduisant l’ensemble du Technopaegnion»!?: non 
esistono pertanto due destinatari, e nemmeno — ovviamente — due redazioni. A questo tipo di 

spiegazione Di Giovine oppone per primo, e in modo decisivo, la dimostrazione che le due 

premesse prosastiche, che compaiono rispettivamente in C e x, si riferiscono en- 
trambe al solo componimento 3, quello in cui — spiega attentamente Ausonio nella 
praefatio } — lo stesso monosillabo che chiude il singolo esametro apre per anadiplosi quello 
successivo e così via, in modo tale che i versi, se non riescono a formare un’unità contenu- 

tistica, hanno almeno un elemento di coesione esterna in quanto — come recita dal canto suo 
la praefatio 2 — «si saldano fra loro come singoli anelli di catena»: 

& (techn. 1) 
Misi ad te Technopaegnion, inertis otii mei inutile 
opusculum. uersiculi sunt monosyllabis coepli et 

ryllabis terminati, nec hic modo stetit seru- 
pea difficultas, sed accessit ad miseriam concin- 

nandi ut idem monosyllabon quod esset finis ex- 

tremi uersus principium fieret insequentis. ... La- 

boraui tamen ut haberet aut historicon quippiam 
aut dialecticon; nam poeticam uel sophisticam 

leuitatern necessitas obseruationis exclusit. 

x (techn. 2) 
Scio mihi apud alios pro laboris modulo laudem 
non posse procedere. quam tamen si tu indulseris, 
ut ait Afranius in Thaide, ‘maiorem laudem quam 

laborem invenero’. quae lecturus es monosyllaba 
sunt, quasi quaedam puncta sermonum, in quibus 

nullus facundiae locus est, sensuum nulla concep- 

tio, propositio, redditio, conclusio aliaque sophis- 
tica, quae in uno uersu esse non possunt,; sed 

cohaerent ita, ut circuli catenarum separati. 

Le due prose che aprono il Technopaegnion nei diversi versanti della tradizione manoscritta 

sono pertanto concepite per la medesima funzione, ed essendo fra loro alternative si escludo- 
no a vicenda, sicché appare improbabile che potessero trovarsi riunite in un’ipotetica edizio- 
ne complessiva. È più ragionevole pensare che si riferissero a due distinte redazioni del 
poemetto rappresentate rispettivamente dalle famiglie C e x, le quali non a caso divergono 

anche per un cospicuo numero di varianti. Secondo Di Giovine, che si allinea alla tesi 
‘variantistica’ nella forma consolidatasi a partire dal saggio di W. Brandes!3, «l’opuscolo fu 
composto da Ausonio entro l’anno 389, forse anche prima del 383, e fu dedicato a Paolino 
con due praefationes in prosa, l’una [fechn. 1] destinata a presentare il libellus all’amico 
con specifico riferimento al carme aperto e chiuso da parole monosillabiche [techn. 3] e 

l’altra che ebbe funzione di introdurre i successivi carmi col solo obbligo del monosillabo in 

clausola [techn. 5-13]...; a distanza di qualche tempo, nel 390, Ausonio decise di dedicare il 

Technopaegnion a Pacato proconsole: scrisse una dedica più sostenuta e formale [techn. 2] 
per accompagnare il carme aperto e chiuso da monosillabi [fechn. 3] e intervenne nel testo di 

alcuni componimenti» (p. 55). 

Questa, nella sostanza, è certamente l’interpretazione più credibile del quadro che si 

presenta nella tradizione manoscritta. Qualche perplessità suscita tutt’al più la discussione a 
proposito del destinatario di C. Anche Di Giovine opta per la soluzione tradizionale, 
che presta fede al Pauline di techn. 13.21 piuttosto che al Pacato presente nella parte 
esametrica di techn. 4, e identifica il dedicatario con il poeta bordolese Ponzio Meropio 
Paolino, un giorno vescovo di Nola, al momento (e certo fino al 389 d.C.) allievo affezionato 

e assiduo corrispondente del nostro poeta. La ragione è che, mentre nelle altre prefazioni a 

12 p. Langlois, Le texte d'Ausone en face de la théorie des «variantes d'auteur», Latomus 56, 1997, 

142-53, qui 152. 

13 W. Brandes, Zur handschriftlichen Ùberlieferung des Ausonius, Jb.cl.Ph. 27, 1881, 59-79. 

- 322 - 



Drepanio Pacato e, implicitamente, anche in techn. 2 (x), l’amico di Ausonio è eletto a 

giudice e correttore dell’opera di volta in volta dedicatagli!‘, il destinatario di techn. 1 (G6) 
non è chiamato a questo ruolo, sicché «difficilmente può essere Pacato» (p. 51); questo dato, 

unitamente alla complessiva differenza di tono delle due dediche, sembra indicare la diversa 

identità dei rispettivi destinatari e, nel caso di G, «il nome di Paolino appare quello più 

fondato» (p. 50). Anche nell’appendice metrica di techn. 4, che chiude in entrambe le 

tradizioni la prefazione-dedica ai rispettivi destinatari: 

Aemula dis, naturae imitatrix, omniparens ars, 

ludus x 
Pacato x2 ut studeat labor hicz 

Atrta, inamoena licet nec congrua carminibus lex, 

iudice sub tanto fandi tamen accipiet ius; 
quippe et ridiculis data gloria, ni prohibet fors. 

meus, esto operi dux. 

al v. 2 doveva dunque figurare Paulino, che secondo la vecchia spiegazione del Brandes 

potrebbe esser stato eliminato (ma solo qui e non anche in 13.21) a causa di «un’interpo- 

lazione antica, da parte di chi aveva avuto notizia che l’opusculum era stato dedicato in un 
secondo tempo a Pacato» (p. 54). Ma come conciliare l’intero ragionamento con la frase che 
si legge appena due versi più sotto: iudice sub tanto fandi tamen accipiet ius? Di 
Giovine minimizza osservando che «in riferimento a Paolino, 1’ esprcssnone non deve essere 
considerata troppo impegnativa, visti i toni usati da Ausonio nei riguardi di Paolino stesso 
nelle epistole che a lui rivolge» (p. 118), tuttavia la contraddizione resta, tanto più che i loci 
meglio confrontabili (vd. n. 14) derivano tutti da dediche a Pacato, e Pacato è appunto il 
nome che entrambe le tradizioni recano anche nel nostro passo. In sostanza, assumendo che il 
Technopaegnion di & fosse indirizzato a Paolino, come risulta da 13.21, il modo migliore di 

spiegare i cinque esametri di rechn. 4 sarebbe di farli derivare in blocco, a opera del poeta 

(ipotesi C' di Liebermann: vd. supra, p. 317) o di un interpolatore, dalla redazione a Pacato: 
idea intrinsecamente poco logica, perché comporterebbe che nella prima stesura di questo 
Scherzo d’arte mancasse proprio il monosillabo ars, che si ha solo in questi versi, e che 
d’altra garte l’autore della ‘confaminazione’ - come tileva Di Giovine . S4A\, s Qrencon- 
pandosi di ritoccare ludus in labor hic, dimenticasse di sostituire il nome di Pacato con 

quello di Paolino. Se al contrario, giustamente, si ritiene che «tutto fechn. 4 (prosa e versi) 
facesse parte tanto della  prima che della seconda redazione dell’opuscolo», alla luce della 
situazione descritta viene più naturale credere che il destinatario fosse sempre Pacato e che 
l’errore, comunque si voglia spiegare, stia nella lezione Pauline di techn. 13.21. 

$ 4. La questione delle varianti (pp. 55-60). A prescindere da quest’ultimo problema, 
forse mai definitivamente risolvibile, abbiamo dunque l’evidenza di due distinte ‘edizioni’ del 

Technopaegnion individuate rispettivamente da rechn. 1 di G e techn. 2 di x, e perciò la seria 
possibilità che anche le altre varianti tra le due tradizioni manoscritte siano da ricondurre alla 
medesima trafila redazionale: una possibilità che l’ assenza di sicuri errori congiuntivi o di 
altri dimostrabili indizi di un archetipo o capostipite comune lascia impregiudicata nel suo 
complesso, e che rimane dunque da valutare e verificare caso per caso. Dopo aver passato in 

rassegna le varie voci intervenute nel corso della lunga querelle, Di Giovine riassume così i 
risultati dell’indagine, rinviando al commento per la disamina dei singoli passi: «Comples- 

14 Praef. 4.17 s. (Pacatus) ignoscenda teget, probata tradet. ! Post hunc iudicium timete nullum, Ludus, 
praef. 1 ss. Ignoscenda istaec an cognoscenda rearis, / attento, Drepani, perlege iudicio. / Aequani- 

mus fiam te iudice eqs. e lud., praef. 17 s. Interea arbitrii subiturus pondera tanti / optabo ut 

placeam; si minus, ut lateam. 

- 323 -



sivamente credo... dimostrata la genuinità ausoniana di molte varianti, non solo nel 

Grammaticomastix — il componimento che più di tutti ha fatto parlare di varianti d’autore — 
ma anche forse in larga misura nel De historiis e, qua e là, in altri testi del Technopaegnion; 
quanto meno si può in numerosi casi affermare che quelle varianti possono essere uscite 

dalla mano di Ausonio; e il semplice sospetto di autenticità ausoniana impone di tenere sepa- 
rato questo materiale dalle comuni corruttele della tradizione» (p. 60). Questa infatti, dopo le 
pp. 61-64 dedicate alla rassegna delle Edizioni a stampa ($ 5.), è la principale e benvenuta 

novità ecdotica annunciata nel $ 6. La presente edizione (pp. 64-65): aver registrato «in un 

apposito apparato», isolandole dalle semplici varianti di tradizione, «le lezioni per le quali 

esiste quanto meno un fondato sospetto che possano risalire fino all’autore» (p. 65). Così, in 

base alla suaccennata scansione cronologica fra le due redazioni, il testo del Technopaegnion 

rimane quello di x, che con tutta verosimiglianza rappresenta la seconda e definitiva versione 

del poemetto, ma nell’apparato «speciale» trovano ospitalità molte varianti di & che, finora 

imputate da critici ed editori a «librariorum temeritas in scriptura immutanda»!°, si possono 
invece più o meno dimostrabilmente ascrivere a una prima stesura dell’opusculum. Su due di 
esse, che interessano fechn. 10.5 e 13.5-7, mi soffermerò nella seconda parte, aggiungendo 
qualche argomento alla diagnosi di autenticità cautamente formulata da Di Giovine; qui mi 

limito a segnalare le pochissime riserve. Nel caso di techn. 4 rr. 8-10: 

x(VQ) G) 
Tu quoque mihi tua crede securior, quippe melio- Tu quoque mihi tua crede securior, quippe melio- 
ra, ut, quod per adagionem coepimus, prouerbio ra, sed ul, quod per adagionem coepimus, prouer- 
finiamus e ‘mutuum muli scalpant’ . ‘ bio finiamus, ‘mutuum muli scabant’. 

a differenza di Di Giovine, che stampa il testo di x {(ma con scabant in luogo di scalpani) e 
riporta nell’apparato speciale la variante di C, non credo ci sia spazio per «il sospetto di va- 
riante d’autore», tanto più che nessuna delle due lezioni è ineccepibile: «in VQ non sembra 

del tutto naturale la dipendente ur ... finiamus dopo tu quoque mihi tua crede securior, 
quippe meliora; in z potrebbe fare forse difficoltà il congiuntivo in scabant» (p. 114 ad 1.). 
Ora, sia il valore parentetico di ut ... finiamus, sia il congiuntivo esortativo (scabant), 

senz’altro necessario anche in G perché coordinato con l’imperativo crede, richiedono la 

congiunzione er che troviamo in x, ma nella posizione in cui G ha sed, dunque: tu quoque 
mihi tua crede securior, quippe meliora, e t ut, quod per adagionem coepimus, prouerbio 
finiamus, ‘mutuum muli scabant’ «affidami anche tu i tuoi scritti, con maggior sicurezza in 

quanto sono migliori, e — per concludere con un proverbio ciò che ho iniziato con un detto — 

“i muli si grattino a vicenda”». L’eventualità di una variante redazionale mi pare assai de- 
bole anche nei due versi successivi (fechn. 4 vv. 1-2) Aemula dis, naturae imitatrix, omni- 

parens ars, / Pacato ut studeat!S ludus (labor hic C) meus esto operi dux, perché la 
coppia ars-ludus «allude in maniera trasparente al titolo dell’opusculum» (p. 117 ad 1.), ed è 
improbabile che questo tratto programmatico mancasse nella prima stesura del Technopaeg- 
nion. Giustamente invece rimangono relegate tra le semplici varianti di tradizione alcune 

lezioni banalizzanti 0 comunque spurie di C, per le quali era stata talora avanzata l’ipotesi di 

15 Prooemium a: D. Magni Ausonii Opuscula recensuit Carolus Schenki, MGH_AA V, 2, Berolini 1883 

(= Munchen 1983), LVI. 

16 Quanto a studeat, osservo en passant che il verbo fa difficoltà se si pensa a significati come «possa 
suscitare l’interesse» (Opere di Decimo Magno Ausonio a c. di A.Pastorino, Torino 1978?, 637), 

«strive to please» (Green, 587) ecc.; un po’ meno se il senso è analogo a quello di fast. 1.6 sit tuus hic 
fructus, uigilatas accipe noctes; / obsequitu r studio nostra lucerna tuo. 

- 324 - 



autenticità: vd. in particolare techn. 3.5 nox sortita uices (obitura uicem x), remeauerit 

aurea cum lux e 16 uis tamen hic nulla est: uerum (tantum x) est iocus et nihili res; 6.1 

Saepe in coniugibus (coniugiis x) fit noxia, si nimia est dos e 12 semper ubi aeterna 
uertigine clara nitet (manet x) lux; 9.9 saeua (sicca x) inter rupes Scythicas stetit 

alitibus crux e 12 Ibycus ut periit, uindex (index x) fuit altiuolans grus. 

Sul piano propriamente ecdotico, tra le non molte novità possibili per un testo comples- 
sivamente ben tramandato e già sottoposto in poco più di un secolo alle cure di quattro 
editori critici (Schenkl 1883; Peiper 1886; Prete 1978; Green 1991), segnalo l’ottimo maiu- 
scolo personificante in techn. 7,7 Mars, / quem numquam Pie tas (pietas edd.), numquam 
bona sollicitat Pax e in 7.13 il ripristino della lezione tràdita et numquam in dubiis homi- 
nu m (hominem 1. Dousa e tutti gli editori) bona destituens Spes, entrambi persuasivamente 
sostenuti nelle rispettive note ad !l. (pp. 139 s. e 145). Doveroso, soprattutto dopo l’emenda- 
tio un po’ disinvolta del pur serissimo Green, il ritorno di Di Giovine a un criterio tendenzial- 
mente conservativo: solo nel caso di techn. 4 sed laboraui ut, quantum eius possent 
(VQ, quantum posset uideri 2) apud aures indulgentissimas, absurda concinerent eqs. la 
difesa della paradosi di x «con eius genitivo partitivo» (p. 112) mi pare difficilmente soste- 
nibile, a fronte della ragionevole soluzione di Green quantum fieri posset. È nonostante la 

diffusa spiegazione di Di Giovine, pp. 224-27, rimango convinto, per le ragioni esposte 
altrove!?, che il verso iniziale del Grammaticomastix (techn. 13.1) vada letto Et logodaeda- 

lias stride modo... (Ausonio apostrofa l’arcigno grammaticus scandalizzato dalla frivolezza 
del Technopaegnion): «E adesso gracchia le tue pignolerie...». 

Interamente dedicate al chiarimento dei complessi nodi filologici e degli innumerevoli 

dettagli di erudizione ora spicciola ora peregrina dell’opusculum, le oltre centocinquanta pa- 
gine (87-253) di capillare commento costituiscono un imprescindibile ausilio per i lettori di 

questo lambiccato esercizio versificatorio. Inevitabile — proporzionalmente alla densità delle 
note — qualche modesta riserva, e qualche aggiunta. Ad esempio, l’inusitata notizia di ftechn. 
11.11 Sicca inter rupes Scythicas stetit alitibus crux, / unde Prometheo de corpore sangui- 
neus ros / aspargit cautes et dira aconita creat cos esige una spiegazione, peraltro 

già adombrata in un’ormai lontana nota di P. Mastandrea a Valerio Flacco!®. Rispetto alla 
tradizionale origine dell’aconito dalla bava di Cerbero, caduta al suolo nei pressi della città 
di Akonai sul Ponto Eusino, la versione offerta dal Technopaegnion risulta del tutto isolata. 

Dall’icore di Prometeo incatenato sul Caucaso, Apollonio Rodio 3.843 ss. fa sì germogliare 
un fiore, ma si tratta di una sorta di croco dalla cui radice Medea ricava il TponnjBeiov 

d&puarcov capace di rendere invulnerabile Giasone (cf. Val. Fl. 7.355 ss.). Ora è proprio la 
maga, terribile manipolatrice dei veleni del paese pontico-caspico, a catalizzare la fusione dei 
due miti nell’aîtwov di Ausonio, in virtù di un sincretismo che appare già avviato in Prop. 

1.12.9 s. Inuidiae fuimus: non me deus obruit? an quae / lecta Prometheis diuidit 
herba iugis?, dove la pianta capace di raffreddare l’amore di Cinzia si dice raccolta 
«sulla montagna di Prometeo» in quanto degna del funesto erbario di Medea. In esso, anche 
per ragioni geografiche, non può naturalmente mancare il pericoloso aconito, che la donna, 
avendolo portato Scythicis ab oris, cerca di propinare a Teseo in Qu. mer. 7.406 ss. Alcuni 
secoli dopo, le Argonautiche orfiche (v. 922) faranno crescere l’erba direttamente nel 

giardino della maga, ma intanto Seneca avrà vòlto in veleno anche il magico fiore prodotto 
dal sangue di Prometeo (Med. 705 ss.): 

17 L Mondin, Storia e critica del testo di Ausonio, A proposito di una recente edizione, BStL 23, 1993, 

76 5. e n54. 

18 Gramina Ponti (Val. F. VII 357), AAPat 38, 1975-76, 119-24. 

- 325 -



Postquam euocauit omne serpentum genus, 

congerit in unum frugis infaustae mala: 
quaecumque generat inuius saxis Eryx, 

quae fert opertis hieme perpetua iugis 

sparsus cruore Caucasus Promethei. 

In Ausonio i due motivi si saldano definitivamente in una ulteriore variante, che è un invito al 

lettore colto (e perciò capace di cogliere la novità e di incuriosirsene) a spiegarsi il dettaglio 
ritrovando le tappe di questo sincretismo mitologico e magari, en passant, a riconoscere nella 

annominatio di v. 11 cautes... cos l’allusione a due correnti etimologie del nome dell’aconito 

{cfr. Plin. nat. 27.10); nel complesso, un ‘enigma’ erudito solo un po’ più elaborato di quello 

storico contenuto a v. 14 tertia opima dedit spoliatus Aremoricus Lars. 
Ugualmente non ovvio il senso di techn. 12.7 littera sum iotae similis, uox plena 

iubens 1, soprattutto a fronte di aggettivazioni come Quint. inst. 9.4.34 E planior littera est, 
1 angustior e Isid. orig. 1.4.17 sicut exilis sonus, ita tenuis uirgula. Riferito a sonus o a 

uox, plenus può senz’altro significare ‘full, sonorous’ (cfr. OLD s.v., $ 12a); non però 

nell’esempio (addotto da Di Giovine p. 203 ad 1.) di Cic. de orat. 3.46 quare Cotta noster, 
cuius tu illa lata, Sulpici, non numquam imitaris, ut iota litteram tollas et E plenissi- 

mum dicas, non mihi oratores antiquos, sed messores uidetur imitari, che allude 

all’apertura dialettale di © in e (del tipo ue(h)a vs. uia: Varro rust. 1.2.14) o meglio all’esito 

‘rustico’ è anziché 7 del dittongo ei (del tipo speca vs. spica: Varro rust. 1.48.2), e dove è da 
intendersi «una e vera e propria», cioè pienamente distinta da i. Poiché nel nostro caso 
chiaramente non è in gioco la pronuncia del fonema!®, converrà attenersi alla plausibilissima 
interpretazione vulgata «Ego vocabulum integrum imperans I, sum littera similis 
Totae»2°, con uox = ‘parola’ e plenus nel senso di ‘“completo, compiuto in se stesso’, per cui 
vd. OLD ss.vv. 

Beninteso, si tratta del consueto margine di perfettibilità che è lecito attendersi anche in 
lavori sorvegliati come è, appunto, questo contributo ausoniano di Di Giovine. A favorirne la 
fruizione, chiudono il volume un Indice degli studiosi citati (pp. 257-69), dei monosillabi in 
clausola (261-62), delle parole e delle cose notevoli (263-66). 

19 Come in Cicerone, anche nell’Ars de barbarismis et metaplasmis di Consenzio, grammatico gallico 
del V secolo, l’aggettivo plenus è usato in senso oppositivo, per indicare la pronuncia «netta» [i] di 7 
rispetto a quella aperta [I], a metà fra e e i, di î (p. 16.2 ss. Niederm. Mihi tamen uidetur, quando pro- 
ducta est [scil. ] littera], uel acutior uel plenior esse; quando breuis est, medium sonum exhibere) 
e si tratta, oltre che di una descrizione, di una regola ortoepica vòlta a correggere i difetti di iotacismo 
precedenternente esaminati: p. 15.13 ss. iotacismum dicunt uitium, quod per i litteram uel pinguius 
uel exilius prolatam fit. Galli hac pinguius utuntur, ut cum dicunt ‘ite’, non expresse ipsam proferen- 
tes, sed inter e et i pinguiorem sonum nescio quem ponentes (cfr. W. M, Lindsay, Die lateinische 
Sprache. Ihre Laute, Stàmme und Flexionen in sprachgeschichtlicher Darstellung, Ubers. von H. 
Nohi, Leipzig 1897 [= Hildesheim 1984], 26 ss., in part. 30 s.). Ausonio, che è a sua volta grammati- 
cus e si muove nello stesso orizzonte linguistico, a rigore potrebbe intendere «sono la lettera simile a 
iota, che pronunciata piena (= [i]) esprime l’ordine ‘vai!’ ()», ma tanta precisione tecnica appare 
estranea sia al tenore del contesto che alla complessiva fisionomia di questo /usus letterario. 

20 I Floridus, D. Magni Ausonii Burdigalensis Opera, Parisiis 1730, 366 Q0 spaziato è mio); cf. P. 

Canal, Le opere di Decimo Magno Ausonio volgarizzate, Venezia 1853, 531: «Accennasi all’essere / 

l’imperativo del verbo ire; sicchè preso come voce piena ed intera, comanda», e ancora H. G, Evelyn 

White, Ausonius with an English Translation, I, Cambridge Mass.-London 1919 (= 1968), 305: «I am 

a letter like Iota and a complete word of command, /». 

- 326 - 



«Ammetto che in uno stesso testo l’attribuzione di varianti significative ora a intervento 

interpolatorio ora a rielaborazione dell’autore rappresenta un elemento di qualche debolezza 
e ritengo che la spiegazione delle singole varianti debba essere, per quanto possibile, univo- 
ca»: così nel suo libro Di Giovine (p. 60), cercando di prevenire una delle più ovvie obiezioni 

dei sostenitori della tesi interpolatoria. La precauzione non è necessaria, nel senso che il 
presunto elemento di debolezza è invece la semplice conseguenza della realtà documentaria e, 

anziché un limite del procedimento seguito, rappresenta semmai una riprova della sua 
correttezza. Il vizio d’impostazione di cui risultano tuttora affette entrambe le teorie sul testo 
di Ausonio — quella ‘interpolazionistica’ come quella ‘variantistica’ — è stato proprio il voler 
costringere una fenomenologia testuale estremamente complessa entro la gabbia di una 

spiegazione univoca, finendo da una parte coll’imputare a copisti e lettori medievali interven- 
ti che essi non avrebbero avuto né ragione né possibilità di escogitare, dall’altra ostinandosi a 
attribuire al dotto poeta di Bordeaux anche evidenti trivializzazioni sotto l’etichetta di «prime 
stesure»; e ciò — denunciava il salutare caueat metodico venuto più di trent’anni fa dalla 

penna di Dante Nardo -- «come se non fosse possibile ammettere per Ausonio la concomitan- 
za di due fenomeni tutt’altro che rari e occasionali nella trasmissione dei testi antichi, 

l’interpolazione, in tutte le forme che essa può assumere, e la variante d’autore, che sola può 

offrire, in certi casi, una plausibile spiegazione delle lectiones uariantes», senza naturalmen- 
te dimenticare «una terza fonte di varianti, essa pure ben nota, e cioè le cosiddette corruttele 

meccaniche: aplografie, dittografie, fraintendimenti di copisti, etc.»2!, Cauear salutare, 

dicevo, che spezzava l’unilateralità delle teorie fino a quel momento applicate alla tradizione 

ausoniana, e che — se le circostanze, come vedremo, non si fossero opposte — avrebbe voluto 

. mostrare tutta la sua validità proprio sul banco di prova del Technopaegnion, in cui Nardo 
ravvisava la più concentrata interazione dei diversi fenomeni di trasmissione testuale. E poco 
importa che lo studioso, nello specifico, confermasse certe diagnosi degli ‘interpolazionisti’ 
giudicando spurie alcune lezioni di £ che avrebbero qualche possibilità di risalire a varianti 
originali, al di là del trattamento per lo più felicissimo dei singoli loci, il vero progresso stava 
nella lucidità di un approccio filologico scevro da tesi preconcette, mirante a raccontare la 
vicenda testuale di Ausonio così come risultava dai dati della tradizione spassionatamente 
valutati, piuttosto che a conciliare anche forzatamente quei dati con una storia del testo 
assunta a priori, o peggio, con un’idea precostituita della trasmissione dei testi antichi nel 
suo complesso. Di fatto, a distanza di oltre un trentennio, la tesi di una tradizione ausoniana 

caratterizzata dalla stratificazione di eventi assai diversi rimane a mio avviso l’unica in 
grado di spiegare in modo soddisfacente l’intera gamma fenomenologica, e la sua 
giustezza si può agevolmente dimostrare, prima ancora che sull’intricata situazione del 
Technopaegnion, su qualche altro caso più semplice e di più immediata evidenza. 

L’esempio migliore è dato forse dall’epigramma 8 Green, che così appare nelle due 
tradizioni manoscritte x (cioè V) e £ (i soli codd. del ramo z): 

IN TUMULUM HOMINIS FELICIS Vz 

bene olente (-is Tollius) et unguine nardi, V 

el odoro perlue nardo, z 

hospes, et adde rosis balsama puniceis. 
Perpetuum mihi uer agit illacrimabilis una 

et commutaui saecula, non obii. 
5 Nulla mihi ueteris perierunt gaudia uitae, 

seu meminisse putes omnia siue nihil. V 
Jelix seu ini siue nihil ini. z 

Sparge mero cineres 

21 D. Nardo, Varianti e tradizione manoscritta in Ausonio, AIV 125, 1966-67, 336 s. 

- 327 -



Per quanto concerne il v. 6, non c’è dubbio che il testo di z sia deteriore, perché «the loose 

syntax of felix is unacceptable»?2, ma come avrà potuto prodursi questa lezione? In un pre- 
cedente approccio al problema avevo ipotizzato che un errore di omissione fra caratteri 

uguali seu meminis{se putes omnia sl]iue nihil?3 avesse indotto un copista o lettore successi- 
vo a ricostruire congetturalmente il pentametro </felix> seu memini siue nihil <memini>, 
reduplicando memini e ricavando felix dal titolo del componimento. Oggi sono propenso a 

credere che sull’iniziativa dell’ignoto restauratore abbia influîito anche il ricordo del distico 
Domitii Marsi de Atia matre Augusti conservato nella silloge bobiense (Epigr. Bob. 39 = 
Dom. Mars. carm. 8 BL.): 

Ante omnes alias /elix tamen hoc ego dicor, 

siue hominem peperi femina siue deum. 

Se ciò è vero, l’intervento avvenuto in z, benché complessivamente un po’ goffo, suggerisce 

un livello culturale inconciliabile con l’identikit del banalizzatore — che adultera il testo al 
solo scopo di chiarificarlo — delineato dai sostenitori della tesi interpolatoria?1. Chi pose ma- 
no al testo di v. 6 lo fece perché, come credo, si trovava in presenza di un pentametro mutilo: 

messo davanti al verso sano, così come figura in V, non avrebbe avuto nulla da ridire. Tanto 

meno, dunque, gli si potrà imputare la lezione del v. 1 (Sparge mero cineres) et odoro 

perlue nardo, escogitata per eliminare secondo Jachmann l’iperbato bene olentis et unguine 
nardi, secondo Green l’eventuale iato bene olente et poi sanato così semplicemente dal 
Tollius2”. Certo, scomparso l’elegante epiteto bene olens, di nobile tradizione poetica26, 
l’esametro di z può risultare, quanto ad aggettivazione e a ordo uerborum, un po’ più 

convenzionale, appiattito su esempi come: 

Ou. mer. 9.87 Naides hoc pomis er odoro flore repletum 
-Calp. ecl. 4.19 lam puerum calamos et odorae uincula cerae 
Sil. 2.219 ad dulces ceras e! odori corticis antra 
Stat. Theb. 4.417 uisceribus laceris e odori sulpuris aura 

6.104 hinc audax abies e odoro uulnere pinus 
Mart. 6.80.5 tantus ueris honos et! odorae gratia Florae; 

in compenso, perluere per suggerire una copiosa aspersione è verbo tutt’altro che trito (cfr. 
ThIL X,1 1521,55 ss.), mentre l’intero emistichio pare serbare memoria di un passo di Apu- 

leio che descrive con parole simili, e soprattutto impreziosite da una clausola esametrica, 

22 Green, 382. 

23 Mondin, 70. Per un caso analogo vd. ad es. techn. 3.4 dove, rispetto al testo sano di x e D, la lezione di 

z mors auida inferna mergi nequa nox sì spiega come ‘salto’ fra due sillabe uguali: mors auida, 

inferna mergilt caligilne quam nox: cf. Green, 586, e Di Giovine, 102 ad !. 

24 Ad es. secondo Jachmann, 500 s. «Mit voller Klarheit... la8t sich auch das Motiv erkennen, welches 

den Z-Recensor bei seiner Umformulierung des letzten Verses des /elix-Epigramms leitete. Das Wort 

Jelix war im Kontext selbst nirgends ausgesprochen. Zur Verdeutlichung, um den Leser formlich mit 
der Nase darauf zu stofjen, setzte der Recensor es in den Text, indem er es der Uberschrift entnahm». 

25 Jachmann, 499; Green, 382. 

26 Verg, ecl. 2.48 narcissum et florem iungit bene olentis anethi, Copa 35 quid cinerì ingrato seruas 
bene olentia serta? Tib. 3.8.17 possideatque, metit quidquìd bene olentibus aruis, Prop. 3.17.27 et 
tibi per mediam bene olentia flumina Naxon, Qu. med. 91 profiuit et marathos bene olentibus addere 

murris. 

- 328 -



un’analoga pioggia di vino profumato (met. 10.34.2): Tunc de summo montis cacumine per 
quandam latentem fistulam in excelsum prorumpit uino crocus diluta sparsimque defluens 

pascentis circa capellas odorò perpliùuìit 1mbròè. Anche riconoscendo la superiorità 
formale della redazione V, è lecito estendere al v. 1 la diagnosi valsa per il v. 6 e — in altre 
parole — attribuire entrambe le varianti di z a un medesimo intento interpolatorio? lo credo 
che la risposta non possa essere che negativa. 

Altrettanto esemplare è il caso di epigr. 103, che compare così nelle due tradizioni?”: 

v z 

DYSEROS 

*Suasisti, Venus, ecce, duas dyseros ut amarem. 

Odit utraque; aliud da modo consilium.’ 

(sine titulo, cum praeced. coniunctum) 

*Suasisti, Venus, alma, duas Giyceras ut amarem. 

Odit utraque; aliud da modo consilium.® 
‘Vince datis ambas.’ “Cupio, uerum arta domi res.’ 

‘Pellice promissis.’ ‘Nulla fides inopi.’ 
‘Antestare deos.’ “Nefas est mihi fallere diuos.’ 5 
‘Peruigila ante fores.’ “Nocte capi metuo.’ 

“Scribe elegos.’ ‘Nequeo, Musarum et Apollinis ex- 
“Frange fores.' ‘Poenas iudicii metuo.’  [pers.’ 

“Stulte, 0b amorem mori pateris: non uis ob amo- 
“Malo miser dici, quam miser atque reus.’ [rem?’ 

“Suasi quo potui: alios modo consule.' “Dic quos.’ 
“Quod sibi suaserunt, Phaedra et Elissa dabunt, 

“Vince datis ambas.’ ‘“Cupio, uerum arta domi res.’ 

“Pellice promissis.’ ‘Nulla fides inopi. 
“Antestare deos.’ “Nefas est mihi fallere diuos.’ 
“Peruigila ante fores.’ ‘Nocte capi metuo.’ 

*Scribe elegos.’ ‘Nequeo, Musarum et Apollinis ex- 
“Frange fores.’ ‘Poenas iudicii metuo.’  [pers.' 

“Stulte, ab amore mori pateris: non uis ob amorem?’” 

*Malo miser dici, quam miser atque reus.’ 
*Suasi quod potui: alios modo consule.’ ‘“Dic quos.’ 
‘Phaedra et Elissa tibi dent laqueum aut gladium, 

quod Canace Phyllisque et fastidita Phaoni.' 
‘Hoc das consilium?" “Tale datur miseris. 

praecipitem pelago uel Leucados elige rupem.’ 

14 ‘Hoc das consilium?’ ‘Tale datur miseris. 

Sulle varianti di minor estensione non possono esservi dubbi. Îl Vossiano cade in errore a 
v. 9, dove il primo ob amorem è ametrico, e a v. 11, scrivendo quo in luogo di quod: ma nel 
complesso il suo testo appare migliore. Nella poesia che z prepone senza soluzione di conti- 
nuità al nostro epigramma, lo stesso personaggio aveva consultato Venere per risolvere un 
proverbiale cruccio d’amore (epigr. 102.1-2): 

‘Hanc amo quae me odit, contra illam quae me amat odi. 

Compone inter nos, si potes, alma Venus.’, 

ricevendo il consiglio di amare entrambe le donne (ibid. 5-8). Di qui il copista di z, che non 

avvertiva più la separazione dei due testi e per questo motivo — forse — il valore di ecce’®, ha 
trasferito il consueto epiteto della dea al v. 1 di epigr. 103, mentre V, tanto più fededegno 
perché non possiede il primo componimento, tramanda correttamente l’avverbio che marca il 

legame tra la vecchia e la nuova situazione: «Ecco, ho seguito il tuo responso...». Inoltre V 
conserva il grecismo diseros (cioè dyseros, gr. &votpog ‘sofferente d’amore’), che va ad 
aggiungersi alla lista degli hapax ausoniani, laddove il copista di z, disorientato dalla parola 
sconosciuta, ne ricava per le due donne un nome proprio (Glyceras) tutt’altro che raro nella 
poesia erotica?”, ed effettivamente usato da Ausonio — e proprio al plurale — in epigr. 19.1-2 
Laidas et Glyceras, lasciuae nomina famae, | coniunx in nostro carmine cum legeret... 

27 Sulla possibilità di conservare sia nefds est mihi di v. 5 (corretto nec fas mihi a partire dall’editio prin- 
ceps del 1472; non fas mihi da Schenkl) sia lo iato in cesura tra potui e alios a v. 11 (eliminato inte- 
grando potui: <tu> alios fin dall’editio princeps), mi sono già espresso in Storia e critica, 66 n. 33. 

28 Jachmann, 492. 

29 Cf. Hor. carm. 1.19.5 e Nisbet-Hubbard ad l.; 1.30.3; 1.33.2; 3.19.28; Mart. 6.40.2; 11.40.1 ss. 

- 329 -



Bastano queste due piccole interpolazioni per rendere sospette le più cospicue varianti che z 
presenta ai vv. 12-13? I giudizi espressi sulla loro inautenticità sembrano tutt’altro che pro- 
banti. Peiper si limita a sentenziare che essa «balza subito agli occhi»3°, Jachmann deduce 
dal lemma Dyseros di V che anche questo epigramma, come tanti altri dello stesso autore, 

doveva essere ispirato a un exemplar greco, e ne argomenta che il vincolo costituito dal 
modello esclude già di per sé la possibilità di varianti redazionali: solo una delle due versioni 
tràdite può risalire al poeta, e non sarà certo quella di z, che è «prolissa, goffa, spuntata; in 
una parola: non-epigrammatica», concepita apposta «per lettori incolti e di scarsa intelli- 

genza»3!, Meno perentorio, ma sostanzialmente concorde, l’ultimo editore ritiene che «Z’s 

version is not appropriate to consule, and in spite of the need to supply consilium V’s more 
allusive version is to be preferred»32. 

Di fatto, l’allusività di V si riduce a ben poca cosa: basta una sommaria infarinatura 
mitologica, o anche solo un po’ di cultura ovidiana, per ricordare l’estremo rimedio quod sibi 

suaserunt le cinque donne evocate. L’unica finezza contenuta nei due versi, peraltro sempli- 
cissimi, consiste nell’aver svariato la banalità del nudo elenco sostituendo al nome di Saffo 

una perifrasi (fastidita Phaoni) che, mentre denota con precisione la poetessa, evoca anche le 
circostanze della sua infelicità e in definitiva la ragione della sua presenza in questo catalogo 
di heroides. Osserviamo ora il testo «interpolato» di z. Qui effettivamente il consilium adot- 
tato dalle sfortunate eroine è chiarito dalla menzione dei rispettivi espedienti: il nodo scorsoio 
di Fedra, la spada di Didone, e per Saffo il salto dalla rupe di Leucade;, ma appunto in ciò si 
avverte la mano di Ausonio, che nella rassegna delle amanti infelici del Cupido cruciatus 
mostra una netta predilezione per questi dettagli (22-26, 31-33, 37-39): 

Fert fumida testae 

lumina Sestiaca praeceps de turre puella 
et de nimboso saltum Leucate minatur 

‘ <mascula Lesbiacis Sappho peritura sagittis.>33 
Harmoniae cultus Eriphyle maesta recusat 

Licia fert glomerata manu deserta Ariadne, 

respicit abiectas desperans Phaedra tabellas. 
haec laqueum gerit, haec uanae simulacra coronae: 

Parte truces alia strictis mucronibus omnes 
et Thisbe et Canace et Sidonis horret Zlissa: 
coniugis haec, haec patris et haec gerif hospitis ensem. 

Si potrebbe obiettare che proprio questo poemetto, presente nella medesima silloge di z, può 

aver fornito lo spunto alla pretesa contraffazione dell’epigr. 103, ma sfuggirebbe pur sempre 

la logica di un interpolatore che, volendo semplificare il testo, sacrifica due dei cinque exern- 
pla originali (Canace e Fillide) per lasciare maggior spazio a Saffo e però, invece di menzio- 
nare senz’altro la poetessa, vi allude obliquamente evocandone il folle gesto, con un proce- 

dimento che risulta essere assai congeniale allo stesso Ausonio. Lo si ritrova (è un esempio a 

caso) nell’epitimbio per il cavallo Fosforo, campione di galoppo in vita e destinato nell’aldilà 

30 R. Peiper, Die handschrifiliche Ùberlieferung des Ausonius, Jb.cl.Ph., Suppl. 11, 1880, 289. 

31 Jachmann, 493. 

32 Green, 417. 

33 Nei manoscritti il v. 25 è caduto: riporto exempli gratia l’integrazione dell’Ugoleto, ed. 1499, 

- 330 - 



a formare un’immortale quadriga coi più splendidi destrieri del mito (epigr. 7.7-10): 

hunc titulum uani solacia sume sepulchri 

et gradere Elysios praepes ad alipedes. 
Pegasus hinc dexter currat tibi, laeuus Arion 

funalis, quartum det tibi Castor equum;, 

anche qui i primi due compagni sono indicati per nome, mentre il terzo, Cillaro, è elegante- 

mente criptato nella frase che ha per soggetto il suo leggendario fantino. 

In cosa consiste, dunque, la pretesa inferiorità della lezione di z? Anche Pasquali, che 

pure la ritiene genuina, esagera la qualità della redazione V, in cui ravvisa gli effetti di un 
benefico ripensamento: «Il poeta consiglia a un dyseros il solo modo sicuro di guarir 
dall’amore, uccidersi», ma la prima redazione, quella di z, «era troppo chiara, scortese: mu- 

tando, Ausonio ha trovato modo di temperare verbalmente la crudezza e di trovare al tempo 
stesso posto a due altre eroine»®. Se si guarda bene, la più forbita lezione di V è in realtà 
alquanto più piatta; in fondo alla serie delle cinque donne famose, solo in virtù della perifrasi 
la poetessa respinta da Faone si distingue fra le altre eroine suicide. Ma si era veramente 
suicidata? Nella herois ovidiana l’idea di saltare dall’altissima rupe di Leucade non deriva a 
Saffo da volontà di autodistruzione, bensì dal consiglio di una Naiade, che le raccomanda 
questa pericolosa esperienza come infallibile rimedio all’amore non corrisposto (161 ss.): 

Hic ego cum lassos posuissem flebilis artus 
constitit ante oculos Naias una meos; 

constitit et dixit: “Quoniam non ignibus aequis 
ureris, Ambracia est terra petenda tibi. 

Phoebus ab excelso, quantum patet, aspicit aequor, 
Actiacum populi Leucadiumque uocant. 

Hinc se Deucalion, Pyrrhae succensus amore, 

misit, et illaeso corpore pressit aquas. 
Nec mora, uersus amor figit lentissima Pyrrhae 

pectora; Deucalion igne leuatus abit. 

Hanc legem locus ille tenet. Pete protinus altam 
Leucada, nec saxo desiluisse time.’ 

Un frammento della Leukadia di Menandro (258 Koòèrte) afferma che Saffo fu la prima ad 

affrontare lo strapiombo per amore, mentre in Ovidio essa risulta preceduta nientemeno che 
da Deucalione. Nel complesso, la tradizione antica fa della rupe di Leucade un luogo piutto- 
sto frequentato. La Kainé historia di Tolemeo Efestione, schedata da Fozio al n° 190 della 
sua Biblioteca, ignora la poetessa, ma cita altri otto personaggi che fecero la stessa esperien- 

za per liberarsi di un amore disperato, i più morendo, altri uscendone sani e salvi, uno addi- 

rittura riemergendo dal mare con un tesoro; la prima a saggiare l’effetto del salto era stata 
però la stessa dea dell’amore (153a): 

Quanti dunque si gettano dalla rupe, si dice vengano liberati dall’amore, ed eccone il motivo: 
dopo la morte di Adone narrano che Afrodite, vagando alla sua ricerca, lo trovasse ad Argo, città 

di Cipro, nel tempio di Apollo Erithios, e se lo portasse via dopo aver confidato ad Apollo il suo 
amore per Adone. Apollo la condusse sulla rupe di Leucade e le ordinò di gettarsi giù e lei, 
gettatasi, fu liberata dall’amore. Poiché ne chiedeva la ragione, Apollo le rispose che — da buon 
indovino — sapeva che Zeus, perennemente innamorato di Hera, veniva a sedersi sulla rupe e 
trovava tregua alla sua passione. 

34 Storia della tradizione e critica del testo, Firenze 1952" (= 1974), 415. 

- 331 -



Naturalmente è per motivi del tutto indipendenti che nell’epigramma di Ausonio è 
proprio Venere a suggerire il rimedio; ma certo il testo di z si colloca in questa tradizione, 
che fa del salto dalla Roccia Bianca non un mezzo di suicidio, bensì un’estrema terapia al 

mal d’amore®”. Lo dimostra la netta differenza formale delle due frasi, e la loro autonomia 

sintattica marcata dalla disgiuntiva, nonché il fatto che solo la prima risulta logicamente con- 
nessa con la precedente battuta dialogica con cui forma il distico (‘Suasi quod potui: alios 
modo consule.’ ‘dic quos.’ | ‘Phaedra et Elissa tibi dent laqueum aut gladium), 
mentre la seconda, rinviata all’esametro successivo (praecipitem pelago uel Leucados elige 
rupem’), ne è staccata sotto ogni punto di vista, confermando che non si tratta di una ripeti- 
zione con uariatio, ma di un’alternativa al primo suggerimento: «Togliti la vita — è il respon- 

so della dea — oppure scegli di tentare il salto di Leucade», ché «questo è il consiglio che si 
dà agli amanti disperati». Nella redazione V l’anafora di quod e la sillessi dei verbi conferi- 
scono alla risposta una gradevole concinnitas e una maggiore coesione interna, cui collabora 
l’allitterazione unificante di f-: ‘quod sibi suaserunt, PHaedra et Elissa dabunt, | quod 
Canace PHyllisque et Fastidita PHaoni’, ma in questa levigatezza si smarrisce la diversa 

valenza del gesto di Saffo rispetto a quello delle altre eroine, alle quali viene genericamente 

accomunata da una medesima scelta suicida. Benché il primo verso mostri chiari segni di 

interpolazione, la redazione di z si presenta, nonché più espressionistica (basti notare 
l’impianto fonico del verso PraeciPitem PeLago ueL Leucados eLige ruPem), anche più 
docta e in ogni caso — non esiterei ad aggiungere — verosimilmente genuina. 

La tesi delle varianti d’autore non è dunque indebolita dal riconoscimento, talora nello 
stesso contesto e a brevissima distanza, di lezioni spurie, se nel contempo è possibile dimo- 
strare il netto divario di qualità stilistica e — eventualmente — di finalità che distingue le une 
dalle altre, provando non solo la perfetta pertinenza delle varianti ritenute originali all’interno 

dei rispettivi contesti, ma anche la loro piena rispondenza alla prassi compositiva e più in 
generale alla cultura letteraria dell’autore. 

A tale proposito, fra le varianti del Technopaegnion si impone all’attenzione quella che 
coinvolge i due successivi componimenti De historiis (9.22 ss.) e De uere primo (10): 

1 (V) C (D2z) 

9 DE HISTORIIS 9 DE HISTORIIS 

.......... # pellax (Phrix. 
Barbarus est Lydus, pellax Geta, femineus Phrix.  Barbarus est Lydus, ferus D seruus z Geta, femineus 
Fallaces Ligures, nullo situs in pretio Car. Audaces Lycii, nullo tamen in pretio Car. (om. z) 
Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser. Vellera depecti<t> nemoralia uestifluus Ser. (om. 2) 

17 Res Asiae quantas fato dedit immeritas fraus! 

Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx. 25 Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx, 
Nota Caledoniis nuribus, muliebre decus, Strix.  nota ef paruorum cunis, muliebre secus, Strix. 

10 DE VERE PRIMO 10 DE VERE 
Annus ab exortu cum floriparum reserat uer, Annus ab exortu cum floriparum reserat uer, 
cuncta uigent: nemus omne uiret, nitet auricomum cuncta uigent: nemus omne uiret, nitet auricomum 

{rus {rus 

35 Su di essa vd. L. Barchner, Leukas, Leukadia, RE XII,2 (1925), in part. 2236; K.-H. Tomberg, Die 

Kaine Historia des Ptolemaios Chennos, Eine literarhistorische und quellenkritische Untersuchung, 

diss. Bonn. 1967, 147 ss., e con particolare riferimento alla leggenda di Saffo, H. Dorrie, P. Ovidius 

Naso, Der Brief der Sappho an Phaon, Mùnchen 1975, 33-49, G. Nagy, Phaethon, Sappho's Phaon 

and the White Rock of Leukas, HSPh 77, 1973, 137-77, poi in Greek Mythology and Poetics, Ithaca- 
London 1990, 223-62. 

- 332 - 



H fausura [stirps. 

et fusura umbras radicitus exigitur stirps. et passura D passura z umbras radicitus exigitur 

Non denso ad terram lapsu glomerata fluit nix. Non denso ad terram lapsu glomnerata fluit nix. 

Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus. 5 Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus. 

lam pelago uolitat mercator uestifluus Ser. 

Presente in V all’interno del De historiis, a conclusione di una breve rassegna etnografi- 

ca (9.22-24), nella versione uellera depectit nemoralia uestifluus Ser, l’esametro di cui ci 

occupiamo compare in G sotto la forma iam pelago uolitat mercator uestifluus Ser, perfetta- 
mente idonea alla diversa collocazione a suggello del componimento 10 De (primo) uere. Se 
le cose stessero semplicemente così, avremmo una variante analoga a quella di rechn. 13.3 
Ennius ut memorat, repleat te ‘laetificum gau' (V), che in C compare dopo v. 19, cioè alla 
fine di una serie di citazioni enniane, nella forma et quod nonnumquam praesumit laetificum 
gau. La situazione è complicata dal fatto che D riporta il verso anche nel De historiis, 
nella stessa posizione (dopo 9.23, che mostra cospicue varianti) e nella stessa forma (uellera 

depectit etc.) di V, mentre l’altro ramo di £, cioè il gruppo dei codici z, passa direttamente 
da 9.22 a 9.25, e quindi non reca neppure il v. 23; l’indebita presenza in Dz del v. 17 prima 
di v. 25 mostra che in tutta questa tradizione il passo è complessivamente disturbato. 

Per lasciare aperta la possibilità della variante d’autore bisogna ovviamente immaginare 

che in C, cioè nell’archetipo di Dz, l’esametro in questione comparisse soltanto alla fine del 
De uere e nella forma iam pelago etc., e che poi il ramo rappresentato da D acquisisse 
autonomamente uellera depectit etc. per contaminazione con la tradizione x; un’eventualità, 

quest’ultima, tutt’altro che remota, e resa anzi alquanto probabile dai non pochi casi in cui il 

Cantabrigiensis reca i segni di una saltuaria collazione con il testo dell’altra famiglia: si 
vedano qui in alto le varianti di V pellax e fusura che D registra supra lineam in alternativa 
rispettivamente a 9.22 ferus e 10.3 passura, sì veda techn. 7.3 tum louis et Consì germanus, 
Tartareus Dis, dove D (consi°"®) recepisce la banalizzazione consors di V; si veda 

soprattutto — e questo quarto esempio potrebbe offrire un modello di quanto andiamo 
ipotizzando — il penultimo verso dell’Oratio o Precatio matutina (ephem. 3.84), che D 
riporta dapprima nella stessa forma di z e subito dopo secondo la lezione di V°6; 

aeterno cum patre manens, in saecula regnans, 
consona quem celebrat modulato carmine plebes, 

consona querm celebrant modulati carmina Dauid 
et responsuris ferit aera uocibus amen. 

Immaginando invece che già in £ i due versi sul uestifluus Ser fossero compresenti nella 
stessa dislocazione che si rileva in D, si dovrebbe perciò stesso ammettere l’interpolazione 
del secondo (iam pelago etc.) alla fine del De uere, essendo fuori discussione sia la possibili- 
tà di attribuire ad Ausonio la ripetizione dello stesso monosillabo e addirittura della stessa 
clausola a così breve distanza, sia quella di due redazioni alternative di 9.23, di cui una finita 

per qualche ragione dopo 10.5. È appunto in rifiuto di queste due ipotesi, entrambe immeto- 
diche e fantasiose, che Nardo°? propendeva per la tesi interpolatoria già sostenuta da Schenk! 
e più energicamente da Jachmann, del quale riportiamo per esteso il ragionamento: 

36 «Forse qualcosa di simile è avvenuto nello stesso titolo dell’Oratio, che suona semplicemente Oratio 

in V, Precatio matutina ad omnipotentem deum in Z e Oratio matutina Ausonii ad deum omnipoten- 
tem in C {= D]: titolo, quest’ultimo, che pare originato da una contaminazione fra Z e V» (Nardo, 

Varianti, 253, cui si rinvia per la discussione delle varianti dell’Oratio). 

37 vVd. infra, pp. 352 s. 

- 333 -



Hl nostro recensore [scil. di G] trovava così difficile il v. 24 vellera depectit nemoralia vestifluus 
Ser da non sapere che farsene, soprattutto in questa collocazione. Per tali evenienze egli possede- 
va, come molti della sua risma, un metodo ben collaudato: la semplice, recisa eliminazione. ... 

Col nostro v. 24 però ha proceduto diversamente, rimuovendolo dalla sua sede originaria — la 
sola adeguata — e rielaborandone la prima parte, a lui incomprensibile, cosicché il verso ricevette 
questo assetto: iam pelago volitat mercator vestifluus Ser. Ovviamente il nostro rifacitore non ha 
creato il nuovo emistichio con le sue sole risorse, ma dev’essersi appoggiato a Virgilio, Aen. III 
24 linquimus Ortygiae portus pelagoque uolamus e forse ad Ausonio, v. 13 quid fluitat pelago 
del Per interrogati et responsi. [techn. 11]. E quale luogo era destinato a questo verso 
bastardo? Esso doveva essere aggiunto in coda alla successiva poesia De uere primo, e qui 
figura pertanto in Z ... Che questo sesto verso, col suo etnico conclusivo, non appartenga a detta 
sede, risulta chiaro già da tale ragione esterna; quanto a] contenuto, è con viva sorpresa che si fa 

la conoscenza del vestifluus Ser nei panni di un audace navigatore.3 

Espressa con l’autorevole perentorietà che contraddistingue tutto il saggio di Jachmann, la 
diagnosi è però inficiata da una intrinseca inverosimiglianza, attribuendo al presunto interpo- 
latore la facoltà di ricordare e utilizzare una clausola virgiliana, ma non di comprendere il 
senso di un esametro, uellera depectit nemoralia uestifluus Ser, che è la contaminazione di 

Auien. orb. terr. 936 uellera per siluas Seres nemoralia carpunt con un passo dello 
stesso Virgilio, georg. 2.120 s. quid [tibi referam] nemora Aethiopum molli canentia 
lana, / uelleraque ut foliis depectant tenuia Seres? — un passo, si badi bene, 

talmente fecondo di imitazioni, da costituire un vero e proprio archetipo della rappre- 
sentazione poetica dei Seri e dei loro rinomatissimi tessuti?®. Accantonata dunque la tesi 
della difficoltà contenutistica, un movente assai più credibile per il presunto interpolatore di 

C sarebbe, come indicava Nardo, la volontà di integrare nel De uere primo il motivo 
dell’elemento marino, generalmente previsto dalla topica dell’ekphrasis primaverile. Già la 
squisitezza di una tale finalità, assieme all’ineccepibile realizzazione formale, inserirebbero 
di diritto il nostro verso tra le varianti di 6 che lo studioso giudicava non autentiche, ma «per 
la loro correttezza metrica e il non volgare bagaglio culturale che presuppongono trascen- 
dono di gran lunga le capacità di copisti medievali e devono perciò essere considerate 

interpolazioni antiche, risalenti a un’epoca assai vicina a quella della diffusione degli opus- 
cula ausoniani e sorte in ambienti culturalmente qualificati»9, In realtà, questo accorto 

rimaneggiatore tardoantico, tanto diverso dallo sprovveduto interpolatore reclamato da 

Jachmann, finisce per risultare così vicino ad Ausonio per epoca e per qualità letteraria e 

culturale, che c’è da chiedersi cosa lo distingua da esso. Perché se è vero che nell’ambito 

della descriptio ueris l’immagine della calma equorea è spesso associata alla fine del mare 

38 Jachmann, 497. 

39 Cfr. Sen. Thy. 379 Seres uellere nobiles, Petr. sat. 119.10 hinc Numidae accierant, illinc noua uellera 

Seres, Sil. 6.4 Seres lanigeris repetebant uellera lucis, 14.664 munera Rubri / praeterea Ponti de- 
pexaque uellera ramis, Paul. Nol. carm. 25.51 non cupiat lapidum pretium neque uellera Serum, 
Claud. carm. 1.180 stamine, quod molli tondent de stipite Seres / frondea lanigerae carpentes uelle- 
ra siluae, 7.211 uobis rubra dabunt pretiosas aequora conchas, / Indus ebur, ramos Panchaia, uelle- 
ra Seres, 18.226 te foliis Arabes ditent, te uellere Seres, {Prosp.] carm. de prou. 143 s. queis ostro 

contempto, uellere Serum, / eximius decor est tergis horrere ferarum, Flor. AL 376.12 R? uellera 

quo!t Seres tingunt uariata colore, Sidon. carm. 5.43 fert Indus ebur, Chaldaeus amomum, / Assyrius 
gemmas, Ser uellera, tura Sabaeus, Auit. carm. 6.40 mollia uel tactu quae mittunt uellera Seres, 

Ennod. carm. 2.56.8 uellera ceu Serum murice tincta feras, dict. 12.3 ebria uestito plus lucent uelle- 
ra Sere, Boeth. cons. 2.5.8 nec lucida uellera Serum / Tyrio miscere ueneno;, FPL incert. 67 BI ignoti 
facie, sed notì uellere Seres, AL 21.104 R.° uiduatos... / ture Arabas, Persen gemmis et uellere Seres. 

40 Vd. infra, p. 355. 

- 334 - 



clausum e perciò alla ripresa della navigazione*!, il verso iam pelago uolitat mercator 
uestifluus Ser attiva un dettaglio tutt’altro che consueto alla tradizione poetica latina (lo 

troviamo appena accennato in Hor. carm. 3.7.1 ss. Quid fles, Asterie, quem tibi candidi / 

primo restituent uere Fauonii / Thyna merce beatum... Gygen?), e assai familiare invece a 

quella epigrammatica greca, che troviamo condensata all’inizio del decimo libro dell’Anto- 

logia Palatina in una serie di esempi da Leonida di Taranto (HE LXXXV = AP 10.1: trad. 

F. M. Pontani): 

Di navigare è tempo: la garrula rondine è giunta, 

Zefiro torna e il bel tempo rimena. 

Mettono fiore i prati, s’è fatto silenzio nel mare 
che di flutti e folate ribolliva. 

Salpa le àncore, sciogli da terra le gomnene, avanti, 

con le vele spiegate, marinaro! 

Questo è l’ordine mio, di Priapo signore dei porti: 
uomo, a tutti i commerci [nàcav èn' ènnopinv] fa' viaggio! 

agli epigoni di epoca romana e bizantina, Marco Argentario (GPh XXVIII = AP 10.4.1-2): 

Stanno alla fonda le navi. Le gomene lunghe disciogli, 
spiega, mercante [Enxrope], le tue vele e va’!, 

Tiillo (FGE III = AP 10.5), Satiro (FGE I = AP 10.6), Paolo Silenziario (4P 10.15). E se la 
non ovvia cultura poetica presupposta dal verso di G rientra perciò agevolmente nella 
fisionomia di quell’assiduo ‘traduttore’ di epigrammi greci che è Ausonio‘2, d’altro canto 
anche la scelta lessicale rappresentata da iam pelago uolitat sembra deporre per una 
competenza letteraria qualificata, giacché la iunctura non è solo frutto della commistione di 
un modulo ausoniano (fechn. 11.13 quid fluitat pelago) con lo spunto di Verg. Aen. 3.24 
pelagoque uolamus, ma si rifà a una precisa accezione marinaresca di uolito che troviamo 
ad es. in Fur.Ant. carm. frg. v. 4 sicut fulca leuis uolitat super aequora classis, Catull. 64.9 
(la nave Argo) leui... uolitantem flamine currum; Hor. carm. 4.5.19 pacatum uolitant per 
mare nautae, etc. 

Insomma, quanto a fattura e ad armonia col contesto, il verso tràdito da C può essere 

benissimo di Ausonio, ché la sola macula a offuscarne il nitore sarebbe tutt’al più l’identità 
etnica del mercator, la cui precisazione sembra irrilevante all’interno della descrizione pri- 

41 Sull’argomento mi permetto di rinviare al mio L’ode 1,4 di Orazio tra modelli e struttura, Napoli 

1997, 61 ss. 

42 Su questo ben noto aspetto della poesia ausoniana, oltre all’imprescindibile F. Benedetti, La tecnica 
del ‘vertere’ negli epigrammi di Ausonio, Firenze 1980, vd. almeno le dense pagine di M. Lossau, 
Ausonius und litterae Graecae, Maia n.s. 41, 1989, 125-42. La stessa fonte d’ispirazione si può forse 

scorgere dietro l’idea del Grammaticomastix, con cui il poeta chiude il Technopaegnion immaginando 
di rintuzzare la pignoleria di un grammaticus ostile con una raffica di quesiti su rari e astrusi monosil- 
labi della lingua e della letteratura latina. Questo componimento, se da una parte rientra nel diffusis- 
simo fopos della satira contro i grammatici, dall’altra si ricongiunge a uno specifico e prezioso filone 
dell’epigrammatica greca che ridicolizza il gusto pedantesco per certe viete forme monosillabiche: vd. 
nella fattispecie Filippo di Tessalonica (GPh IX = AP 11.321), Lucillio (4P 11.142), e prima ancora 
Erodico (HE 1] ap. Athen. 5.222a): «Fuggite, seguaci di Aristarco, sull’ampia distesa del mare, / via 

dall’Ellade, più codardi dell’agile cerbiatto, / che negli angoli ronzate monosillabi e avete in cuore / e 
adiv e adiiv e iv e viv ! / Questo a voi, razza molesta! Ad Erodico / resti per sempre l'Ellade, e 

Babilonia figlia degli deb». 

- 335 -



maverile, e andrà però imputata all’arta, inamoena lex del monosillabo finale. Dei restanti 
argomenti della critica interpolatoria, l’uno — il fatto che il uestifluus Ser sembri meglio col- 
locato nella piccola sezione etnografica del componimento 9 che alla fine del De uere primo 
— è evidentemente ribaltabile: proprio la stessa considerazione potrebbe aver spinto il poeta a 
modificare la prima stesura del verso, facendo migrare il cinese dalle vesti ondeggianti fra gli 

altri popoli del De historiis, con una predicazione più adatta al nuovo contesto. L’altro, 
espresso già da Schenkl («primum enim quis quaeso umquam audivit de Serum navigationi- 
bus?... deinde id, quod proprium ac peculiare est Serum, desideratur in hoc versu, comme- 
moratur in scriptura Vossiani»!3), addirittura immetodico, perché in violazione del principio 
della lectio difficilior, e comunque inapplicabile a un testo come il Technopaegnion, che 
conta, oltre a imprecisioni e a veri e propri errori, anche nozioni altrimenti inattestate 0 

attestate in modo assai diverso nel resto della tradizione antica. Non che tanti editori e 
studiosi di Ausonio, da Schenkl a Jachmann a Green, abbiano puntualmente trascurato i più 
ovvi criteri filologici: semplicemente, essi partivano da una preconcetta svalutazione di C, 
subordinando ogni altra considerazione all’autorità testimoniale del Vossiano 111. Lo 
dimostra l’esempio di techn. 9.26 in cui, contrariamente al metodo adottato per il nostro 
passo, è stata giudicata genuina la lezione di V Nota Caledoniis nuribus, muliebre 
decus, Strix, con la sua inusitata localizzazione scozzese delle strigi (e malgrado l’incongruo 
decus, chiaramente scaturito dalla difficoltà di intendere secus), a scapito della «Triviali- 
sierung» di C Nota et paruorum cunis, muliebre secus, Strix. Naturalmente qui si è 
avuto buon gioco a argomentare che il copista di 6, disorientato dalle Caledoniae nurus, ha 
modificato il verso in funzione della più diffusa immagine delle striges, che poteva trovare in 
Qu. fast. 6.135 ss. nocte uolant [scil. striges] puerosque petunt nutricis egentes / et 
uitiant cunis corpora rapta suis e in numerose altre fonti; ma nel caso di cui ci stiamo 
occupando è improbabile che la comunissima nozione uellera depectit nemoralia uestifluus 
Ser venisse modificata nel verso di G tam pelago uolitat mercator uestifluus Ser, piuttosto 
eccentrico rispetto alle normali concezioni etnografiche, secondo le quali Seres mites quidem, 
sed et ipsi feris similes coetum reliquorum mortalium fugiunt, commercia exspectant (Plin. 
nat. 6.55, cf. Amm. 23.68)45. 

Già solo per questo difficilis, la lezione di € non ha bisogno che in sua difesa ci si acca- 
nisca poi a spremere dalle fonti antiche le rade notizie sulle rotte marittime dall’Estremo 
Oriente verso Occidente‘. A riscattarla dalla taccia di goffa interpolazione provvede, più 
che la sua possibile giustificazione in un quadro di cultura geografica tardoantica, il suo 
armonioso inserimento nel contesto del De primo uere, che è spia di un gusto poetico 

43 Schenkl, LVI. 

44 Tra i primi, in techn. 6.11 s. la notizia relativa all’assenza di notte nella regione degli Etiopi e in 7.12 
la confusione dei due diversi venti africani Leucotonos e Libs, tra le ultime, l’origine dell’aconito dal 

sangue di Prometeo in 9.10 s. (vd. supra, pp. 325 s.) e la lenta morte di Filopernene, in contraddizione 
col racconto di Livio e di Plutarco, in 9.15: per tutti questi dettagli vd. il commento di Di Giovine ad IL 

45 Cf. A. Hermann, Ckina, RAC Il, Stuttgart 1954, 1078-100, passim; J. Ferguson, China and Rome, 
ANRW II 9.2, Berlin-New York 1978, in part. 582-85; L. Cracco Ruggini, Conoscenze e utopie: i 

pPopoli dell'Africa e dell'Oriente, in AA.VV., Storia di Roma, IIl, L'età tardoantica, 1. Crisi e tra- 

sformazioni, Torino 1993, in part. 469-80. 

46 Su queste ultime vd. J. Innes Miller, The Spice Trade of the Roman Empire, 29 B.C. to A.D. 641, 
Oxford 1969, 119 ss. e 242 ss.; Ferguson, 585 ss.; L. Boulnois, La route de la soie, Genève 1992, 

55 ss.; J.-P. Callu, 1 commerci oltre i confini dell’Impero, in AA.VV., Storia di Roma, II, 1., in part. 
S11 ss. 

- 336 - 



tutt’altro che mediocre. Non mi riferisco alla simmetrica corrispondenza delle clausole mo- 

nosillabiche nella redazione C, che può essere fatto casuale, comunque più suggestivo che 

probante: 

quanto piuttosto all’orchestrazione dei motivi all’interno della descrizione primaverile, con- 
dotta secondo i dettami del più diffuso cliché, e però sottratta all’ovvietà con la ricercatezza 

un po’ barocca dell’aggettivazione (floriparum di v. 1 è hapax assoluto, auricomum di v. 2 
applica a rus l’epiteto coniato da Verg. Aen..6.141 per il prodigioso ramo d’oro) e con 
l’inusitato paragone di v. 5. Già il probabile modello, Columella 10.261 ss., nel descrivere le 
rose novelle che mescolano il loro profumo a quello dell’incenso, implicitamente uguagliava 
la fragranza dei fiori primaverili a quella dei pregiati aromi mediorientali: 

iam uer purpureum, iam uersicoloribus anni 
fetibus alma parens pingi sua tempora gaudet. 
Tam Phrygiae loti gemmantia lumina promunt, 
et coniuentis oculos uiolaria soluunt; 
oscitat et leo, e ingertuo confusa rubore 

uirgineas adaperta genas rosa praebet honores 
caelitibus templisque Sabaeum miscet odorem. 

Ausonio perfeziona il suggerimento in una vera e propria similitudine, florum spirat odor, 
Libani ceu montis honor tus4“, grazie alla quale il lettore è improvvisamente 
trasportato lontano dal tradizionale quadro primaverile, in un paesaggio dalle insolite coordi- 
nate geografiche e pervaso di profumi esotici; e a questo ampliamento dell’orizzonte 
fantastico tiene dietro, nel verso seguente della redazione C, quella lontana visione di mari 

orientali e di mercanti cinesi ritti sulla tolda delle navi con le seriche vesti fluttuanti al vento. 
Perché Ausonio, tornando successivamente sul proprio opusculum, avrebbe rinunciato a 

un esametro di bella fattura e dotato di una pregevole nota immaginosa, per appiattirsi sulla 
trita nozione uellera depectit nemoralia uestifluus Ser della redazione x? A questo 
interrogativo, che i sostenitori della rielaborazione d’autore dovranno inevitabilmente porsi, 
si potrebbe rispondere che nella seconda stesura prevalse l’intento di imprimere a certe parti 
del poemetto un più rigoroso ordinamento tematico, mandando il uestifluus Ser a raggiungere 
gli altri popoli elencati alla fine del De historiis al prezzo di una caratterizzazione più 
anodina e generica. Non sarebbe del resto l’unico caso in cui la più forbita o elaborata 
redazione di x avrebbe comportato il sacrificio di qualche altra qualità presente nel testo di 6. 
Ad esempio, rispetto alla redazione z (techn. 1), la prima prefazione in prosa riceve in x una 
forma insieme più succinta e sostenuta (techn. 2); nella revisione si perde però molto 
dell’originaria chiarezza, al punto che gli studiosi precedenti il Di Giovine non hanno 
compreso che la frase sed cohaerent ita, ut circuli catenarum separati si riferisce alla 
struttura del primo componimento poetico (techn. 3) e non, genericamente, di tutto il 

47 Che a sua volta sarà forse capace di ispirare al Foscolo il traslato di Sepolcri 172 «e le convalli / 
popolate di case e d’oliveti / mille di fiori al ciel mandano incensi»: vd. D. Nardo, Modelli e messaggi, 
Studi sull’imitazione classica, Bologna 1984, 113. 

- 337 -



Technopaegnion, e che i due testi, in quanto esprimono sostanzialmente lo stesso contenuto, 
sono alternativi fra di loro, sono cioè due diverse stesure della stessa epistola introduttiva ai 

soli Versus monosyllabis coepti et finiti (techn. 3). Il tono formale richiesto dalla dedica 
Pacato proconsuli impone a questa seconda redazione di sacrificare ai modi astratti e 
allusivi dell’epistolografia ‘alta’ la più prosaica precisione tecnica della prima redazione. 

In sostanza, l’unica pregiudiziale contro la genuinità dell’esametro di C rimane la pre- 
senza nella medesima famiglia di manoscritti — in realtà nel solo Cantabrigiensis — del verso 
techn. 9.24 Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser: se si avesse la prova che quest’ultimo 
era inizialmente anche in z, e pertanto nell’archetipo C, la variante lam pelago uolitat 
mercator uestifluus Ser, benché prodotta da una penna raffinata, attenta all’effetto d’insieme 
€ in ogni caso ancora tardoantica, andrebbe iscritta nel novero delle interpolazioni. Ma D, 
come abbiamo visto, è un codice che mostra ampi segni di collazione con il ramo x, e può 

aver ricavato da qui il v. 24 del de historiis originariamente assente nel suo archetipo, sicché 
per il momento la questione dovrà restare aperta. In queste condizioni, il posto del verso di C 
è quello giustamente assegnatogli da Di Giovine, fra le varianti «speciali» che hanno buone 
chances di risalire a una prima redazione autentica del Technopaegnion. 

Particolarmente spinoso rimane il problema sollevato dal passo del Grammaticomastix 
(techn. 13.5 ss.) dedicato ai monosillabi di Catalepton (epigr.) 2.4, cioè dell’Oscuro verso 
scazonte che i manoscritti virgiliani e la tradizione indiretta, rappresentata da Quintiliano, 
tramandano più o meno concordemente nella forma t(h)au Gallicum min et sp<h>in [uel 
psin] e(t) male illi sit [uel illisit]*®8. Mi dilungo un poco sulla questione perché dopo la 
comparsa del lavoro di Di Giovine si è aggiunto al dibattito il citato studio di P. Langiois, 
che va a rafforzare con nuovi argomenti le file degli interpolazionisti. 

La tradizione di Ausonio mostra la seguente discrepanza tra il testo di V (dove un errore 

di trascrizione ha indebitamente anticipato i vv. 8-9, che nulla hanno a che fare col componi- 

mento di Virgilio), e quello di C, che appare integro nel solo Cantabrigiensis: 

v & (D2) 
S dic quid significent Catalepta Maronis: in his 5 scire uelim Catalepta legens quid significet tau 
6 Celtarum posuit, sequitur non lucidius tau. [al 7 et quod germano mixtum male letiferum min (om. 2) 
8 imperium, litem, uenerem, cur una motat res? 8 imperium, litem, uenerem cur una nofel res, 

9 estne peregrini uox nominis an Lati sil? 9 sitne peregrini Uox nominis an Latii sil. 
7 et quod germano mixtum male letiferum min 

Ora, mentre i sostenitori della variante d’autore hanno sempre ripetuto come un’irrefutabile 
ovvietà la spiegazione di Pasquali («noi non leggiamo più in Virgilio al; Ausonio, quando ri- 
prese in mano il suo componimento, deve essersi imbattuto in un esemplare che scriveva al 
Gallicum tau min psin et male illi sit, e ha mutato egli stesso la sua poesia. Egli stesso; non 
lo poteva fare nessun altro, chè questa con quel metro e con quelle parole è un’acrobazia»*®), 

il fatto stesso che la lezione di V faccia riferimento a un testo del Cartalepton ignoto sia alla 
tradizione virgiliana che a Quintiliano ha fornito alla tesi interpolazionistica due diversi ar- 
gomenti per escludere la variante d’autore. Îl più semplice è quello adombrato da Green, che 
come tutti gli editori precedenti accoglie incondizionatamente il testo di V, insinuando che la 
redazione abbreviata di C «was intended to meet the objection that al is not found in Catalep- 

48 Semplifico così, per comodità, una paradosi alquanto più complessa ma che qui non mette conto 
prendere in esame, per la quale rinvio agli apparati delle principali edizioni critiche. 

49 Pasquali, 414. 

- 338 -



ton 2»°, Più articolata e complessa, la recente proposta di Langlois assume invece che, se la 
redazione G è una «compressione» del testo di V, neppure quest’ultima tradizione è aliena da 

corruttele, non solo per l’erronea dislocazione dei versi, ma soprattutto per la serie di mo- 
nosillabi ... al, / ... tau, / ... min, che non corrisponde a quella dell’ipotesto virgiliano. Lo 
studioso propone quindi di emendare, sulla scorta del Catalepton: 

Dic quid significent Catalepta Maronis: in his fau 
Celtarum posuit, sequitur non lucidius min 
et, quod germano mixtum male letiferum, <sphin> 

e supporta l’intervento con una «explication... simplement paléographique»”!: 

les copistes qui, comme les éditeurs modernes, séparaient du reste du vers les monosyllabes pour 
les placer en fin de ligne, ne les copiaient pas forcément en méme temps que le vers, ils 
pouvaient méme les écrire en remontant du dernier au premier vers. Dan ce cas, un copiste a pu 
sauter de sphin au presque méme min (Graecum est, non legitur) et se retrouver deux vers plus 
haut avec un trou qu’il bouche vaille que vaille, à moins que ce al ne soit un signe quelconque, 

Ipotesi insidiosa perché, una volta stabilito che Ausonio leggeva un Catalepton identico al 
nostro con gli stessi tre monosillabi tau, min e sphin, non solo viene automaticamente liqui- 
data l’esistenza di una variante d’autore, ma anche la diagnosi che fa di 6 una redazione 
raccorciata e interpolata del testo di V non ha quasi più bisogno di dimostrazione: anzi, 
sebbene lo studioso non si spinga fino a questo punto, vi sarebbero gli estremi per inferire 
che essa deriva dalla tradizione di V (cioè, se non proprio da V, da un suo antigrafo già 
viziato dal suddetto errore), che è appunto uno dei principali assunti della tesi interpola- 
zionistica. Naturalmente la spiegazione di Langlois non è esente da inverosimiglianza — 
soprattutto là dove immagina il copista costretto a ricorrere alla zeppa per eliminare gli 
effetti di un salto di riga, quando rimettere le cose a posto avrebbe richiesto solo due 
modestissime rasure —, ma ha il pregio di attirare l’attenzione su una lezione di V data 

altrimenti per pacifica. Chi, pur ammettendo che «inepta uox al a Vergilio non adhibita esb), 
non è disposto a credere a un mero errore nel testo ausoniano, deve assumersi l’onere di 
spiegare almeno in via ipotetica da dove il Cartalepton noto ad Ausonio abbia potuto recepire 

il curioso monosillabo”2. 
Il fuicro della dimostrazione di Langlois è che «ce n’est pas al qui est gaulois, c’est 

tau»53, Secondo la spiegazione inaugurata da Buecheler, all’atticizzante Tito Annio Cimbro, 
al retore Corinthiorum amator uerborum e tyrannus Atticae febris, Virgilio avrebbe attri- 
buito — imperdonabile tratto di peregrinitas | — «la prononciation du t comme les Gaulois», 

50 Green, 595. 

31 Langlois, 151. 

32 A differenza di Green, Di Giovine, 235 ad L, si dichiara giustamente scettico verso la spiegazione, 

peraltro ingegnosa, di R. E. H. Westendorp Boerma, P. Vergili Maronis libellus qui inscribitur Cata- 
lepton, I, Assen 1949, 22: «scholasticus quidam tau Gallicum legens in margine adscripsit: Celticum, 

unde varia lectio exstitit al. (i.e. alìî) Celticum. Cum a correctore insequenti et haec lectio perperam in 

versuim recepta est, Ausonius in exemplari Vergilii suo invenit: al Celticum, tau, min... Cui hoc proba- 
ri non potest, fortasse in adverbio male originem vocabuli al reperieb). 

53 Langlois, 151. 

- 339 -



vale a dire la tipica affricata gallica che nelle iscrizioni appare notata come ©@ o D54. Ma, 
quand’anche cogliesse nel segno, questa spiegazione moderna non garantisce che l’espressio- 
ne fau Gallicum fosse altrettanto perspicua ai lettori tardoantichi, i quali forse nemmeno vi 
ravvisavano più un sintagma, bensi due parole in asindeto: tau, Gallicum. Sta di fatto che 
mentre di un fau gallico non c’è traccia nella documentazione antica, e l’aquitano Auso- 

nio (comunque si voglia leggere il testo di V) lo considera evidentemente oscu- 

ro’5, un (W)al(um/-us) Gallicum/-us come nome della pianta officinale chiamata in greco 
cbuduTOY si ricava, sia pur fra numerose varianti ortografiche, dalle frequenti menzioni che 
ne fanno i trattati medici: Plin. nat. 26.42 halus autem, quam Galli sic uocant, Veneti 
cotoneam; ps. Apul. herb. 59.19 ss. a Graecis dicitur sinfitum, alii confirma, alii conferua, 
alii pecte, alii alum Gallicum, Marcell. med. 10.68 radicem symphyti, quod hal Gal- 
licu m dicitur, 17.21 symphyti radix, quam quidam inulam rusticam, quidam al Galli- 
cum uocant (= Scribon. Larg. 83); 31.29 symphyti radix, quae herba Gallice halus 
dicitur, etc.®6 Ora, a prescindere da eventuali commenti, di cui a noi non resta traccia, del 
rètore schernito in Catalepton 2 i lettori di Virgilio sapevano almeno ciò che ne dice 
Quintiliano, inst. 8.3.28: Cimber hic fuit a quo fratrem necatum hoc Ciceronis dicto 
notatum est: ‘Germanum Cimber occidit' (Cic. Phil. 11.14); era perciò inevitabile che nella 
pointe dell’epigramma, ista omnia, ista uerba miscuit fratri (v. 5, facilmente confronta- 
bile con espressioni come georg. 3.282 s. malae legere nouercae / miscueruntque herbas et 
non innoxia uerba), dietro l’irrisione dell’astruso stile verbale di Cimbro cogliessero - come 

peraltro gran parte dei moderni — una ben più grave accusa di veneficio. È azzardato pensare 
che nel v.4 tau Gallicum min et sphin et male illi sit, affollato di incomprensibili 
monosillabi, ma evidentemente allusivo a una tossica miscela, l’esegesi antica avesse tentato 

di dar senso almeno all’aggettivo Gallicum, introducendo per emendatio il nome dell’erba 
medicinale: al Gallicum, tau, min...? In tal modo l’oscuro omicidio compiuto da Tito Annio 
Cimbro poteva assumere i più chiari contorni di un decotto ingannevolmente propinato al 
fratello, in cui il salutare symphyton (in Ausonio: in his al / Celtarum posuit) faceva da 
eccipiente del misterioso (non lucidius) tau e di una terza, venefica sostanza: et, quod 

34 II semplice suggerimento di F. Buecheler, Catalepton, RhM 38, 1883, 508 = Kleine Schriften, I, 
Stuttgart 1930 (Osnabrick 1965), 501: «tau gallicum adhuc ignoratur quid valeat, sit necne sit illud 4 
quod proprium habent inscriptiones gallicae», è pienamente sviluppato da T. Frank, Tau Gallicum, 
Vergil, Catalepton II, 4, AJPh 56, 1935, 254-56; cf. Westendorp Boerma, 1, 35 s. e 39 (tralascio qui 

esegesi di altro tipo, per cui vd. ad esempio A. Salvatore, Appendix Vergiliana. Epigrammata et Pria- 
pea. Testo e interpretazione, Napoli s.d. {ma 1963] 15 ss.). Sul fonema gallico vd. per tutti P.-Y. 
Lambert, La langue gauloise, Description linguistique, commentaire d'inscriptions choisies, Paris 
1995?, 44: «cette affriquée résulte d’un groupe dentale + sifflante. Ex. *ad-sedillo-, gen. a@@edilli 
Cham., ou sifflante + dentale, comme dans le nom de la déesse Dirona “déesse des étoiles”, sur le 

thèeme ind. eur. *ster-. L’affriquée As/ a évoluée bientòt vers /ss/, comme le montrent les variations 

graphiques: MeBO140oc MeBBilus Medsillus ! Messillus, CarabBounios | Carassounius, Carassonius 
ete.». 

55 Green, 595, suggerisce che «the word Gallicum may have been absent from his text of the Catalepta», 
ma l’ipotesi è contraddetta dall’aggettivo Celtarum della redazione di V. 

36 Si tratta della Consolida maggiore (Symphytum officinale L.), dagli effetti astringenti, che gli autori 
raccomandano come rimedio contro emorragie, disturbi gastrici e renali, lesioni interne ecc.: identifica- 
zione ed elenco delle occorrenze in J. André, Les noms de plantes dans la Rome antique, Paris 1985, 
s.vv. alum e arum Gallicum (la grafia dissimilata, anche nella forma argallicum, prevale nei trattati di 

veterinaria); cfr. ThIL 1 1792 e VI 2520 rispettivamente s.vv. alum e [h]alus, F. Granucci, Appunti di 
lessicologia gallica, Ausonio e il Grammaticomastix, Romanobarbarica 9, 1986-87, 140 ss. 

- 340 -



germano mixtum male, letiferum min”?. A fronte della lezione di C, ligia al testo tradizionale 
del Catalepton, il nuovo monosillabo citato nella redazione di V potrebbe insomma derivare 
dal tentativo di risolvere una crux esegetica del difficile epigramma. Di fatto, mentre nella 

redazione G Scire uelim Catalepta legens quid significet tau / et ... min il quesito 
appare di pura natura linguistica, focalizzato sulle due astrusità lessicali che intralciano la 
lettura del Catalepton, in V Dic quid significent Catalepta Maronis: in his al | 
Celtarum posuit, sequitur... tau / et ... min, la domanda non concerne i singoli monosillabi 

(ora divenuti tre), quanto il senso complessivo che da essi deriva al verso virgiliano. Se 
dunque è vero che al, anziché una zeppa sprovvista di significato, è un fitonimo celtico 
integrato nel testo di Virgilio per fornire un plausibile referente all’aggettivo ‘vagante’ 
Gallicum in un contesto di ueneficium, l’autore della redazione V deli Technopaegnion — fino 
a prova contraria, lo stesso Ausonio — mostra di esserne consapevole. In questa prospettiva 

l’ipotesi del manoscritto virgiliano venuto in mano al poeta perde di necessità, giacché egli 
stesso poteva essere l’autore della congettura, per la vocazione filologica derivante dalla 
pluridecennale professione di grammaticus, e soprattutto per via della cultura scientifica 
lungamente respirata in famiglia, essendo egli figlio di quel medico sui cui libri studierà un 
altro più giovane tecnigrafo gallo-romano, il citato autore del De medicamentis Marcello 
Empirico’®. Naturalmente questo eventuale frutto dell’ingenium di Ausonio sarebbe riuscito 
del tutto incomprensibile a una vasta cerchia di lettori, ma non si deve dimenticare che gran 
parte dei suoi opuscula sono notoriamente concepiti per un pubblico assai circoscritto, talora 
poco più esteso del semplice ambito familiare. Nel caso del Technopaegnion la dedica a 
Drepanio Pacato di V, ancorché rivolta all’amico ormai divenuto proconsul Africae, sembra 
tenerci entro i limiti dell’élite socio-culturale aquitanica orbitante attorno alla scuola di 

Bordeaux”®, dove l’emerito professore di grammatica doveva ancora godere di una inossi- 
dabile notorietà. 

57 L’idea già in Granucci, 148: «Ricapitolando possiamo dire che Ausonio nel Grammaticomastix fa 
riferimento ad una ricetta magica, nell’edizione “breve’ egli ci parla solo di un medicamento a base di 
sil... con la qualifica di fau: ossia che dà la morte che fa tacere, o simili. Nella seconda edizione egli ci 

Parla di una bevanda al sil, forse medicamentosa per le malattie renali, resa un veleno mortale 

dall’augurio tau e dal tossico min. Un medicamento preso per curare il male ai reni è stato ‘fatturato’, 
€cco come Cimber germanum occidit», ma si tratta di un saggio filologicamente debole (la redazione 
C è fissata sul testo dei codici z, dove il min è caduto assieme all’intero verso 7, mentre di V è ignorata 
l’erronea anticipazione dei vv. 8-9, con la conseguenza di attribuire anche questi due esametri alla se- 
zione sul Catalepton, che invece comprende i soli vv. 5-7), complessivamente poco chiaro e, almeno 
per quanto pertiene all’esegesi del passo ausoniano, a mio avviso scarsamente attendibile. 

58 Marcell. med. praef. 2 nec solum ueteres medicinae artis auclores Latino dumiaxat sermone per- 
scriptos, cui rei operam uterque Plinius et Celsus ac Designatianus aliique nonnulli etiam proximo 
tempore inlustres honoribus uiri, ciues ac maiores nostri, Siburius, Eutropius atque Ausonius, 

commodarunt, lectione scrutatus sum, sed etiam eqs.: cf. M.Schanz-C.Hosius, Geschichte der romi- 

schen Literatur, IV,2, Manchen 1920, $1128, 278 ss. Sulla professione di Ausonio senior (PLRE I 

139) vd. Auson. epiced. | s. Nomen ego Ausonius, non ultimus arte medendi, | et, mea si nosses 
tempora, primus eram, praef. 1.13, Par. 1.13 s.; nella famiglia del poeta erano stati avviati alla stessa 
scienza la zia materna Emilia Ilaria (Par. 6.6) e il fratello Aviziano (ibid. 13.4 s.). Sull’origine gallica, 

forse narbonese, di Marcello Empirico vd. J. Matthews, Gallic Supporters of Theodosius, Latomus 30, 
1971 @& Political Life and Culture in Late Roman Society, London 1985, Ch. IX), 1083-87; per una 
provenienza bordolese propendono K. F. Stroheker, Der senatorische Adel in spatantike Gallien, 

Darmstadt 1948 (= 1970), 190 s., e PLRE 1 551 s: 

59 Sidon. epist. 8.11.2 a Lupo (tu nunc... Drepanium illis {scil. Nitiobrigibus] ... restituis) sembra 
alludere a un’origine dalla zona di Agen, ina un’espressione dello stesso Latinio Pacato Drepanio 
nell’orazione pronunciata davanti a Teodosio nel 389, Paneg. 12.12.1 cum ab ultimo Galliarum 

- 341 -



Ammessa dunque la possibilità di legittimare la lezione di V contro i dubbi recentemente 
sollevati da Langlois, rimane sub iudice la natura del testo breuior di C: prima redazione 
originale, o abile rimaneggiamento di dotti copisti, per sgombrare la citazione del Caralepton 
del monosillabo inattestato? «In un caso dubbio la presunzione più forte sussiste per 
l’interpolazione, e persino nel caso di un perfetto equilibrio dei reciproci argomenti la deci- 
sione dovrebbe pendere — è un imperativo del metodo — a suo favore, mentre la tesi opposta 

esige una prova speciale, nella quale la spiegazione interpolazionistica venga tassativamente 
esclusa»6°: se si applicasse il drastico principio propugnato da Jachmann, non disponendo 
evidentemente della pretesa «prova speciale», dovremmo rassegnarci alla diagnosi di inau- 
tenticità. Se invece, come dicevamo più in alto, ha un qualche valore il confronto con le in- 
discusse interpolazioni di £ — brevi, scontate, sempre banalizzanti —, balza subito agli 
occhi la superiore qualità di questa e delle altre varianti del Grammaticomastix, che sono poi 
quelle che hanno innescato l’ipotesi della duplice redazione. Sulla sua verisimiglianza mi so- 
no già espresso in precedenza, e più diffuse argomentazioni sono contenute nel commento e 
negli altri lavori di Di Giovine. Di essa si dichiarava seriamente convinto anche Dante 

Nardo, in quell’ultima parte del suo saggio sulle varianti ausoniane che, all’epoca rimasta 
inedita, viene ora pubblicata nelle pagine che seguono. 

Venezia Luca Mondin 

recessu, qua litus Oceani cadentem excipit solem..., ad contuendum te... properassem, pare indicare 
Uuna permanenza nella regione più vicina alla costa atlantica, verosimilmente a Bordeaux: i rapporti 
con Ausonio, che gli dedica il Technopaegnion, il Ludus septem sapientum e almeno un’altra raccolta 
di poesie (cf. praef. 4 Green), e il fatto stesso di essere stato scelto per celebrare ufficialmente la 
vittoria di Teodosio su Magno Massimo, rendono assai probabile una sua attività di retore presso la 
scuola della capitale aquitanica: cfr. E. Galletier, Ponégyriques Latins. Tome III (XI-XII), texte établi 

et traduit par —, Paris 1955, 48 ss.; sul personaggio vd. altresi Stroheker, 197; Matthews, 1078 ss.; 

PLRE 1 272. 

60 Jachmann, 506, tradotto in Nardo, Varianti, 334. 

- 342 -



UN SAGGIO INEDITO DI DANTE NARDO 

Quando Dante Nardo licenziò il suo articolo Varianti e tradizione manoscritta in 

Ausonio per il tomo 125 degli «Atti dell’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti» (il 

saggio era stato presentato dal socio corrispondente prof. Pietro Ferrarino nell’adunanza 
ordinaria del 20 maggio 1967), ventisette cartelle facenti originariamente parte di quel denso 
lavoro restavano inedite nel suo cassetto. Il saggio — che mirava a dirimere l’annosa querelle 

tra ‘variantisti’ e ‘interpolazionisti’, mostrando nella tradizione di Ausonio l’interazione di 

eventi troppo diversi per poter essere spiegati da soluzioni rigidamente unitarie — conservava 
beninteso tutta la sua efficacia innovativa. Anzi, senza quelle pagine la dimostrazione 

riusciva per certi versi anche più essenziale e incisiva, limitando la disamina ai soli testi del 
Ludus septem sapientum, dell’Oratio matutina e dell’Epicedion in patrem, da cui emergeva 
come da un trittico esemplare «una casistica completa — sono parole dell’Autore — dei 
fenomeni verificatisi nella tradizione ausoniana, cioè, rispettivamente, la corruttela meccani- 

ca, l’interpolazione e la rielaborazione d’autore»!, l sacrificio, d’altro canto, toccava 
proprio la parte riguardante il caso più famoso e cruciale del Technopaegnion, quello da cui 
aveva preso le mosse l’intera questione e che meglio di tutti serviva a mostrare, 
concentrato in un solo testo, quell’intrico di errori di trasmissione, interpolazioni e 
varianti d’autore davanti a cui le due opposte tesi filologiche segnavano il passo denunciando 
le rispettive inadeguatezze. Il motivo della rinuncia, secondo quanto raccontò più volte lo 
stesso Autore, era interamente racchiuso nel giudizio del suo maestro Pietro Ferrarino, che 

del saggio originario approvava ogni cosa tranne, appunto, l’analisi del Technopaegnion: 
ché laddove Nardo di tutte le varianti di © giudicava autentiche solo quelle del Gramma- 
ticomastix e ascriveva le altre a interventi interpolatori o tutt’al più ad abbagli di copisti, 

Ferrarino propendeva per una diagnosi di totale genuinità, e assolveva apoditticamente ogni 
singola lezione di C col marchio di «puro, purissimo Ausonio». Ne era nata, tra i due 
studiosi, una diatriba, anzi un quotidiano attrito di opinioni, che portò Nardo a scorporare 
dal saggio le pagine in questione e poi, dinanzi all’irremovibile parere di Ferrarino, a ri- 
nunciarvi del tutto, rimanendo convinto della sostanziale bontà della propria tesi, ma anche 

dell’obbligo morale di «mon pubblicare una sola riga senza l’approvazione del Maestro». 

Non vi tornò più sopra, perché i suoi interessi lo spinsero ben presto lontano da Ausonio, in 
altre e ancor più fruttuose direzioni, finché la cartella contenente quei fogli dattiloscritti 
divenne completamente irreperibile, confinata in angoli sempre più remoti del suo archivio; 
né egli riuscì a trovarla quando, a vent’anni di distanza, nell’esortare gli allievi a un nuovo 
riesame della questione ausoniana, avrebbe voluto mettere a loro disposizione il suo vecchio 
lavoro incompiuto perché potessero giovarsene. Solo qualche mese dopo la morte di Nardo, 
avvenuta il 16 luglio 1996, il dattiloscritto sul Technopaegnion ricomparve tra le mani di chi 
aveva il malinconico compito di recuperare dalle sue carte quanto poteva servire al ricordo 

dell’uomo e dello studioso. Viene dunque pubblicata, per la prima volta, la parte soppressa 
del saggio sulle varianti di Ausonio del 1967, nella fiducia che, avendo ormai il tempo 
estinto, insieme ai protagonisti, anche l’eco di quel lontano dissidio tra maestro e allievo, la 
stampa di queste pagine di Dante Nardo non sarà atto irrispettoso delle sue decisioni di 
allora, ma doveroso tributo alla memoria del latinista, e servizio utile a quanti si occupano 
dei problemi della trasmissione dei testi antichi. 

61 Nardo, Varianti, 381 s. 

- 343 -



AVVERTENZA. — Le pagine che seguono erano state concepite da Dante Nardo come $ 6 

del saggio sulle varianti. ausoniane stampato negli «Atti dell’Istituto Veneto». La loro estra- 
polazione, avvenuta mentre il lavoro era ancora in fieri, comportò sensibili modifiche alla 
struttura complessiva dell’articolo, sicché in nessun modo la parte sul Technopaegnion 
avrebbe potuto essere reintrodotta nel testo così come effettivamente pubblicato. Si è 
pertanto rinunciato a restituire il saggio alla sua originaria integrità, ritenendo sufficiente 
ricordare al lettore che è all’interno di esso — e perciò della trattazione complessiva — che 
questi fogli finora inediti trovano la loro ideale collocazione. Le pagine recuperate mostrano 
inevitabili segni di incompletezza, dai motlti richiami di nota in bianco, sprovvisti di numero e 

senza i relativi pié di pagina, ai ‘ripensamenti’ annotati a penna in interlinea o a margine del 
dattiloscritto. Questi ultimi sono stati senz’altro introdotti nel testo, mentre per le note ci si è 

limitati ad aggiungere tra parentesi quadre quelle necessarie a contenere i rinvii bibliografici 
€ i rimandi interni chiaramente presupposti dall’Autore, e poche altre informazioni utili ai 
lettori attuali. I] testo ausoniano di riferimento è quello di K. Schenkl nei MGH (1883) su cui 
sono condotte le citazioni; per comodità dei lettori, là dove necessario è stata indicata la cor- 

rispondenza con l’edizione 1991 di R. P. H. Green. A parte questi accorgimenti e gli ovvi 
adattamenti tipografici, il dattiloscritto è stato riprodotto con la massima fedeltà. 

- 344 -



Dante Nardo 

VARIANTI E TRADIZIONE MANOSCRITTA IN AUSONIO 
(IL TECHNOPAEGNION ) 

6. — Un numero eccezionalmente elevato diì varianti si riscontra anche nell’opus- 
culum che rappresenta la più funambolesca prova stilistica di Ausonio, il Techno- 

paegnion (p. 132 Sch., p. 175 Gr.): 10 composizioni (9 in Z) in esametri dalla 

clausola monosillabica (in uno di essi [III], dal titolo Versus monosyllabis et coepti 
et finiti, ita ut a fine uersus ad principium recurratur, lo stesso monosillabo che 
chiude il verso apre il successivo); gli argomenti sono i più disparati e spesso i più 

astrusi. Nella recensione Z l’opuscolo è preceduto da una prefazione prosastica {I] 
intitolata, nelle edizioni moderne, a Paolino, in V da una prefazione diversa [II], 

anch’essa in prosa, diretta al proconsole Pacato; dopo i Versus monosyllabis etc. 
entrambe le recensioni tramandano rispettivamente una seconda e identica prefazione 
[IV], con titoli differenti e mista di prosa e versi. Alcune parti di questo poemetto 
sono trasmesse, oltre che da Z e V, anche da altri codici: il Cantabrigiensis (C), che 

appartiene alla stessa recensione di Z, lo dà quasi per intero, omettendo i soli brani 
prosastici. La tradizione manoscritta, distinta secondo le due recensioni, si presenta 
così: 

1 <Ausonius Paulino> Z II Ausonius Pacato proconsuli VQ 
II Versus monosyllabi et coepti et finiti, ita IM Versus monosyllabi coepti et finiti, ita ut 

ut a fine uersus ad principium recurratur a fine uersus ad principium recurrant 
Cz VvQO 

IV  Versus monosyilabis terminati exordio li- IV _ Praefatio monosyllabarum tantum in fine 
bero. Praefatio Z4C) positarum VQ(O) 

V _ De membris CZ V _ De membris VQO 
VI  De inconexis CZ VI _ De inconexis VQ 
VII  De dis CZ VII _ De dis VQ 
VIII De cibis CZ VIII _ De cibis VQ 
IX _ De historiis CZ IX _ De historiis VQ 
X _ De uere CZ X _ De uere primo V 
XI - Per interrogationem et responsionem CZ  XI ‘Per interrogationem et responsionem V 

XII  De litteris monosyllabis Graecis ac Lati- 
nis V 

XIII Grammaticomastix CZ XIII Grammaticomastix V 

S’è già visto!!] come la natura peculiare delle divergenze fra le due recensioni Z 
e V nel Technopaegnion provocasse qualche perplessità perfino nel Peiper, pregiu- 

dizialmente avverso ad ammettere la presenza di varianti d’autore in Ausonio, e co- 

me proprio da una loro parziale analisi il Baehrens!2] deducesse l’esistenza di due 
successive redazioni dell’operetta, di cui V tramanderebbe la prima, Z la seconda. La 

[ !Varianti, 323 s.] 

[2E. Baehrens, Zu Ausonius, Jb.cl.Ph. 22, 1876, 151-159, in part. 152 ss.] 

- 345 -



tesi del Baehrens, condivisa dal Vollmeri3!, veniva accettata e insieme capovolta dal 

Brandes!4] e dal Seeck!5), per i quali è invece Z a trasmettere la prima redazione e V 
la seconda, mentre lo Schenkit©!, i]l Jachmann!” e il Pretel8! non vedono in Z altro che 

corruttele e interpolazioni. 
Si tratta di uno dei più sottili e spinosi problemi del testo ausoniano (e non solo 

di esso): una quantità di elementi s’intricano in un viluppo a prima vista insolubile. 

Per dire solo dei principali: l’esistenza di due diverse prefazioni nelle due classi di 
codici sembrerebbe provare che Ausonio abbia pubblicato due distinte edizioni 
dell’opusculum, dedicandole in tempi diversi ad amici diversi, Paolino e Pacato. Di 
qui a dedurre che il poeta, ripubblicando l’opera, vi abbia apportato affinamenti, 

modificazioni e aggiunte, e dunque che le divergenze della tradizione manoscritta 
rappresentano altrettanti varianti d’autore, il passo è stato breve: ma si tratta di una 

pericolosa suggestione, a cui sarà bene non cedere troppo precipitosamente, perché 
una seconda edizione non comporta di necessità mutamenti rispetto alla prima. Per di 
più l’iscrizione col nome di Paolino che precede la prefazione di Z è puramente con- 
getturale, introdotta dagli editori lionesi!] forse sulla base del v. 21 del Grammatico- 
mastix ((XIII], p. 139 Sch., p. 182 Gr.) trasmesso dalle due recensioni rispettiva- 

mente in questo modo: 

Cz v . 
Indulge, Pauline, bonus, doctus, facilis uir. . Indulge, Pacate, bonus, doctus, facilis uir. 

Ma questa divergenza non si ripete al v. 2 della seconda prefazione [IV], che in am- 

bedue le recensioni segue i Versus monosyllabis coeptì et finiti (p. 134 Sch., p. 176 

Gr.): qui tanto CZ che V danno concordemente il nome di Pacato e insieme traman- 
dano il verso in forma notevolmente variata: 

Cz v 
Pacato ut studeat !abor hic meus, esto operi dux. Pacato ut studeat ludus meus, esto operi dux. 

Rinunciando per ora a una spiegazione del singolare fenomeno, occorre sottoli- 
neare una seconda, e grave, difficoltà attinente alla natura delle varianti del Techno- 

paegnion: diversamente dall’Epicedion in patrem, dove le divergenze fra le due re- 
censioni trovavano una giustificazione anche in elementi esterni, quali lo «stato di 
famiglia» di Ausonio e la possibilità di un confronto con i Parentalial1°), le varianti 

{3 F. Volimer, Die kleineren Gedichte Vergils, SAWM 1907, 343 s. n. 2.] 

{ 4 Vd. supra, p. 322 e n. 13.) 

[ $O. Seeck, recensione dell’edizione ausoniana di R. Peiper (1886), GGA 13, 1887, 497-520.] 

{ 6 Schenkl, LIV-LVI.] 

[7 Vd. supra, p. 321 n. 8.] 

[ ® $. Prete, Ricerche sulla storia del testo di Ausonio, Roma 1960, 53 ss.] 

[ ° Et. Charpin et aa., Lugduni 1558; ma il titolo Paulino suo compariva già fin dall’edizione del- 
l’Ugoleto (1499).] 

[10 Cfr. Varianti, 367 ss.} 

- 346 -



del Technopaegnion presentano una fisionomia prettamente stilistica, che esclude 
perciò ogni ricorso a dati oggettivi e non concede altro strumento d’indagine che 

quello dell’esegesi, con tutti i pericoli di ogni valutazione soggettiva e con gli inevi- 

tabili margini di incertezza. È chiaro, per esempio, che se una recensione presenterà 

una lezione migliore dell’altra, la scelta dovrà cadere fra due soluzioni entrambe 

astrattamente ipotizzabili: o che la lectio che si riconosca come potior rappresenti un 
consapevole ritocco operato dall’autore, insoddisfatto dei risultati raggiunti nella 

prima redazione, o che la lectio che si dovrà qualificare come deterior vada attribuita 

alla mano di un interpolatore: la linea che separa un esito poetico parzialmente fallito 

da una interpolazione può essere in qualche caso sottilissima, e si sa bene quanto sia 
rischioso in simili occasioni affidarsi al criterio dell’usus scribendi, dato che notoria- 
mente gli interpolatori sono anche buoni conoscitori delle peculiarità stilistiche degli 

autori su cui lavorano. Né, d’altra parte, una volta raggiunta la prova dell’interpola- 

zione o della variante d’autore in un determinato passo, sarà lecito estendere, eo ipso 
Jacto, tale valutazione a tutte le divergenze offerte dalla tradizione manoscritta, 

poiché non si può escludere a priori la compresenza intrecciata, in una stessa opera, 

della variante e dell’interpolazione. Perciò, a questo punto, l’indagine deve frantu- 
marsi in una serie di esami particolari, secondo l’ordine in cui le varie parti del 
Technopaegnion sono trasmesse dai codici, omettendo per ora il Grammaticomastix, 

che merita un discorso a parte. 

Versus monosyllabis et coepti et finiti {1} 5: 

Cz VQo 
nox sortita uices, remeauerit aurea cum lux nox obitura uicem, remeauerit aurea cum lux 

La lezione di VQO s’impone subito come potior per ragioni sia di sintassi che di 
stile. Sintattiche: obitura è in corretta correlazione temporale col futuro esatto re- 
meauerit, stilistiche: obire uicem equivale p.es. a peragere uicem di Qu. metr. 4.218 
nox... uicem peragit, ma è (per quanto si può ricavare dai lessici specializzati, in 

mancanza del Thesaurus) una iunctura insolita, in cui l’idea di obire come perficere, 

exsequi, perfungi (obire negotium, Cic. imp.Pomp. 34; facinus, Cic. Cat. 1.26, con- 
sularia munera, Liu. 2.8, publica ac priuata officia, Tust. 41.3.4, etc.) si associa a 

quella dell’alternarsi del giorno e della notte, espressa più comunemente con uicissi- 

tudo (dierum noctiumque uicissitudo, Cic. leg. 2.16, diurnae nocturnaeque uicissi- 

tudines, Cic. inu. 1.59). Sortita uices di CZ andrà dunque intesa come glossa e ba- 
nalizzazione, su cui può aver influito la suggestione fonico-semantica di Verg. Aen. 

3.633-34 nos... sortiti uices. L’origine spuria della lezione si rivela soprattutto nella 
rottura del nesso temporale con remeauerit, poiché esso risulta essenziale al signifi- 
cato della frase, non può essere stato introdotto da Ausonio come correzione solo in 

un secondo tempo. 

De historiis {1X} 6: 

CZ vQ 
et furiata oestro tranat mare Cymmerium bos  Thraeicium Libycum freta Cymmeriumque secat bos 

- 347 -



La favola condensata in questo verso è quella di Io che, amata da Giove e da lui tra- 
sformata in giovenca, fu perseguitata da Giunone finché, dopo molti vagabondaggi 
giunse in Egitto dove riacquistò forma umana. L’intervento di un interpolatore nel 
testo tramandato da CZ, acutamente messo in luce dal Jachmannl!!), è reso evidente 

dal fatto che esso viola la legge strutturale imposta da Ausonio a questa sezione del 
Technopaegnion, dove i versi si susseguono per pura giustapposizione e ognuno 
racchiude, in forma allusiva e sintetica, un intero mito, o un episodio storico, o le 

caratteristiche morali di alcuni popoli. Solo due volte questa norma viene abbando- 
nata, cioè quando due miti hanno qualcosa in comune fra loro, come ai vv. 4-5, dove 

alla beffa giocata a Issione mediante la nube dall’aspetto di Giunone viene accostato 
l’ambiguo responso delfico che ingannò Pirro: 

Periurum Lapitham Iunonis ludificat nubs, 
ludit et Aeaciden Parnasia Delphicolae sors, 

oppure quando da un mito se ne fa, ovidianamente, scaturire un altro, come ai vv. 9- 
11, dove all’immagine del supplizio di Prometeo segue quella dell’origine dell’aco- 
nito dal suo sangue: 

Sicca (VQ: saeua CZ) inter rupes Scythicas stetit alitibus crux: 
unde Prometheo de corpore sanguineus ros 
aspargit cautes et dira aconita creat cos. 

Ora il v. 6 nella forma trasmessa da CZ è legato sintatticamente da un er ai due versi 

precedenti, senza che sussista alcuna connessione logica o analogica fra il mito di Io 
e le storie di Issione e di Pirro: i 

Periurum Lapitham Iunonis ludificat nubs, 
ludit et Acaciden Parnasia Delphicolae sors, 
et furiata oestro tranat mare Cymmerium bos. 

Appare ben difficile attribuire all’autore questa deviazione dalla norma architettonica 

del componimento e spiegare la lezione di VQ — a sua volta corrotta nel monosillabo 
finale: uos V, ros Q — come un rifacimento ausoniano della primigenia redazione di 

CZ. La riprova dell’interpolazione viene dall’analisi interna del verso. Ausonio ha 
centrato il mito di Io, che pure gli offriva molteplici spunti, sul tema degli errores 

marini della giovenca, che è l’elemento comune alle due recensioni (tranat mare CZ, 

freta... secat VQ). Ora C e Z citano solo il mare Cimmerium, mentre in VQ sono 

evocati i freta Thraeicium, Libycum e Cimmerium, cioè esattamente i due stretti di 

mare che anche nel nome conservano il ricordo del passaggio di Io — il Bosphorus 

Thracius e il Bosphorus Cimmerius — e il fretum Libycum, attraverso il quale Io ap- 
proda alla sua ultima meta, l’Egitto: così l’elemento eziologico del mito veniva con- 
giunto a quello religioso, perché in Egitto Io riceveva onorì divini e veniva identifica- 
ta con Isis. Del tutto inverosimile appare che in un primo tempo Ausonio avesse 

pensato solo al mare Cimmerium che, nella sequenza dei viaggi di lo, ha un posto 

{!1 Jachmann, 494 s.] 

- 348 -



del tutto periferico e secondario. Molto più probabile risulta piuttosto che il verso sia 

stato ricostruito da un interpolatore semidotto, che ha ristretto il quadro marino per 
lasciare posto alla causa che sospinge Io nel suo vagare, il tafano, oestrus, con cui 
Giunone pungola e assilla la giovenca. Il Jachmann!!2] vede in furiata oestro la meta- 
frasi dell’epitetico oiGtpotA1jE con cui lo viene caratterizzata in Aesch. Prom. 681 

e Soph. £7. 5; ma all’interpolatore bastava forse il ricordo di Verg. georg. 3.146-53: 

Est lucos Silari circa ilicibusque uirentem 
plurimus Alburnum volitans, cui nomen asilo 
Romanum est, oestrum Graii uertere uocantes 

Hoc quondam monstro horribiles exercuit iras 
Inachiae Iuno pestem meditata iuuencae. 

Il nesso furiata oestro sembra a sua volta prendere avvio ancora da una reminiscenza 

dell’Eneide (2.407 furiata mente), forse filtrata attraverso i più noti cultori e imita- 

tori di Virgilio, Sil. 6.514 mentem furiata dolore e Stat. Theb. 7.489 luctu furiata. 
Un’ultima traccia dell’interpolazione si può scorgere probabilmente anche nel 

mutamento dell’individuato secare nel generico franare. 

Particolarmente numerose sono le varianti nell’ultima parte del De historiis, 

costituita dai vv. 19-26, che qui si trascrive com’è variamente tramandata dalle due 

recensioni: 

Cz vQ 
Stat Iouis ad cyathum generat quem Dardanius Tros.  Stat Iouis ad cyathum genera uicturus homo Cres. 
Praepetibus pinnis super aera uectus hommo Cres. 20 
Intulit incestam tibi uim, Philomela, ferus Thrax. Intulit incestam tibi uim, Philomela, ferus Thrax. 

Barbarus est Lydus, ferus Geta, femineus Phrix. Barbarus est Lydus, pellax Geta, femineus Phrix. 
Audaces Lycii, nullo tamen in pretio Car. Fallaces Ligures, nullo situs in pretio Car. 
Vellera depecti<t> nemoralia uestifluus Ser. Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser. 
Rea Asiae quantas leto dedit immeritas fraus! 17 i i 
Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx, 25 Nota in portentis Thebana tricorporibus Sphinx. 
nota et paruorum cunis, muliebre secus, Strix. Nota Caledoniis nuribus, muliebre decus, Strix. 

Entrambe le recensioni presentano vistose corruttele meccaniche: in VQ i vv. 19-20 

si sono fusi in un solo verso, secondo un processo già descritto sopral!3); in CZ 
prima del v. 25 si legge il v. 17 di VQ Res Asiae quantas leto dedit immeritas fraus!, 

certamente fuori sede, perchè cade nella sezione dei nomi propri: lo spostamento è 
stato provocato o per lo meno favorito dall’assenza di legami sintattici fra verso e 
verso. Alla medesima causa, e non a un deliberato proposito di tralasciare i versi più 

[12 Jachmann, 494.] 

['3 Varianti, 346 s.: «In V si possono riconoscere addirittura tre successivi gradi di corruzione: 1) 
un copista, forse quello dell’archetipo, scrive genera per generat, uictus per uectus, 2) l’omeo- 
teleuto genera — aera provoca la caduta del tratto intermedio quem ... aera: rimane Stat lJouis ad 
cyathum genera uictus homo Cres, 3) il verso così risultante è errato nel quinto piede (uictus 
homo Cres) e un correttore (esattamente la seconda mano di V) provvede a rabberciarlo aggiun- 
gendo sopra uictus la sillaba richiesta dal metro (rus) e cancellando la s finale. In questo modo 
la grammatica è salva... Rimane un errore prosodico nel quarto piede (-rà uic-) che poteva 
sfuggire all’attenzione, o alla possibilità di emendamento, di un copista medievale».] 

- 349 -



difficilil!4], si deve con ogni verosimiglianza la caduta nella classe Z, costituita tutta 
di codices recentiores, dei vv. 15, 23 e 24 del De historiis, conservati invece dal 

Cantabrigiensis e dunque presenti nell’archetipo comune alle due classi. Ma importa 
soprattutto notare che nella recensione CZ l’intero gruppo di versi 19-26 risulta iso- 
lato dalla prima parte del De historiis e reca un suo titolo particolare, Incipiunt mo- 

nosyllaba Ausonii de gentibus (semplicemente De gentibus nel Magliabechianus 

[M]), titolo che si addice tutt’al più ai soli vv. 22-24: chi lo ha coniato ha creduto 
evidentemente che anche i monosillabi 7ros, Cres, Thrax, con cui si chiudono i vv. 

19-21, fossero degli etnici, mentre essi designano tre noti personaggi del mito, ri- 

spettivamente Ganimede, Dedalo e Tereo. Già qui s’incomincia a intravedere la ma- 
no di un interpolatore: e l’interpolazione può essere accertata con sicurezza al v. 26. 
Il De historiis si chiude con due versi designanti animali mostruosi ed esiziali, la 

sfinge e la strige: l’apparente mancanza di legame con i versi precedenti, dedicati 
triadicamente alla caratterizzazione di eroi (vv. 19-21) o di alcuni popoli (vv. 22-24), 
è restituita, all’interno dei due esametri anziché nella loro clausola monosillabica, da - 
un elemento etnico, Thebana (Sphinx, v. 25) e Caledoniis (muribus, v. 26), che si al- 

linea accanto agli altri presenti in tutta quest’ultima parte del componimento. Questo 
accade però solo nel testo di VQ, poiché in CZ al posto di Caledoniis nuribus si 

legge et paruorum cunis: lezione di per sé facilior e che l’assenza dell’etnico, cioè 
ancora una volta di una componente essenziale, dimostra non genuina. La tradizione 

popolare attribuiva alla strix caratteristiche assai simili a quelle del vampiro, accu- 
sandola di succhiare il sangue dei bambini in culla e di istillare sulle loro labbra il suo 
latte avvelenato, come testimonia, sia pure scetticamente, Plinio il Vecchio (nar. 11. 

232 Fabulosum... arbitror de strigibus, ubera eas infantium labris immulgere. Esse 
in maledictis iam antiquitus strigem conuenit, sed quae sit auium constare non ar- 

bitror). Ausonio dava a questa tradizione una coloritura che si sarebbe tentati di 
definire ossianica, collocando la strige in quella remota regione britannica che dalle 
pagine di Plinio (nat. 4.102) e di Tacito (Agr. 10) sembrava spirare un misterioso 
orrore (cfr. Claud. carm. 22.247 Caledonio uelata Britannia monstro); un interpola- 

tore, a cui sfuggiva l’originale elaborazione ausoniana dei dati tradizionali, ricon- 
duceva l’espressione Caledoniis nuribus nel solco della più trita convenzionalità, 
forse tenendo presente Ou. fast. 6.135-36: 

Nocte uolant (scil. striges) puerosque petunt nutricis egentes 
et uitiant cunis corpora rapta suis. 

Il v. 26 della recensione CZ risulta così da una parte interpolato, dall’altra portatore 

della lezione genuina secus, usato anche altrove da Ausonio (griph. 8 Vesta, Ceres et 
Tuno, secus [decus V}] muliebre, sorores, epigr. LXV {= 73 Green] 6 Corrupit totum 

qui puerile secus), ma evidentemente incomprensbile ai copisti di V che l’hanno 

corrotto in decus sia qui che nel Griphus (l’epigramma citato è trasmesso solo da Z). 

A questo punto la presenza di CZ di una rimanipolazione spuria di tutta la parte 

finale del De historiis sembra incontestabile: e a questa luce andranno interpretate 

anche le divergenze della tradizione manoscritta nei vv. 23-24. La caratterizzazione 

{14 Così ad es. Jachmann, 495.] 

- 350 - 



dei cinque popoli nominati (i Lidii, i Geti, i Frigi, i Liguri e i Cari) è tutta tramata, in 
un raffinato e ambizioso gioco d’intarsio, di reminiscenze letterarie assunte con valo- 
re epitetico: barbarus Lydus deriva da Plauto (Bacch. 121 O Lyde, es barbarus), 
pellax Geta è allusione al noto personaggio del Phormio terenziano, lo schiavo Geta 
complice degli intrighi del protagonista, qualificato sulla falsariga dell’Ulisse virgi- 
liano (Aen. 2.90 pellacis Ulixi), femineus Phrix prende ancora lo spunto da Virgilio 
(Aen. 12.98-99 loricam... semiuiri Phrygis), come pure fallaces Ligures (Aen. 11. 
701 haud Ligurum extremus, dum fallere fata sinebant, cfr. Cato ap. Seru. auct. 

Aen. 11,715 Sed ipsi [= Ligures] unde oriundi sunt, exacta memoria, inliterati men- 

dacesque sunt et uera minus meminere), la vigliaccheria dei Cari doveva essere pro- 
verbiale, come risulta da Cicerone (Flacc. 65 De tota Caria nonne hoc uestra uoce 

uolgatum est, ‘si quid cum periculo experiri uelis, in Care id potissimum esse fa- 
ciendum'?). Ma in luogo di pellax (Geta) C tramanda ferus (corretto in pellax sopra 

la riga), forse una dittografia dal precedente ferus (Thrax), letta male (serus) e in- 

sieme chiosata (seruus) dall’amanuense del capostipite di Z. Nel successivo v. 24, 
omesso da Z, al posto di fallaces Ligures il Cantabrigiensis trasmette audaces Lycii, 
che è lezione doppiamente sospetta, in primo luogo perché l’epiteto audaces riferito 

ai Lici non ha dietro di sé, per quanto è possibile appurare, nessuna tradizione lette- 
raria, in secondo luogo perché, esprimendo una valutazione positiva o almeno pas- 
sibile di essere ritenuta tale, contrasta irrimediabilmente con la serie di giudizi nega- 
tivi barbarus, pellax, femineus, nullo situs in pretio. Attribuire la lezione audaces 

Lycii ad Ausonio equivarrebbe dunque ad ammettere l’elusione da parte del poeta di 
una cifra stilistica da lui stabilita in maniera chiaramente identificabile. Ma neppure la 
tesi interpolazionistica del Jachmannl!5] appare del tutto soddisfacente: secondo lo 
studioso un lettore poco avveduto avrebbe trovata strana l’inclusione di una popola- 
zione italica, i Liguri, fra nazioni dell’Asia Minore come i Lidi, i Frigi e i Cari, o della 
Tracia come i Geti, e avrebbe perciò sostituito i Liguri con i Lici, finitimi dei Cari. La 
spiegazione è acuta e plausibile, non chiarisce però la ragione del mutamento di fal- 
laces in audaces. ll processo di corruttela è stato, con ogni probabilità, più compli- 
cato e tortuoso: il copista di C o del suo antigrafo aveva forse davanti un codice in 
cui la lezione fallaces Ligures éra semisvanita, e la ricostruiva parte sulla falsariga 
delle lettere ancora leggibili (ad esempio a..ces li..), parte sotto la suggestione dei 

contigui nomi di popolazioni medio-orientali: il risultato, audaces Lycii, contrastava, 

nell’epiteto audaces, con le parole seguenti nullo situs in pretio Car, donde la suc- 
cessiva correzione di situs in tamen. Qualcosa di molto simile, dunque, a quanto è 

accaduto al v. 23 per la doppia lezione ferus di C e seruus di Z: una riprova che 

l’interpolazione prende talora l’avvio non solo da difficoltà di interpretazione ma an- 

che, più semplicemente, da difficoltà di lettura dell’esemplare da trascrivere, e che 

nei processi di corruzione i fattori cosiddetti meccanici s’intrecciano, spesso indisso- 

lubilmente, con quelli psicologici. 

In tutti i passi finora esaminati un elemento ha permesso di scartare l’ipotesi 

della variante d’autore e d’identificare l’interpolazione: una delle lezioni divergenti si 

è dimostrata non solo peggiore dell’altra ma, quel che più conta, discorde e stonata 
rispetto al contesto o all’architettura generale del componimento. E se n’intende la 

{15 Jachmann, 496 s.] 

- 351 -



ragione: l’interpolatore è, per definizione, un commentatore e un volgarizzatore, che 

tende irresistibilmente a sostituire un’espressione ben caratterizzata, e perciò nuova e 

sorprendente, con un’altra più piatta e scialba, una locuzione rara e difficile con la 

sua chiosa, e in questa operazione poco si cura dei nessi logici e sintattici, tutto teso 
e concentrato com’è sul particolare, sull’ostacolo che gli si è parato improvvisamen- 

te davanti. Interpretare, in simili casi, la lectio potior come una correzione o un affi- 

namento dell’autore non è possibile, perché il presunto lavoro di lima non si esercita 
su una materia artisticamente formata, anche se ancora perfezionabile, ma su ingre- 

dienti disorganici, totalmente estranei al processo poetico. Ancora più evidente si fa 

la mano dell’interpolatore dove questi accarezza l’ambizione di gareggiare con l’au- 
tore o addirittura di sostituirsi a lui, come accade nel De uere primo [X], che segue 

immediatamente il De historiis e che in CZ si chiude con un esametro assente in V: 

Annus ab exortu cum floriparum reserat ver 
cuncta uigent: nemus omne uiret: nitet auricomum rus 
et fusura umbras radicitus exigitur stirps. 
Non denso ad terram lapsu glomerata fluit nix. 

5 Florum spirat odor, Libani ceu montis honor tus. 

Tam pelago uolitat mercator uestifluus Ser. 

Non è mancato chi ha visto in quest’ultimo esametro un rifacimento d’autore rispetto 

al v. 24 del De historiis: Vellera depectit nemoralia uestifluus Ser, ricalcato a sua 
volta su Verg. georg. 2.121: uelleraque ut foliis depectant tenuia Seres. Se così 

fosse, un nuovo campo d’indagine si aprirebbe ai ricercatori di varianti d’autore: 
queste sarebbero reperibili non solo per confronto fra le due recensioni ma persino 

all’interno di una stessa recensione. Tuttavia a escludere che Jam pelago etc. rappre- 

senti una rielaborazione di Vellera depectit etc., finita non si sa come nel De uere 
primo, basta il monosillabo iniziale, che contrasta irrimediabilmente con la struttura 

sintattica del De historiist16] e non ha senso alcuno in rapporto ai versi che lo prece- 
dono. E neppure si può ammettere che l’esametro sia stato composto originariamen- 
te, come chiusa del De uere primo, da Ausonio stesso: questo instancabile facitore di 

versi non aveva certo bisogno di riutilizzare, a così breve distanza, i due piedi finali 
(uestifluus Ser) del v. 24 del De historiis né la retractatio rientrava fra gli espedienti 

consueti della sua tecnica compositiva, ché anzi egli amava piuttosto ridire lo stesso 

pensiero in forma sempre nuova e variata. Già queste semplici costatazioni avvalora- 

no, forse in maniera decisiva, la tesi dell’interpolazione: l’analisi del componimento 

ne spiega anche la genesi. Il De uere primo — una delle cose più delicate e fragranti 
di Ausonio — muove, come al solito, da un modello letterario, e fra i più illustri, il 

proemio del poema lucreziano: lo dimostrano la presenza di certi vocaboli, come re- 

serat e uigent (cfr. Lucr. 1.11 et reserata uiget genitabilis aura fauoni), l’uso di 

nomi composti (floriparum, auricomum), che richiamano la temperie stilistica di 

quella famosa pagina (cfr. 1.3 nauigerum... frugiferentis), e soprattutto un’aria di 

vita che si rinnova, una visione di spazi aperti e luminosi che impregnano di sé i 
cinque versi, insolitamente sgombri dell’apparato erudito che appesantisce tutto il 
Technopaegnion. Senonché nel breve carme ausoniano manca un elemento che ha 

[16 Vd. supra, p. 348.] 

- 352 -



gran parte in Lucrezio, il mare (cfr. 1.3 mare nauigerum, 8 aequora ponti, 17 per 

maria): e un interpolatore provvedeva a colmare la presunta lacuna, associando 

all’idea del mare l’altra, comunissima, della riapertura a primavera della navigazione, 
espressa fra tanti altri anche da Orazio (carm. 1.4.1-2): 

Soluitur acris hiems grata uice ueris et fauoni 
trahuntque siccas machinae carinas. 

Ne nasceva un verso «bastardo»!l!7], in cui il mercator che scorrazza per i mari al ri- 

torno della buona stagione finiva per coincidere con il uestifluus Ser nominato poco 
sopra: il materiale linguistico era fornito in parte da Ausonio stesso (Per interr. et 

resp. [X1] 13): Quid fluitat pelago, in parte da Virgilio (den. 3.124): linquimus 
Ortygiae portus pelagoque uolamus. Non molto diversamente si è comportato 
l’interpolatore in un altro luogo ausoniano, la chiusa dell’epistola VIII [=2 Green], 
trasmessa da V in questa forma (vv. 13-14): 

Nobiscum inuenies nullas (sci!. lites), quia liquimus istic 

nugarum ueteres cum sale relliquias, 

da Z così: 

Nobiscum invenies nullas, quia liquimus ... 
Vale ualere si uoles me uel uola. 

] puntini sostituiscono la parola finale del v. 13 di Z, che è corrotta in tutti i mano- 

scritti di questa recensione: il Tilianus [T] e il Magliabechianus [M] leggono qui ali- 
qui mustio, l’editio princeps stampa quia liquimus eio, altri codici tramandano una 
lezione malamente emendata, quia legimus eia. L’esemplare da cui è stato trascritto 

l’archetipo doveva essere guasto: e sia che il verso finale fosse caduto, sia che esso 

divenisse incomprensibile per la corruttela del v. 13, un interpolatore provvedeva a 
sanare, a suo modo, il testo, ricuperando la chiusa di un altro passo ausoniano, Epist. 
XV [= 11 Green] 37: Vale. Valere si me uoles peruola, e modificandola lievemente, 
senza neppure accorgersi di sostituire un pentametro con un trimetro giambico. 

Se non è possibile provare l’esistenza di varianti d’autore, anzi se l’interpolazio- 

ne risulta evidente in casi, come quelli finora analizzati, in cui le divergenze fra le due 
recensioni assumono il carattere di veri e propri rifacimenti, parziali o totali, di uno o 
più versi, sarà grave imprudenza attribuire ad Ausonio le varianti costituite da singoli 

vocaboli, talora graficamente simili. La tradizione manoscritta del Technopaegnion 
ne presenta qualcuna in più di quelle elencate dallo Schenki alle pp. LIV-LV del suo 
Prooemium: 

Versus monosyllabi et coepti et finiti [HI], 16: 

Cz | vVvQOo 
uis tamen hic nulla est: «erum est iocus ac nihi-  uis tamen hic nulla est: fantum est iocus ac nihi- 

li res [li res 

(17 Jachmann, 497: vd. supra, p. 334.] 

- 353 -



De inconexis [VI], ì e 12: 

Cz vQ 
sacpe in coniugibus fit noxia, si nimia est dos saepe in coniugiis fit noxia, si nimia est uox 
semper ubi aeterna uertigine clara nitet lux semper ubi aeterna uertigine clara manet lux 

De historiis [IX], 9 e 12: 

Cz vQ 
saeua inter rupes Scythicas stetit alitibus crux sicca inter rupes Scythicas stetit alitibus crux 
Ibycus ut periit uindex fuit altiuolans grus Ibycus ut periit index fuit altiuolans grus 

De uere primo {X], ì e 3: 

Cz v 
Annus ab exortu cum /loriferum reserat uer Annus ab exortu cum /[loriparum reserat uer 
et passura umbras radicitus exigitur stirps. et fusura umbras radicitus exigitur stirps. 

Non c’è, forse, neppure bisogno di dimostrare che in tutti i luoghi citati le lezioni di 
CZ sono faciliores o deteriores rispetto a quelle di V. Una si elimina subito da sé in 
base allo stato della tradizione, floriferum (uer) che non solo è banalizzazione 

dell’hapax ausoniano floriparum, ma è data esclusivamente da Z, mentre la lezione 

di C. flore parum, conferma, pur nell’errore, l’esattezza di V. Per altre è il contesto 
a dire che si tratta di sviste o di cervellotici interventi di copisti: tali uerum e coniu- 
gibus di fronte a tantum e coniugiis, tale, con ogni probabilità, uindex rispetto a in- 

dex, se è vero che la leggenda di Ibico (sorta evidentemente dall’etimologia del no- 
me) narrava di certe gru che, testimoni dell’uccisione del poeta, avrebbero denun- 

ciato (index) gli assassini volando sul teatro di Corinto durante uno spettacolol!®!, 

Anche saeua (crux) rispetto a sicca è lectio facilior, tanto più comprensibile in 
quanto tra le fonti antiche solo Luciano e Ausonio, a quanto pare, parlano del sup- 
plizio di Prometeo come di una crocifissionel!?!: tutto il verso, del resto, nasce da un 
duplice spunto virgiliano, ecl. 6.42 Caucasiasque refert uolucres furtumque Pro- 
methei, dove l’aquila (o l’avvoltoio) della tradizione si è mutata in uno stormo di uc- 

celli (alitibus in Ausonio), ed Aen. 5.180 siccaque in rupe resedit, che Ausonio ac- 

coglie trasferendo l’aggettivo dalla rupe allo strumento di tortura: due tasselli di un 

mosaico letterario tipicamente ausoniano che è innaturale supporre saldati in due 
distinti momenti. In passura si potrà vedere, invece, una chiosa sinonimica di fusura 

a cui non è rimasto forse estraneo il ricordo di Verg. Aen. 6.282-83 ramos annosa- 

que bracchia pandit / ulmus opaca ingens. E nessuno, credo, vorrà riconoscere una 
variante d’autore in manet rispetto a nitet: quest’ultima lezione appare chiaramente 
suggerita dall’enclave fra clara e lux, clara nitet lux è convenzionalità pura, come 

[18 Vd. Antip. Sid. HE XIX = AP 7,745, 3 s. &X' èmpoo&uevov repàivav vigos ai tor ixovto / 
u&ptTupesg GAnotov èAlvLEv@ Bàvatov e Di Giovine ad I, 163 s.] 

[19 Cfr. Lucian. Prom. 1; per il piccolo dossier sulla crocifissione di Prometeo (da integrare almeno 
con Tert. adu. Marc. 1.1.3) vd. Di Giovine ad !., 160, e soprattutto P. Mastandrea, Cruces Cau- 
casorum, Osservazioni sul «Prometeo cristiano», AIV 134, 1975-76, 81-94, con un’interpreta- 
zione in chiave ideologica del passo di Ausonio.] 

- 354 -



non è invece nitet auricomum rus del De uere primo 2, mentre manet è in perfetta 
coerenza con semper ed aeterna uertigine. | 

Un primo bilancio delle varianti del Technopaegnion consente di trartre fin d’ora 

qualche indicazione qualificante sullo stato delle due recensioni Z e V: solo la prima 

denuncia a chiari segni la presenza di manomissioni interpolatorie, mentre la seconda 

è viziata soltanto da comuni corruttele (come uox per dos nel v. 1 del De inconexis) 

oppure da pseudo-emendamenti (come decus per secus nel v. 26 del De historiis). 
Ma il dato più importante rivelato dall’esegesi è che alcune varianti di Z (in partico- 
lare quelle analizzate alle pp. 347-53), per la loro correttezza metrica e il non volgare 
bagaglio culturale che presuppongono trascendono di gran lunga le capacità di co- 

pisti medievali e devono perciò essere considerate interpolazioni antiche, risalenti a 
un’epoca assai vicina a quella della diffusione degli opuscula ausoniani e sorte in 
ambienti culturalmente qualificati, come dimostrerebbe l’insistenza degli echi virgi- 

liani, cioè dell’auctor per eccellenza delle scholae imperiali. 

Si è volutamente lasciato fuori della discussione il Grammaticomastix [XIII], 

cioè l’ultimo componimento del Technopaegnion, il più oscuro e problematico. Esso 

è dato dalle due recensioni in questa forma: 

CZ v 
Et logodaedalia? stride modo, qui nimium tnx E<n> logodaedalia: stride modo, qui nimium trux 
friuola condemnas: nequam quoque cum pretio est friuola condemnas, nequam <quia> cum pretio est 

{merx. {mers. 

Liuida mens hominum concretum felle coguit pus. Emmius ut memorat, repleat te laetificum gau: 
Scire uelim catalepia legens quid significet tau Liuida mens hominum concretum felle coguat pus. 
et quod germano mixtum male letiferum min. 5 Dic, quid significent Catalepta Maronis? in his al 
Imperium litem uenerem cur una notet res? Celtarum posuit, sequitur non lucidius tau. 
Sitne peregrini uoc nominis an Latii sil? Imperium litem uenerem cur saepe nolat res? 
Lyntribus in geminis constratus ponto sit an pons? Estne peregrini uoc nominis an Latii sil 
Bucolico saepes dixit maro, cur Cicero saeps? et quo<d> germano mixtum male letiferum min? 
Vox solita et cunctis notissima, si memores lac: 10 Lyntribus in geminis constratus ponto sit an pons? 
cur condemnetur, ratio magis ut faciat lact? Bucolico saepes dixit maro, cur Cicero saeps? 

An, Libyae ferale malum, sit Romula uox seps? Vox solita et cunctis notissima, si memores lac: 
Si bonus est insons, contrarius et reus est. sons? cur condemnatur, ratio magis ut faciat lact? 

Diues opum cur nomen habet Ioue de Stygio dis? An, Libyae ferale malum, sit Romula uox seps? 
Vnde Rudinus ait ’diuum domus altisonum cael’? 15 Si bonus est insons, contrarius et reus est sons? 

Et cuius de more quod adstruit ‘endo suam do’? Diues opum cur nomen habet Ioue de Stygio dis? 
Aut de fronde loquens, cur dicat ‘populea frus’? Vnde Rudinus ait ‘diuum domus altisonum cael’? 
Ed quod nonnumquam praesumit ‘laetificum gau'?  Et cuius de more quod addidit ‘endo suam do'? 
Sed quo progredior? quae finis, quis modus et calx? _ Aut de fronde loquens, cur dicit ‘populea frus’? 

Induige, Pauline, bonus, doctus, facilis uir. 20 Sed quo progredior? quae finis, quis modus et 
Totum opus est sparsum, crinis uelut Antiphilae, Indulge, Pacate, bonus, doctus, facilis uir. [calx? 

[pax. Totum opus est sparsum, crinis uelut Antiphilae, 
{[quid. 

Si tratta, come si vede, di una tradizione tormentatissima, inquinata da corruttele di 

ogni genere e caratterizzata da numerose varianti, delle quali soprattutto due hanno 
richiamato l’attenzione degli studiosi e sollecitato il dibattito sui rapporti fra le due 

redazioni: il v. 3 di V è dato come v. 18 da CZ in un testo notevolmente modificato; 

al v. 4 di CZ corrispondono in V due versi (5-6). Ma non va trascurata l’oscillazione 

- 355 -



fra indicativo e congiuntivo ai w. 3 C=4V,6CZ=7V,7CZ=8V,11 CZ=13 

V; 17 CZ = 19 V. Inoltre tanto CZ quanto V tramandano rispettivamente i vv. 5-7 e 
7-9 in un ordine che è apparso illogico allo Schenkl e al Peiper, per l’intrusione fra le 
citazioni del Catalepton virgiliano di un verso (Imperium litem uenerem cur una no- 
tet [saepe notat V] res) che con esse non ha nulla a che vedere: perciò entrambi gli 

editori ristabiliscono la successione in questo modo: 

Estne peregrini uoc nominis an Latii sil 
et quod germano mixtum male letiferum min? 
Imperium litem uenerem cur una notat res? 

Lo Schenkl e il Peiper, che come al solito riproducono il testo di V, si trovano poi 
d’accordo nel sostituire in tre casi la lezione di V con quella di CZ, e precisamente al 
v. 7 (una per saepe), al v. 18 (adstruit per addidit) e al v. 22 (pax per quid), diver- 
gono invece nel costituire il testo dei primi due versi: il Peiper segue fondamental- 
mente CZ, solo scrivendo mers anziché merx, lo Schenkl accetta V, integrandolo in 

due punti, e<n> e nequam <quia>: s’intende che diverso è anche il senso che ne ri- 
sulta. 

S’è già visto come il primo a proporre la tesi della doppia redazione d’autore 
fosse il Baehrensl2°] che, muovendo dal Grammaticomastix, la estendeva poi a tutto 

il Technopaegnion e ne deduceva la coincidenza di Z e V con due distinte edizioni 

ausoniane. Il Baehrens giungeva a questa conclusione osservando che la divergenza 
fra le due recensioni nel penultimo verso del Grammaticomastix (Pauline in CZ, Pa- 
cate in V) ha il suo esatto corrispettivo nelle due differenti prefazioni del Techno- 
paegnion, affermava poi la priorità della redazione V sulla base di questo semplice 

dato: in V le quattro citazioni enniane sono collocate da Ausonio in due luoghi sepa- 
rati, e precisamente al v. 3 e ai vv. 17-19, mentre esse si susseguono nei vv. 15-18 di 

Z:: in questa modificazione si dovrebbe riconoscere il lavoro di lima del poeta che, 

spostando e rielaborando il v. 3, otteneva contemporaneamente due risultati, quello 

di raccogliere tutte insieme le testimonianze di Ennio e quello di saldare meglio il 
v. 4 al v. 2, assestando in questo modo un colpo più duro al grammatico con cui 
stava polemizzando. Lo studioso era però costretto ad ammettere di non saper spie- 
gare, se non con una pura ipotesi, la riduzione a un solo esametro dei vv. 5-6 di V: 

«Forse un grammatico aveva rinfacciato ad Ausonio l’ignoranza implicita nelle paro- 
le Dic quid significent catalepta Maronis e gli aveva fatto osservare che la presunta 
oscurità di quell’al non era poi tanto impenetrabile»!2!), Proprio su questo passo si 
fondava invece il Brandes per accertare la seriorità di V rispetto a Z: «dei copisti non 
erano in grado né di compendiare i vv. 5-6 di V nello scorrevole verso scire uelim 
catalepta legens quid significet tau di Z, né di sviluppare da questo verso gli altri 
due con il loro dottissimo al Celticum. Il passo conferma la nostra affermazione, che 
la recensione a Pacato è la più tarda, ammesso che di una conferma ci sia bisogno: 
Ausonio non ha certo eliminato senza un visibile motivo un verso del suo faticoso 
lavoro, né si è lasciato sfuggire un monosillabo che era già riuscito a trovare; noi 

[2° Baehrens, 152 ss.] 

[21 1d., 154.] 

- 356 - 



abbiamo qui, come nell’&picedion, un ampliamento della prima, cioè una seconda 
‘edizione’»!22], Di contrario avviso si mostrava invece lo Schenkl, il quale osservava 

che, se Ausonio leggeva al nel carme virgiliano, non c’era motivo perché lo tacesse 
nella prima redazione!?3). A questa obiezione ha risposto il Pasquali: «Noi non leg- 
giamo più in Virgilio al, Ausonio, quando riprese in mano il suo componimento, de- 

ve essersi imbattuto in un esemplare che scriveva al Gallicum tau min psin et male 

illi sit, e ha mutato egli stesso la sua poesia. Egli stesso; non lo poteva fare nessun 
altro, chè questa con quel metro e con quelle parole è un’acrobazia»l241. Per il Jach- 

mann e il Prete invece non sussiste alcun dubbio che V trasmetta il testo genuino, 

CZ quello interpolato: il primo cerca di dimostrare l’interpolazione nel v. 18, il se- 
condo nel v. 4. Jachmann: «Per prima cosa mi chiedo: qual è il senso di questo 
Verso? Praesumere gaudium è in se stessa un’espressione corrente con un senso ben 
determinato: pregustare, anticipare una gioia. Ma in che modo lo fa Ennio, e in che 

modo lo fa ‘talvolta’ (nonnumquam)? Se tutto questo non ha senso, io affermo — in 

secondo luogo — che praesumit è qui improprio anche per un altro motivo. In cia- 
scuno dei tre versi che precedono c’è un verbo di senso letterario: ait, adstruit, dicit, 

com’è possibile aggregare in questa serie come quarto verbo praesumit? Esso cade 
fuori della serie e consente già così di riconoscere la sua non genuinità»l25), Prete: 
«Un lettore o commentatore medioevale, leggendo il verso Dic quid significent Ca- 

talepta Maronis. in his al, poteva annotare al margine del suo manoscritto: i.e. scire 
velim, catalepta legens, quid significe[n]t [al}] tau, cioè spiegava in prosa il contenu- 

to del passo; forse tale lettore scriveva ambedue i monosillabi al e tau e soltanto in 
un secondo momento avrà eliminato il primo perché forse si è accorto che con tale 
taglio si restituiva un verso. Si potrà pensare che questa interpretazione sia piuttosto 

arbitraria, ma mi sembra certo che il verso di Z non sia altro che una derivazione da 

V»126], 
Le osservazioni del Jachmann e del Prete provano a usura che se accertare una 

‘variante d’autore è fra i compiti più difficili della filologia, neppure dimostrare 

l’interpolazione è dei più agevoli. Questo lettore medievale che chiosando, si badi 
bene, in prosa, un testo antico scrive cinque esattissimi piedi esametrici e poi s’ac- 
corge che con un’espunzione l’intero esametro è bell’e fatto, è un personaggio così 

fantastico che lo stesso Prete è costretto a sospettare «piuttosto arbitraria» la sua 
interpretazione. Più meritevoli d’attenzione ma anch’essi tutt’altro che intangibili gli 
argomenti del Jachmann. Che il v. 18 di CZ non abbia senso, che Ennio non potesse 
praesumere gaudium, e magari più di una volta (nonnumquam: ma qui si potrà vede- 

re anche una dilatazione enfatica di Ausonio) è un’asserzione apodittica che fa il paio 

con quella dello Schenkl: «uerba ‘quod nonnumquam praesumit’ non Ausonii, 

sed librarii manum prodere uidentun1271: si dimentica che la locuzione laetificum gau 

[22 Brandes, 71.] 

[23 Schenki, LVI.] 

[24 Pasquali, 414: vd. supra, p. 338.] 

[25 Jachmann, 498 s.] 

[26 Prete, 54.] 

[27 Schenkl, LVI.] 

- 357 -



è estratta da un testo che non possediamo più ma al quale poteva appartenere, in 

qualche modo, la nozione di praesumere, esattamente come al v. 5 di CZ e al v. 9 di 

V si fa allusione, con germano mixtum, all’ultimo verso dell’epigramma virgiliano da 

cui sono tratti i monosillabi, ista omnia ista uerba miscuit fratri!?8ì, E non si nota 
intanto la precisione sintattica dell’inserto, ottenuta mediante una relativa prolettica 

innestata in un’interrogativa, esattamente come nei vv. 4-5 di CZ: 

Scire uelim Catalepta legens quid significet tau 
et quod germano mixtum male letiferum min 

né si osserva il perfetto parallelismo dei quattro versi «enniani», distribuiti in due 

coppie in ciascuna delle quali il secondo verso è introdotto con ert, proprio come ac- 
cade nella coppia «virgiliana» appena citata. In favore dell’interpolazione non parla 
qui nessuno di quegli indizi che si sono colti con relativa facilità nelle parti del 

Technopaegnion esaminate sopra. 

Ma con questo il problema del Grammaticomastix è ben lontano dall’essere ri- 
solto. Non si può tacere che esso è stato finora affrontato puntando l’indice su alcuni 
versi strappati al contesto e analizzati isolatamente, senza che nessuno degli studiosi 

citati abbia tentato una ricostruzione organica di tutto il componimento; eppure solo 
da essa può venire prima di tutto una persuasiva costituzione del testo — che nei due 
versi iniziali trova ancora discordi lo Schenkl e il Peiper — e poi un chiarimento de- 
finitivo sulla natura delle sue varianti. Che il carme voglia essere una spiritosa deri- 
sione dei grammatici e delle loro dotte e astruse disputazioni, risulta chiaro fin dal 

titolo: esso vuole esplicitamente riallacciarsi a un’illustre tradizione di polemiche let- 
terarie che risale indietro fino all’ “Ounpon&ont di Zoilo (IV sec. a.C.) passando 

attraverso il Ciceromastix di Largo Licinio, il Vergiliomastix a cui accenna Servio ad 

ecl. 2.23, Aen. 5.521 e l’Aeneomastix attribuito da Donato a un Carvilio Pittore. Lo 

scherno del grammatico è, del resto, un vero e proprio t67noG della tarda letteratura 
latina, che viene svolto ampiamente anche da Ausonio nei suoi epigrammi (cfî. 
specialmente il ciclo contro Rufo, XLI-XLVIII [= 45-52 Green], e gli epigrammi XL 
De Philomuso grammatico e LXIII De Ausilio grammatico [= 44 e 81]); ma, si badi 
bene, di un Ausonio che è lui stesso un grammaticus, e dunque si aggira nello stesso 

mondo tutto libresco e umbratile, condivide lo stesso gusto per il raro e il prezioso, 

ama la stessa erudizione antiquaria e mitologica, come prova, appunto, il Techno- 

paegnion. Perciò la sua polemica aduersus grammaticos non è animata, come in Se- 
neca e Marco Aurelio, dal disdegno per le vuotaggini di una cultura futile e oziosa, 

sempre più estraniata dalla vita, non è la condanna della philologia in nome della 
philosophia, ma piuttosto la schermaglia arguta e mordente con gli altri «addetti ai 
lavori», i compagni d’arte e di mestiere. Ecco perché nel Grammaticomastix la can- 
zonatura diventa subito esibizione della più culta e sofisticata dottrina grammaticale, 

[28 In realtà «la recente disponibilità della voce nel Th. !. Lat. (X 2, 960, 41 sgg.) ha consentito... di 
chiarire definitivamente che praesumit qui deve essere inteso secondo l’accezione tecnica del 
tardo lessico grammaticale ‘aliquid contra normam adhibere, fingere’» (Di Giovine, 229), ed è 

pertanto verbo di tipo metalinguistico, con cui Ausonio sottolinea l’inusitata audacia del tronca- 
mento di gaudium nell’espressione enniana (laetificum) gau.] 

- 358 -



e l’aggressione fa tutt’uno con l’apologia. Giunto al termine della sua elaboratissima 

fatica, Ausonio prevede che non gli mancheranno i censori, quelli che taccerano il 

suo Technopaegnion di vacuità e di insulsaggine, i maliuoli e gli inuidi sempre 
pronti a gridare allo scandalo e a scagliare la prima pietra: e da una parte si difende, 

chiamando al suo fianco, in veste di paladini, nientemeno che Virgilio ed Ennio, re- 

sponsabili anch’essi di non poche stravaganze verbali che dovevano essere un campo 
di battaglia favorito per le dispute dei grammatici, dall’altro contrattacca, sottopo- 

nendo l’ideale avversario a un fuoco di fila di sottili questioni linguistiche. Gli ultimi 
due versi contrappongono alla truculenza e al livore del grammatico nemico l’indul- 

genza e la comprensione che Ausonio è sicuro di trovare presso i suoi buoni e dotti 
amici, Paolino (recensione CZ) o Pacato (recensione V). A guardar bene, tutto il 

discorso obbedisce a uno schema che ha anch’esso precisi antecedenti letterari: la 

battaglia terenziana contro Luscio Lanuvino, per esempio, in cui ai maleuoli / ueteris 

poetae maledictis (Andr. prol. 5-6) viene contrapposta l’autorità di Nevio Plauto ed 

Ennio (ibid. 18-19 Qui quom hunc accusant, Naeuium Plautum Ennium / accusant, 

quos hic noster auctores habet) e la polemica virgiliana contro Bavio e Mevio (ec!l. 

3.90 Qui Bauium non odit amet tua carmina, Maeui), in cui al nome dei detrattori 
viene opposto quello dell’amico ed estimatore Pollione (ibid. 84 Pollio amat no- 

stram, quamuis est rustica, musam). Collocato in questa prospettiva il Grammati- 

comastix appare uno dei componimenti più significanti per una caratterizzazione 
storica dell’arte ausoniana, specchio lucidissimo di una determinata situazione cultu- 
rale, per un verso, nodo di confluenza, per un altro, di tutta una secolare tradizione 

letteraria, ormai esausta ma ancora nobilmente esemplare e capace di rivivere, in 

questo autunno del mondo antico, in fragili ma decorose stilizzazioni, concertate se- 

condo la tecnica tipicamente decadente del pastiche e del collage. Se poi si volesse 
dare un nome al misterioso Ausoniomastix contro cui è diretto l’ultimo componi- 
mento del Technopaegnion, si dovrebbe forse pensare — entro i limiti in cui è possi- 
bile una coincidenza tra fictio letteraria e realtà anagrafica — a quel Siluius Bonus 
bersagliato senza pietà negli epigrammi CVIII-CXIII {= 116-121 Green], ciascuno 

composto di un solo distico, il primo dei quali suona così: | 

Siluius ille Bonus, qui carmina nostra lacessit, 
nostra magis meruit disticha, Brito bonus. 

- 359 -



FILIPPO MELANTONE INTERPRETE DI EURIPIDE 

Nel 1540 l’umanista tedesco Ph. Schwarzerd, detto alla greca Melanchthon, leggeva 

Euripide agli studenti dell’università di Wittenberg. In quella prestigiosa sede aveva preso 

avvio la sua brillante carriera di pedagogista moderato, capace di conciliare, non senza 

scatenare malumori e polemiche, Riforma e Umanesimo: nel 1518, appena ventunenne, era 

approdato a Wittenberg come professore di greco e si era presentato al mondo accademico 

con una prolusione, De corrigendis adolescentiae studiis, ai cui principi sarebbe rimasto 

fedele per il resto della sua vita. Soprannominato (a ragione) praeceptor Germaniae, 

fondò molte scuole con programmi umanistici e nel 1536 innovò gli statuti della stessa 

università di Wittenberg, che furono poi presi a modello da altre università tedesche!. 

Profondamente consapevole del proprio ruolo di riformatore delle istituzioni 

scolastiche, Filippo Melantone compose numerosi trattati di retorica e dialettica divenuti 

poi fondamentali per la stesura delle Schulordnungen, i programmi delle scuole 

protestanti2. Infatti, l’attività pedagogica di questo umanista tedesco, ‘delfino’ di Martin 

Lutero, influenzò prepotentemente, in una sorta di monopolio didattico, l’organizzazione 

del sistema scolastico tedesco di tutto il XVI secolo: a tale attività si formarono, ad 

esempio, uomini di chiesa e intellettuali di spicco come Joachim Camerarius padre 

(1500-1574) e Joachim Camerarius figlio (1534-1598), rispettivamente filologo e medico, 

che aprirono la propria casa di Norimberga all’‘intellighenzia’ europea più brillante e 

prestigiosa?. i 

I rappotti tra Filippo Melantone e Martin Lutero furono contrastati e complementari al 

tempo stesso. Alla base di essi c’era già l’irrisolto conflitto (stimolante, però, per molti 

aspetti) tra l’autore della Riforma e il principe degli umanisti cristiani, l’olandese Erasmo 

da Rotterdam*. Le loro storie, nonostante i numerosi sforzi per farle convergere, sì 

svilupparono su binari paralleli: le personalità di Erasmo e di Lutero troppo diverse 

1 Circa l’attività pedagogica di Filippo Melantone cf. A. Sperl, Melanchthon zwischen Humanismus 
und Reformation, Minchen 1959; R. Stupperich, Melanchthon, Berlin 1960; J. Boisset, 
Meélanchthon éducateur de l’Allemagne, Paris 1967; K. Hartfelder, Philipp Melanchthon als 

Praeceptor Germaniae, Nieuwkoop 19722; H.-A. Stempel, Melanchthons pàdagogisches Wirken, 
Bielefeld 1979; M.P. Fleischer, Melanchton as Praeceptor of Late-Humanist Poetry, Sixteenth 
Century Journal 20, 1989, 559-80. Per un’antologia della produzione pedagogica di Melantone si 
consiglia la raccolta di testi in latino con traduzione tedesca a cura di G.R. Schmidt (P. Melanchthon, 
Glaube und Bildung, Texte zum christlichen Humanismus, Stuttgart 1989). 

2 Si veda in proposito il recentissimo saggio di J. Knape, Philipp Melanchthons "Rhetorik", 
Tiibingen 1993. 

3 Cf. E. Bonfatti - A. Morisi, La nascita della letteratura tedesca, Dall’Umanesimo agli albori 
dell'Illuminismo, a c. di P. Chiarini, Roma 1995, 90 s. A Joachim Camerarius padre si deve, tra 

l’altro, una interessante biografia dello stesso Melantone (De vita Melanchthonis narratio, Halle 

1777). 
4 Circa i delicati rapporti intercorrenti tra Erasmo e la Riforma si vedano C. Augustin, Erasmus en de 

Reformatie, Amsterdam 1962 e Bonfatti - Morisi, 42-45; 51-52. 

LEXIS 17/1999 - 361 -



escludevano un vero sodalizio. Lutero, tuttavia, riconosceva all’antagonista una cultura 

sconfinata, di gran lunga superiore alla propria; Erasmo, a sua volta, che affermava di non 

conoscere il tedesco (per non doversi forse misurare con Lutero, poco propenso all’uso 

del latino), non disprezzava i contenuti della dottrina di Lutero, solo non condivideva il 

modo, per lui poco elegante e per nulla sfumato, con cui tale dottrina veniva espressa. 

Accogliendo da Erasmo un’antropologia meno pessimistica di quella di Lutero, perché 

sostenuta da una diversa valutazione delle capacità umane, Filippo Melantone formulò 

un’elaborazione teologica originale, poco distaccandosi dalla linea di pensiero del suo 

predecessore Erasmo”. Certo, a differenza di Erasmo, Melantone non si attestò su una 

posizione antitetica a quella di Lutero; tentò invece di operare a fianco del grande maestro, 

a convincerlo della possibilità di un equilibrio tra istanza religiosa e aspirazione poetica. 

Per raggiungere tale scopo, Melantone ritenne fondamentale possedere e praticare la 

paideia di Erasmo, pur sempre ammirata da Lutero: solo così il filologo tedesco avrebbe 

evitato lo scontro con il maestro, dimostrando cioè che un corretto e mirato impiego della 

cultura umanisticamente intesa poteva giovare all’affermarsi della Riforma, contribuendo 

alla piena accettazione di essa anche presso la cerchia degli intellettuali. Non quindi 

l’Umanesimo in opposizione alla Riforma, ma l’Umanesimo al servizio della Riforma. 

Questa operazione doveva svilupparsi attraverso alcune tappe obbligate. In primo luogo, 

Melantone aspirava a una fruizione consapevole e pratica della lingua greca, a cui 

assegnare il primato anche su quella latina, considerata giocoforza mezzo necessario (ma 

pur sempre surrogato) per diffondere e far comprendere «linguam Graecam magistram»®. 

Ad essa il praeceptor Germaniae dedicò l’Oratio de studiis linguae Graecae (1549), vera 

e propria apologia in favore di un idioma anch’esso, cormne il latino, non troppo amato da 

Lutero, che gli preferiva il tedesco (perché reale e vivo mezzo di comunicazione con le 

masse, non elitario strumento di cultura). Ma al greco - spiega Melantone - «Dio affidò il 

Nuovo Testamento, vale a dire quella dottrina, di cui ci inviò quale nunzio e maestro il 

figlio che vive in eterno»7. Se, dunque, «voluit Deus hanc linguam eius doctrinae 

potissimum nuntiam et ministram esse»®, ci si dovrebbe augurare, e magari fosse 

possibile, che tutti gli uomini imparassero tale lingua, ne diventassero padroni e godessero 

a pieno di tale opportunità?. Nessun altro idioma - continua il pedagogo - è in grado di 

5 Già lo Scaligero aveva notato la forte corrispondenza culturale e metodologica tra i due umanisti e 
così si era espresso: «Melanchthon (Erasmo) proximus, pius vir fuit et vario disciplinarum genere 
tinctus potius quam eximie doctus et alicuius scientiae ad unguem peritus. ... Hi tamen tres simul 
componendi. Magni locorum collectores fuerunt potius quam suum aliquid in medium proferentes» 
{(Scaligerana, Il 87, Amsterdam 1740). 

6 P. Melanchthon, Oratio de studiis linguae Graecae, in Philippi Melanthonis opera quae supersunt 

omnia, XI, ed. C.G. Bretschneider, Halis Saxonum 1843, 862. 

7 Ibidem, 858. 
Ibidem. 

9  «Quapropter si fieri posset, optandum foret, ut omnes mortales hanc linguam discere ac tenere 

tantaque commoditate perfrui possent»: così si esprime Melantone nella sua Oratio, 860. 

L-
 
) 

- 362 -



offrire altrettante possibilità!°: Jo studio del greco non solo pone a diretto contatto il fedele 

con il verbo divino, «quasi fontem ... caelestis doctrinae»!!, ma si rivela fondamentale per 

l’esistenza dell’uomo più dell’aria o del fuoco, in quanto veicolo di conoscenza 

«reliquarum artium ... pulcherrimarum ... et vitae humanae ... necessariarum»!2. «An non 

infantes,» - si domanda il Melantone - «an non velut in densa caligine rerum versari 

videbimur, si hac luce destituamur?»!3. Illuminati, dunque, dalla luce che dirada le nebbie 

(il greco, fuor di metafora), possiamo arricchire il nostro bagaglio culturale con nozioni 

nuove di filosofia, astronomia, fisica, medicina e storia!+. Per un corretto indirizzo 

didattico degli studi adolescenziali «c’è anzitutto bisogno di sapere il greco, che abbraccia 

l’intera conoscenza dell’universo, così da poter esprimere, con vocabolario ricco e 

appropriato, la nostra opinione sulla morale. Di valore fondamentale sono a tale proposito 

Aristotele e gli Argomenti morali, Platone e le Leggi, i poeti e tutti quegli autori, nelle cui 

opere, di altissimo livello, si possono leggere precetti utili ad educare gli animi. Per i Greci 

fonte di tutte le discipline fu Omero, per i Latini Virgilio e Orazio»!5. 

Nel progetto pedagogico di Melantone lo studio analitico dei testi greci doveva avvalersi 

del latino quale tramite tra un passato, oggetto di conquista graduale, e un presente che in 

esso affondava le sue radici. Alla base dei «puerilia studia», definiti X00YyUuvdOMata 

(grammatica, dialettica, retorica), occorreva ci fosse un metodo ben preciso, fondato 

sull’«unione della lingua greca con quella latina, allo scopo, ovunque ci si volga nella 

lettura di filosofi, teologi, storici, oratori, poeti, di cogliere l’essenza profonda delle 

questioni, non la loro ombra, come quando Issione, pronto a unirsi a Giunone, si ritrovò 

tra le braccia una nuvola»!6. 

Ma il compito del buon maestro non si limita a questo. «Ex optimis optima selige»!?: il 

patrimonio letterario degli scrittori greci e latini, passato al vaglio!8 e correttamente 

interpretato, si configura ricco di spunti, regole, esempi, per nulla in contrasto con quelli 

contenuti nella Bibbia. Occorre saper scegliere, estraendo dai testi massime conformi al 

verbo divino e corredandole di una traduzione latina aderente al massimo all’originale. 

10 Melanchthon, Oratio, 862. 

11 Ibidem, 862. 
12 È ancora il discorso del Melantone sullo studio della lingua greca (p. 862). 

13 Melanchthon, Oratio, 862. 
14 Scrive infatti Melantone (Oratio, 862): «Nam ex qua alia lingua, quae quidem nobis nota esse potest, 

. tu mihi petes omnes paene partes philosophiac? Quae enim alia, ut de his primis artibus dicendi et 

ratiocinandi iam taceam, habet eruditiores aut illustriores scriptores doctrinae de motibus caelestium 

luminum, de natura rerum, de valetudine corporum nostrorum ac remediis morborum? Ex qua alia 
historiam imperiorum et rerum gestarum totius mundi petemus?». 

15 P. Melanchthon, De corrigendis adolescentiae studiis, in Philippi Melanthonis opera quae 
supersunt omnia, X], ed. C.G. Bretschneider, Halis Saxonum 1843, 22. 

16 Ibidem, 22. 
17 Melantone completa così il motto della sua linca pedagogico-didattica: «eaque cum ad scientiam 

naturae, tum ad mores formandos attinentia» (De corrigendis, 22). 
18 Queste le parole precise del Melantone, consapevole delle difficoltà di una lingua complessa come 

quella greca: «Deligunt vobis praeceptores vestri quae ex usu est scire, frivola secernunt, atque ii 
Latina quidem, simul cum Latinis Graeca disci, et debent, et facile possunt» (De corrigendis, 25). 

- 363 -



L’opzione per il teatro tragico come lettura formativa deriva probabilmente dalla possibilità 

stessa della rappresentazione scenica quale esercizio atto a fortificare la memoria e dal 

forte impatto emotivo a fini educativi che il teatro può avere su un pubblico formato da 

studenti: d’altra parte, come testimoniato dai prologhi in latino scritti da Melantone, le 

tragedie euripidee tradotte furono effettivamente messe in scena in ambito universitario!?. 

La preferenza accordata da Melantone ad Euripide rispetto agli altri tragici2?0 va forse 

ascritta, come si chiarirà in seguito, alla maggiore sentenziosità del testo e alla sua 

complessa problematicità psicologica. Del tragediografo greco il praeceptor Germaniae 

tradusse per i suoi allievi diciassette delle diciotto tragedie pervenuteci2!. L’anno di corso 

era il 1540; l’università, quella di Wittenberg; scopo del professore/umanista conciliare la 

religione cristiana con il dramma greco di Euripide, così come già aveva fatto (e avrebbe 

continuato a fare) con la logica di Aristotele e la retorica di Cicerone. D’altra parte, in 

quegli stessi anni, anche Lutero si lasciava sedurre dal fascino dei ‘luoghi comuni’, 

teorizzati da Melantone nei suoi Loci communes rerum theologicarum (Wittenberg 

1521). Ferma restando la centralità della Bibbia, emergeva sempre più viva in Lutero la 

tendenza a rivisitare anche gli scrittori classici in una prospettiva evangelica per ricavarne 

sillogi di esempi anticipatori del messaggio da lui lanciato, ad esso favorevoli o contrari; e 

le aspettative di Martin Lutero non dovettero andare deluse se, come scrisse Melantone, 

«l’insegnamento ricavabile dalle tragedie di.Euripide fu utile per i paradigmi esemplari e i 

luoghi comuni, che ci istruiscono su numerosi aspetti della vita e illuminano egregiamente 

chi si accinge a scrivere»?2. 

Il primo a pubblicare l’Euripide in latino di Melantone fu W. Holzmann (Xylander) nel 

155823 1l filologo, che raccolse «Euripidis Tragoediae, quae hodie extant, omnes, Latine 

19 Cf. Corpus Reformatorum XVIII 291, laddove vengono trascritti i tre prologhi latini premessi ad 
altrettante opere euripidee (Reso, Ciclope, Ecuba) da Melantone. Nel caso del Reso, il v. 10 

specifica l’ora in cui verrà fornita lettura della tragedia; le parole latine premesse al Ciclope offrono 
un breve riassunto dei fatti, Ssenza però che ci si rivolga esplicitamente a un pubblico; nell’Ecuba 
invece è agli spettatori che si parla, chiedendone il benevolo consenso, forse per riscattare una 
tragedia precedentemente considerata contraria ai dettami del Cristianesimo e della morale. 

20 A quanto risulta, Melantone non lavorò sulle opere di Eschilo; a Sofocle, invece, dedicò alcune 

letture che non volle però pubblicare. Il testo di queste lezioni fu però trascritto da uno studente, Paul 

Obermeier, e oggi conservato presso la biblioteca della Ratsschule di Zwickau (cf. RSB Zwickau 
XLIX, fol. 1-128v.; A. Scheler, Der Apparatus Melanchthonianus des Lòwener Professors Van de 
Velde, nebst 37 unedierten Briefen Melanchthons, Serapeum 28/6, 1867, 87). La traduzione latina 

delle cinque tragedie sofoclee, dettata da Melantone ai suoi allievi nel 1545, fu invece pubblicata 

l’anno successivo da Veit Oettel; l’edizione su cui si basò il praeceptor Germaniae fu quella curata 
da Peter Brubach a Francoforte nel 1544. Dell’uso di Sofocle da parte di Melantone si è occupato St. 
Rhein nel suo contributo Melanchthon and the Greek Literature di prossima pubblicazione. 

21 La tragedia di cui il praeceptor Germaniae non fornì traduzione alle sue classi è Elettra (sui motivi 
cf. n. 41). K.E. Bindseil, curatore di parte degli opera omnia del Melantone (precisamente dal vol. 
XVI al XXVIII, Halle 1834-1860) precisa che G. Xylander, primo editore dell’Euripide in latino del 

Melantone nel 1558, aggiunse alla seconda edizione del 1562 (per ovvie ragioni di completezza) una 
versione latina dell'Elettra a opera dello Stiblinus (Caspar Stiblin). 

22 Cf. Corpus Reformatorum X 88. 
23 L’edizione dello Xylander fu pubblicata a Basilea apud Ioannem Oporinum. 

- 364 -



soluta oratione redditae, ita ut versus versui respondeat, e praelectionibus Philippi 

Melanchthonis»24, si dimostra informato circa l’intento primario del praeceptor 

Germaniae nel redigere la sua interpretatio. Nella lettera premessa alla sua edizione e 

dedicata a Heinzel, Xylander sottolinea l’altissima incidenza di loci communes (definiti 

«capita ... philosophiae moralis», utili per gestire al meglio la vita di tutti i giorni)?5 nella 

produzione euripidea, così ricca di tanti innumerevoli tesori nascosti26, Nel solo Reso, ad 

esempio, «vengono disegnati i tratti caratteriali che contraddistinguono tre condottieri: la 

temerarietà di Reso, l’eccessiva fiducia nel successo di Ettore, la cautela di Enea»27. E per 

permettere a molti, incapaci di leggere Euripide in greco (o desiderosi di imparare bene la 

lingua, confrontando il greco con il latino), di utilizzare tali exempla28, Xylander, novello 

Melantone, propone la versione latina del suo predecessore affiancata dal testo originale. 

D’altra parte, Melantone stesso si serviva del grande tragico (come di Omero, Esiodo, 

Teocrito, Demostene) per insegnare la sintassi del greco alle sué classi. Da qui nasceva 

dunque l’esigenza di una traduzione latina che seguisse le pieghe dell’originale (una sorta 

di versione con testo a fronte), nell’assoluto rispetto del valore lessicale del termine, del 

costrutto sintattico del periodo, addirittura dell’ordo verborum2®. Secondo Melantone 

accadeva raramente che una «sententia» venisse riproposta in un’altra lingua con eguale 

chiarezza e la stessa felicità espressiva. Erano invece numerosi gli inconvenienti legati alle 

«interpretationes»: oltre all’abbuiamento del senso originario (danno minore), incombeva 

il rischio del fraintendimento, se non addirittura dello stravolgimento, «ut vix eundem [sott. 

nativum sensum] agnoscere possis». In questo caso estremo, ma non raro, sarebbe quindi 

più corretto definire la traduzione «anetamorphosis» anziché «interpretatio»3?, 

D’altra parte, in pieno Umanesimo non mancavano certo «traduzioni strumentali ed 

esegetiche spesso ad verbum, rivolte a quella larga frangia del pubblico colto che alla 

consuetudine col latino non univa o univa una conoscenza ancora sommaria e imperfetta 

del greco»3!. Contro tale tendenza polemizzava il Bruni nel De interpretatione recta del 

1420 circa?2: per l’umanista, «l’obiettivo più alto della traduzione è ... una "con-versione”, 

24 Sì tratta dell’intestazione con cui si apre la prima edizione delle versioni latine di Euripide a opera del 
Melantone (Basileae 1558). 

25 «Quot res ad vitam communem dirigendam utiles»: così si esprime lo Xylander nella sua prefazione 

dedicata «ad Amplissimum Virum, loannem Baptistam Heinzellium P. Consulem inclytae 

Reipublicae Augustanae prudentissimum, dominum suum». 

26  Ancora nella suddetta prefazione si legge: «tot in uno Euripide thesauri latent, hoc est, innumeri». 
27 Sono sempre parole dello Xylander, contenute nell’ampia dedica a Heinzel. 
28 Questo il testo latino: «Itaque cum in magnam sperm venirem, fore hanc meam industriam usui 

multis, qui vel Graecum legere Euripidem non possent, vel perdiscendae linguae gratia conferre 
Graeca cum Latinis cuperent ...». 

29 Sul piano teorico Melantone indirizza così a finalità puramente didattiche il principio, che Gerolamo 
applicava alla Bibbia, di una traduzione verbum de verbo. 

30 Cf. Melanchthon, Oratio, 859. 
31 Si veda G. Folena, Volgarizzare e tradurre, Torino 1991, 53-54. 
32 La datazione di questo breve trattato, strettamente connesso alla traduzione bruniana dell’Etica 

nicomachea (1416-1418), con tutti i problemi derivati dalla nuova versione di Aristotele in 

confronto con le precedenti, è ancora oggi oggetto di discussione. Îl Folena, ad esempio, sulle orme 

- 365 -



una immedesimazione con lo stile dell’originale, che è la vera "fedeltà", un "farsi rapire" 

da esso»33. A dettare legge è ciceronianamente il rispetto assoluto della «sententia», non 

del «verbum»: bandite, dunque, le versioni ostinatamente letterali, che sfociano spesso nel 

puro "non senso", il Bruni propone di «traducere» dimostrando perfetta padronanza sia 

della lingua di partenza sia della lingua d’arrivo e capacità di imitare lo stile personale 

dello scrittore prescelto. Nel passaggio dal greco al latino il filologo deve annullarsi 

«nell’autore che sta traducendo, al quale deve rimanere fedele anche nelle eventuali 

trasformazioni, guidato dal criterio della chiarezza e della fedeltà allo "spirito" 

dell’autore»34, 
Discorsi da umanista, non da cattedratico illuminato dalla grazia di Dio. La natura 

prettamente pedagogica delle traduzioni euripidee di Melantone ne condiziona gli esiti. 

Esempio di un certo interesse è, a tale proposito, la versione latina del Reso, edita da H.E. 

Bindseil, a!l’interno degli opera omnia del Melantone (vol. XVIII, Halle 1852, con 

ristampa anastatica New York 1963)5. 

Già a una prima sommaria lettura il Reso in latino di Melantone tradisce la ferrea 

applicazione dei principi da lui enunciati a livello teorico36. Come si è già detto, la 

restituzione è condotta ad verbum, nel rispetto di una stretta rispondenza tra greco e latino, 

fondata addirittura sull’equivalenza numerica dei termini. Di conseguenza, Melantone 

tende alla ‘conservazione’, intervenendo sul testo solo in casi di corruttele evidenti. Lo 

sforzo di questa pedissequa latinizzazione comporta inevitabilmente clamorosi (forse 

consapevoli) svarioni. Al v. 466, ad esempio, il verbo fruare costruito con ablativo (hasta) 

e genitivo (bellicosae manus) si adegua al greco &ànowdoaLo con dativo (Aéyxa) e 

genitivo (tokugévov x8lp66): tale doppia costruzione in latino, tuttavia, non è altrimenti 

di altri studiosi, la fissa intorno al 1420 (Volgarizzare, 61); M. Cortesi (La tecnica del tradurre 

presso gli Umanisti, in AA.VV., The Classical Tradition in the Middle Ages and the Renaissance, 
a c. di C. Leonardi - B. Munk Olsen, Spoleto 1995, 156) opta per il 1424-1426. 

33 CF. Folena, 64. 

34 Cortesi, 157. A proposito del passaggio dall’area umanistica nordeuropea a quella italiana (e 

viceversa) cf. R. Peiper, Zur Geschichte der Lateinischen Comòdie des Funfzehnten Jahrhunderts 
(aus Wilibald Pirckheimers Studienzeit in Padua), NJPhP 110, 1874, 131-39; A. Sottili, Notizie 

per il soggiorno in Italia di Rodolfo Agricola, in Rodolphus Agricola Phrisius (1444-1485), 
Proceedings of the International Conference at the University of Groningen (28-30 October 1985), 

Leiden-New York-Kobenhavn-Kòln 1988, 79-95; I1d., Una corrispondenza epistolare tra Ambrogio 
Traversari e l’Arcivescovo Pizolpasso, ìn Ambrogio Traversari nel VI centenario della nascita, 

Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli - Firenze, 15-18 settembre 1986), Firenze 1988, 

287-328, entrambi con bibliografia. Circa i contatti tra Filippo Melantone e gli Umanisti italiani si 
veda poi S. Rhein, Appunti sul rapporto fra Filippo Melantone e l’Umanesimo italiano, in 

Memores tui, Studi di Letteratura classica ed umanistica in onore di Marcello Vitaletti, a cura di 

S. Prete, Sassoferrato 1990, pp. 155-63. Va infine citato G. Chiarini, Gli Umanisti, in Lo spazio 

letterario della Grecia antica, Il, La ricezione e l’attualizzazione del testo, Roma 1995, 631-60 

(in particolare su Melantone pp. 652-60). 

35 Cf£ n 21 
36 Il riferimento è ai passi sopra citati, tratti dai due saggi in latino che Melantone dedicò 

all’insegnamento del greco (De corrigendis adolescentiae studiis del 1518 e Oratio de studiis 

linguae Graecae del 1549). 

- 366 -



attestata e si ha anche l’impressione di un equivoco tra àmtovivapai e àm0Lvdw. 

Ancora: il v. 577 (num cohors abiit aliquo?) si sovrappone perfettamente all’originale 

uòv Abxyosg BEBnxé o con due vistosi errori interpretativi, uno consequenziale 

all’altro. Odisseo e Diomede, introdottisi di nascosto tra le tende dei Troiani, trovano 

inspiegabilmente vuota quella di Ettore e temono un agguato: in questo senso va inteso il 

sostantivo À6x06, già utilizzato nel Reso anche nella sua altra accezione, quella di 

«schiera», che corrisponde al cohors di Melantone??. Il pedagogo, sviato dalla doppia 

valenza del termine, fraintende di conseguenza il significato di Baivo, sinonimico qui al 

perfetto di «essere», e gli attribuisce quello del perfetto latino di abeo: ma interrogarsi su 

dove sia finita la coorte nemica, quando al verso successivo si insiste sul concetto di 

unxaviì, la «trappola», è un vero e proprio errore. 

L’ossequio al principio di rendere parola per parola gli idiotismi del testo greco si 

spinge fino al tentativo di riprodurre i composti nei singoli elementi. L’infinito 

subministrare del v. 153, ad esempio, è traduzione puntuale di Ùnnogeteîv (con 

corrispondenza di sub- e V10-), mentre il septemgradae del v. 529, coniato appositamente 

da Melantone, rispecchia il greco éxtd&xopoLl. Del termine, tuttavia, l’umanista sembra 

ignorare il risvolto di natura astronomica, che implica altresì la luminosità di queste sette 

vie, emananti altrettante luci. In una tragedia come il Reso, che si svolge tutta in piena notte, 

il ricorso a un vocabolo del genere non può essere casuale: deve avere valenza 

drammaturgica’®8. Al praeceptor Germaniae, tuttavia, poco importa se il testo che traduce 

sia stato scritto per il teatro o per essere declamato in un cenacolo di dotti uditori. Il suo 

pubblico siede dietro banchi di scuola. L’aggiunta nella versione latina dell’attributo 

nocturnos concordato con ignes (vv. 78 e 823) rivela forse che Melantone ha notato 

l’insistenza con cui l’autore del Reso torna sul concetto della notte, e si è ad essa 

adeguato. I] passaggio dalla forma affermativa dei vv. 152-153 e 483 dell’originale a 

quella interrogativo-retorica della versione latina punta sulla sollecitazione degli affetti, 

rende più incalzante il dialogo tra Ettore/Dolone ed Ettore/Reso. 

L’attenzione per il vocabolo e i moduli sintattici è letteraria e non scenica. Lo 

dimostrano i vv. 205 (un generico itineri traduce il più plastico Brjuao., con radice di 

Baivw, che potrebbe forse suggerire un movimento mimato sulla scena), 290 (dove 

veniens non rende bene il participio presente dÉwv, capace di evocare lo spostamento in 

massa dell’esercito attraverso la piana), 301 (il presente storico é pronunciato dal 

pastore conferisce vivezza al fatto passato; l’episodio viene ripreso con estrema chiarezza, 

ma questa immediatezza si perde nel perfetto vidi), 340 (armatus latino non equivale al 

coloristico XQVOOTEVX1}S, hapax euripideo, che viene privato così della propria funzione 

drammaturgica - illuminare con i bagliori dell’oro la scena calata nel buio -), 478 (1la 

37 Così, ad esempio, in Rh. 17 e 26. Al v. 560, invece, il vocabolo viene utilizzato inequivocabilmente 

con il significato di «agguato». 
38 Sulla funzione teatrale del drammatico gioco di luci e ombre nel Reso mi sia permesso rinviare al 

mio saggio Reso.: i problemi, la scena, Genova 1997, in partic. pp. 11-30. 

- 367 -



sostituzione della 2 persona singolare \éyelc, che presuppone un interlocutore, con il 

supino dictu, corretto grammaticalmente, ma meno pregnante), 715 (dove al trasformismo 

di Odisseo, che entra in Troia strisciando, camuffato da cencioso mendicante, non 

corrisponde un’immagine efficace: venit, che traduce iQ0 , dà l’idea del fatto, non del 

modo del fatto stesso). 

D’altra parte occorrerà attendere ancora qualche anno prima dell’affermazione dello 

Schuldrama, il teatro scolastico protestante destinato a diventare «un mezzo espressivo 

delle diverse concezioni politiche, religiose e culturali in cui si dibatteva la società tedesca 

nel periodo della riforma luterana»”. Primi fra tutti saranno gli studenti dell’accademia di 

Strasburgo (poi trasformata in università dal 1621) a recitare, in particolari ricorrenze 

laiche e religiose, in lingua originale Terenzio e Plauto, ma anche i tragici greci in 

traduzione latina, oltre ad autori moderni talvolta in versione tedesca, talvolta con il 

supporto di ‘programmi’ (periochae) redatti in volgare‘0. 

Qualche volta, la resa infelice del testo dipende dall’infelicità del testo stesso 

nell’edizione (aldina? hervagiana?) di cui disponeva Melantone4!. 

Andrà invece osservato che egli evita di intervenire criticamente sul testo. Prendiamo ad 

esempio i vv. 535-37. Nelle due edizioni succitate Melantone leggeva: àbg Ò1} xÉhasg, 

àWs | yiyvetal, rai t 106 dopwv. | dde yde totww &vnijo. Quindi traduceva: 

Aurora prope est, aurora / iam fìt, et quis pro foribus? / Aliquis enim vir adest. La 

battuta lascia perplessi. Manca poco alle prime luci dell’alba ed è il momento del cambio 

della guardia. Le sentinelle che formano il Coro attendono con impazienza di essere 

sostituite e lamentano un certo ritardo nelle operazioni. Che senso ha parlare di &6pov in 

un accampamento e asserire poi con certezza la presenza di qualcuno nelle vicinanze? Di 

chi può trattarsi? Non dei Lici, sorteggiati per il quinto turno ma ancora immersi in un 

39 S. Bertini, La commedia umanistica e il primo Umanesimo tedesco, in AA.VV., Dal teatro greco 

al teatro rinascimentale: momenti e linee di evoluzione, a c. di L. de Finis, Trento 1992, 105. 

Sullo Schuldrama cf. inoltre Bonfatti - Morisi, 90-95; sull’argomento si veda infine la rassegna 

bibliografica curata da A. Burlando (studiosi stranieri) e C. Frisone (studiosi italiani) nel volume 

Spettacoli studenteschi nell’Europa umanistica, Atti del Convegno del Centro di Studi sul Teatro 
Medioevale e Rinascimentale (Anagni, 20-22 giugno 1997), Roma 1998, 219-79. 

40 Mentre in Germania è necessario attendere sino alla metà del XVI secolo per assistere alle prime 
rappresentazioni teatrali di testi classici, in Italia erano già stati allestiti i Menaechmi di Plauto 
tradotti in volgare forse da Battista Guarino (25 gennaio 1486, palazzo ducale di Ferrara). Per 
un'esauriente analisi dei problemi che doveva affrontare il volgarizzatore alle prese con un'opera 
teatrale l[atina si veda S. Pittaluga, Piauto in vulgare, in AA.VV., Atti dei Convegni «Il mondo 
scenico di Plauto» e «Seneca e i volti del potere», Genova 1995, 65-75. Meriterebbe analoghe 

riflessioni il passaggio da un dramma greco alla sua versione latina con finalità drammaturgiche. 
41 Nel 1540, anno in cui Melantone traduceva Euripide, erano già state pubblicate due edizioni 

dell’opera del tragediografo greco: una, l’editio princeps, stampata a Venezia nel 1503 nella 
tipografia di Aldo Manuzio, l’altra a Basilea nel 1537 presso I. Hervagius. Tranne rarissime 

discrepanze di punteggiatura (cfr. anche la prefazione di J. Diggle alla sua edizione di Euripide, I, 
Oxford 1987, V), l’edizione di Basilea e l’Aldina sembrano l’una la copia dell’altra, e quindi non entra 

in discussione quale avesse sott’occhio Melantone. Entrambe le edizioni citate sono prive dell’Elet- 
tra, pubblicata per la prima volta in un’edizione a stampa nel 1545 a Roma a cura di P. Vettori. 

- 368 -



sonno profondo2, non di Odisseo e Diomede, pronti a penetrare tra le tende troiane ma 

all’insaputa di tutti. 1l vocabolo cacciato da &vn}o (e documentato da vari codici) è dottje, 

perfettamente congruo all’insieme: ad astri e costellazioni si è infatti già accennato ai vv. 

528-31 e 535. Il Musgrave nella sua edizione oxoniense del 1778 sulla scorta àoT di 

avrebbe emendato brillantemente l’inspiegabile xpò òépwv in n00dpwpwv, 

«premonitore», in sintonia con àot1jo. Melantone non avvertì il problema: sulla sua pur 

attestata sensibilità di filologo prevaleva l’urgenza di una minuziosa ripresa ad verbum. 

Esiste un solo caso in cui forse lo studioso fa eccezione. Nella parte conclusiva della 

sua invocazione ad Apollo Timbreo, il Coro prospetta con tono esaltato un esito felice alla 

spedizione di Dolone. «Chi tra gli Achei» - si domanda - «cadrà ucciso nella sua tenda per 

mano di colui che cammina imitando il passo del lupo? Forse Menelao o piuttosto 

Agamennone: e così porterà a Elena la testa del morto tra le mani e lei intonerà un canto 

funebre per il crudele cognato, che, a capo di una flotta di mille navi, venne contro la città, 

contro la terra di Troia» (vv. 254-63). Ho tradotto in base alla lezione ò6 èni (testimoniata 

da O, il Laurentianus XXXI 10), comunemente accettata; 1’ Aldina e 1’Hervagiana hanno 

invece ò6 è&ntì x6Xhov, che Melantone rende con uno strano qui ad scortum (v. 261). 

Come mai? THéXog, oltre a significare «puledro», indica la «fanciulla», la «vergine», come 

attestano Anacreonte (fr. 78 Gentili) ed Euripide (Hec. 142, Hipp. 546). Ma ancora lo 

stesso Euripide utilizza il vocabolo connotandolo negativamente in Andr. 621, laddove 

Peleo, rivolto a Menelao, definisce proprio Elena «quella sgualdrina di tua moglie» 

(xaxîjg Yuvamòg n6Xoc). Dunque il ripensamento, basato forse su esegesi e scoli, 

potrebbe nascere da un usus'interno all’autore che Melantone conosceva in maniera tanto 

approfondita*3. i 

La traduzione di Melantone non è scevra da finalità di ordine etico. La teoria dei loci 

communes, contrassegnata dal motto optima ex optimis selige, trova applicazione nella 

ricerca di yv@na. all’interno del testo tragico. Le quindici sentenze moraleggianti 

vengono segnalate tra virgolette dall’umanista tedesco‘4 (esattamente come erano già state 

messe in evidenza dai curatori delle edizioni di Basilea e di Venezia): ad esse il compitò di 

dimostrare la conciliabilità della parola di Lutero con l’alto contenuto morale dei testi 

classici. 

42 Esplicito è infatti l’invito ai Lici da parte delle sentinelle del Coro ad alzarsi dai giacigli e a 

sostituirle: «Svegliatevi, che cosa aspettate? Basta dormire, sta a voi far la guardia! Non vedete come 
splende la luna?» (Rh. 532-34). E poi ancora, qualche verso dopo: «Allora sarà bene chiamare i Lici: 
sono stati sorteggiati loro per il quinto turno» (Rh. 543-45). E infine, a ribadire il concetto: 
«Chiamiamo i Lici, che devono montare il quinto tumno di guardia, perch, così ha voluto la sorte!» 

(Rh. 562-64). 
43 Nella precedente redazione di questo mio contributo, apparsa sugli StPic 17, 1997, 49-58, avanzavo 

l’ipotesi che la scelta lessicale di scortum per X@X0G potesse trovare spiegazione se Melantone 

avesse pensato che in x@XÀov si nascondesse x6Qvnv; alla luce, però, del passo dell’Andromaca 
citato tale ipotesi risulta forse improbabile. 

44 1 versi debitamente segnalati dal Melantone per il loro contenuto altamente morale sono i seguenti: 
vv, 69, 84, 105-08, 162-63, 176, 206, 245-48, 317-18, 332, 510-11, 583-84, 609-10, 626, 758-60, 
980-82. 

- 369 -



La versione latina del Reso rivela la propria natura pedagogica anche nel suo intento 

costante di chiarezza e completezza: strumento prezioso per l’apprendimento della lingua 

greca, essa deve fugare ogni dubbio anche a livello contenutistico. Si spiega così la 

precisazione procul a navibus del v. 214 e l’aggiunta del v. 894 a filio Telegono necatus, 

entrambi assenti nell’originale greco. Nel primo caso, Dolone perfeziona nei dettagli il 

piano da lui progettato e specifica quindi che attraverserà un luogo isolato quando sarà 

«lontano dalle navi». Nel secondo la Musa, madre di Reso, spiega che «col tempo l’as- 

sassino di Reso, l’astuto Odisseo, pagherà una giusta punizione per la sua colpa»45. 

&vpiav ... diunv: difatti, verrà ucciso per mano di Telegono (il figlio da lui concepito con 

la maga Circe). Si tratta, insomma, di utili glosse esplicative. 

Il fine della comprensibilità immediata determina anche un ‘adattamento’ geografico ai 

vv. 441 e 541. Tawvasg (v. 441) viene tradotto con Pannoniam, Naiwv (v. 541) con 

Pannonius: la Peonia era una regione montuosa a nord della Macedonia, delimitata a est 

dal fiume Strimmone. Ma ben più conosciuta della Peonia era, in epoca umanistica, la 

regione a nord dell’Illiria chiamata Pannonia, una parte dell’odierna Ungheria (Reso, nella 

sua marcia di trasferimento dalla Tracia alla piana di Troia, non poteva certo averla attra- 

versata). Melantone ha operato un adattamento, ha per così dire ‘normalizzato’ la 

geografia alle comuni informazioni della sua epoca: Pannonia era un luogo noto a tutti. 

Andrà anche detto che la confusione tra Peoni e Pannoni si era verificata ben prima di 

Melantone, se Cassio Dione lamentava una certa interscambiabilità nell’uso del termine 

Tlaiwves, «Peoni», in luogo di «Pannoni», e rivendicava la forma Ilavvovio., 

scarsamente impiegata persino dagli stessi Romani46. 

| Sarebbe interessante indagare di quali strumenti lessicografici disponesse Melantone. 

Ma siamo per ora solo in grado di segnalare certe sue scelte nell’accezione dei vocaboli 

che mal si adattano all’originale. Così, al v. 43 l’attributo ÒLeutetf] trova rispondenza 

nell’avverbio divinitus. Due sono le principali accezioni del termine greco: a) «che scende, 

che viene dal cielo (lett. da Zeus)», frequente da Omero in poi47; b) «limpido, splendente» 

detto di aria e luce e utilizzato da Euripide, Bacch. 1268. Melantone sceglie il significato 

più noto, più accreditato, di matrice epica (che trovava forse in qualche lessico), ma 

inadeguato al contesto del Reso: il Coro, rivolto a Ettore, lo informa che «l’armata greca 

brucia fuochi tutta la notte, e le navi risplendono alla luce delle fiaccole»8, non che «le 

stazioni delle navi ardono per volere divino» (navium stationes ardent divinitus). Di un 

certo interesse è anche il passaggio dal sostantivo x06tnua, riferito a Odisseo (v. 499) 

45 Rh. 893-94. 
46 Cf. D.C. 49. 36. D’altra parte, si può essere certi che Melantone avesse chiara la differenza geografica 

tra Peonia e Pannonia perché al v. 408 della sua versione traduce correttamente Paeoniam terram. 
47 Omero usa spesso l’attributo dteutetijs soprattutto per i fiumi, in quanto generati dalla pioggia 

caduta per volontà di Zeus; l’epiteto, proprio dei torrenti a regime piovano, passò poi per estensione 
a tutti i corsi d'acqua. Dopo Omero il termine fu impiegato con questa accezione divina da Hesiod., 

fr. 217 Rz. = 320 M.-W. (Sch. A. Rh. 1.757) e Plut. Marius 21 (dove compare la variante 

duzetio). 
48 Rh, 41-43. 

- 370 -



nel senso di «ciarliero, millantatore», a crepitaculum, il «sonaglino per bimbi», utilizzato a 

partire da Quintiliano, però mai con valore traslato*?. 

Il latino di Melantone è agile e fresco, proprio per l’intento di chiarezza che lo 

contrassegna. Non ci sono grovigli di parole né turgori espressivi. Non possono mancare 

naturalmente prestiti dai classici: abbiamo accennato all’utilizzazione di Quintiliano, va 

ricordato anche, accanto alle formule attinte da Plauto e da Terenzio”’, un’interessante 

espressione ovidiana. Ai vv. 808-19 del Reso greco Ettore accusa con ferocia le guardie 

del Coro di avere mal sorvegliato il campo troiano, e conclude la sua invettiva con pesanti 

minacce: «Aprite bene le orecchie, lo giuro su Zeus padre: voi siete gli unici responsabili e 

io vi farò frustare, anzi vi taglierò la testa - o sarete liberi di pensare che Ettore non vale 

niente!»5!, La traduzione ad verbum di Melantone tradisce l’originale in un solo punto: il 

uapdyva y î] dell’Aldina e dell’edizione di Basilea, che indica la «frusta», lo «staffile», è 

reso con l’espressione terra Taurica. Îl sostantivo latino non crea problemi: in luogo di Y 

1] Melantone certamente leggeva yfj, donde terra. D’altronde terra Taurica è iunctura 

ovidiana (Pont. 1.2.78: cultaque Oresteae Taurica terra deae) per indicare la regione dei 

Tauri, l’inospitale terra dell’esilio di Ovidio”2. 

«Abbiate il coraggio di capire»53 scriveva Melantone ai suoi discepoli, e in cambio - 

come si è visto - offriva loro interpretazioni originali e cultura. Consapevole delle grosse 

difficoltà dell’impegno richiesto, prometteva così alle future generazioni di umanisti 

convertiti alla Riforma: «ego faxo studio ac labore meo, ne opera vos vestra frustretun”4. 

L’attività del praeceptor Germaniae non risultò vana. I suoi seguaci, detti “‘filippisti’, 

animarono il tardo Umanesimo tedesco, distinguendosi quale ceto di intellettuali per lo più 

di origine borghese e omogenei per mezzi e fini: «professionalità acquisita nelle scuole, 

esaltazione della "penna" e della "nobiltà dello spirito" contro la nobiltà del sangue come 

autolegittimazione a ricoprire le cariche dello Stato, preclusione alla plebe degli illetterati 

..., irenismo religioso, fedeltà alla "sapiens et eloquens pietas" di Melantone ..., che 

significa anche amore per l’eloquenza (la retorica) e per la poesia latina e sua 

49 Cf. Quint. inst. or. 9.4.66. : 

50 Si vedano, ad esempio, l’espressione opportune venisti del v. 52, che traduce Èg raòv fjxei, e 

un clam con accusativo (clam me: v. 54, in luogo di i\aBévtec Guua tovuLOY), già in Plaut. 
Curc. 173 e in Caecil. Plocium fr. 1.12. - 

51 Ra 816-19. 
52 Melantone, che ben conosceva l’opera di Ovidio, si era occupato con particolare attenzione delle 

Metamorfosi, dei Fasti (oggetto di un corso nell’anno accademico 1537/1538) e dell’Ars amatoria. 
Resta comunque aperto il problema del passaggio da unapdYva a Taurica. Melantone potrebbe forse 
aver letto Mdoyava, nome di una città dell’Elide (cf. Xen. Hell. 3.2.25 e 30; 4.2.16; 6.5.2; 7.4.14; 
Diod. 15.17), ma anche di una lontana località indiana (così in Ptol. 7.1.57: Melantone conosceva 

bene la sua opera, al punto da dedicargli diversi corsi negli anni 1535, 1536, 1537, 1541, 1543, 

1544, 1545): la punizione minacciata alle guardie sarebbe così l’esilio in lontane terre orientali, 
analoghe alla Taurica terra dell’esilio di Ovidio. 

53 Cf. Oratio, 25, dove si legge: «Sapere audete, veteres Latinos colite, Graeca amplexamini, sine 

quibus Latina tractari recte nequeunb». 
54 Cf. Oratio, 25. 

- 371 -



emulazione»”S. La lezione dei classici, mediata attraverso un interprete non meno dotto che 

sensibile, aveva in qualche modo lasciato il segno. 

Genova | Annalaura Burlando 

55 CÉ Bonfatti - Morisi, 113-14. 

- 372 -



FUNCIÒN Y SIGNIFICADO DEL MITO CLASICO EN LA NOVELA 

DE RAMON PÉREZ DE AYALA* 

«La pregunta - afirma Ramòn Pérez de Ayala! - que hay que proponer ante la obra 

de un escritor es ésta: ; Descubre alguna idea nueva o alguna nueva sensaciòén, algun 

nuevo camino por donde penetrar y comprender la realidad o alguna emociòn, antes 

desconocida, con que gozarla? ;Enriquece el acervo espiritual de la Humanidad? 

iAumenta en la conciencia del hombre la inteligencia y la posesion del universo? He 

aqui el escritor, el verdadero escritor, el Unico escritor: el escritor universab?. 

«Los grandes escritores - dice en otro lugar? - son aquéllos que mejor han sabido 

responder a las preguntas esenciales y eternas, segun el modo y expresién de su 

tiempo y pueblo. Y en esto està el secreto de su universalidad en el espacio y de su 

perduraciòn en el tiempo». 

Consecuente con estas ideas, Pérez de Ayala crea una obra intelectual, critica, que 

obliga a la constante reflexién y que tiene como propésito fundamental la educacién 

del lector!. Esta actitud ante el hecho literario no es aislada. Durante las primeras 

décadas del siglo XX, varios escritores sienten la necesidad de contribuir a las 

imprescindibles reformas sociales y politicas que necesita Espaîia. Precisamente, 

Ortega, Azafia y Pérez de Ayala, junto con otros intelectuales, crean, en el otofio de 

1913, la ‘Liga para la Educacién Politica’, con la que quieren llevar a una mayoria de 

hombres sus criticas y sus ideas renovadoras. 

Cualquiera que se acerque a la obra literaria de Pérez de Ayala puede comprobar, en 

efecto, la honda preocupaciòn por la sociedad y por la vida que subyace en cada una de 

sus creaciones artisticas. Desde su primera obra, la novela corta Trece Dioses, que data 

de 19025, hasta su tltimo articulo periodistico, titulado EI rio y el hombre. Sélo la 

razòn es libre, publicado en ABC el 22 de mayo de 19626, el escritor asturiano se 

* _ Este trabajo se inscribe en el marco del proyecto de investigacién 96PYBO8JCL subvencionado 
por la Universidad de La Rioja. 

1 Sobre los escritores Y poetas esparioles, en Obras Completas, 11, Madrid 1965, 559-63, p. 560 

(citaremos las Obras Completas por esta edicién). 
2 Véase, en este sentido, la opinién de J.J. Macklin sobre la narrativa de Pérez de Ayala (Tradicion 

literaria en Luz de Domindo, Insula 404-05, 1980, 6): «Cada novela de Ayala, cualquiera que sea 

su tema aparente, trata en el fondo de la significaciòn del acto creativo, de la relacién entre realidad 

y arte, del papel y funci6n de la literatura en el contexto de la experiencia humana». Cf. también 

del mismo autor Myih and Mimesis: the artistic integrity of Pérez de Ayala's ‘Tigre Juan and 
EI curandero de su honra', HR 48, 1980, 15-36. 

3 Las mdscaras, en Obras Completas, ÎII, 209. 
Cf. A. Amoròs, La novela intelectual de Ramòn Pérez de Ayala, Madrid 1972, passim. 

5 CÉ. las referencias a esta novela corta en M. A. Lozano Marco, Del relato modernista a la novela 

poemdtica: la narrativa breve de Ramòn Pérez de Ayala, Alicante 1983, 20-26. 

6 El escritor asturiano falleceria en Madrid el 5 de agosto de 1962. 

R
-
 

LEXIS 17/1999 - 373 -



afana por descubrir y sacar a la luz los defectos de sus conciudadanos para incitarles a 

modificar su conducta. Quizà fuera esa una de las razones por las que su produccién 

literaria evolucionò relativamente pronto hacia el ensayo y el articulo periodistico’, 

como resultado de la necesidad de comunicar con un publico m4s numeroso. Hay 

quien considera incluso que la primera imagen de Pérez de Ayala es la de un ensayista 

que impregna de ensayismo su poesia y su novela8, donde el texto se construye sobre 

ideas que van tomando cuerpo en personajes y acciones. No habria mdàs que recordar 

la organizacién de su obra cumbre: Belarmino y Apolonio, cuyo caràcter ensayistico se 

apoya, ademdés, en las frecuentes meditaciones de los personajes®. 

Pues bien, uno de los instrumentos màs adecuados para esta labor intelectual y 

didictica del artista que venimos comentando es, segun nuestro autor, el mito, porque 

constituye, en palabras suyas, «una interpretaciòn poética de la realidad incognita [...]. 

Todas las mitologias no son sino sublimaciones simbolicas del subconsciente de un 

pueblo»!0, Por su caràcter atemporal, que le permite aclimatarse a los gustos 

imperantes en los mAs variados tiempos y lugares, y por la carga ejemplificadora que 

ya tiene desde las epopeyas homeéricas se presta como nada a su uso simbòlico con 

propésito pedagégico!!, Los mitos vienen a ser para Pérez de Ayala representaciones 

de profundas verdades filos6ficas y expresiòn de actitudes humanas permanentes. Son 

eternos como eternos son los problemas que plantean: el amor, l° —:2—-, *- # - +-4 1a 

tirania, el destino. Prometeo, el titàn que se atreviò a desafiar a los dioses, se puede 

utilizar como imagen del hombre moderno y Orfeo como el siuutviu ue 1a mIsmisima 

creacién. 

Un mito es, pues, una leyenda simbgolica, en la que lo moddélico y lo ejemplar tienen 

. mucha mds importancia que la verdad de lo referido, y los personajes son méàs 

representativos que històricos. Asi lo entendiò ya Platén, que no dejò de introducir 

relatos miticos en su obra, porque los consideraba utilisimos dispositivos pedagégicos 

para la fàcil conceptualizaciòn de una idea dificil. «La recurrencia al mito - afirma 
Lasso de la Vega!2 - da a las realidades màs intolerables una cierta irrealidad que las 

7 Su tiltima obra narrativa es de 1928 y se titula Justicia. 

8 Cf. J. M. Martinez Cachero, Prosistas Y poetas renacentistas, La aventura del ultraismo, 
Jarnés y los ‘nova novorum’, en Historia General de las literaturas Hispdnicas, VI, Barcelona 
1968, 375-442, p. 401. 

9 CH el capitulo titulado Novela y ensayo: Belarmino y Apolonio, en Amoròés, 290-319, p. 319: 
«AI que le guste esta novela, lo que màs apreciaràd, sin duda, son las divagaciones intelectuales, el 
ingenio del vocabulario (més mecénico y ensayistico que humano, novelesco), las historias 
secundarias (Felicita, don Guillén) y los chispazos de humanidad entrafiable». 

10 Viaje entretenido al pais del ocio, Madrid 1975, 55 y 66. 
11 Ninguna escuela de estudio de la mitologia ha negado el caricter paradigmaàtico o trascendente del 

mito. Cf. M. Detienne, Théorie de I' interprétation des mythes (XIX® et XX° S), en 
Dictionnaire des mythologies, I, Paris 1981, 568-73. 

12 . S. Lasso de la Vega, El mito clàsico en la literatura espatiola contempordnea, en Actas del II 
Congreso Espaniol de Estudios Clasicos, Madrid 1964, 405-86, pp. 442-43. 

- 374 - 



hace tolerables [...] Mitos vigorosamente sencillos e infinitamente evocadores, que 

describen el nacimiento de las guerras y sus efectos, los que hacen problema de la 

legitimidad del poder politico, los que evocan el amor y la fidelidad conyugal, aquellos 

de que son protagonistas los dioses y el Destino y la Muerte, poderes rara vez 

benéficos, ante los cuales el héroe no abdica un dpice de su propia dignidad de 

hombre, mitos que son fuente inagotable de poesia... se prestan a que el autor de hoy 

entrevere a las aventuras antiguas sus propias aventuras intelectuales.»!3 
En dltimo término, el mito es un modo de conocimiento. Mito y paideia son 

realidades inseparables!4. La literatura contemporànea, en efecto, acude las més de las 

veces al mito clàsico no como simple adomno, sino con el fin de recrearlo y convertirlo 

en cauce para interpretar el mundo!®. «Nosotros - dice G. Highet - repetimos ahora 

los mitos griegos, y vemos que a menudo son la tnica iluminacién de muchos oscuros 

rincones del alma humana, y encontramos en ellos miltiples sentidos de vital 
importancia.»!6 

No resultarà extrafio, por lo tanto, hallar en la obra de Ramén Pérez de Ayala, un 

escritor en quien, en el conjunto de la literatura contemporànea, la presencia del mundo 

clàsico se da con la méxima intensidad!?, referencias y alusiones a personajes y 

hechos mitolégicos. Nuestro autor, justamente, no s6lo no desecha la utilizaciòn del 

mito, sino que cree , como ya hemos apuntado, que tras él està presente la realidad 

misma de la vida. «Observando el devenir humano, - escribe Andrés Amoròs al 

respecto!8 - Ayala llega a una idea bésica: todo se repite, todo es igual a lo que ya ha 

13 L, Feder (Myth, Poetry, and Critical Theory, en Literary Criticism and Myth, ed. J. P. Strelka, 
London 1980, 51-71) apunta tres funciones b4Asicas del mito en el texto literario: «Myths are used 

in literature in three major ways: mythical narratives and figures are the overt base on which plot 
and character are created; or the are submerged beneath the surface of realistic characters and 
action; or new mythica] structures are invented that have a remarkable resemblance to traditional 

ones» (p. 53). 
14 H. Dérrie, Myth in Greek and Roman Literature, en Strelka, 107-31, p. 111. 

15 Cf. L. Gémez Canseco, Introduccién. Anotaciones sobre el papel de la mitologia en la 
literatura, en Las formas del mito en las literaturas hispdnicas del siglo XX, ed. L. Gémez 

Canseco, Huelva 1994, 11-22; p. 19. Entre la extensa bibliografia que estudia la interpretacién y 

presencia de los mitos en la literatura contemporànea sefialamos la obra de L. Diez Del Corral, La 
funciòn del mito clàsico en la literatura contempordnea, Madrid 1974?. Para las literaturas 

hispénicas en concreto, puede verse Las formas... . 
16 G. Highet, La tradiciòn clasica. Influencias griegas y romanas en la literatura occidental, 1l, 

Meéxico 19862, 166. 
17 C£ Amoròs, 9: «Ante todo, Pérez de Ayala se distingue del tipo habitual de novelista espafiol por 

su formacién clàsica: conocimiento del griego y el latin, predileccion constante por los autores 
clàsicos. Como es bien sabido, esta aficiòn nace en los afios de su formacién jesuitica, pero - esto 

ya no suele ser sefialado - se prolonga hasta los tiltimos dias de su vida, como refugio y consuelo 

frente a Dios sabe cudntas decepciones y amarguras». Cf., en general, e] magnifico estudio de M. 
de Hoyos Gonz4lez, E/ mundo helénico en la obra de Ramòn Pérez de Ayala, Oviedo 1994. 

18 Amorés, 66. 

- 375 -



sido; aunque sea distinto por vivirlo personas diferentes. De aqui deriva una visién del 

mundo como encarnaciòn repetida de los mitos clàsicos». 

Las grandes figuras imaginadas por los clàsicos siguen vivas en nuestro mundo: 

La Musa: 
«En mis luchas incruentas 
como Musa te presentas». !9 

Erato: 
«Tù trazaste mi destino, 
fuiste mi musa y mi diosa; 

pero Erato la celosa, 
nevé luego en mi camino».20 

Zeus: 
«La escena ha sido en Francia. 
El Zeus del Pamnaso 
en un antiguo vaso 
el néctar nuevo escancia».2! 

Ariadna: 

«jAriadna, Ariadna, Ariadna! Que la hebra dorada 
de tu voz me conduzca siempre en el laberinto».22 

Afrodita: 
«Y en el triunfo de la vida, con su rubia cabellera 

y su cuerpo dgazmmes que aromé la primavera, 
va Afrodita». 

Filomena: 

«En ia floresta lejana, 
junto al érbol en que trina 
Filomena matutina»24 

Diana: 
«Nunca Îa diosa Diana 
fue en su fermosura dina 
de lanzar flecha ferrina 
cual la tuya, ni a la humana 
mitad hirié tan ayna».25 

Eusebeya, Tetis y Eolo: 

«Marcha Eusebeya con pasos tenues - tal una nube que se desliza 
por lo azul suave, 
tal una nave 
que a Tetis peina glaucos cabellos que Eolo riza»26 

La Sibila: 
«Se escuchan arpegios fluyentes en ondas glaciales. 

19 Obras Completas, II, 13. 

20 bid. 
21 Hbid, 17. 
22 Ibid., 43. 
23 Ibid,, 50. 
24 Ibid., 52. 
25 Ibid. 
26 Ibid., 53. 

- 376 - 



Es la Sibila que dice sus horas noctales»27 
Atlante: 

«Surcando el vellén hibrico de Atlante 
de aquende allende el tencbroso ponto»28 

Leda: 
«Para gozar la sonrosada came 

de Leda, prefiriò el jocundo Zeus 

encarnarse en el cisne alegre y blanco, 
que no en el triste y negro».29 

Y no olvidemos que dos de sus novelas reciben directamente el titulo de Artemisa y 

de Prometeo. ApoyAndonos en el mito - afirma nuestro autor en un poema que titula 

«Se repiten los mitos clàsicos» - aumentan los brazos con que ases el presente. He 

aqui este significativo poema completo*®: 

«Tu espiritu se multiplica 
en metamorfosis sin cuento. 

Adquieres los cien ojos de Argos, el Arest6rides, 
y espias los designios de Zeus, el soberbio. 
A1 tacto de una hoja de papel deleznable 
se te infunden las fabulosas fuerzas de Anteo, 
la sapiencia de Palas, la claridad de Apolo 
y la industria de Hermeias ligero. 
Te emboscas en la selva sonora, 
cobijo de la ninfa Eco, 
donde cada voz suscita 
un comentario volandero, 

y tus brazos experimentan 

infinito acrecentamiento, 

con que ases y oprimes el presente robusto, 
como el monstruo quimérico 

que ahogò a Lacconte y sus hijos, 
y luego lo extiendes hacia lo venidero». 

Desde esos presupuestos, centraremos a partir de ahora nuestra atenciòn en las 

recreaciones de mitos clàsicos que en la novela de Pérez de Ayala sirven de instru- 

mentos para interpretar la realidad y de recurso de significacién ética y politica3!. 

Los mitos de inspiracién clésica que Pérez de Ayala utiliza en su obra narrativa para 

este menester no son realmente muchos. Se circunscriben esencialmente a Artemis y 

27 Ibid. 
28 Ibid., 63. 
29 Ibid., 148. 
30 Ibid., 183. 
31 El trabajo bàsico para el estudio del mito en la obra de Ramén Pérez de Ayala es el de M. Salgué 

de Cargill, Los mitos clàsicos y modernos en la novela de Pérez de Ayala, Jatn 1971. 

- 377 -



Acteén, Odiseo y Prometeo y al mito literario de Dafnis y Cloe32. Todos ellos estàn 
redivivos en personajes extraidos de la realidad de su tiempo y de Espafia, pues la 

substancia de su mitologia, como opina Maruxa Salgué, es el problema de Espafia. En 

sus novelas Pérez de Ayala nos habla, en efecto, de la falta de sensibilidad y de cultura 

del pueblo espafiol, de la estupidez reinante en la politica, de la chabacaneria y de otros 

muchos aspectos negativos que le preocupaban. A veces, la critica està expresada 

directamente, como en sus muchos ensayos y en sus novelas de la primera época, 

sobre todo en Troteras y danzaderas’3; en otras ocasiones recurre al simbolo y al 

mito, sabedor como era de su especial fuerza paradigmética y docente. 

Veamos ya como se materializa y cudl es el significado del mito clàsico presente en 

las novelas de Ramén Pérez de Ayala. 

Artemis y Acteén 

La novela corta titulada Artemisa (1906)3% es la «historia dramidtica» de los 

hermanos Gloria y Alfredo y de Tomasén, trasunto de los miticos Artemis y Apolo y 

de Acteén. Uno de los personajes, el cura don Robustiano, ducho en cultura clàsica, les 

sefiala a los protagonistas y a los lectores las coincidencias. Dice Don Robustiano 

dirigiéndose, muy al estilo homérico, a Gloria: 

«Eres Artemisa, hermana de Apolo, nacida el mes de Buysios, un dia antes que tu 

luminoso hermano. A tus flechas se atribuyen las muertes subitas. ; Cudntos jabalies 

cerdosos recibirdn muerte desastrosa de fus manos, diestras en el manejo del arco y en el 

gobierno de la flecha, que parte veloz y cantante como grito de golondrina? Tù participas 
del poder adivinatorio de tu hermano. Uno de tus santuarios està construido en un cedro 
odorifero. ;Salve, Artemisa, diosa virgen y sin tacha!»35 

Gioria, como la Artemis del mito, es una extraordinaria cazadora que ilumina la 

‘ noche con su belleza; tiene don adivinatorio y advierte que su novio «no la quiere 

bien»; celosa de su virginidad y para que ésta quede «sin tacha», cometerà un horrendo 

crimen. En lugar del cortejo de ninfas de la diosa, Pérez de Ayala, con su habitual 

toque de ironia, la provee de dos gatos eunucos, de nombre Sirio y Aldebaràn, y, para 

32 El novelista recrea también grandes mitos modernos, como Hamlet, Don Quijote, Don Juan y el 
honor calderoniano, y, por ultimo, en categoria aparte, los mitos derivados de cuentos de hadas, 
entre los que se destaca el de la ‘La Bella y la Bestia’. Cf. Salgué de Cargill. 

33 Alberto, el protagonista de Troteras y danzaderas, es la encarnacién del hombre espaîiol: un ser 
abulico que posee un agudo complejo de inferioridad, resultado directo de haber nacido en Espafia, 
que, seguin él, es un pais de «gente miserable, holgazana e inùtil, sin fortuna y con ambicién, sin 

trabajo y con loteria nacional». 
34 Es la tercera de seis narraciones breves agrupadas bajo el titulo conjunto de Bajo el signo de 

Artemisa. Artemisa (Novela Dramdtica) ocupa las pàginas 925-64 del II tomo de las Obras 

Completas. 
35 Obras Completas, II, 931. 

- 378 -



darle color local a su recreacién, ia protectora de Gloria es una tipica criada asturiana 

llamada Belarmina. 

Gloria quiere muchisimo a su hermano Alfredo, el nuevo Apolo, que regresa de 

Inglaterra educado y hecho un verdadero gentleman: «Suéltame, suéltame, inglesote. 

iTe han ensefiado en Inglaterra a ser tan bruto?»’6, exclama en una ocasiòn Gloria. 

Hay entre ellos una admiraciòn muitua y en el sentir de su hermana, Alfredo es el ideal 

masculino. No aparece la madre de Gloria y Alfredo, pero sî el padre, que se llama 

Jovino El nombre, habitual en la novela de Ayala, parece hacer referencia tanto a 

Jipiter como al ilustrado, y también asturiano, Jovellanos. 

Tomdàs es quien pretende a Gloria. Nos es retratado como una sintesis del cazador 

Actedn y del pastor Endimién: 

«Tomds Alvarez del Nalòn era un sediorito aldeano, de abolengo noble y hacienda no 

exigua. En toda la comarca llamdbanle en aumentativo, Tomasén, a causa de la 

corpulencia y reciedumbre de sus miembros, de la bronquedad de su voz y de lo 
formidable de toda su persona. Su faz no era correcta ni hermosa, mas tenia cierto 

encanto de varonil animalidad y de rustiqueza aristocrética».37 

Los personajes se han ido presentando con rasgos miticos alusivos. Y, a la par, va 

tomando cuerpo el conflicto en torno a la muchacha y sus relaciones con el rudo 

Tomasén, quien contrasta con la elegancia inglesa de Alfredo. Los jévenes llevan cinco 

afios de relaciones sin que Tomaàs se decida a proponerle matrimonio a Gloria. Tomàs 

la quiere, pero teme casarse con ella porque la considera superior. Se encuentra 

intimidado en presencia de Gloria, Como si de un ser sobrenatural se tratara. 

Alfredo, educado en Inglaterra, representa ideas nuevas, una tradicién no espatiola, 

que, seglin Toméàs, todos deben rechazar, A1 ver que Gloria se adhiere a las posturas de 

su hermano, Tomdàs decide no casarse con ella. Se Ilena de resentimiento y se despierta 

en él un profundo complejo de inferioridad. Tomdàs acaba acusando a Gloria de estar 

enamorada de su hermano, a quien deberia rechazar, no s6lo porque es su hermano, 

sino también porque representa otra cultura’8. 

El desenlace tràgico es previsible y se nos ha ido anunciando por medio de la 

caracterizacién mitolégica de los personajes: en el mito clàsico, Acteòn, muere 

devorado por sus perros por haber espiado a Artemis mientras la diosa se bafiaba. En 

la situacién que recrea Ayala, Tomasén ronda la casa de Gloria de noche y ésta mata a 

Tomdàs de un tiro de su carabina al creer que intentaba poseerla contra su voluntad;, 

algo que ella, celosa de su castidad, nunca permitiria, Al ver a Tomàs muerto a sus pies, 

36 ibid., 926. 
37 Ibid., 933. 
38 Es posible que Pérez de Ayala pensara en e! amorio mitico entre Febe, otro nombre de Artemis © 

de la Luna y Febo - el Sol -, o sea, su hermano Apolo. C£ Salgué de Cargill, 49. 

- 379 -



la humana Gloria, que carece de la protecciòn y de la naturaleza de los dioses 

olimpicos, no tiene otra salida que quitarse la vida. 

Con este nuevo-viejo mito, Pérez de Ayala no pretende sino refiejar el conflicto de 

clases y de culturas imperante en la sociedad espafiola de la época. «La inflexibilidad 

de la estructura social espafiola - indica Maruxa Salgué’® - queda de este modo 

demostrada, parece tarea imposible el derrumbar los muros que separan las distintas 

clases». 

Odiseo y Prometeo 

En 1916 Pérez de Ayala publica la novela corta titulada Prometeo, que forma parte 

de un conjunto de tres obras que llamò «novelas poemdticas de la vida espafiola»49. EI 

subtitulo permite vislumbrar la finalidad que Pérez de Ayala se propuso al com- 

ponerlas. Son «poemdéticas» porque cada capitulo se abre con un poema, a manera de 

prélogo, lleno de referencias al mito. Su funcién es «resumidora, anticipadora, distan- 

ciadora, generalizadora, simbolizadora»#!. Asi escribe en uno de esos poemas42: 

«Tti, como yo, todos, hermano, 

todos somos como Odysseus, 

todos poseemos un arco, | 
para los demdés imposible, 
para uno mismo tfigil y blando. 
Todos apuntamos al cielo. 
Si alguno no apunta ... j;menguado!» 

El relato constiuye lo particular y realista; el poema, lo general y simbélico. La 

distincién nos recuerda la que Aristételes estableciò en su Poética (1451 b 4) entre 

poesia e historia: «la poesia - dice el estagirita - es màs filosòfica y seria que la historia. 

Pues la poesia refiere més bien lo general, la historia, en cambio, lo particular.» En 

estas novelas «poemdàticas» de Ayala, poesia y mito se unen a lo anecdético, a lo 

narrativo. El mito, al trascender el tiempo historico de la narracién en que aparece 

envuelto, se torna una historia genérica, paradigmdiàtica, ejemplar. Y la poesia, escribe el 

propio Pérez de Ayala“3, «es el punto de referencia, y como si dijéramos el àimbito en 

profundidad de la prosa narrativa. Muchas y enfadosas descripciones naturalistas 

ganarian en precisién y expresividad si se las cristalizase en un conciso poema, inicial 

del capitulo, como las mayusculas miniadas que encabezan las cr6nicas antiguas.» 

39 Ibid, 107. 
40 Prometeo està en el tomo Il de las Obras Completas, 589-635. Las otras dos novelas de la 

trilogia llevan por titulo Luz de Domingo y La caida de los limones. 

4l Amoròs, 288. 
42 Son los versos finales del poema que inicia el capitulo II de la novela Prometeo, en Obras 

Completas, Il, 601. 

43  «Alegato pro domo mea», en Obras Completas, Il, 78-79. 

- 380 - 



La novela Prometeo empieza con el poema titulado Rapsodia a manera de prologo, 

De còmo el moderno Odysseus encontrò a la moderna Nausikad. En su recreacién de 

la saga de Odiseo, escoge como clave el episodio de Nausicaa: «cuenta - pide Ayalaa 

la ‘musa’ - cémo el moderno Odysseus encontré a Nausikaà, de los brazos blancos, 

porque es lo Éinico que verdaderamente nos interesa en este punto»44. El mito de 

Odiseo es encadenado, a su vez, al del titàn Prometeo, que da titulo a la novela y que 

serà la personificaciòn de los frustrados anhelos del moderno Odiseo. La referencia al 

titàn era inevitable para quienes, de forma simbélica, abordaban la cuestién del tipo de 

intelectual necesario para la Espafia de la generacion de 1914#5. 

El vinculo de unién entre ambos mitos, bien captado por Ayala para su originalisimo 
‘enlace, estriba en que los dos héroes encarnan las aspiraciones del ser humano, si bien 

difieren en sus métodos y en la actitud ante la divinidad. Odiseo es siempre consciente 

de sus limites, se sabe hombre. Justicia, inteligencia y templanza son sus cualidades, 

virtudes que le permiten salir triunfante de los multiples peligros que le acechan en su 

regreso a Îtaca46. La filantropia de Prometeo, en cambio, le Îleva incluso a oponerse a 

los dioses, lo que le acarrea el terrible castigo4+7, Su astucia, ademàs, provoca 

catàstrofes que se vuelven finalmente contra él, hasta el punto de aparecer a veces como 

imprudente e irreflexivo8. 

Pérez de Ayala, como es habitual, nos da una versién completamente persona! de 

los mitos implicados, fijéndose especialmente en aquellos aspectos que mdàs se prestan 

al paralelismo con el presente, con la realidad espafiola de la época. 

En la primera parte de la novela se encarga de establecer el paralelo entre las 

aventuras de Juan Pérez de Setignano‘? (mds tarde Marco de Setifiano) y el Odiseo 

44 _ Obras Completas, Il, 595. 
45 Cf. E. Navarro, EI mito de Prometeo en la Generaciòn de 1914, en Las formas..., 53-88. 

46 Cf. J. S. Lasso De La Vega, Ética homérica, en AA.VV., Introducciòn a Homero, Madrid 1963, 
289-316, 313: «Es Ulises un eterno ideal de la Humanidad, uno de los pocos mitos perdurables 

del espiritu humano». Sobre las diferentes adaptaciones del mito de Odiseo, véase, con carécter 
general, la monografia de W. B. Stanford, The Ulysses Theme, Oxford 1968. Para la literatura 
espafiola, vid. 3. L. Calvo Martinez, La figura de Ulises en la literatura espariola, en La épica 
griega y su influencia en la literatura espatiola, ed. J. A. Lépez Férez, Madrid 1993, 333-58. 

47 Del mito de Prometeo el pensamiento contemporéneo ha destacado precisamente la filantropia 
como razòén lltima de la trangresion del orden; la rebelién por el afén de conocimiento para la 
consecucion del progreso y del bienestar y el sufrimiento del castigo que impone el poder 
desafiado. Cf. R. Trousson, Le thème de Promethée dans la littéerature européenne, 1-Il, Géneve 

1964. 
48 }.-P. Vernant, Mito y pensamiento en la Grecia antigua, Barcelona 1983, 246. 

49 Lozano Marco, 242 s. asegura que «resulta fécil identificar tras Juan Pérez de Setignano a don 
Rafael de Zamora y Pérez de Urria»; y sustenta su afirmaciòn con las palabras de Ayala al 

comienzo del segundo capitulo: «este falso Odysseus fue gran amigo nuestro» (Obras Completas, 
II, 601). Aîiade Lozano Marco otros indicios: la semejanza en los rasgos fisicos y el que Rafael de 

Zameora llegara a Oviedo procedente del extranjero (de Paris, no de Florencia) después de pasar por 
Salamanca; y la frecuencia de locuciones homéricas con las que el Marqués se expresaba en los 
momentos de mayor ebriedad. 

- 381 -



homeérico. De entrada, leemos esta peculiar e irénica invocacién: «Canta, oh diosa 

cominera de estos dias plebeyos, diosa de la curiosidad impertinente y del tedio fisgén, 

que no te gozas si no es hurgando entre las cenizas del hogar ajeno; canta, te digo, las 

raras empresas de amor y fortuna del moderno Odysseus, hombre magné-nimo y 

astuto cuando el caso lo exigiera, semejante a los Inmortales por su prestancia, por la 

anchura de sus hombros y por su aficién a los brebajes ambrosianos...»”9. 

Segun va avanzando la obra, los nombres miticos son sustituidos por nombres 

modernos®!: Calipso es una viuda llamada Federica Gémez; la tierra de los Lotéfagos 

es Sevilla, ciudad que provoca «la dulce pereza de los sentidos» y el olvido de toda 

preocupaciòn y accién futura; Circe es la encantadora sevillana Lolita «la de la carne». 

El nombre moderno del protagonista no aparece hasta el capitulo II, cuando nos 

enteramos de que es profesor de lengua y literatura griegas en la Universidad literaria 

de Pilares, el nombre con que Pérez de Ayala llama en sus obras a Oviedo. 

Juan, italiano de padre espafiol, viaja a Espaîia en busca de la Virtud, que consiste en 

la armonia perfecta entre la fuerza, la gracia y la astucia. Son las cualidades necesarias 

que deben poseer los hombres que deseen ver cumplidas sus mis altas aspiraciones. 

Recorre Espafia y observa que en ninguna de sus regiones se halla el equilibrio 

buscado: en el Sur falta la fuerza, en Levante la gracia y en el Norte la astucia. 

Entonces se dirige al Centro, y alli no encuentra màs que «una ciudad centenaria, 

centenariarnente muerta», que simboliza el Hades. En esta ciudad, que se ha querido 

identificar con Salamanca, consulta a Tiresias, «que era un sabio y tenia cara de biho» 
({ Unamuno?)°2, quien le dice que ya no volverd a ser un hombre, sino «un recuerdo de 

hombre». Huye, asustado, a Madrid. A la etapa vivida en la capital Marco la calificò de 

«episodio en que mis compafieros hicieron matanza y comieron de los rebafios de 

Helios, incitando a los dioses a que se vengasen [...] y daba a enten-der, por manera 

alegorica, que en Madrid se vive de noche y el castigo es no hacer cosa que valga»”3. 

Sus estrecheces econémicas por la ciudad de Helios (Puerta del Sol) equivalen a los 

peligros de Escila y Caribdis y para vencerlos, como Odysseus a la higuera, Marco se 

agarrò a una céàtedra de griego en la Universidad de Pilares. 

A los pocos meses de regentar su c4tedra, reconoce que es un hombre frustrado, 

incapaz de realizar cabalmente su destino. Y comunica por carta a su tio las conclu- 

siones a las que habia Îlegado al cabo de sus viajes y estudios: «Vine a Espafia - dice - 

creyendo que era el pais de las posibilidades. Ahora se me figura el pais de las 

imposibilidades. Esto por lo que se refiere a mi, porque he renunciado al éxito y me 

50 Obras Completas, Il, 594. 
S1 _ Sobre los pasajes concretos que se imitan del relato homérico, véase de Hoyos Gonzàlez, 179-84. 
52 Lozano Marco, 235 sefiala la posibilidad de que la ciudad sea Salamanca y de que bajo Tiresias se 

esconda la persona de M. de Unamuno. 
53 Obras Completas, Il, 609. 

- 382 -



declaro un hombre frustrado»”4. El Odiseo ayalino tiene el rasgo unificador de los 
Odiseos del siglo XX: es un antihéroe, un perdedor®5. 

A partir de este momento, el trasfondo mitico de la novela cambia de manera 

abrupta. Marco concibe la idea de casarse y engendrar al superhombre, al hombre de 

pensamiento y de accién que él no logrò ser y al que llamarà Prometeo: 

«Pues esos puntos con que, de largo en largo, la Humanidad està unida al cielo, son 

los hombres que yo llamo Prometeos. Cuando de uno a otro la distancia histérica se 

dilata demasiado, la comba es tan baja, que la Humanidad se hunde en el lodo. Pues 

bien, suefio con mi Prometeo [...] Iré al matrimonio con la conciencia de ser 

instrumento providencial y dilecto del genio de la especie»*6. 

Su hijo serà el encargado de redimir a la humanidad. Se dispone, entonces, a buscar 

a una mujer fuerte, hermosa e inteligente. Y asi, al descender de su balsa y poner pie en 

una playa cercana a Pilares, encuentra a su Nausicaa, cuyo nombre real es Perpetua 

Meana, nombre ridiculo que no anuncia nada bueno: 

«Cuando Marco supo su nombre y apellido celebré el primero, reputàndolo muy 

bello y significativo, y le hizo ascos al segundo por carecer de eufonia y por otros 

motivos.»5? 

El matrimonio se celebra pronto. Y su gran ambicién de reproducirse en un 

superhombre es, de nuevo, un fracaso. El hijo que estaba destinado a ser el redentor de 

la humanidad, con la fuerza y el arrojo del mitico titàn, es un ser deforme y «de recia y 

precoz lascivia». Su Prometeo, cuando contaba apenas catorce afios, se suicida después 

del fallido intento de violar a una aldeana. 

El Prometeò de Pérez de Ayala se contrapone, por lo tanto, a la figura mitica y, 

precisamente, en esta contraposiciòén se halla el propésito pedagégico de la novela. 

Todo va dirigido a reflejar el caràcter espafiol y a descubrir, mediante el proceso de 

kdtharsis que ha de sentir el lector, las caracteristicas màs idéneas que todo espafiol 

debe reunir para beneficio de la comunidad y del pais”8. Como los héroes trAgicos, 

Marco parece que ha incurrido en hybris al ambicionar convertirse en el salvador de la 

humanidad y en su individual tragedia ejemplifica la tragedia de Espaîia. La forma en 

que se ha desarrollado la trama nos recuerda, ciertamente, el drama griego. Las cinco 

partes de la novela son como cinco actos de una tragedia clàsica y los poemas iniciales, 

sus coros. En el que cierra la obra el escritor le aconseja a su protagonista una 

moderacién no carente de pesimismo: 

54 id. 
55 Cf. Calvo Martinez, 333-58, p. 354. El Ulises de L' ultimo viaggio de G. Pascoli, por ejemplo, 

pierde incluso su propia identidad. EI de J. Joyce pierde hasta la fidelidad de su Penélope. 

56 Obras Completas, 1l, 610-11. 
57 Ibid., 613. 
58 Cf. de Hoyos Gonzdlez, 213. E. Rodriguez Monescillo, «El humanismo griego en Ramén Pérez 

de Ayala», Insula 404-05, 1980, 8. 

- 383 -



«Odysseus, hombre esforzado, 
que has puesto tan alto la mira 

y has disparado tu flecha 
contra el cielo que a todos cobija; 
si otra vez repites la hazafia, 
cuida de poner bien prendida 
en la punta de la flecha tu alma, 
tu propia alma dolorida, 

y con tu voluntad robusta, 
luego, volando, al cielo enviala».5? 

Como Marco, todos los espafioles tienen una excelente voluntad, pero les falta 

tenacidad y constancia. Todos son hombres de pensamiento, pocos hombres de accién, 

y sus ideales se frustran porque no se deciden a tensar por si mismos, como Odiseo, 

su propio arco, porque pretenden transferir a otros seres, incluso sobrenaturales, su 

propia responsabilidad. La significaciòn que da nuestro escritor al mito de Prometeo 

viene a coincidir con las interpretaciones contemporàneas, donde, en palabras de Diez 

del Corral©, «falta por completo la nocién de una justicia sobrehumana. La rebeldia 

titànica ha de concluir, de manera unilateral, en la restauraciòn de un orden puramente 

humano, sin participacion de instancias divinas.» 

Dafnis y Cloe 

«El amor - afirma A. Amoròs®! - suele ocupar amplio espacio y desempefiar 

importante papel en la obra narrativa de Pérez de Ayala. Se trata siempre de un amor 

problemdtico, intimamente relacionado con muchas de las principales cuestiones que se 

le plantean al hombre». Pérez de Ayala, preocupado como estaba por la educacién 

sexual de los espafioles62, presenta el tema amoroso desde muchas perspectivas 

diferentes, correspondientes con las diversas formas que adopta socialmente el amor®3. 

En 7inieblas en las cumbres, por ejemplo, es la prostituciòn y la superficialidad del 
amor puramente sensual de los sefioritos de Pilares. En contraste, nos presenta la 

59 Obras Conmpletas, Il, 629. 

60 Diez Del Corral, 248 s.. En esa linea, para Mary W. Shelley, por ejemplo, en su novela 

Frankenstein or the Modern Prometheus (1818), tampoco es posible la esperanza de un mundo 
nuevo y mejor; el. hombre nuevo que, con ayuda de la ciencia, intenta crear el titénico 
Frankenstein serà un fracaso, porque no podrà compeur en perfecciòn con los humanos ni podrà 
sobrevivir. 

61 Amoròs, 103. 
62 Pérez de Ayala habla, en repetidas ocasiones, de la nefasta educacién sentimental que reciben los 

espafîioles. Desde Estados Unidos escribe varios articulos con ese mismo tema. En La fuerza de 
la castidad, publicado el 29 de octubre de 1913, el escritor afirma que «en Espaîia urge resolver, 
o cuando menos contribuir a resolver, el problema de la relaciòn de sexos» (articulo recogido en 
El pais del futuro. Mis viajes a los Estados Unidos, Madrid 1959, 60). 

63 C£. N. Urutia, De Troteras a Tigre Juan. Dos granda temas de Ramòn Pérez de Ayala, Madrid 
1960, 61-110. 

- 384 -



relaciòn amorosa plena y natural entre Rosina y Fernando, un «herculeo»4 titiritero de 

circo. Idéntico amor une a Marco y Perpetua, los modernos Odiseo y Nausicaa. 

Pero es en sus novelas de madurez Luna de miel, luna de hiel$5 y, su segunda 

parte, Los tràbajos de Urbano y Simona® (1923), donde el amor se convierte en el 

motivo central. También aqui recurre al valor simbélico de personajes miticos, si bien 

en esta ocasiòn se trata del mito literario de Dafnis y Cloe novelado por Longo. 

El propio Longo nos habia presentado su novela como una obra cuya tesis de fondo 

era el misterio y el poder universal del amor. Su historia se localiza en la isla de 

Lesbos y cuenta los efectos del amor sobre los protagonistas, un nifio y una niîia, 

Dafnis y Cloe, que, abandonados por sus respectivos padres, son encontrados y 

adoptados por unos siervos rurales en Mitilene. En medio de un ambiente arcàdico, los 

dos nifios se sienten atraidos mutuamente; pero, cuando entran en la adolescencia, su 

ignorancia no les permite satisfacer su sed de amor. Después de diversas peripe-cias, 

con viajes y aventuras incluidos, llega el final feliz (y ejemplar) en que Dafnis se casa 

con Cloe como resultado de la trabajosa conquista de la experiencia amorosa. 

Pérez de Ayala recrea el mito griego ambientàndolo, cémo no, en Pilares, para 

desarrollar el tema del amor juvenil y de paso plantear la necesidad de la educacién 

sexual que acabe con la absurda vivencia social espafiola del amor. La originalidad de 

Pérez de Ayala - opina Norma Urrutia6? - consiste en «haber dado forma actual, 

contempordànea, al milenario mito de la inocencia en el amor; al mito de Addn y Eva 

con que comienza el texto biblico y al mito griego de Dafnis y Cloe; esto dentro de la 

sociedad provinciana espafiola, pues la acciòn transcurre en Pilares y sus alrededores, 

y por medio de personajes extraidos - aunque con frecuencia caricaturizados - del 

diario vivin. 

Don Céàstulo serà el personaje que instruya a los inocentes muchachos sobre las 

esencias del trato amoroso. És quien, al conocer a Urbano y a Simona, los identifica en 

un divertido - y triste - coloquio con Dofia Micaela, la madre de Urbano: 

« i Por qué rebullias, pues? - preguntò Dofia Micaela. 

- Ideas peregrinas que se le ocurren a uno de sopetòn - respondiò evasivamente 

Don Ciàstulo. 

- A ver, a ver, echa firera esas ideas peregrinas. 

- Sin querer - hablé, compungido, don Càstulo - acordéme de Dafnis y Cloe. 

64 Salgué de Cargill, un poco forzadamente, ve en Fernando la encamacién del mitico Hércules. Cf. 

51: «el nuevo Heércules es, como el clésico, un atleta hermoso, amante de los viajes y de las 

aventuras. Pero su profesién es la de titiritero en el circo de monsieur Levitén. Fernando 

representa el mito vuelto del revés, no es una figura heroica, a pesar de su fortaleza y hermosura 

de héroe griego». 

65  Luna de miel, luna de hiel ocupa las péginas 225-383 del tomo IV de las Obras Completas. 
66 Los trabajos de Urbano y Simona ocupa las pàginas 387-547 del tomo IV de las Obras 

Completas. 
67 Urrutia, 70. 

- 385 -



- Da finis sicloen? - inquirié, sonriendo la sefiora -. Mira, Càstulo, déjanos ahora de 

latinajos. 

- No es latinajo. Es el nombre de dos amantes helénicos. 

- A todo lo que no me suena lo Îlamo latinajo. Estoy en mi casa y en mi derecho. 

Pero sepamos: ;qué le sucediò a esos amantes edénicos?»8 

Y en otro lugar®? declara Don Céstulo: 

«Ante tanta pureza y candor, yo, gran erudito, que es como decir gran mentecato y 

tonto de capirote, me hice desde luego la ilusién de ser como dios del Olimpo que 

presidiese en la revivida égloga de Dafnis y Cloe, ahora Urbano y Simona.» 

En Luna de miel, luna de hiel, Urbano y Simona se casan sin tener ni experiencia 

ni conocimiento en lo relativo a las artes y los juegos de Afrodita. Urbano es, en 

realidad, la victima de las inverosimiles ideas pedagégicas de su madre: 

«Dofia Micaela revisaba de antemano los libros de texto y arrancaba las péginas 

que reputaba insinuantes o peligrosas. En las historias taché lo referente a bastardias, 

favoritas de monarcas y el tributo de las cien doncellas. Al descubrir en el tratado de 

Fisiologia y Organografia un capitulo con léiminas sobre el sexo y sus funciones, dofia 

Micaela se puso blanca de ira: - Eso - declarò - es cosa de judios y masones para 

pervertir la juventud espafiola»70, i 

Respecto a la bondad del prematuro matrimonio de su hijo lo tiene claro: «Los 
chicos - dice - no pueden vivir méds tiempo el uno sin el otro. Son dos Angeles 

purisimos. A ninguno de los dos les ha rozado el ala de un mal pensamiento. Serà un 

matrimonio ideal; algo asi como Adédn y Eva en el Paraiso»7!. Durante el viaje de luna 

de miel, cuyas peripecias sirven a Pérez de Ayala para trazar el contraste entre el 

mundo real y el aparentemente irreal de los jévenes, Simona cree que concebirà el hijo 

por mediacién sobrenatural. Urbano, al regreso del infructuoso viaje, lleno de dudas 

derivadas de su inexperiencia, abandona a Simona y huye a su casa. 

Mis tarde la pareja va a parar al jardin de la casa de una tia de Simona acompafiados 

del preceptor, Don Céstulo, quien trata de sacarles de su ignorancia por medio de sus 

libros y teorias. Pérez de Ayala reemplaza a Licenion, la mujer que en la novela de 

Longo instruye a Dafnis sobre las relaciones sexuales, por este don Céàstulo. Licenion 

es extremadarmente realista en sus informaciones: «Consumada la amorosa instruccién 

68 Luna de miel, luna de hiel, en Obras Completas, IV, 228. Dofia Micaela, en contraste con Don 

C4àstulo, Îleva en su cabeza el paradigma biblico. 
69 Ibid,, 292. 
70 Ibid, 248. Màs abajo: «Dofia Micaela expurgaba los libros en que estudiaba su hijo comenzando 

por el Astete, en el cual hallé frases duras y manifiestas. Censurò, asimismo, en el devocionario 

ciertas expresiones de amor divino, concebidas en términos de amor voluptuoso. Al confesor de 
Urbano se le instruy6 para que no hiciese preguntas indiscretas, que las mAs veces, lejos de servir 

de alivio y laxante a las conciencias embarazadas, son desasosiego y sugestién de pecado para las 
conciencias virginales» (Luna de miel, luna de hiel , en Obras Completas, IV , 247). 

T! Ibid,, IV, 225. 

- 386 -



- cuenta Longo”? -, Dafnis, que seguia teniendo una mente de pastor, iba a correr hacia 

Cloe y a practicar con ella de inmediato cuanto habia aprendido, como con miedo, si se 

demoraba, de olvidarlo. Pero Licenion lo contuvo y le hablé asi: ‘Todavia, Dafnis, 

debes aprender esto también: a mi, por ser mujer, no me ha pasado nada ahora, pues 

hace tiempo que otro hombre me dio a mi esta leccién, llevàndose mi doncellez de 

recompensa. Pero Cloe, cuando se enzarce contigo en esta lucha, gemirà, lloraré y, 

como herida de muerte, yacerà ensangrentada’«. El personaje de Ayala, sin embargo, 

es el producto del estudio de las humanidades y recurre a un lenguaje figurado, 

demasiado teérico e incomprensible a veces. Consciente de ello, en el soliloquio que da 

inicio a Los trabajos de Urbano y Simona, continuaciòn de Luna de miel, luna de 

hiel, y en el que «analizaba mentalmente la situacién, separando sus elementos», Don 

Céstulo lanza al lector la siguiente advertencia: 

«Os reis de la tragedia, como os reis de la mitologia. Los mitos los juzgàis 

inverosimiles y los calificàis de cuentos de viejas. Lo que no comprenddéis, decretàis 

que no existe. Si supierais de Antigona, diriais que no es verosimil, y que por lo tanto 

no existié. Si supierais de Micaela, de Urbano, de Simona, diriais que son 

inverosimiles y que, por lo tanto, no existen. Yo, el més inverosimil de todos, soy el que 

menos existo. Pues si, a pesar del vulgo, a pesar de vosotros, existo. Aqui me tenéis 

contra toda l6gica y verosimilitud».73 

En Los trabajos de Urbano y Simona el relato se aleja del mito de Dafnis y.Cloe 

para tomar otros derroteros. Alcanzado el «conocimiento», igual que en el otro mito 

aludido, el biblico de Adàn y Eva”4, se entra en el sufrimiento; y esto constituirà los 

“trabajos’ futuros de la pareja. La novela se convierte en la confirmacién en la vida 

real’5 de lo aprendido con Don Céstulo en el marco paradisiaco del jardin. Urbano y 

Simona pasan a ser una de tantas parejas sobre la tierra que ha descubierto finalmente 

la esencia del amor, que consiste - dice Urbano - «en el triunfo y la superacién de la 

vida sobre la muerte». La novela rebasa asi su finalidad m4As inmediata: alegato en pro 

de la educacién sexual, de la educacién para el amor; y «consigue expresar un 

profundo mito humano: el de un hombre y una mujer que buscan la plenitud humana 

desde la inocencia, pasando por el doloroso descubrimiento de la vida y venciendo con 

sus trabajos los obst4culos que la sociedad pone en su camino».76 

72 Libro II, 19. 
73 Los trabajos de Urbano y Simona, en Obras Completas, IV, 390 s. 

74 C£. Umutia, 75. i i 
75 Cf. Salgué de Cargill, 80 s.: «El dolor de la experiencia de la vida - ha visto a un pescador 

ahogado - y la observacién de la actividad sexual de los animales, l0 mismo que sucede en el mito 
de Longus lo llevan hacia Simona, hacia el amor, simbolo de la vida, y en brazos de su amada se 

hace hombre». j 

76 Amorés, 356 s. 

- 387 -



Conclusién. La educaciòn como problema 

Las palabras citadas de don Céàstulo bien pueden servir como conclusiòn de nuestro 

trabajo. Con ellas Pérez de Ayala, humanista y pedagogo, resume su propia postura 

sobre la utilidad del mito para el conocimiento y la explicacién de la realidad. Desde 

sus primeras novelas hasta las novelas de madurez, sus personajes e historias, 

envueltos por la aureola ejemplar del simbolo y del mito, tienen un propésito 

marcadamente moralizador, decididamente pedagégico. Los mitos antiguos son 

recreados con el objetivo de ofrecer nuevos enfoques a viejos problemas. Artemis es la 

refinada Gloria y Acteén el rudo hidalgo Tomaàs Alvarez del Nalén. La Odisea ayalina 

compara parte del viaje homérico por el mar Mediterràneo con el viaje infructuoso de 

Marco de Setifiano - el moderno Odiseo - por Espafia; su Prometeo es una alegoria 

pesimista de la imposibilidad de salvar a Espafia si las cosas no cambian. Por ultimo, 

su Dafnis y Cloe son dos jévenes inocentes, Urbano y Simona, victimas de una 

equivocada educacién sexual. 

En ia Espafia de Pérez de Ayala, eran muchos los obstàculos que impedian el 

nacimiento de nuevas ideas y de nuevas actitudes. Ramòn Pérez de Ayala, como otros 

intelectuales de su época, creia firmemente que s6lo la educaciòn y la cultura podrian 

resolver los problemas tradicionales de su pais. 

. Es precisamente el ideario, y con esto finalizamos, de la revista que lleva por titulo 

Prometeo. Revista social y literaria, fundada en 1908 por Javier Gémez de la Serna, 

padre de Ramòén Gémez de la Serna. En su portada aparece representado el titàn 

iluminando con su antorcha a un grupo de jévenes que estudian. En su primer nimero 

la revista se revela como instrumento para la accién social y-politica desde la premisa 

de la extensién de la educacién y hace la siguiente declaracién de intenciones: 

«Concentrados nuestros espiritus ante la perentoria necesidad de ‘hacer’, 

reaccionando contra la eterna indecisién que se contenta con decir: “‘Si, hay que hacer 

algo’, fundamos esta Revista ansiosos de sumar voluntades [...]. Queremos que se 

eduquen los de arriba tanto como los de abajo y, sobre todo, la juventud, que habrà de 

reemplazar a jueces, patronos, gobernantes y maestros [...]. Queremos poner a su 

alcance el secreto arrebatado a la tierra, como el primer Prometeo les dio el fuego 

sabiendo que al poner en sus manos la luz ponia también el incendio». 

La Rioja José Antonio Caballero Lépez 

- 388 -



Archives Louis Gernet: stato dei lavori 

Chi pratichi le scienze dell’antichità e le scienze della cultura può disporre, oramai da più di 

quindici anni, di un nuovo strumento. Buona parte della ricerca svolta sotto l’egida della seconda delle 
discipline evocate si svolge tra le carte degli archivi, e lo strumento di studio di cui si vuole offrire 
qui una presentazione, sommaria e focalizzata, sul lavoro svolto e su quello in corso di svolgimento, 

è appunto l’archivio delle carte di Louis-Jules Gernet (1882-1962), sociologo e ellenista, fondatore 

dell’Antropologia Storica del Mondo Antico. L’archivio è stato sottoposto ad un ordinamento 

ragionato e si rivela utile su diversi fronti: dalla fondazione epistemologica della più giovane tra le 

discipline coltivate entro le scienze dell’antichità, alla pratica concreta di alcuni rami di questa 

disciplina, fino alla comprensione della dimensione totale di uno studioso assai radicato nel tempo 

suo. 
Le motivazioni relative alla mancata pubblicazione di molti scritti di Gernet sono da cercare 

probabilmente nella sua condizione di helléniste en marge, che passò ventisette anni della vita ad 

insegnare nella Facoltà di Lettere di Algeri, ma anche nella sostanziale ed effettiva novità della 
disciplina da lui elaborata. Gernet nel corso della sua attività interagì intensamente con il sinologo 
Marcel Granet, con il sociologo Marcel Mauss, con il fondatore della psicologia storica, Ignace 
Meyerson e, dal 1948, con Jean Pierre Vernant. La parte principale delle carte è stata affidata a 

Vernant dalla famiglia Gernet, alla morte dello studioso nel 1962. Da Vernant è stata consegnata a 
Riccardo Di Donato nel febbraio del 1981. Nel 1983 la famiglia Gernet ha fatto un nuovo versamento 
di carte a Di Donato, il quale ha curato l’inventario dell’insieme dei due nuclei, stabilendo i criteri di 

archiviazione ed individuando i cinque cartoni di cui sono oggi composte le Archives Louis Gernet 
(ALG, d’ora in poi), nella loro collocazione provvisoria, presso il Dipartimento di Filologia Classica 
dell’Università di Pisa. Non è escluso che carte siano ancora rinvenibili in futuro. 

Da un punto di vista tematico, ALG contiene testi di diversa natura. [ fascicoli sono composti da 
schedature di testi antichi e di libri, da lettere, da riassunti di corsi universitari, da moltissimi schemi 

di lavoro continuamente rielaborati, oltre che da numerosi studi inediti di cui buona parte è stata 

pubblicata oppure è in corso di pubblicazione. 1 fogli, riferibili ad un arco cronologico che copre la 
quasi totalità dell’attività scientifica gernetiana (dal 1903 al 1960), sono stati raggruppati dal curatore 
in cartoni tematici: ALG 1 contiene i testi e gli articoli che costituiscono una sezione di Les Grecs 
sans miracle (di cui si dirà più avanti); ALG II racchiude il corpus di studi relativi alla leggenda 

greca; ALG III è il cartone in cui sono stati archiviati i lavori di sociologia giuridica; in ALG IV 
sono state raccolte tutte le carte relative ai corsi universitari tenuti da Gernet, sia ad Algeri (1921- 

1948) che presso la VI sezione della Ecole pratique des Hautes Etudes (dopo il 1948); ALG V 

contiene infine quaderni di lavoro (relativi a buona parte degli studi gernetiani editi) e note di lettura 

su religione, storia e diritto. 11 materiale contenuto nelle Archives è piuttosto eterogeneo, essendo 
composto di quaderni, dattiloscritti, fascicoli costituiti dall’autore stesso, ma anche di numerosi fogli 
sparsi, isolati o in relazione con altri, scritti con una grafia che, col passare del tempo, ha subito 

un’involuzione e che varia anche in relazione ai processi di pensiero da cui è determinata: nei 
momenti in cui il pensiero corre più veloce della penna, la grafia tende ad appiattirsi e sì connota, per 
l’interprete, di scarsa leggibilità. L’inventario di ALG è stato pubblicato per la prima volta in Etudes 
durkheimiennes, Bulletin d’information 8, 1983, 8-15, ed è stato poi stampato in appendice al 

volume in cui gli aspetti filologici dei manoscritti sono inquadrati entro lo sviluppo dell’attività 
scientifica e del pensiero di Louis Gernet (R. Di Donato, Per un'antropologia storica del mondo 

antico, Firenze 1990, 33 ss.). 11 lavoro condotto dal curatore si è svolto su un duplice livello di 

analisi. Su un primo livello si colloca la riflessione epistemologica relativa alla costituzione di un 

metodo, quello della Antropologia Storica del Mondo antico, che affonda le sue radici nelle nozioni di 

civilisation e di homme total elaborate da M. Mauss (su questo si veda l’introduzione del curatore a 

M. Mauss, ] fondamenti di un’antropologia storica, Torino 1998) e nella psicologia storica di 1. 

Meyerson (si veda la postfazione del curatore alla riedizione delle meyersoniane Les Fonctions 
Ppsychologiques et les oeuvres, Paris 1995) e che vede nella pubblicazione postuma, a cura di J.- 

P.Vernant, della Anthropologie de la Grèce antique (Paris 1968, tr.it. Milano 1983) un suo primo 

esito positivo. La riflessione che Di Donato ha dedicato a La fabbrica dell’Antropologia e a Le 

ragioni dell'Antropologia (Per un'’antropologia, 33 ss. e 108 ss.) lega lo studio dei processi di 

concepimento del libro curato da Vernant nel 1968 all’elaborazione di una disciplina e del suo metodo. 

LEXIS 17/1999 - 389 -



Un primo esito di questa riflessione è stato la pubblicazione, nel 1983, di una serie di saggi gernetiani 

pubblicati con il titolo di Les Grecs sans miracle (Paris 1983, tr. it. Roma 1986), una raccolta che 

affianca lavori inediti (L'Eryxias pseudoplatonicien, Sur un point de la théologie de Pindare, La 

préhistoire d'une vertu morale: la tempérance chez les Grecs, Les débuts de l'hellénisme, 
Constitution et Réligion, Solon, Les bases de la cité classique, ALG I, 1-7) a recensioni e scritti di 

politica e cultura. i - 
Ad un secondo livello si situa un lavoro sistematico sui testi gernetiani, che ha portato alla 

pubblicazione di alcuni lavori inediti, collocati entro linee di ricerca ben definite. Tra gli scritti 

contenuti nel terzo cartone è stato isolato un tema che si iscrive in modo pienamente legittimo nella 
riflessione della scuola sociologica e antropologica francese. Se si pensa all’attenzione costante 

dedicata da Durkheim (e dal gruppo dell’Année Sociologique, di cui Gernet fu parte attiva dal 1910 

fino alla morte) al tema della famiglia e della parentela, risulterà facilmente intelligibile il motivo per 
cui sono stati isolati tre scritti intitolati Quelques désignations homeriques de la parenté, La 
Jfamille en Grèce ancienne, vue générale, Observations sur le mariage en Grèce (ALG III, 3 a-b e 

Conferenza 17.4.1953), che coprono un arco temporale che va dagli anni ‘20 al 1953. Gli scritti in 
questione sono stati pubblicati per la prima volta da R. Di Donato con il titolo di Forme e strutture 
della parentela in Grecia antica nel 1983 (AION, 1983, 109-51) e sono stati poi pubblicati in 
traduzione italiana, a cura dello stesso, nel volume La famiglia in Grecia antica (Roma 1997). 

Ancora sulla linea della sociologia giuridica è da ricordare la pubblicazione, antecedente alla 

costituzione di ALG, di una delle conferenze tenute da Gernet presso l’Institut de Droit Romain de 
l’Université de Paris, intitolata Aspects du droit de propriété en Grèce (6.2.1959, pubblicata a.c. di 

R. Di Donato in ASNP, serie II, 1980, 1291-310), poi confluita nelle Archives. Tra i lavori 

collocati nel cartone di sociologia giuridica (ALG III), ricorderemo anche la pubblicazione di un 
lavoro intitolato Le droit pénal de la Grèce ancienne, pubblicato per la prima volta, ancora a cura di 
R. Di Donato, nel 1984 a Roma (in Du chàtiment dans la cité, 10-35). 

Come si vede, buona parte del lavoro sugli inediti e della pubblicazione si colloca negli anni ‘80, 
sia per quanto riguarda la costituzione stessa dell’archivio, sia per l’isolamento di alcuni temi in 
relazione ai quali sono stati pubblicati alcuni inediti (la famiglia, la proprietà, il diritto penale), sia 

per la riflessione relativa agli aspetti epistemologici della disciplina, connessa all’edizione italiana 
dell'Anthropologie. Tutta collocata negli anni ‘80 è anche la pubblicazione, in francese prima (1983) 
e in italiano poi (1986), dei primi inediti contenuti nelle Archives. Nel 1990 si colloca l’esame, 
effettuato da A. Soldani, degli studi linguistici gernetiani. In occasione della sua tesi di laurea di 
Storia della Imgua greca (a.a. 1989/1990), A. Soldani si è occupata di ALG IV,1 e delle schede per il 
corso di Grammaire Comparée tenuto da Gernet presso la Faculté de Lettres di Algeri. Dalla schede 
emerge il contatto gernetiano con la linguistica sociologica di Meillet, il rapporto con i risultati della 

linguistica storica e comparata tedesca e la lontananza dallo studioso francese da ogni forma di 

semantica strutturale. Negli anni ‘90, il lavoro sugli archivi si è radicato in modo assai saldo 
all’insegnamento di Antropologia del Mondo Antico istituito presso la facoltà di Lettere 

dell’Università di Pisa. Alcune carte sulla tragedia sono state utilizzate in occasione di un corso sui 
Persiani di Eschilo (La tragedia come espressione di un pensiero sociale, 1. Eschilo e Atene a.a. 

1993/1994), mentre gli studi giuridici e quelli religiosi sono divenuti oggetto di numerose tesi di 
laurea e di dottorato. Come sembrano mostrare molti degli schemi contenuti in ALG IIl, lo studioso 
francese concepì l’idea di un piano di studi sul diritto greco piuttosto articolato, progetto che 
individuò nella pubblicazione antologica di scritti giuridici del 1955 (Droit et société dans la Grèce 
ancienne, Paris 1955) solo il punto di arrivo di un progetto irrealizzato. Tutti gli inediti giuridici 

pubblicati postumi di cui si è parlato sono richiamati nei molti schemi di lavoro che Gernet raccolse 

tra le sue carte. ALG contiene anche due volumi inediti sul diritto greco antico, anche essi richiamati 

a più riprese negli schemi di lavoro (generali e particolari). Si tratta di un volume relativo agli aspetti 

del diritto procedurale ateniese (ALG III,17 intitolato Le fonctionnement du droit: studiato come Tesi 

di Laurea nell’a.a. 1995/6, in corso di stampa nella traduzione italiana, Diritto e civiltà in Grecia 

antica, Firenze 2000, a cura di chi scrive) e di un volume più tecnico (ALG III, 1: Etudes sur la 

technique du droit athénien à l’époque classique) di cui chi scrive si sta attualmente occupando per 

una tesi di dottorato. Naturalmente, la divisione in fascicoli tematici comporta delle scelte di 
collocazione anche quando il lavoro in questione si collochi al crocevia di diverse discipline e possa 
talvolta situarsi in più di una sezione. L’inedito Eranos (ALG II,8) affronta questioni che incrociano 

- 390 - 



assai spesso la sfera giuridica, ma è stato collocato (in modo assai significativo, per la sua 

comprensione) in ALG II, tra gli scritti gernetiani che costituiscono gli studi di religione greca e 
compongono il corpus sulla leggenda. Eranos, inedito di genesi complessa, è stato oggetto della tesi 

di laurea di R. Amenta, discussa alla Statale di Milano e condotta in collaborazione tra l’Istituto di 

Diritto Romano dell’Università degli studi di Milano (sotto la direzione di E. Cantarella e A. Maffi) e 

l’insegnamentò di Antropologia del Mondo Antico dell’Università di Pisa. Il testo gernetiano 

sull’eranos è in corso di pubblicazione con un’introduzione di chi scrive (Eranos, La confiance des 
uns et le sentiment d'obligation de l’autre, in Dike. Rivista di diritto greco e ellenistico, 2, 1999). 

ALG II, come si è detto, è il cartone in cui sono stati collocati gli scritti sulla religione greca. Si è 
vista l’importanza del secondo cartone delle Archives per la comprensione della genesi di un volume 
e, allo stesso tempo, di un metodo. Sulla stessa linea si deve collocare lo studio Polyvalence 

d’images (ALG II,1), un lavoro sull’uso del mito come documento di protostoria sociale utile sul 

versante teoretico e sul versante dell’indagine diretta ‘sul campo’ di alcuni miti greci, in preparazione 

per la pubblicazione a cura di R.Di Donato. Il corpus sulla leggenda costituisce oggetto di riflessione 
da almeno un triennio; nell’ a.a. 1996/1997 le carte gernetiane sulla leggenda sono state oggetto del 
corso universitario di Antropologia del Mondo antico (Mito e civiltà in Grecia antica, Le leggende e 

la protostoria sociale ellenica nell’opera di L.Gernet): un esito di quel corso è costituito da due 

lavori di tesi di laurea attualmente in fase di stesura: L. Marrucci si sta occupando del fascicolo di testi 
relativi a Teseo, sul quale aveva già lavorato, presso la Scuola Normale Superiore di Pisa, E. Savoldi; 

M. Benedetti intraprende ora uno studio su testi contenuti in ALG Il e in ALG III. Le carte 

gernctiane sono dense di materiali, di accessibilità non sempre semplice, utili a stimolare la 
riflessione non solo su molti aspetti delle società della Grecia antica, ma anche su un uomo 
profondamente calato nel suo tempo, che interpretava il processo noetico proprio della disciplina, di 
cui egli è fondatore, nel modo più pieno: partire dal presente per giungere al passato, ma per poi 

tornare sempre al presente, capirlo e poi sforzarsi per cambiarlo. 

Pisa Andrea Taddei 

- 391 -



Gérard LAMBIN, Homère le Compagnon, Paris 1995, pp. 434. 

En el seu manual, ja clàssic, d'introducciò a Homer, «der erste Dichter des Abendlandes», J. Latacz 

parlava (cito per la traducciò italiana de Laterza, Roma-Bari 1990, 23-31) de La leggenda di Omero: 

una strada sbagliata i de Una solida base: la descrizione indiretta che Omero fornisce di sé. Arriba 

un moment que aquesta mena de judicis peremptoris no poden acceptar-se sense tota mena de 

qualificacions. Sospito que cada vegada van essent més nombrosos els especialistes disposats a 
subscriure els plantejaments, tan distints, que ja fa molts anys apuntava J.A.K. Thompson en els 

seus Studies in the Odyssey (Oxford 1914, 186): «Phemios and Demodokos do not chant in 

competition with others bards [...] They are figures of the heroic past as much as Aias and 

Agamemnon; and we cannot assume because the Odyssey is familiar with such court-poets, who 

scem an invariable element of every feudal society, that it is a product of an art like theirs. The Greek 

themselves never thought so. For them Homer was a wandering minstrel, the father of the Homeridai 

...» (s6c jo qui subratilo). 

En passatges com aquest es ventila la complicadissima oposicié entre poetes de cort +> bards 
errants; una oposiciò que no és imprescindible d’entendre en termes de seqiiència cronològica i potser 
tampoc de diferenciaciò social; L[ambin], per exemple, més aviat sembla opinar (cf. pp. 124-25), 
amb matisos, que la figura del poeta de cort ja era inexistent en l’època del mateix Homer: quelcom 
com ara una imatge ideal, ficticia, un paradis debolit. El nostre A prefercix la nocié d’una gild 

d’Homgèrides («que mai no tingué el menor aspecte sacral, cap dimensiò religiosa» - podria molt ben 

ésser; però, com és que n’està tan segur?), d'un complex tramat d’escoles i rivalitats poètiques (p. 
127), etcètera. Al meu entendre, de fet, els capitols VII-IX, encara que estan lluny de resultar 
convincents del tot, s6n els més interessants del volum. L hi manifesta les seves opinions de manera 
aplomada i contundent: Homer, «en tant que individu», no ha existit mai (p. 150); «Il paraît avoir été 
le représentant de l’ensemble des compagnons-poètes qu’étaient les aèdes issus de ces confréries 
poétiques dont l’existance, sans €tre véritablement attesté, nous est apparue plus que probable, ne 
serait-ce que pour assurer l’apprentissage de la technique de la composition orale et formulaire; [...] 
confréries poétiques dont celle des Homeèrides semblent les héritières, ou pour mieux dire le 

prolongement...» (p. 151). En un altre passatge (p. 173) parla d’escoles, de col.lectivitats més o 
menys estrictament closes, que «étaient au demeurant bien faites pour aider à garder un savoir devenu 
avec le temps un secret». Només lamento una mica que L hagi cregut del cas recolzar aquesta 
construcciò sobre una altra etimologia (encara!) del nom d’Homer; la versemblanga del quadre pot 
prescindir perfectament de suports d'aquesta mena, fràgils per definiciò i massa fàcils de desacreditar. 

Però potser convindria oferir una ressenya d'aquest Îlibre una mica més endregada. Es tracta d’una 
obra bastant desconcertant, en la qual conviuen, al meu entendre, intuicions brillants i allò que 
semblen, de vegades, disbarats sense pal.liatius. És possible que un dels seus pitjors defectes (un 
defecte prou honorable, val a dir-ho!) sigui la seva mateixa riquesa, la seva abundància d’informaciòé 
(bastant desordenada) que, a estones, el fa dificil de pair. Però això té quelcom a veure amb les seves 
formes d’argumentar. L es troba sovint que vol ‘defensar’ alguna llegenda o contalla que la critica 
positivista titlla d’inviable;, i ho sol fer oposant a les lectures positivistes una acumulaciòé formidable 
d’informacions - sovint d’un caràcter més històrico-literari que limitadament ‘filològic’, en el sentit 
restringit del terme. 

El primer capitol, Les auteurs anciens (pp. 15-29), descriu els comengaments de l’homerologia 
d’una manera apressada i una mica confusionària; tanmateix, presenta el fr. Aristòti] 76 Rose (apud el 

Pseudo-Plutarc) detalladament i amb cura - tot i que em sembla que encara es podria treure més partit 

d’aquest text. En el capitol Il hi trobem una apologia, prudent i forga ben construida, de les Vitae 
(especialment de les dues pseudo-plutarquees, més encara que de l’atribuida fantasiosament a Heròdot), 
contra els partis pris i les prevencions de tota la filologia positivista; no sabria negar que aqui rau una 

de les claus del meu interès pel llibre. Tanmateix, la tasca d’integrar de manera sòlida i coherent els 

Bioi homeèrics en l’àmbit immens de l’imaginari grec progressa lentament, i encara queda moltissima 
feina per fer. Per posar exemples manilevats a la mateixa obra que comentem: a L no se li acud 
d’adregar un esguard menys apressat a aquest Melanop imaginari (p. 86): es tracta d’un avantpassat 
fantàstic d’Homer, però algunes fonts el vinculen amb el cant de les Verges Hiperbòries; que tot 
plegat sigui pura invenciò ho fa encara més interessant. Ara, el nostre A no sembla sentir gaire 

curiositat, tampoc, pels noms de la nissaga homèrica (tret del del propi “Oungos), tan sovint 
pariants. Per exemple, trobo que rebutja d’una manera excessivament aspra i tallant (pp. 93 ss., amb 

- 393 -



les nn. corresponents) l’explicaciò de la vulgata sobre l’origen del nom de Melesigenes. Tampoc de 

Maiòn el lidi en treu amb prou feines profit; no deixa de remarcar, en canvi (p. 88), «l’union de 

Créthèis et du Mélès, que Philostrate (Tableaux 2.8) met déjà en parallèle avec celle d’Enipeus et de 
Tyr6»... 

Les pàgines consagrades a la llengua homerica, a la qiiestiò de l’oralitat i al que hom ha anomenat 

feligment l’epopeia del pic i la pala (arqueologia i història) sé6n menys originals, més convencionals i 

previsibles, però correctes. (Això no vol dir, tanmateix, que determinats matisos no hi siguin d’allò 
més ben reflectits; per exemple L - al contrari del que sovint s’esdevenia, fa pocs anys, fins i tot en 
obres de referència - evita amb cura d’establir entre oralitat i formularitat una relaciò massa inequivoca 
i necessària; pp. 54 ss. i 351, amb nn. 58-60). Un retret que em sembla que se li pot fer amb justicia, 
en canvi, és que tracta el Cicle èpic («l’altre Homer», com ell l’anomena) d’una manera una mica 

frivola. També trobo que fa servir per refutar els Neoanalistes més espai del que em sembla que es 

mercixen, a aquestes algades. 

Allò que convé de formular com més clarament millor, en definitiva, és que ens trobem davant 

d’una obra que fonamentalment vehicula una tesi -una tesi que sembla, alhora, molt interessant, però 

no massa probable (i no gens fàcil de demostrar): a saber, que l'Exoc és poesia colonial (fins aqui, 
perfectament), però que serveix sobretot per expressar tot l’enyor, la nostàlgia punyent dels 

immigrants per la pàtria dolorosament deixada enrere, sota l’empenta cruel de la història; i també tota 

la malfiangca envers els territoris novells, guanyats d'una manera tan precària; la consciència, lucida i 

desesperada alhora, que alimentar esperances de retorn és absurd, insensat i potser fins i tot culpable. 

Deixant a banda el fet que pràcticament ni una sola de les interpretacions de passatges concrets 
(sobretot de l’Odissea) que aquesta èptica suggercix al nostre A resulta gaire defensable, és el propi 

punt de partenga, que sembla subjecte a cauciò. Personalment, no és que trobi gran cosa a objectar a 
aquesta imatge tan vivida (p. 152) d’un «ensemble d’aèdes béotiens, argiens, eubéens, etc.»; però ja 
em costa una mica més d’acceptar aquesta comunitat -prepolitica? suprapolitica?- «mée avec les 
migrations du Xle siècle» i que troba el seu torsimany en «celui qui dit la grandeur d’un peuple 
d’immigrants en enracinant son présent dans un passé mythique...». Es podria sospitar que la imatge 
d’una poesia d'immigrants haurà acabat temptant més, al llarg dels temps, a determinats poetes i 
escriptors europeus (i en aguest context sembla lògic evocar el nom de C. Pavese) que no pas als 
mateixos estudiosos d’història i de filologia. L mira de fer tècnicament més sofisticada i acceptable la 
seva idea precisant que el record obsessiu que turmentava els exiliats no era pas el de la remota 

grandesa micènica sinò el de les lluites supremes, de tot allò que havien deixat -feia tan poc!- a l’altra 
banda de l’Egeu... Però qualsevol bona disposiciòé per part del lector naufraga davant de les exhibicions 
d’enginy vanament esmergades (poso per cas) per ‘explicar' el cavall de Troia, amb recursos que van 

dels herois Nartes, de duméziliana memòria, fins a un desplegament d’evemerisme de la mena pitjor. 

La tercera part del volum (A travers l'imaginaire homerique), notdriament desordenada, comenca 
per les tradicions populars de l’Odissea (l’Ogre, la màgica, les Sirenes, Escil.la), continua amb 
l’àmbit dels Benaurats, les Illes (reals, com Itaca, o mitiques), ressegueix Ombres i tenebres, pretén de 

dibuixar ‘l’Univers homèéric’ (Espai / Comparacions / Colors / Els herois i les coses / El ros 
Menelau) i desemboca en una breu Conclusiò (pp. 325-32). L’arbitrarietat en les interpretacions s'hi 

déna lliure curs: quina relaciò es pot trobar, raonablement, entre una contalla tan singular com la 
d’Eol i el ‘désir obsédant du retour’ dels Aqueus? I de què s’havien fet exactament culpables, els 
immigrants: d’audàcia? de curiositat? d’haver abandonat la pàtria ‘massa alegrement’? Ès possible que 
la contalla dels Lotòfags constitueixi un advertiment contra la temptaciò de la inactivitat o la 
passivitat, en el moment precis que la colonitzaciò de terres noves reclamava una acciò intensa i 
eficag? Ulisses, a la ribera de Calipso, constitueix realment una «image superlative de l’immigrant»? 

Què vol dir la «temptation du repli sur soi»? I de veres «l’imaginaire collectif» va estar, durant tant de 
temps, i tan decisivament, «marqué par le traumatisme de l’exil»? 

Enmig de tantes interpretacions forgades o dubtoses, l’apartat dedicat a la Nekuia (pp. 273-84) em 
sembla, tanmateix, molt bell; però és que, deixant de banda l’obsessiò pels moviments colonials i les 

sacsejades animiques que pogueren provocar entre els que hi participaven, tracta de temes ‘autèntics’: 

la Mort ‘homèrica’, l’estatut i la condicié dels herois. Em sembla de justicia que L, a punt de cloure 

el seu llibre, evoqui el dictum memorable de P. Mazon: «Jamais on n’est arrivé à faire quelque chose 
de plus neuf avec des éléments plus vieux»; però el que potser quedarà d’aquest llibre no és pas, 
almenys al meu entendre, les seves interpretacions de la poesia d’Homer sinò la imatge memorable 
que dibuixa del vell poeta - o del seu fantasma? - com a poeta ‘professional’: «Il fit partie d’une école 

- 394 -



0ù s’est transmise la memoire véritable [més o menys...] du passé, avec les moyens de rendre à la vie 

Ce passé». 

Barcelona Jaume Pòrtulas 

Francesca D'ALFONSO, Stesicoro e la performance, Studio sulle modalità esecutive dei carmi 
stesicorei, Gruppo editoriale internazionale, Roma 1994, pp. 180. 

Es bien sabido que, de un tiempo a esta parte, la antigua, tajante distincién entre lirica monòédica y 

lirica coral ha entrado en crisis; si esta crisis es itreversible o no, atn resulta pronto para decirlo. Los 

trabajos de una serie de estudiosos -mayormente anglosajones; y, en particular, de M. Lefkowitz- han 
conducido, para emplear las palabras mismas de la autora del presente estudio, a un «singolare 
risultato aporetico» (p. 10). Los focos neurélgicos de la discusién son muy pocos, quizà solamente 
dos - pero objeto de apasionadas discrepancias: a) ;Qué peso debe otorgarse a los testimonios 

indirectos? ;Es licito minimizar su importancia, como lo vienen haciendo muchos criticos 

anglo-americanos, para mayor irritacién de sus colegas italianos, herederos de una tradiciòn totalmente 
opuesta? (Aunque la éicida acusaciòn de -«voler programmaticamente fare a meno degli antichi per 
ricostruire l'antico» [p. 90] carece de sentido, cuando se reivindica el valor testimonial del fr. 89 

Wehrli de Aristé6xeno [apud Athen. 619c-620a], pero se rechaza con fastidio el fr. 28 Wehrli de 

Camalconte [apud Athen. 620c]). b) ;Se pueden deducir conclusiones realmente estables y seguras de 
la disposicién trifdica? En este terreno, se ha pasado de una situacién en la que la performance coral 
era «considerata elemento essenziale e quasi congenito per i canti costituiti antistroficamente» a la 
opuesta, en la cual «lo schema triadico appare privo de qualsiasi funzionalità di tipo specificamente 
corale». 

La enérgica discusién de F. D'Alfonso se apunta algunos tantos bastante indiscutibles, pero de 
caràcter fundamentalmente negativo. Consigue demostrar, por ejemplo, que no es inevitable 
interpretar la escena cortutica del escudo de Aquiles o la performance de Demédoco entre los Feacios 
del modo en que se hace habitualmente (a saber, canto de un solista acompaîiado de danzantes mudos); 
pero la interpretacién m4és econémica sigue siendo ésta, por lo menos en mi opinién. La A. tiende a 
persuadirme de la frivola subjetividad de algunas argumentaciones a las que. (quizà de un modo 
irreflexivo) se suele otorgar bastante peso: por ejemplo, que la extraordinaria extensiòn de 

determinados poemas convierte su performance coral en algo casi imposible. D'Alfonso aduce 
oportunamente un pasaje de Piatén (Leg. 1. 633c), donde precisamente se exalta la prodigiosa 
resistencia de quienes participaban en los &y@veg corales de las Gimnopedias espartanas. En cambio, 
las tipicas proclamaciones pindéricas a propésito de la concisién y brevedad de su arte (ex.gr. Nem. 
4.33ss.: tà paxpà è tEevéneiv èpUuxel pe teOuÒOG *TA.) me parecen objeto de algunas 
interpretaciones muy poco afortunadas (pp. 55 ss.); y, por otra parte, la tesis del libro se resiente del 
hecho de que no se consiga (bien es verdad que la empresa probablemente es imposible) extraer una 
interpretacién clara y concluyente de las correspondientes entradas de la Suda (£tnoixXxoQgosg [pp. 
73ss.]; pero también &pudtewov uéhoc, ònuofioBa, tola £rnadpov, etc.). A lo mejor, la 
pregunta de veras importante deberia formularse asi: ;cuél podria ser la ocasién para las performances 
estesicorecas?; aunque tampoco se me oculta que no hay respuesta concluyente. Como paliativo, la A., 
en un buen capitulo sobre la segunda xatdOtaA0Lg musical (pp. 81-88) intenta sacar el mAximo 

partido de las observaciones clésicas de Angelo Brelich acerca de las Gimnopedias, para dibujar, a 
grandes rasgos, «una festa di iniziazione [...] un unicum all'interno del quale la separazione tra cantore 
e coreuta non avrebbe avuto senso» (p. 88). 

Sì es cierto, como suele decirse, que un razonamiento tiene la misma fuerza que sus partes màAs 
débiles, la discusién sobre las narraciones amatorias de Estesicoro (que da pie a una serie de 
observaciones muy interesantes) deberia haberse obviado; pues no parece que sirvan en absoluto para 
convencernos de las tesis que més interesan a la A. -ni siquiera en lo tocante a la autenticidad de la 
KaXvxn, etc., vehementemente defendida, pero de modo poco persuasivo. Mas no seré yo quien 
lamente esta inclusié6n: algunas sugerencias sobre el carécter iniciético de estas narraciones (piénsese, 
ademadàs, en la historia séfica de Faén y la roca de Léucade y en el motivo del xatantovtuioj6c, para 
el que se remite [p. 99 n. 44] a un buen trabajo de C. Gallini) resultan fascinantes. (Por cierto, en la 

- 395 -



misma piégina, la mencién de un viejo articulo de E. Gangutia debe ser substituida por la de su 

reciente Cantos de mujeres en Grecia, Madrid 1994). 

En definitiva, Estesicoro continua siendo una figura envuelta en brumas, dotada de una suerte de 

halo mitolégico. Portador de un nombre que es solamente un epiteto indicativo de su profesiòn de 
instructor y guia de coros; magnificado en su papel de xg@tog eUgert1]js por leyendas diversas; 

graves incertidumbres acumuladas acerca de su cronologia, de su lugar de nacimiento incluso. Luciano 

Canfora ha recordado no hace mucho que la vieja formula de Wilamowitz «alguien, un cierto poeta 
apodado Estesicoro» no ha dejado de ser pertinente; el que denominemos ‘estesicoreo’ a un 

determinado tipo de poesia épico-lirica es sobre todo cuestiòn de comodidad: la identidad del poeta casi 
se desvanece en el simbolo. Mientras tanto, hemos recuperado una colecciòn de fragmentos, la 
mayoria de ellos -cuando se dejan leer- verdaderamente admirables. 

Barcelona Jaume Pòrtulas 

AESCHYLUS, 7ragoediae, edidit Martin L. West, Stutgardiae et Lipsiae, editio correctior editionis 
primae, in aedibus B.G.Teubneri, MCMXCVIII, pp. Ixxxv - 508. 

Un libro in cui non c’è nulla da criticare è un libro su cui non c'è nulla da dire. Fortunatamente 
questo non è il caso dell'edizione eschilea di Martin L. West, che è giunta alla seconda edizione 

mentre il suo Editor da tempo è impegnato con altri testi e si possono fare scommesse sull’autore 
classico cui dedicherà le sue cure quando avrà terminato di occuparsi di Omero. 

La prima edizione di questo libro è apparsa nel 1990; nella seconda West ha proceduto ad eliminare 
alcuni errori di stampa e a integrare pochissime omissioni di testimonianze che gli erano sfuggite. 

Parliamo dunque dell’unica edizione eschilea di West esistente, in circolazione da una decina di anni e 
sulla quale si sono appuntate in questo periodo espressioni di approvazione e di critica, le une e le al- 
tre estremamente decise. 

Da molti anni West studiava Eschilo: fanno fede di questo suo impegno le molte note testuali 

apparse dal 1977 all’84 sui BICS e in altri periodici scientifici, e riprese negli Studies in Aeschylus 
pubblicati sempre da Teubner, contemporaneamente alla prima edizione delle tragedie. Nella Praefatio 
West rende conto dei lavori precedenti sulla tradizione manoscritta e informa di avere consultato 
quattordici nuovi manoscritti, oltre ai ventisei già studiati da Dawe, Wilson, Young e Page in vista 
dell’edizione che lo stesso Page ha compiuto nel 1972. Tutti coloro che in questi anni hanno studiato 
Eschilo hanno avuto modo di apprezzare le nuove informazioni acquisite nel corso di questa revisione: 
anche il Mediceus, da sempre scandagliato da studiosi alla ricerca di nuove informazioni, ha rivelato 
dati che prima non erano conosciuti, e che possono essere di notevole utilità per la costituzione del 

testo: il punto in alto apposto tra xahofioa e 1dteg a Cho. 130 potrebbe forse essere una di queste 
acquisizioni. Chi scrive almeno non ne ha avuto notizia da altra fonte: Stinton aveva postulato, ma 
non osservato una simile interpunzione. La descrizione che successivamente West fa delle numerose 
famiglie che raggruppano manoscritti della triade bizantina, e la valutazione che ne offre, appaiono 
impeccabili. l 

Non meno prezioso è il lavoro di West riguardo le testimonianze antiche del testo: ci si potrebbe 
chiedere se oggi non sia possibile andare oltre, e con l’aiuto del Thesaurus di Irvine ritrovare le occor- 
renze di termini rari o di locuzioni singolari eschilee anche dove il nome di Eschilo non è espressa- 
mente fatto dai testimoni. Qualche ritrovamento di questo genere mi è avvenuto di fare, studiando i 
termini che per eccezionalità strutturale e particolare funzionalità al testo eschileo in cui ricorrono 
possono essere considerati con qualche probabilità neoformazioni eschilee: taluni di questi termini, 
che potevano apparire unici sulla base del LSJ, sono stati invece ripresi a distanza di secoli in decla- 

mazioni di retori, e poi ancora da padri della Chiesa come Giovanni Crisostomo o dai Cappadoci, per- 
sone che certamente conoscevano molto del nostro poeta, e in eruditi come Eustazio: di solito il 

nome di Eschilo non viene indicato, e quindi questi materiali sono sfuggiti ai repertori e agli editori. 
Alcuni di questi echi potrebbero legittimamente figurare tra i testimoni della tradizione indiretta del 
poeta, come Aristid. 13.157.7 EdeutEav & &tt où Avobéouo oxedia tovùg sopgBuovE 
tevyvuvra det duaBaivewv (ef. anche gli scoli relativi, p. 154.4) che riprende letteralmente Aesch. 
Pers. 69 M\uvodÉono oxedia, mentre in altri casi la tentazione di indicare testimoni di Eschilo è 
almeno forte: penso a Joh. Chrys. PG 61.716.8, dove per due volte un carro che trasporta Cristo è 

- 396 -



M0QPUEVOTOWTOS, nei confronti del tOQMLEGOTAWTOG AÉPOG percorso da Agamennone quando 
scende dal suo carro. Luoghi invece come Eusth. in /!. 3.24.12 tò d 6n9èv &xxnjònuoa Ttfis 
xapgdiag potrebbero essere forse solo accostati ad Ag. 1376 ipoc xggioooyv txxnòNjuoatog per 
l’eccezionalità del termine Exn1)jbnja: ci si può chiedere se potrebbero costituire documento della 
fortuna del poeta o se riecheggiano altri passì, a noi non noti. 

West ha ripreso in mano una quantità impressionante di letteratura critica sul testo di Eschilo: ne 
fa fede il vasto . Jndex criticorum che si estende per ventidue fittissime pagine, e in cui in pochissimi 
casi troviamo apposta a un item l’avvertenza “non vidi”, e inoltre non ha ignorato le numerose anno- 

tazioni manoscritte, indicate sui margini di edizioni precedenti da studiosi come il Dorat, il Casaubon, 

lo Scaligero e molti altri. Questo lavoro gli ha permesso di riattribuire una quantità di antiche conget- 
ture. Ad esempio in Cho. 23 il Mediceus ha xUAt@, vox nihili che è stata corretta dapprima in 
ré e nel 1726 da George d’Amaud in xt1UA10. Page attribuiva x610 a Jacob, vissuto tra il 1608 
e il 1652, mentre ora West ridata questa congettura, trovandola annotata da Casaubon (t 1614) nei 

margini di un esempiare ora posseduto dalla biblioteca universitaria di Cambridge. Questo è vero, ma 
è anche vero che nella storia della critica eschilea questa congettura è stata messa in circolazione dal 
Pauw, nelle annotazioni con cui egli ha accompagnato, nel 1745, la ristampa del testo e della tradu- 
zione di Stanley. Similmente per Cho. 427, dove il Mediceus ha &Mpgo9deî, la congettura 
Ereop6BeL, oggi generalmente accolta, veniva normalmente attribuita a Stanley (1663): da West ora 
apprendiamo che Bourdelot l’aveva annotata sui margini di un esemplare dell’ed. di Pier Vettori con- 
servata a Leiden: giacché Bourdelot morì nel 1638, West è in grado di ridatarla e di restituirla al suo 
legittimo autore. L’importanza di queste acquisizioni è indubbia e non possiamo non esserne grati al- 
l’acribia di West; esiste se mai un problema editoriale che forse proprio in seguito a questo lavoro ci 
si presenta con chiarezza. Effettivamente Pauw ha congetturato x6 e Stanley ha congetturato 
&neoo6BeL: né l’uno né l’altro potevano aver notizia delle congetture manoscritte che giacevano lon- 
tano dai luoghi dove essi lavoravano, né forse avrebbero mai pensato di andarle a cercare. In questi 
casi sarebbe giusto dare notizia anche del devtegog e fors'anche del Tgitog £UpeTt1)5, quando da lui 
ha avuto inizio la storia della fortuna critica dell’ipotesi. 

Nella vastissima bibliografia raccolta nell’Index criticorum si noterà facilmente la prevalenza di 
titoli inglesi e tedeschi. Non è il caso di prendersela per questo. Forse qualche altro contributo avrebbe 
meritato di essere ricordato, ma non dimentichiamo che nel nostro bel paese le riviste nascono come i 
funghi, ma che spesso gli articoli hanno il sapore sciapo dei funghi coltivati. Questo è accaduto anche 
nel campo della critica testuale, dove abbiamo avuto grandi maestri, ma anche qualche magistello bo- 

rioso che non ha fatto ben parlare di sé, e tanti difensori della tradizione manoscritta per partito preso. 
Questo modo di procedere si paga ed è giusto che si paghi. 

Resta da dire delle scelte testuali di West. V. Di Benedetto ha scritto (RFIC 120, 1992, 129-53, in 
part. 152 s., a conclusione di una lunga discussione del testo dell’Agamennone) che nella storia del- 
l’ecdotica eschilea, dopo i tempi avventurosi delle edizioni rinascimentali e dell’attività di filologi 
come Dorat, Portus, Canter e Casaubon, il testo delle edizioni del poeta aveva mostrato una certa ten- 

denza a stabilizzarsi in un sistema equilibrato in cui un certo numero di congetture erano apparse ine- 
vitabili ed altre erano cadute; l’ultima grande scossa a questo equilibrio era stata data dal periodo che 
va dalle edizioni di Schiitz a quella di Hermann. Dopo quasi centocinquant’anni, West ha improvvi- 

samente rimescolato tutte le carte, introducendo una quantità grandissima di congetture sue e di altri: 
più ancora di quelle introdotte da Hermann. Questo è un fatto, come è un fatto che il lettore abituato a 
leggere un certo Eschilo trasecola trovandolo così rinnovato. Molti recensori si sono soffermati a 

lungo su questa che ormai è assodato essere la caratteristica di questa edizione. Essa potrebbe d’al- 
tronde essere considerata un merito. West può rispondere ai suoi critici di aver reagito di fronte all’esi- 
stenza di un textus receptus, e di aver proceduto in ogni caso in modo motivato. Così ha fatto in so- 

stanza nel seminario eschileo di cui pubblichiamo gli atti all’inizio di questo fascicolo, quando diversi 
intervenuti gli hanno prospettato la possibilità di mantenere il testo dei manoscritti o del manoscritto. 
Nessuno, credo, ha dimostrato con tanto rigore ed efficacia che il testo di un autore antico non è un 

oggetto, ma un problema, anzi un fascio di problemi che un editore organizza in un sistema sensato, 

in relazione alle sue ipotesi di lavoro. Il sistema proposto da West ha indubbiamente una sua coe- 
renza, e tutti dobbiamo riconoscergli, oltre agli altri meriti, anche quello di aver dimostrato in modo 
assolutamente convincente la complessa problematica che il testo di Eschilo comporta. 

Trento Vittorio Citti 

- 397 -



A. TRAINA, Virgilio, L'utopia e la storia, Il libro XII dell'Eneide e antologia delle opere, Collana 
di autori greci e latini diretta da Scevola Mariotti, Loescher, Torino 1997, pp. 206. 

«L’utopia e la storia: credo che questo binomio delimiti, con l’inevitabile angustia di ogni 

formula, l’orizzonte ideologico di tutta l’opera virgiliana. l’utopia è la pace, perenne e universale..., 

che assume i colori mitici dell’età dell’oro, i Saturnia regna; la storia è la realtà sanguinosa della 

guerra, gli horrida bella: fra questi due poli si instaura una tensione che, nel suo vario atteggiarsi 

nelle Bucoliche, nelle Georgiche e nell’Eneide, costituisce il filone più coerente e vitale della poesia 

virgiliana». Così (p. 2), con il consueto stile incisivo, Traina introduce il lettore alla lettura del suo 
volume che, muovendo dalle Ecloghe di Virgilio e passando attraverso il poema didascalico, perviene 

all’analisi del libro conclusivo del poema epico con l’occhio costantemente vigile all’assunto di 
partenza, la dialettica fra il desiderio di evasione dalla storia e il ritorno ad essa, elementi che 

sostanziano di sé altre pagine dell’Eneide (1. 1-33; 92-101; 198-209; 227-64; 275-96; 450-63; 613- 
30; 2. 594-623; 4. 296-361; 6. 83-97; 788-95; 860-86; 10. 439-509; 789-832; 11. 148-81), 
anch'esse oggetto di commento da parte dell’A. 

Considerando come il settore dell’esegesi virgiliana sia uno di quelli privilegiati dalla pluriennale 
attività filologica del Traina, s’intende sùbito come il libro appaia il punto d’arrivo di una lunga 
frequentazione, ulteriormente arricchita da una conoscenza della storia della lingua poetica latina che, 
in atto, non conosce eguali. Poste queste premesse, il compito del recensore si annuncia di particolare 
difficoltà. Infatti non si può non provare imbarazzo dinanzi all’equilibrio e alla capacità di 
penetrazione testuale dello studioso, il quale, lungi dall’inzeppare il commento di un’inutile quantità 

di dotti riferimenti bìbliografici', punta dritto all’essenziale, la coniugazione dell’analisi interstiziale 

del passo con le esigenze della sintesi intesa quale frutto ultimo (e più prezioso) dell’interpretazione 

linguistico-letteraria, il che lascia poco spazio ad aggiunte o critiche. 
Esula comprensibilmente dai limiti di queste pagine la valutazione dei singoli contributi del 

Traina alla lettura di Virgilio, laddove l’unica via percorribile appare la scelta di una loro 
campionatura che, induttivamente, dia ragione del genere di approccio dello studioso a brani su cui, 
spesso, si è scritto troppo e male. 

Cominciamo con Verg. buc. 1. 15: silice in nuda conixa reliquit (scil. gemellos). Immediato 
l’intervento dell’A. che segnala come il participio costituisca un hapax semantico per enixa dato che 
«il preverbio e- direbbe l’esito del parto, con- lo sforzo, in quelle condizioni» (p. 15). Il rinvio ad 
Aen. 10. 127 avalla la sottolincatura dello studioso circa l’uso particolare di conitor (cf. TRIL s.v. 

319, 66 ss.) che, a consultare H. Merguet, Lexicon zu Vergilius, Hildesheim 19602 (=1912), 134 

S.v., presenta in tutto sei occorrenze ‘epiche’, relative alla tensione del corpo nel lancio di fuochi, 

giavellotti o proiettili (Aen. 5. 264 e 642; 9. 410 e 769; 10. 127; 11. 613). 

Sbrigativi, se non elusivi, i Commenti classici, come, ad es., Heyne-Wagner 1830 I, 57 ad loc. il 

quale si limita ad osservare: «non modo enixa est, reliquit, maiorem etiam miserationem excitab» 

aggirando il problema, laddove Conington-Nettleship 19792 (=18985) I, 26 ad loc, rimarca come 
«conixa stranger than the ordinary enixa, denotes the difficulty of the labour», seguito in sostanza da 

Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 1, 23; Coleman 1977, 76 e Clausen 1994, 41 (che in più segnala 

l’imitazione ovidiana di mert. 11. 316 e, come già il Ladewig, insiste sullo iato volutamente evitato 

da Virgilio con tale ‘sinonimia’ riprendendo la vecchia opinione di Servio sull’uso linguistico 
specifico). 

A breve distanza, a proposito di buc. 1. 45: Pascite ut ante, boves, pueri; summittite tauros 

Traina non esita a restaurare l’accezione di summitto usato in senso assoluto con il rimando a Verg. 
georg. 3. 159 e Varr. de re rust. 2. 2. 18 e 2. 3. 4 contro la valenza corrente di ‘aggiogare’ che 

presupporrebbe la presenza del dativo iugo (discussione sistematica in Conington-Nettleship 19792 1, 

29 ad loc.; Coleman 1977, 81 ad loc.), utilizzando a riscontro dell’esegesi prescelta il parallelismo 
con l’imperativo pascite taciuto dai predecessori, dato che «per Titiro (diversamente che per Melibeo, 
cf. vv. 70 ss.) si tratta di pastorizia piuttosto che di agricoltura, un’attività meno faticosa» (p. 17). 

Un terzo esempio della profondità con la quale l’A. riesce a scavare nel testo virgiliano scoprendo 
risonanze sinora sfuggite è dato da buc. 4. 32: telluri infindere sulcos, emistichio reso tramite 

«squarciare la terra coi solchi» con la sottolineatura che il sintagma «tellurem infindere sulco è 

1 Una doviziosa bibliografia generale e specifica è infatti contenuta nelle pp. 5-12 del volume, corredata 
di un utile cifrario di sigle e abbreviazioni a p. 13. 

- 398 -



lectio facilior, smentita anche da £ 5, 142: infindunt...sulcos). Îl raro composto accentua lo sforzo 
dell’aratore» (p. 24). Ora, infindere è impiegato da Virgilio soltanto qui ed in Aen. 5. 142, passo più 
tardi echeggiato da Val. Flacc. 1. 688 (cf. Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 1, 51-52 ad loc.), e, certo, 
se si considera il precedente di Cic. de div. 2. 50 (sulcus altius... impressus), ripreso da Pallad. 2. 10. 
2 (sulcus imprimitur), non si potrà non convenire con Traina sul fatto che l’espressione, di matrice 

tecnica, sia piegata da Virgilio a veicolare la fatica affrontata dal contadino nello sventrare il grembo 
della terra, rimarcata com’è l’azione del «fendre en enfongant> (Ernout-Meillet 1985*, 235 s.v. findo) 

dal verbo sovraordinato iubeo (buc. 4. 32) che peraltro regge il tricolon temptare | cingere / 
infindere. 

Anche a proposito della nona Ecloga, uno dei brani più letti e scandagliati dai filologi di tutti i 
tempi, l’acume del commentatore aggiunge tessere sin qui sfuggite: una di queste è rappresentata 
dall’interpretazione del celeèbre hemiepes memini me condere soles di buc. 9. 52 pronunciato da 

Moeris, nel quale viene individuato il coagulo di Lucr. de rer. nat. 3. 1090 (vivendo condere 
saecla), rimodellato attraverso la sostituzione di saecla con il catulliano soles di c. 8, 3, e il 

tecnicismo di (se) condere impiegato in georg. 1. 438 e 458 - che, dal canto suo, riconduce a Callim. 

epigr. 2. 2. 

Piuttosto che sfruttare l’ovvia chiosa di Serv. ad Buc. 9. 52 (CONDERE finire, usque ad occasum 

ducere) © limitarsi alla registrazione del modello lucreziano, Traina spiega il procedimento di 
allusione sintetica sotteso al conio del sintagma georgico, distante anche dal caso conclamato di Hor. 

c. 4. 5. 29 (condit quisque diem collibus in suis), procedimento dal quale risulta la giustapposizione 
dell’infinito lucreziano e del sostantivo catulliano in una nuova formula valorizzata, aggiungerei, dal 
verbo di memoria prediletto da Virgilio, memini (vd. documentazione in Merguet 19602, p. 410 s.v.) 
di contro a recordor (2 occorrenze) e reminiscor (1 occorrenza), al massimo rimpiazzato dal comodo 

memoro (vd. ancora Merguet 19602, 411 s.v.). 
Suscita peraltro interesse l’interpretazione del lessema aequor in Buc. 9. 57 che, concordato con il 

participio stratum e la certa imitazione teocritea (2, 38), «farebbe pensare al mare, ma trattandosi 
evidentemente di Mantova... o indica gli stagni intorno alla città (cfr. Liv. 14, 10, 7), 0, meglio, data 

la vastità spaziale dell’immagine, la pianura, come spesso in V. e come chiosa il Serv. Dan. (spatium 
campi)» (p. 33). Che qui Virgilio si ispiri al prototipo enniano di ann. 137 V2 (per aequora campi) 
è fuor di dubbio, così come è palese la resecazione del genitivo campi rispetto al modello. A Traina 
preme soprattutto rilevare ia distanza del passo specifico da Aen. 5. 821 (sternitur aequor aquis) 

anche perché, direi, sterno non è qui semanticamente condizionato dalla vicinanza del sostantivo 

agquae che determina l’idea di una distesa marina prima gonfia, poi volumetricamente ridotta (tumidus 
è infatti l’attributo che specifica il punto di partenza dell’icona epica), bensi è sintagmaticamente 

connesso alla coppia allitterante stratum silet che unisce all’uniformità pianeggiante del sito l’idea di 
una dominante calma cenestesica (vd. la voce sileo registrata da Licinia Ricottilli sotto taceo in EV 

IV, 11-13, verbo la cui presenza nelle Ecloghe costituisce un caso isolato). 

Passiamo alle Georgiche. Soltanto due, fra i tanti, gli esempi che vorrei prendere in esame, 

cominciando con l’uso di invideo in 1. 504. Siamo all’interno del famoso finale del primo libro del 
poema, là dove Virgilio proclama come Ottaviano già da tempo costituisca un motivo di giustificata 
gelosia da parte degli dèi, desiderosi di privare la terra della sua presenza e di elevare il giovane stesso 
agli onori dell’Olimpo (iam pridem nobis caeli te regia, Caesar, / invidet atque hominum queritur 
curare triumphos vv. 503-504). Preliminarmente l’A. ammonisce il lettore {p. 35) su come, a partire 

da Virgilio, invideo regga l’accusativo di persona, «forse con l’accezione conativa di “cercar di 

togliere” (vd. oltre, £ 4, 350)». Scartata la ridondante parafrasi degli Scholia Bernensia, p. 214 Hagen 
{vult in caelum tollere et te adhuc terrenis laudibus interesse invidet) che nulla dice sulla novità del 

costrutto, Traina scioglie il nodo semantico e sintattico inerente al verbo in questione sottaciuto dalla 
totalità dei commentatori, da Heyne-Wagner a Conington-Nettleship, da Ladewig-Schaper-Deuticke a 
Castiglioni, da Paratore a Richter, da Thomas a Mynors. Non diversamente, in georg. 2. 523 (Interea 

dulces pendent circum oscula nati), viene valorizzata dall’A. la compresente valenza di ‘essere 

attaccato’ e di ‘appendersi’ nel verbo pendeo, con la risultante che Virgilio avrebbe fuso due 
suggestioni lucreziane, «il dinamismo di 3, 895 s. (dulces occurrent oscula nati / praeripere) e la 

staticità del cit. 1, 37 (... pendet...)» grazie anche all’impiego del sostantivo osculum che «denota la 

bocca atteggiata al bacio» (p. 42). 
La nascita del sintagma virgiliano è scomposta nei suoi elementi base e ricomposta nella nuova 

icona che, di per sé, riassume movimento e stasi presenti nei modelli: se nel primo caso non 

- 399 -



mancano segnalazioni precedenti (Conington-Nettleship 19792 ], 281 ad loc.; Thomas 1988, 260 ad 

loc.; Mynors 1994, 174 ad loc.), nel secondo difetta qualunque cenno specifico. La novità 
dell’esegesi proposta da Traina si coglie proprio attraverso l’esame sinottico dei due ipotesti incrociati 

da Virgilio. Se a ciò si aggiunge che osculum costituisce un hapax georgico, il suggello ‘didascalico’ 

lucreziano diviene ancor più significativo: all’interno di un comune patrimonio espressivo, il poeta 
epicureo fissa la sequenza dei figli che si fanno incontro al padre per strappargli baci (praeripio 
intensifica la foga della scena); il poeta georgico isola invece il “grappolo’ dei piccoli intorno alla 
bocca del padre, senza però dimenticare il ritratto di Marte il cui respiro è attaccato alle labbra di 

Venere (eque tuo pendet resupini spiritus ore de rer. nat. 1. 37). 

Se dal terreno delle Georgiche ci spostiamo all’àmbito epico, varrà senz’altro la pena di 
soffermarsi innanzitutto sull’esegesi della clausola fremet horridus di Aen. 1, 296 concernente il 
destino del furor impius annunziato da Giove nel colloquio con Venere: l’A., dopo aver tradotto con 
«ringhierà orribilmente» ed aver rinviato alla figura del leone ferito di Aen. 12. 8, coglie 

l’onomatopea nell'iterazione della littera canina proseguita dall’adonio ore cruento che conferisce 
«all’epiteto cromatico... un plusvalore fonosimbolico» (p. 62). L’assimilazione del Furor 

all’immagine del leone che ringhia consente a Virgilio di sfruttare un precedente catulliano (63. 86) - 

ben noto al Traina in quanto oggetto di un suo puntuale intervento (vd. PL III, 137-40, da integrare 
con PL IV, 80) - rimodellando la sequenza vadit, fremit, refringit virgulta pede vago, dove dato visivo 
e dato acustico si concatenano per asindeto, nel sintagma /remet horridus ore cruento dove la catena 
parlata sembrerebbe valorizzare enfaticamente il continuum fonico horridusore, mentre l’adonio ore 

cruento sì avvia a costituire una formula conclusiva di esametro parecchio fortunata, come si deduce 
da Virgilio stesso (9. 341 e 12. 8) oltre che da Tib. 1. 5. 49; Petr. bell. civ. 1. 127; Sil. It. Pun. 4. 

378; 5. 331 e 526; 6. 47; 10. 240; 17. 134 etc. 
Per quanto concerne altri brani antologici tratti dall’Eneide, mi limito a segnalare tre casi: Aen. 

10. 441; 382; 796. In merito al primo (Ut vidit socios: ‘Tempus desistere pugna), Trajna rimarca 

come pugnae sia un genitivo, grecismo sintatico esemplato sull’omerico udxns &nonave. di I. 16, 
721 o sull’àxéheye udxn6 di 7, 263, parallelo all’oraziano desine... querellarum di c. 2. 9. 17-18. 
«L’ablativo pugna è lezione normalizzatrice (cf. E 1, 37: incepto desistere), il dativo di Stat. Theb. 

5, 273 s.: labori / destitit, è probabile cattiva interpretazione di questo passo» (p. 84). 
Il ripristino di pugnae s’impone per ragioni sintattiche, al di là della rubrica di passi paralleli 

offerta da Conington-Nettleship 19792 II, 276 o dell’analogia con l’espressione excedere pugnae di 

Aen. 9. 789 menzionata da Paratore 1982 V, 267: l’affinità con il costrutto greco è palmare e, tra 

l’altro, costituisce un unicismo nell’economia dell’Eneide, dato che le altre due occorrenze del verbo 

suddetto sono connesse in un caso ad un prevedibile ablativo (1. 37), in un altro ad un infinito non 

meno scontato (12. 60). Riguardo poi ad Aen. 10. 382: sanguine turpantem compltos de more 

capillos, il commentatore insiste sul trasferimento di una iunctura enniana quale sanguine turpare 

(sc. 99 V2) e lucreziana (de rer. nat. 1. 85) da un luogo sacro ad un essere umano, operazione che 
«riverbera il senso di una violazione (la locuzione attesa era foedare, cf. E 2, 502, e vd. oltre, 12, 99 

ecc.)» (p. 97). 

La notazione di Traina risulta tanto più debita in quanto Virgilio presenta Priamo nell’atto di 
sanguine foedare ignis proprio in Aen. 2. 502 con una minimale variatio verbale che, nel caso 

particolare, predilige l’idea dell’ ‘insozzare’ rispetto a quella del ‘bruttare’, fermo restando che il 
discrimine fra i due campi semantici risulta piuttosto esiguo e che, in genere, foedo è verbo più 
frequente nel lessico del poeta mantovano (11 impieghi contro 2 di turpo). . 

Più oltre, a proposito di Aen. 10. 796, l’A. stampa il testo nel modo seguente: Prorupit iuvenis 

seseque immiscuit armis respingendo la variante più accreditata proripuit, accolta da ultimo anche dal 

Mynors, poiché essa «urta contro l'uso v. di questo verbo nella accezione di “fuggire a precipizio, 
sottrarsi fuggendo” (cf. oltre il cit. E 5, 741, dove segue: quem fugis? , B 3, 19). Per prorumpo cf. E 
10, 379: densos prorumpit in hostis. La mancanza di un determinativo non è argomento valido contro 

prorupit, la cui azione si prosegue e determina con sese... immiscuit armis» (p. 93). 

Paleograficamente la vicinanza fra i due perfetti è tale da spiegare con facilità la corruttela dell’uno 
nell’altro, ma direi che a suo modo proripuit, intransitivo, banalizza il testo virgiliano fino a 

snaturarlo: a Mezenzio che indietreggia colpito subentra Lausoò che certo né sfugge né si salva 
fuggendo, pronto com’'è ad Aeneae subire mucronem (10. 798). La foga del giovane si traduce in un 

balzo in avanti che avrà conseguenze letali (prorumpo ci trasmette la direzione in avanti dello slancio; 
a sua volta, immisceo ci comunica la dispersione nella mischia). Se consideriamo poi come 

- 400 -



nell’Eneide l’unica altra presenza di prorumpo nella valenza di ‘balzare’ - riferita ad un essere umano - 
ricorra in 10. 379 (haec ait et medius densos prorumpit in hostiìs) verso in cui si condensa l’icona 
sdoppiata in Aen. 10. 795 (prorumpit / prorupit, medius | sese immiscuit), l’opzione testuale 

compiuta dall’A. convincerà senza riserve. r 

E veniamo finalmente al XII libro dell’Eneide, punto di forza dell'intero volume. Il fatto che il 

commento sia continuato e non più antologico consente a Traina di istituire un’ancor più fitta trama 

di rimandi interni, linguistici e letterari, onde mostrare la compattezza espressiva e ideologica di 

quello che è stato definito tante volte «il libro di Turno» e che si apre e si chiude nel nome 
dell’indiscusso rivale di Enea, quantunque, osserva l’A. «sarebbe più giusto definirlo il “libro della 

morte di Turno”, nel cui corso si attua quella progressiva preparazione e accettazione della sconfitta e 

della morte che ne ribalterà l’ethos da superbus a humilis» (p. 101). Suddividendo il testo in quattro 
ampie sezioni (vv. 1-80: il prologo; vv. 81-310: il patto violato; vv. 311-696 la battaglia con le 

aristie di Enea e di Tumo; vv. 697-952 il duello intervallato dal colloquio fra Giove e Giunone), il 

commentatore dispone la lettura del complesso in aftrettanti episodi principali dove il rispetto o lo 
scarto da convenzioni sancite dal codice epico vengono di volta in volta esaminate in rapporto al forte 
parthos di cui Virgilio ha intessuto la narrazione. Costante, per altro verso, la preoccupazione di 
sottolineare, ove possibile, le corrispondenze formali nella designazione dei personaggi e dei loro 
comportamenti tra i restanti undici canti e il dodicesimo, una preoccupazione, questa, che tradisce 
l’obiettivo primario di Traina: cogliere, passo dopo passo, la metamorfosi interiore di Turno, sempre 
più consapevole del destino tragico che l’attende (vd. p. 124 ad Aen. 12. 220) e dell’irrecusabilità 
dello stesso via via che si profila lo scontro decisìvo con Enea e che questo si compie. Non a caso 
dell’eroe rutulo si elencano sùbito le caratteristiche salienti, fiducia, audacia, violentia e superbia 

(p. 101) contrastanti con la pietas del condottiero troiano, connesse come sono «all’egocentrismo del 
personaggio» (p. 101) e, aggiungerei, all’impulsività della sua condotta: specificando in anticipo le 

marche distintive dell’ ‘antagonista' e registrandole là dove esse ancora si presentino (vd., e.g., Aen. 
12. 19-20,; 55; 101), Traina facilita al lettore la comprensione del divenire psicologico di Turno che, 
definito implacabilis nell’apertura del libro (12. 3), apparirà humilis supplex oculos dextramque 
precantem | protendens (ibid. 930-31) nella preghiera rivolta al nemico, pochi versi prima 
dell’explicit del poema. 

Innumerevoli le riflessioni linguistiche suscitate dall’esegesi del Traina, sensibile nel cogliere le 
più riposte valenze semantiche di lessemi e sintagmi utilizzati da Virgilio, restituendoli di norma alle 
loro originarie accezioni e spiegandone i progressivi slittamenti sino al momento in cui entrano a far 
parte dell’idioletto del poeta epico il quale, in più d’un caso, ne rinnova il significato di base 

concordandoli a sostantivi o a verbi inattesi. 
Naturalmente, l’A. non tralascia occasione per ricostruire i procedimenti di conio di immagini 

poetiche, come, ad es. nel caso di Aen. 12. 8: frangit telum, sintagma che «se ci fosse il ricordo del 

tribuno Celio (Enn. ann. 405 V2: hastas frangit), conferinerebbe la trasfusione di metafora; ma c’è 
probabilmente la descrizione lucreziana degli animali in battaglia (5. 1327): tela infracta suo 
tingentes sanguine saevi» (p. 102). 

In immediata sequenza, Traina esamina Aen. 12. 9: haud secus accenso gliscit violentia Turno: 
conclusosi il paragone fra l’eroe e il leone ferito, Virgilio adopera il verbo glisco «sinonimo alto di 
cresco» (p. 102) che, come l’A. sottolinea, ricorre solo in questo passo del poema, e in genere, è 
associato ad immagini di fuoco, come attesta Lucr. de rer. nat. 1. 474: ignis... sub pectore gliscit. 11 

riscontro del commentatore risulta quanto mai pertinente. Per parte mia, riguardo alla connessione tra 
un astratto appartenente alla sfera semantica della violenza e il verbo in esame non potrei citare che un 
secondo passo di Lucrezio: de rer. nat. 4. 1069 (inque dies gliscit furor atque aerumna gravescit), 
dove se non la virulenza bellica, almeno ricorre la furia dell’istinto sessuale che cresce di giorno in 

giorno. 
Di rilevante spessore risulta poi l’interpretazione di Aden. 12. 115: Solis equi lucemque elatis 

naribus efflant, l’esametro in cui Virgilio racchiude l’apparizione della quadriga del Sole in occasione 
dei preparativi per la cerimonia del patto. A p. 114 si legge infatti : «“soffiano dalle erte froge la luce” 
da Enn. ann. 600 V.2: fundunt... elatis naribus lucem (con variatio del verbo, cf. E 7, 786: 

efflantem faucibus ignis), il primo a variare con lucem il topico “fuoco”, cf. Pind. OL 7, 71: nbp 
AvEOVITWY ... inawov, Enn. sc. 184 V.2». Già Serv. ad loc., p. 586 Thilo-Hagen, annotava: 

Ennianus versus est ordine commutato: ille enim ait funduntique elatis naribus luce 
m, sottacendo come un’imitazione esplicita fosse riscontrabile invece in Ov. mer. 2. 85, variato in 3. 

- 401 -



686: certo è che solo rimarcando la sostituzione del xùg con la lux attuata da Ennio s’intende la 
genesi del verso virgiliano dove peraltro la rraiectio enfatica del verbo nello spondeo finale conferisce 
ulteriore risalto all’utilizzo di efflo al posto di fundo, che, grazie al preverbio, non solo indica la 
provenienza della luce, ma ne fa un soffio al posto di un’emissione generica, al posto di uno spandere 
indistinto. 

Se volessimo poi scendere alla discussione filologica stricto sensu, un saggio del rigore di Traina 
è offerto a mio parere da Aen. 12. 126: ductores auro volitant ostroque decori relativo al volteggiare 

dei comandanti fulgidi nei loro manti di porpora e d’oro: Mynors 1965 (accodandosi a Cunningham, 
Heyne-Wagner, Ribbeck, Conington-Nettleship) accoglie nel testo la variante superbi anziché decori 
tràdita dal Mediceo, ma l’A., nel ricordare come la scelta di superbi possa appellarsi alla clausola 
ostroque superbo di Aen. 5. 639 (p. 115), sottolinea altresi come decori si raccomandi oltre che per 

la ricorrenza in eguale sintagma in Aen. 5. 132-33, per la tradizione indiretta donatiana, per 
l’allitterazione a cornice del verso (dato che ductor nell’Eneide entra spesso in nessi allitteranti come 
in 2. 14; 8. 129; 10. 602-03 e 814 etc.) e per «la connotazione prevalentemente negativa di 
superbus». La difesa di decori risulta esemplare nella sua sobria esaustività: la paraformularità di 
Aen. 12. 125-26 rispetto a 5. 132-33 poggia indubbiamente sulla rraiectio del dimostrativo ipsi a 

conclusione del primo dei due esametri al posto dell’apertura del secondo hemiepes di 5. 132 (Nec 
non mediis in milibus ipsi — ipsique in puppibus auro), nonché sullo spostamento dell’abl. auro al 
primo emistichio di 12. 126 dall’excipitaria sede spondaica di 5. 132, enfatizzato com’è dall’intensivo 
volito che, sostituendosi all’effulgent del ‘modello’, guadagna l'occhio del lettore sul volteggio 

balenante d’oro dei condottieri piuttosto che sul brillio tout court dei loro manti, sempre in mezzo ad 
una massa indistinta (vd. 11. 546). 

Tornando agli approfondimenti semantici distintivi della pagina del Traina, si può segnalare il 
caso di torqueo in Aen. 12, 180, estrapolato dalla preghiera ai celesti e, in particolare, 

dall’allocuzione a Marte (cuncta tuo qui bella, pater, sub numine torques)? i 
Serv. ad Aen. 12. 180, p. 597 Thilo-Hagen, istituisce una sinonimia con sustineo e rego, ma, 

ribatte l’A., «torqueo è più dinamico, “fai muovere, girare”: trasposizione metaforica del moto 
circolare del cosmo (E 4, 269: caelum et terras qui numine torquet) o del timone (E 5, 177: 

clavum... ad litora torquet)» (p. 121). In controluce emerge la perfetta padronanza del linguaggio 
astronomico latino da parte del commentatore (non a caso Traina, oltre ad aver lungamente studiato 
gli Aratea di Cicerone, ha recensito con la solita competenza per RFIC 117, 1989, 221-22 il votume 

di A. de Boeuffle, Astronomie, Astrologie, Lexique latin, Paris 1987): Virgilio ricorre infatti 
all’identico tecnicismo astronomico allorché rappresenta Atlante in un verso di palese sapore enniano 
axem umero stellis ardentibus aptum (Aen. 4. 482), così come, per altro verso, si avvale del 

tecnicismo marinaresco nel ritrarre i naviganti che dirigono, girandole, le prue verso il litorale in 
Aen. 3. 532. Altrettanto centrata ritengo sia l’interpretazione del v. 284 (tempestas telorum ac 

Jerreus ingruit imber) come eco prolungata di Enn. ann. 284 V2 (hastati spargunt hastas, fit ferreus 
imber) e di 401 (undique conveniunt velut imber tela tribuno). Dice l’A.: «V. ha conservato il ritmo 
spondaico del primo emistichio smorzandone la figura etimologica (hastati... hastas) nell’allitte- 
razione (tempestas telorum), ha spostato l’allitterazione del secondo emistichio (fî! ferreus) dai primi 

due agli ultimi due lessemi (ingruit imber) e potenziato la ricorsività fonosimbolica della /r /» (pp. 

128-29). 
In merito, Conington-Nettleship 19792 III, 431, e con lui Paratore 1983 VI, 220, cita solo il 

primo dei due passi menzionati da Traina, tacendo i processi di riadattamento operati da Virgilio 

sull’ipotesto enniano, né l’interpretazione complessiva si arricchisce di molto additando, come fa 
Ladewig-Schaper-Deuticke 1907, 241-42, il riscontro liviano di 21. 55. 6: velut nube iaculorum con 

ulteriore rinvio ad Aen. 10. 809 (nubem belli). Per questa via i commenti classici finiscono con 
l’offrire una messe di loci similes più o meno contigui all’immagine o al verso di partenza, eludendo, 
com’è ovvio, il problema della dinamica intertestuale che all’esegesi moderna e scaltrita del Traina è 

viceversa ben presente, venendo addirittura a rappresentare il Leitmortiv del suo procedere tanto sul 

versante filologico-linguistico, quanto su quello letterario. D’altra parte, considerando le occorrenze di 

ingruo all’interno dell’Eneide (cinque in tutto), si converrà sul fatto che esso ricorre generalmente in 
contesti bellici grazie alla virulenza dell’azione che veicola: Virgilio ha dunque inciso l’immagine 

altisonante della ‘pioggia ferrea’ coniata da Ennio introducendo la tangibile irruenza del suo rovescio e 
dilatando la potenza eidetica della scena. Nel plesso metaforico prescelto dal poeta, al generico passivo 

di facio subentra l’icastico ingruo che di fatto oppone al diffondersi della rurbida... / tempestas 

- 402 -



telorum per tutto il cielo la furia temporalesca di una gragnuola di ferro. Alla traiettoria prosecutiva 

colta nella prima immagine martellata dall'anafora della /t / (it toto turbida caelo | tempestas 
telorum), si connette una seconda idea di movimento, stavolta discendionale e confuso che, grazie alla 

congiunzione ac, precisa e sottolinea il primo membro della coordinazione copulativa. 
Più avanti, a proposito di Aen. 12. 371-72 (Non tulit instantem Phegeus animisque frementem: | 

obiecit sese) l’A. discute di uno dei passi più tormentati dell’intero libro: a chi attribuire il participio 
Jremens e come interpungere la diade esametrica? Servio aggirava l’ostacolo con un significativo 
silenzio; qualcuno dei commentatori moderni, come Conington-Nettleship 1979 III?, 438, invoca il 

parallelo di Aen. 10. 578 e interpunge con punto e virgola dopo /rementem (stessa punteggiatura 

nelle edizioni di Sabbadini-Castiglioni 1944, 420; Durand-Bellessort 1948, 208; nel commento di 

Paratore 1983 VI, 94); altri, come Heyne-Wagner 1830 II, 762 e Ladewig-Schaper-Deuticke 1907 HI, 

245 adottano i due punti per separare il v. 371 dal 372 ma non appongono note a piè di pagina. 

Traina (p. 135) ricorda intanto come il Mynors, astenendosi da qualunque segno di interpunzione, 

consideri frementem predicativo di sese e lo faccia dipendere da Fégeo come soggetto, laddove, se lo 
si ritiene coordinato ad instantem, il referente è Turno e, in tal caso, non bisogna segnare alcuna 

pausa. A propendere per questa seconda alternativa l’A. è indotto dal fatto che «il parallelismo e la 
coreferenza dei due participi si ritrova nelle altre 2 occ. della iunctura (E 9, 703: tum Bitian ardentem 
oculis animisque frementem; 12, 535: ille ruenti Hyllo animisque immane frementi...)» nonché dal 
«riscontro formale e situazionale con £ 10, 578: Haud tulit Aeneas tanto fervore furentis (mentre il 

nesso se obicere compare senza predicativo in E 9, 379: obiciunt equites sese ad divortia nota)». 
L'’'ipotesiì prospettata dallo studioso sembra molto verisimile e per più d’una ragione: intanto 
l’omeoteleuto participiale che riquadra i singoli emistichi del v. 371 concorrerebbe a potenziare 
l’immagine bellicosa di Turno che incalza e ‘urla di furore’ rivelandosi intollerabile all’avversario che, 
a sua volta, non esita a gettarsi davanti al suo carro per affrontarlo; l’omeoteleuto verticale fra il v. 

370 e il v. 371 guadagnerebbe poi in efficacia se dalla cristam... volantem di Turno scossa dal vento 
l’occhio del lettore decorresse a Turno stesso che incalza ed urla, anziché a Turno che incalza e Fégeo 

che urla, con una sorta di allungamente unitario della traiettoria visiva che dal cimiero dell’eroe 

trapassa alla sua intera persona in preda alla furia guerresca. 
Discutendo più oltre di Aen. 12. 621: Quisve ruit tantus diversa clamor ab urbe?, l’A. concentra 

la sua attenzione sulla semantica dell’aggettivo diversus, comunemente inteso come ‘distante’ e, 

dunque, da accoppiare a longinquus ed a remotus. Nondimeno «è meglio vedervi, col Servio 
Danielino, un’'ipallage per diversus (dissimilato dal contiguo rantus): “da diversi punti della città”, cf. 
E 2, 298, cit. al v. 260» (p. 157). Anch'io sono del parere che Virgilio abbia fatto ricorso ad 
un’ipallage per evitare il cumulo di aggettivi (interrogativo+dimostrativo+qualificativo) concordati al 
soggetto dell’enunciato, ma quel che più ini persuade in tal senso è la connessione fra ruo e diversa: 

il poeta trasmette infatti la percezione di un clamore che si rovescia da svariati siti della città coine 
una tempesta. Se è vero, come sostiene Traina, che il verbo suddetto «è predicato spesso a referenti 

atmosferici (G 1, 324; E 5, 695 etc), mai, come qui, ad astratti di suono», è pur vero che l’inarcatura 
dell’accostamento è prodotta dall’indistinguibie provenienza delle grida alla notizia del suicidio di 
Amata. Proprio come in una tempesta. 

Nel corso del commento, questi gli argomenti addotti dall’A. (p. 159) per legittimare la scelta di 
nostrum ne al posto di ne nostrum nella sequenza di Aen. 12. 641 (Occidit infelix nostrum ne 

dedecus Ufens): 1) paleograficamente lectio difficilior rispetto all’ordine normale; 2) metricamente 
rispondente all’inclinazione a preferire dopo cesura semiquinaria monosiliabi lunghi posposti a 

bisillabi spondaici coincidenti col quarto piede; 3) dal punto di vista stilistico maggiore idoneità 

dell’iperbato all’ordo verborum poetico. 
Un ultimo caso da sottoporre all’attenzione dei lettori è rappresentato dall’esegesi di Aen. 12. 916 

cunciaturque metu letumque instare tremescit!. Traina adotta la lezione letumque al posto di 
telumque che, oltre ad essere riportato dal Florentinus Laurent. XXXIX. I, dal Vaticanus lat. 3867, 

dal Bernensis 184, dall’Oxoniensis Bodl. Auct. F. 2. 8; dal Valentinianensis 407e dal Vaticanus lat. 

1570 (vd. apparato del Mynors), è attestato da Auson. cento 92. Quantunque telum ricorra a breve 
distanza (v. 919), proprio tale contiguità potrebbe spiegare la metatesi di lettere rispetto a letum nel 
verso qui analizzato, mentre «l’“incoativo” tremesco dice la progressione del timore e l’infinitiva 

(hapax sintattico), per estensione analogica dell’accusativo (cf. E 3, 648; 11, 403, ed EV V*, p. 262) 

lo interiorizza in un verbum affectuum, fondendo immagine e sentimento» (p. 184). 

- 403 -



L'’intrinseca fragilità semantica di telum è data dall’idea circoscritta che trasmette: Turno non trema 

al pensiero del dardo, il che in fin dei conti risolverebbe l’immagine in una sorta di scialba sineddoche 
(telum pro leto), ma trema al pensiero della morte stessa, una morte resa preziosisticamente con 
letum al posto del prosastico mors che avrebbe dato sì risultato isoprosodico, ma a costo di attenuare 

la sublimità della dizione epica, particolarmente necessaria nel contesto del duello finale del poema. 

Dall’esame del volume del Traina emerge la convinzione di trovarsi dinanzi ad un contributo di 
assoluta rilevanza scientifica che finalmente sopperisce alla mancanza di moderni commenti specifici 

del XII libro dell’Eneide, coniugando la dottrina alla finezza dell'interpretazione letteraria. L'attento 

dosaggio di competenza e misura consente all’A. di riaffrontare e, spesso, risolvere definitivamente 
punti controversi del testo offrendo uno specimen significativo di come oggi si debba procedere nella 
stesura di un commento: Virgilio è soltanto lo ‘spettrometro’ di un magistero rigoroso, sollecito alla 
discussione della bibliografia esaminata nella sua interezza e preoccupato di coinvolgere il pubblico 
nella destrutturazione del testo sui piani metrico-sintattico-semantico-filologico per meglio sceverare 
il messaggio del poeta augusteo. Coadiuva peraltro il lettore nella consultazione dell’opera un comodo 
Indice analitico provvisto di Glossario in coda al libro (pp. 189-206). 

Palermo | Luciano Landolfi 

Paul VEYNE, Seneca, trad. di A. Panciera (Saggi 490), Il Mulino, Bologna 1999, pp.252. 

Questo libro mi suscita molte perplessità. Per cominciare, non comprendo perché Il Mulino si af- 
fretti a tradurre tutti i lavori di questo poliedrico ma anche inaffidabile studioso nelle sue spesso apo- 
dittiche e provocatorie affermazioni (ne ho segnalato qualche esempio altrove). Poi mi chiedo se si 
sentiva il bisogno di un nuovo libro su Seneca nel diluvio di pubblicazioni senecane che 
caratterizzano questo bimillenario! (quello della nascita fu molto più sobrio). Libro che in realtà non 
è su Seneca, come farebbe pensare l’ingannevole titolo italiano, ma l’introduzione (Préface) a una 

traduzione francese dei dialoghi e delle lettere a Lucilio (Sénèque, Entretiens, Lettres à Lucilius, 
Paris 1993), costituita da un Prologo e da un Epilogo, che in italiano hanno perduto, e pour cause, ì 

loro sottotitoli e che incomrniciano il grosso del discorso, Seneca e lo stoicismo (Sénèque dans le 

stoicisme). Un libro, quindi, sul pensiero di Seneca in rapporto alla sua scuola («fu, infine, filosofo, 
ed è ciò che di lui, qui, ci interessa maggiormente», p. 7): per essere una monografia su Seneca gli 
mancano una trattazione sistematica dei. problemi biografici e cronologici, un’analisi delle opere 
comprese quelle poetiche (e le tragedie oggi vanno tanto di moda)° , una disamina che renda conto 
della scontata affermazione sulla ‘modemnità’ del suo stile. Ma non è solo il titolo a sviare il lettore: 
ci si mette anche la traduzione, che accolla all’A. vere e proprie assurdità. Pazienza che «l’Argilète» 
(p. XVI) cambi genere («l’Argileta», p. 25: bastava consultare un lessico latino); e perché il francese 

«Cordue» (p. CLVI) è diventato lo spagnolo «Cordoba» (ma senza accento, p. 230), e non, in una 

traduzione italiana, l’italiano «Cordova»? Più grave una serie di fraintendimenti in cui ci siamo 
casualmente imbattuti. P. 129: «Epitteto che guarda con indifferenza il suo maestro che lo induce a 
rompersi una gamba». Ambiguità del francese! Il «maître» (p. LXXXVII) non è «il maestro» (bel 

maestro sarebbe!), ma «il padrone» che secondo un noto aneddoto gli ruppe una gamba torturandolo. 
P. 163: «la Filosofia morale che noi non leggiamo più e che per questo motivo non è mai stata 
studiata approfonditamente»: lapalissiano. Ma il V. aveva scritto che fu forse Seneca a non portarla a 
buon fine (p. CX: «que nous ne lisons plus et qu’il n’a peut-étre jamais menée à bien»). P. 176: «il 
saggio non farà del suo lutto una buona moralità»: incomprensibile. L’italiano ricalca la lettera ma 
non il senso del francese (p. CLIV): «il ne fera pas son deuil de la bonne moralité», locuzione 

idiomatica che significa «rassegnarsi a fare a meno di qualche cosa». P. 234: «i filosofi amici 

1 Approfitto per segnalare le voluminose Actas del Convegno Internazionale Senecano di Cordova (1996): 

Séneca dos mil atios después, Cordoba 1997, pp. 834, contenenti ben 75 interventi distribuiti in 12 se- 

zioni (pensiero, opere, lingua, metrica, fonti, fortuna...), con un imponente indice di tutti i passi sene- 
cani. - 

2 Solo a p. 171 se ne legge una definizione tanto fascinosa quanto elusiva: dal teatro di Seneca «emana una 
visione profonda e assurda del mondo e dell’uomo». 

- 404 -



dell’ozio letterario sono più sottomessi dei cittadini». Quel comparativo era naturalmente un 
superlativo («les plus soumis», p. CLVIII). P. 251: «Socrate è morto ringraziando Esculapio per la 

liberazione della sua anima e del suo corpo». Socrate non sarebbe lui se non lo avesse ringraziato «de 

délivrer son àme de son corps» (p. CILXX). Che poi questa morte sia contrapposta a quella di Seneca 

(che ringrazia «il dio stoico per avergli dato i mezzi intellettivi per morire volontariamente») contro i 
sostenitori della «morte socratica» di Seneca (e i0 sono fra questi, cf. Seneca, Letture critiche, a cura 

di A. T., Milano 1976, p. 6), il punto essenziale non è chi o perché si ringrazi, ma la coerenza col 

proprio pensiero e con la propria vita, come attestano da una parte l’Apologia platonica, dall’altra le 

ultime parole riferite da Tacito, ann. 15. 62, da confrontare con epist. 26. 5. Ma questa è 

responsabilità dell’A. e non del traduttore. 
Perché l’ultima e maggiore perplessità me la suscita proprio l’A. 1l quale scrive un’introduzione di 

carattere manifestamente divulgativo, quasi senza testi latini, quasi senza citazioni precise (il che rende 
difficoltoso il reperimento degli originali), quasi senza rimandi bibliografici (che non siano a scrittori 
- filosofi, poeti, scienziati - moderni), con asserti come «si fece apostolo della sua filosofia» (p. 25) 0 

«il saggio antico è una sorta di santo laico» (p. 65) che suonano anche troppo familiari al nostro 
orecchio. Ma, accanto a pagine acute e brillanti (per esempio sul superamento cosmocentrico dell’in- 
dividualismo stoico, p. 197), ci sono lunghe e faticose e talora fuorvianti discussioni su concetti filo- 

sofici, da cui emergono tante sfaccettature di Seneca e dello stoicismo (il primo un po' appiattito sul 
secondo), che non convergono, alla fine, in un’immagine unitaria e coerente né di Seneca né dello 
stoicismo (l’io come ultima frontiera dell’agire stoico - p. 58 - ne è forse la formula più condivisi- 
bile). Ma questa è, come ho detto, un'opera sul pensiero di Seneca, e ne lascio quindi doverosamente 
la valutazione agli storici della filosofia (che avranno il loro da fare di fronte alla polemica denega- 
zione - p. 99 - di quel volontarismo che da Regenbogen a Pohlenz, da Cancik a Bodson, da Voelke 
alla Bellincioni, da Grimal a Reale - ma il V. cita solo Pohlenz - è stato riconosciuto come il tratto 

più moderno del pensiero senecano). E tuttavia non rinunzio, nei limiti della mia competenza, a veri- 
ficare qualche avventurosa affermazione dell’A. l 
A p. 31, parlando del De beneficiis, osserva che «beneficenza...faceva rima con riconoscenza», il 

che è vero per il francese e l’italiano, non per il latino, che usa per i due concetti rispettivamente be- 
neficentia (fra l’altro una sola volta attestato in Seneca) e una perifrasi con gratus animus. Questa di- 
sinvoltura nei confronti del latino non è un caso isolato. A p. 87 si afferma che «Seneca non parla 

mnai di rassegnazione («résignation», p. L VIII); ricorrono invece nei suoi scritti i verbi “disdegnare”, 

“disprezzare”, “sfidare”». Votrei chiedere al V. in che termini Seneca avrebbe potuto parlamne, dato che 

il latino la confonde col concetto di «sopportazione», patientia, perpessio, tolerantia, aequanimitas 
(raro), aequus animus (e relative perifrasi verbali): e sappiamo che la patientia è una virtù cardine 

dello stoicismo. Tant'è vero che a p. 13& la traduzione «con gioia e non solo con rassegnazione» ri- 
sponde al latino non tantum patientiter sed etiam libenter (epist. 76. 27; citazione al solito 

mancante). Si può discutere se a p. 32 secure vivere (epist. 16. 3) sia correttamente tradotto «vivere 
in condizione di sicurezza», data la valenza etimologica, e quindi soggettiva, di securus (che non 
potrebbe certo tradursi con «sicuro» in futuri securus di vit. beat. 26. 3, e sì ricordi, sempre che il 

testo sia esatto, la distinzione di epist. 37. 13: tuta scelera esse possunt, secura esse non possunt). 

Ma a p. 225 l’equazione «se almeno il dio lo approvasse», si dis placet, è indiscutibilmente scorretta, 
conservando il si della lJocuzione idiomatica l’originario valore deittico, «così piace agli dei», con una 
connotazione di malinconica constatazione che l’avvicina al nostro «purtroppo». E il bello è che 
Seneca, cui il lettore può essere indotto ad attribuire la frase, non l’usa mai. 

Far dire a Seneca quello che non dice, parafrasando, aggiungendo, colorando - e approfittando del- 

l’assenza del testo originale, è un’altra tentazione del V. Qualche esempio. 1 «vortici affettivi» (p. 
201) saranno una bella metafora, ma troppo moderna per un antico: difatti invano la cercheremmo nel- 

l’epist. 120.12!. Poco male; ma ci sono aggiunte tendenziose che incidono sul pensiero di Seneca, 
rischiano di alterarlo o snaturarlo. Vivere una «ekpyrosis», una delle distruzioni periodiche del cosmo, 
e inabissarsi nella rovina universale sarebbe «un godimento» (p. 183)? Seneca non lo dice nel finale 

della Consolatio ad Marciam (26. 7) cui allude il V., a meno che non intenda riferirsi a felices ani- 

mae, il cui epiteto però riguarda lo stato di beatitudine delle anime elette dopo la morte e prima del- 
l’ekpyrosis (per l’esegesi del passo cf. C. E. Manning, On Seneca's «ad Marciam», Leiden 1981, 

1 Ma è doveroso riconoscere la felice vivacità della traduzione «non esclama mai ‘maledetta fortuna!’» 
(numquam fortunae maledixit). 

- 405 -



152 e A. Setaioli, Seneca e l'oltretomba, Paideia 52, 1997, 146). Né lo dice nell’analogo passo di 

nat.quaes!. 6. 2, dove la traduzione «dovremmo essere felici di perire» (p. 184) trasforma in felicità 
quello che in Seneca era «conforto» (solacium, e cf. prov. 5. 8: magnum solacium est cum universo 

rapi). Non siamo ancora al cupio dissolvi. 

Altri piccoli arbitrii fanno di Seneca un imperialista, per il quale «l’impero romano era provviden- 
zialmente destinato a raggiungere i confini dell’oriente e dell’occidente» (p. 214), ma quell’avverbio 
ideologicamente impegnativo non lo trovo nel passo (ben. 3. 33. 3), dove non è in gioco la gloria di 
Roma, ma quella di Scipione che si riverbera sul padre, nel quadro di una discussione sul dare e l’avere 
tra padre e figlio. Dove Seneca loda la buona amministrazione di Paolino (pur svalutandola di fronte 

alla vita contemplativa, brev. vit. 18. 3), il V. ne fa un comportamento generale «per legittimare l'e- 
gemonia romana» (p. 214). E, sempre sulla stessa linea, dove Seneca porta l’esempio consolatorio di 

Cesare che, al pari di un esule, rimase lontano dalla patria dieci anni, sia pure propagandi...imperii 
causa {cons. ad Helv. 9. 7), il V. trasforma la pura constatazione in un giudizio di valore: «era lode- 

vole estendere i confini dell'impero» (p. 215). Avrebbe fatto meglio a evidenziare la «tension conti- 
nuelle» fra le esigenze di un imperialismo ecumenico e le aspirazioni della cosmopoli stoica, come ha 
ben detto J.M.André, Sénéque et l'impérialisme romain, in AA.VV., L’idéologie de l'imperialisme 
romain, Paris 1974, 19. 

Un’altra affermazione che andrebbe ridimensionata si legge a p. 176: «Un dio a cui siamo simili 
non può essere un padre». Seneca ribatterebbe che proprio la similitudo fra dio e l’uomo ne implica la 
necessitudo (prov. ì. 5), un rapporto di parentela che Seneca configura come paternità (ibid. 1. 5-6; 
2. 6: patrium deus habet adversus bonos viros animum). Metafora, certo: ma la sua funzionalità non 
è puramente retorica, come ho scritto più di una volta, e qui basti rimandare a Paideia 51, 1996, 86. 

Sarei invece abbastanza d’accordo con la conclusione di p. 238 s. (di cui il V. sottolinea, non del 
tutto a ragione, la novità), che le Lertere a Lucilio sono «un testo di opposizione», perché contrap- 

pongono alle contingenze della politica, deteriorata dal dispotismo di Nerone, il compito di servire 
con gli scritti gli uomini di domani. Tale opposizione si fa trasparente quando l’ex-precettore di 
Nerone si proclama «precettore dell’umanità» {epist. 83. 13, cf. il mio Stile «drammatico» del filo- 
sofo Seneca, Bologna 19874, 41 e 93). 

L’'avevo detto all’inizio che il V. è studioso non sempre affidabile, e quest’opera lo conferma: per 
la quale non saprei trovare migliore definizione di una frase di Tacito: magis speciosa quam vera. 

Bologna i i Alfonso Traina 

LILIO TIFERNATE, Luciani De veris narrationibus, Introduzione, note e testo critico a cura di 

Giovanna Dapelo e Barbara Zoppelli, Dipartimento di archeologia, filologia classica e loro tradizioni, 
Genova 1998, pp.214. 

Questo libro è molto di più che l'edizione critica della traduzione latina della Storia Vera di 
Luciano dovuta all’umanista Lilio Tifernate, è anche un prezioso aggiornamento su molte questioni 
relative alla fortuna umanistica del samosatense: un’opera di rigorosa filologia e di intelligenza 
erudita. In primo luogo deve essere sottolineata l’importanza della pubblicazione di questa traduzione: 
oggi come non mai si è consapevoli della funzione svolta dalle traduzioni nello sviluppo delle 

tradizioni culturali (non per caso è nata nei nostri anni la traduttologia) e le traduzioni latine dei 

classici greci compiute in epoca umanistica sono un passaggio capitale nella formazione della nostra 
civiltà letteraria. È un campo questo in cui l’indagine è aperta e in cui le scoperte sono ancora 
possibili: le edizioni critiche di queste traduzioni sono un compito ancora largamente inattuato della 

filologia. I criteri in base ai quali è condotta l’edizione critica sono del tutto condivisibili: oltre, 
naturalmente, a cercare di «stabilire, laddove era possibile, il testo dell’archetipo», si è voluto anche 

«rendere più agevole il confronto tra le differenti redazioni», questo perché esistono diverse redazioni 
d’autore. Con questa edizione, dunque, non solo abbiamo a disposizione un testo attendibile, ma 
possiamo anche individuare le modifiche introdotte dall’autore nella sua traduzione. Consapevoli che 
la reductio ad unum è spesso difficile per i testi latini medioevali e umanistici, le editrici hanno 
usato un metodo più adatto al tipo di testo che curavano, «si tratta in sostanza di un caso in cui la 
normale metodologia filologica appare talora insufficiente e limitata». Il lavoro che sta alla base 

dell’edizione è ampliamente documentato in una introduzione che ha le dimensioni di un saggio. 

- 406 - 



Dopo una informazione accurata su Lilio Tifernate e il De veris narrationibus (cap. Î), il discorso 

diventa specificamente filologico nell’esame della Tradizione e costituzione dello stemma (cap. ID), 
del rapporto fra Il ‘De veris narrationibus' e il testo greco (cap. 111 ), degli Scholia e Glosse (cap. IV 

), due capitoli poi sono dedicati a La fortuna del “De veris narrationibus ”: edizioni a stampa e 
volgarizzamenti (cap. V) e ad Un'altra traduzione della “Storia vera”: Francesco e Manini e le 
“Verae narrationes” (cap. V)), gli ultimi due capitoli sono costituiti il VII da Note all’edizione 
critica e l’VII] da un Glossario. In questo «glossario sono stati registrati tutti i nomi fantastici di 
persona o di luogo, che Luciano inserì nella sua narrazione». È uno strumento utilissimo per valutare 

lo sforzo traduttivo del samosatense e le risorse del latino di cui si servì. A questo proposito per la 
valutazione della traduzione è utile l’indicazione che «almeno in linea teorica, collega l’opera del 
Tifernate al filone delle traduzioni propugnate da Manuele Crisolora e definite appunto oratorie 

fedeli». «Anche il Tifernate potrebbe essere stato indirettamente influenzato dai dettami del Crisolora , 
ed è possibile pertanto che il De veris narrationibus rifletta, sul piano teorico, la volontà 
dell’umanista di transferre ad sententiam; sul piano pratico i risultati non sembrano del tutto 
positivi, non solo per le forzature e i fraintendimenti, ma anche per l’incapacità, dovuta 
probabilmente all’inesperienza, di rendere in latino la scioltezza e la vivacità proprie della prosa 

. lucianea». Merita d’essere sottolinecata l’importanza del contributo alla conoscenza della fortuna di 
Luciano in epoca umanistica data dai capitoli V e VI. All’inizio del capitolo V l’esame 

dell'incunabolo pubblicato nel 1494 a Venezia dal miniatore padovano Benedetto Bordon con i tipi di 
Simone Bevilacqua che raccoglie sedici traduzioni lucianee anonime e che fu determinante per la 
fortuna della traduzione di Lilio, è un’occasione per una serie di precisazioni e messe a punto. Per 

esempio Pietro Balbi viene indicato come autore della traduzione di tre dialoghi dei morti (XIII,VI, 
XVI) e non di uno solo (XIII), come erroneamente avevo affermato nel mio Luciano e l’'umanesimo 

(1980), ignorando «il manoscritto 1 C 9 della Biblioteca Nazionale di Palermo, nel quale si 
conservano i tre dialoghi con le dediche del Balbi». Di grande interesse risulta l’esame delle modifiche 
introdotte dal Bordon alla traduzione del Tifernate che dimostrano «un atteggiamento filologico 

dell’editore”. «L’emendatio del Bordon assume particolare rilievo se consideriamo che la raccolta da 

lui curata segnò un punto fondamentale nella trasmissione del Lucianus latinus». Nello stesso 
capitolo ha particolare importanza la messa in questione dell’attribuzione a Nicolò Leoniceno del 
primo volgarizzamento parziale di Luciano che fu pubblicato nel 1525 a Venezia da Nicolò 
d’Aristotele detto Zoppino con il titolo: ] Dilettevoli Dialogi, le Vere Narrationi, le Facete Epistole 

di Luciano Philosopho di greco in volgare nuovamente tradotte . L’attribuzione del volgarizzamento 
al Leoniceno compare soltanto nell’edizione del 1529 sempre dello Zoppino: nelle edizioni successive 

viene costantemente ripetuta. 1 dubbi sollevati sull’attribuzione sono fondati e argomentati, la 
soluzione definitiva non c’è ancora. Che lo Zoppino abbia introdotto del tutto arbitrariamente il nome 
del Leoniceno è ipotesi difficile da accettare, andrebbe anche smentita la notizia del Vitaliani, biografo 

del Leoniceno, ripresa da Giulio Bertoni, secondo la quale Ercole I commise al Leoniceno la versione 

di Luciano, l’azzeramento della tradizione mi pare difficile. Certamente il volgarizzamento è da 

studiare, lo avevo sostenuto io stesso da tempo nel mio contributo sui traduttori umanistici di 

Luciano (1980), è un volgarizzamento che contiene degli apocrifi di epoca umanistica. La questione è 
complessa. Si pensi che un antesignano di questi studi, Natale Caccia, scriveva nelle sue Note su la 
fortuna di Luciano nel Rinascimento, Milano s.d., ma 1914, 12: «L’ultima versione completa delle 

sue [di Luciano] opere innanzi a quella del Manzi (1819) fu da noi quella di Nicolò da Lonigo del 
1525». Comunque il volgarizzamento, anche nei suoi apocrifi, risponde ai gusti dell’ambiente 

ferrarese: lo splendido quadro di Dosso Dossi che ha come tema Giove, Mercurio e la Virtù ha come 
fonte letteraria la Virtus, volgarizzata nella silloge dello Zoppino come opera di Luciano. Il capitolo 
VI anticipa notizie sulla prossima pubblicazione a cura delle due autrici di un’altra traduzione latina 
della Storia Vera, le Verae Narrationes di Francesco Manini, conservata in un codice Marciano: 

siamo già nella seconda metà del Cinquecento e la versione è in esametri. Si tratta di una sostanziale 
novità. : 

Trieste Emilio Mattioli 

- 407 -



P. ZANKER, La maschera di Socrate, L’immagine dell’intellettuale nell’arte antica, tr. it., 

Einaudi, Torino 1997, pp. XXXIV 392, L. 120.000. 

La questione profonda sottesa a questo nuovo importante contributo di Zanker (di cui il pubblico 

italiano già ha potuto conoscere i volumi su Augusto del 1989 e su Pompei del 1993) si rintraccia 
alla conclusione del libro, dove si osserva (p. 377) che non c’è da stupirsi che l’intellettuale 
occidentale moderno non abbia sviluppato un’immagine coerente di sé. Troppo differenti sono le sue 

funzioni, troppo contraddittoria la sua autopercezione. Proprio in questa mancanza, nella 
consapevolezza che non esiste più, in questo secolo almeno, un segno o un attributo che distingua 

l’intellettuale dagli altri, la ricerca qui discussa trova la sua prospettiva attualizzante. Con qualche spia 
quasi imbarazzata di disagio (l’unico gruppo intellettuale che anche in epoca moderna dava 
importanza, almeno nelle occasioni festive solenni, a un'’immagine corporativa di sé, erano le 

accadentie e le università, p. 378). Detto questo, il percorso proposto da Zanker risulta caratterizzato, 
oltre che da una solida ma comunicativa dottrina, da una urgente e davvero moderna ansia sull’identità 
dell’intellettuale, che spinge ad interrogarsi per imagines sugli intellettuali dell’antichità greco- 
romanas, supportando la lettura delle testimonianze figurate con il riscontro di testi letterari (ciò che in 
questa sede attrae particolarmente l’attenzione). Alla questione preliminare, se si possa ricorrere per 
l’antichità alla categoria di intellettuale, l’Autore risponde con una recusatio (p. 4), suggerendo una 
equipollenza del termine con il gruppo “poeti, pensatori, oratori e filosofi": una generalizzazione ora 
effettivamente produttiva nell’analisi, ora foriera di qualche semplificazione (le quattro categorie sono 
senz’altro assimilabili, e per tutta l’antichità? Il precedente specifico di questa ricerca, cioè i Bildnisse 
der antiken Dichter, Redner und Denker di K. Schefold [1943, 1997: v. C. Saletti in Athenaeum 

86, 1998, 602], manteneva nel titolo una più cauta distinzione). Ma il libro non si spiegherebbe 

senza un altro termine guida, che ne rivela il senso più del vago ‘immagine’ ripreso nel titolo: 
‘autopercezione’. La rappresentazione figurativa degli intellettuali antichi viene collegata ora al modo 
in cui la loro attività era sentita collettivamente, ora al modo in cui gli intellettuali stessi si 

percepirono (e si proposero) alla collettività. 
Sci grandi arcate di discussione conducono il lettore da Omero a Cristo, ovvero dalla ricerca con 

cui la cultura arcaica greca diede un volto ai propri sophoi (... intellettuali?) all’appropriazione 
cristiana del ritratto sapienziale tardo-antico. La notevole dilatazione cronologica del lavoro è prima 
ragione del suo fascino, ma anche di qualche sacrificio argomentativo: il vero centro -non solo 

tipograficamente - del libro è dato dall’età ellenistico-romana, rispetto alla quale le griglie 
interpretative dell’autore sono al massimo dell’efficacia (e della documentabilità). Zanker fonda infatti 
la propria interpretazione dei ritratti intellettuali su un inquadramento sociologico che appare 
convincente per quella società complessa ma talora apodittico per l’età arcaica e classica. Nella 
frammentarietà e pure nella mancanza di una sicura contestualizzazione dei dati (anche archeologici), le 

riflessioni sul senso delle statue più antiche si espongono al rischio della sovrainterpretazione 
(capitolo primo: Immagini, spazi, valori, pp. 3-48). Così per il celebre ritratto di Omero tipo 
Epimenide (pp. 17ss.), per cui si richiama a titolo esemplificativo il donario di Mikithos a Olimpia 
(Paus. 5.26): ma davvero un ritratto del genere, soprattutto se esposto in uno spazio pubblico 
costituirebbe «una sorta di risposta conservatrice alla critica illuministica di personaggi come 
Senofane» (p. 23)? Analogamente il ritratto di Anacreonte (pp. 25ss.) è discusso in rapporto alla sua 
statua già sull’Acropoli (Paus. 1.25), ora sottolineando il carattere ipotetico dell’accostamento, ora 

dandolo implicitamente per certo, con una poco necessaria trasposizione ai valori della democrazia 

periclea. Anche il terzo esempio, quello di Socrate, sembra suscitare perplessità. Non saprei 
sottoscrivere l'idea che Socrate «con le sue domande aveva provocato e irritato i concittadini tanto a 
lungo, che alla fine fu da essi condannato a morte» (p. 35s.): le peculiarità sileniche del ritratto 
socratico richiamano certo la atopia dell'uomo, ma trame conseguenze sociologiche appare davvero 
arduo. Non sono certo che i nuovi maiîtres à penser dell’età periclea fossero trattati ad Atene con 
scherno (p. 38): uno sguardo più attento dimostra infatti che i sofisti (almeno) avevano ampio 
successo di pubblico (v. ora L. Soverini, /1 sofista e l'agorà, Sapienti, economia e vita quatidiana 
nella Grecia Classica, Pisa 1998). Quanto alla percezione antica di Socrate, è questione tanto nota 

quanto intricata: che il suo ritratto fosse provocatorio (pp. 42s.) è ipotesi ancora una volta non solida. 
Più utile sarebbe stato riflettere sulla caratierizzazione espressa dal ritratto, che storicamente va messa 

in rapporto al definitivo emergere del tema biografico nella cultura greca (v. però p. 48 n. 60): 
l’importante volume di Momigliano affiora solo nel quarto capitolo (p. 222 n. 13, a proposito di 

- 408 -



Satiro), e del dibattito da esso suscitato (in Italia si richiamino almeno gli studi di Gentili, Cerri e 

Arrighetti) non vi è ovviamente traccia. 

Non paia eccessivo il cumulo di rilievi: per l’età arcaica fino al V secolo la discussione sui volti 
dei sophoi svolta nel libro non poteva trovare nei testi, come invece accade per epoche più tarde, 
univoco riscontro. Già differente il risultato del successivo assaggio, dedicato a L’intellettuale come 
buon cittadino nel quarto secolo (pp. 49-105): i ritratti retrospettivi che Atene dedicò ai sophoi del 
passato ma anche del presente portano senza forzo alla conclusione (p. 86) che in quell'epoca non 

esistesse ancora una specifica immagine dell’intellettuale. 1 casi considerati suggeriscono piuttosto 
una saldatura tra la pensosità del saggio e l'immagine del cittadino, in una spinta complessiva di 

riconsiderazione del passato, magari contro gli eccessi della passata democrazia (per cui spetta al 
lettore integrare una chiave storica appena accennata nel testo, ripensando con J.T. Chambers a The 
fourth-Century Athenians View of their fifth-Century Empire, in PdP 172, 1975, 177-91). 

Giustamente poi nell’età di Alessandro è collocata una crisi, in cui il ritono al privato appare 

rispecchiato dalla statua di Menandro, e la tensione delle memorie politiche antimacedoni dalla statua 

di Demostene. 

Come mostra poi il terzo capitolo (La fatica del pensare; pp. 107-68), la raffigurazione specifica 

dell’intellettuale affiorerebbe invece nel HII secolo, quando i poeti vengono rappresentati in maniera 
diversa dai filosofi, e questi ultimi vengono a loro volta differenziati secondo il loro aspetto esteriore 
e la loro autopercezione (p. 108). Per quanto riguarda i filosofi, si nota immediatamente lo spessore 
dell’indagine di Zanker nella raffinata lettura dei ritratti di Zenone, Crisippo, Epicuro, Metrodoro, 

Ermarco e altri pensatori identificabili e non: il riscontro ideologico e il contesto storico sono meglio 

afferrabili, sicché convincente appare lo sforzo di rivelare le intenzioni comunicative dei pezzi 
descritti, ben caratterizzati per segni (la barba) e gesti (la dimostrazione). Per i poeti le cose sono 
meno chiare, perché solo di Posidippo si conserva un ritratto sicuramente attribuibile, in cui risaltano 
elementi di resa realistica. Benché il ruolo e l’autopercezione del poeta in età ellenistica fossero 
alquanto mutati (soprattutto ad Alessandria: come si rappresentava Callimaco?) finora non appare 

individuabile una specifica mimica del poeta (p. 160). 
Almeno per i poeti moderni: per quelli antichi vi sono invece casi particolari, come quello del 

cantore bellicoso per cui si propone il nome di Alceo (capitolo quarto: All’ombra degli antichi, pp. 

169-226). Esso viene giustamente definito un ritratto di carattere elaborato in base alla riflessione 

sull’opera poetica dell'effigiato: è appunto il procedimento della biografia peripatetica alla Satiro, che 
sorregge alcune proposte di identificazione volutamente provocatorie anche di altri peculiari ritratti 
ellenistici (pp. 177ss.). Con una lettura pure psicologistica si analizza poi il celebre ritratto un tempo 
identificato con Seneca, per il quale invece qui si ripropone l’ipotesi che raffiguri Esiodo (p. 173ss.): 
tortuosa la conclusione che un simile ritratto in fondo implica addirittura «una messa in dubbio dei 

valori e delle norme vigenti (naturalmente solo in forma di proiezione nel remoto passato [p. 176])». 

Altri approfondimenti concernono il volto ideale di Omero, con opportuni richiami a pezzi come il 
rilievo di Archelao di Priene, e altri gruppi e statue, come quella di Diogene. Per contrasto con la 

provocatorietà (condivisibile, questa volta) di questa immagine si rileva poi che i ritratti di filosofi 

tardo ellenistici persero la loro specificità ritornando in una eclettica gencericità di saggi barbuti. Nella 
forza abile della sintesi riaffiora qui per altro il rischio della sovrainterpretazione: come convincersi 
che il ritratto classicheggiante di Posidonio «si accorda bene con l’autopercezione di un uomo che 
sentiva come suo compito principale quello di riassumere il retaggio spirituale classico per 

trasmetterlo ai Romani» (p. 208)? Ben diverso il procedimento con cui si interpretano le effigi di 

cittadini soprattutto nei rilievi funerari ellenistici: qui il contesto è dato spesso dal monumento e 
dall’iscrizione, che possono restituire un’unità comunicativa rassicurante. Anche l’intervento della 

committenza è qui più concreto, e meglio definibile lo sforzo di autorappresentazione. A questo punto 

si segue certo con interesse l’emergere della lettura nella raffigurazione dei cittadini: la cultura 
(qualunque fosse il livello del defunto) è ormai un segno importante e positivo e il libro diviene 
metonimicamente segno di intellettualità. 

Con il capitolo quinto (La barba di Adriano, pp. 227-302) l’indagine si sposta a Roma, o meglio 

sull’ellenismo romano. In effetti, solo in età imperiale si nota l’intento di rappresentare il vir 

Romanus come sapiens, e non come uomo d’azione (ma come si deve immaginare una statua di L. 
Quinctio Flaminino?). Si tratta, come è opportunamente evidenziato, di un aspetto notevole della 

koinèé culturale compiutamente formata nel 1l sec. d.C. In precedenza l’immagine (anzi il busto) 

dell’intellettuale in un’abitazione signorile aveva valore di status e parlava della cultura del padrone di 

- 409 -



casa: ed è noto che nell'autorappresentazione della classe dirigente romana l’attività intellettuale 
astratta, la philosophia, doveva essere subordinata all’utile collettivo e comunque praticata con misura 

(Tac. Agr. 4.3). Maggiore risultava invece la rispettabilità sociale della poesia (p. 240ss.), ciò che 

spiega la relativa diffusione di immagini di cittadini dediti alla scrittura: diverso fu poi, rispetto a tale 

tradizione, il filellenismo di Adriano, e diverso il suo ritratto. Un importante accenno è riservato (pp. 

249ss.) alla serie dei ritratti dei cosmeti ateniesi, come segno di una volontà greca di ostentata 

adesione alla propria tradizione culturale: che tale autocoscienza avesse talvolta toni antiromani è 
possibile (e un esempio viene citato) ma va ricordato che la promozione delle identità greche fu 
sollecitata da Adriano con il Panhellenion, e che tutta la cultura storiografica del H sec. d.C. esprime 

una vocazione antiquaria al cui valore rivendicativo oggi si tende a dare peso minore che in passato (v. 

ora i contributi riuniti nella sezione Un impero greco-romano in ] Greci, Storia Cultura Arte 
società, a c. di S. Settis, 2.III., Torino 1998, 907-1164). Resta incontrovertibile il fatto che 

l'atteggiamento filosofico si diffuse in tutto l’impero, e che la frequenza di pezzi che presentano tale 

caratteristica suggerisce la sua estensione anche ai ritratti di cittadini. Molto stimolante appare 

l’indagine sui ritratti ascetici caratterizzati da certa enfasi barocca e sui ritratti eleganti (pp. 263ss.): 

limite a questa seconda via è l’impossibilità di identificare statue di sofisti, il che è grave, data 

l’importanza sociale di questi retori nella società imperiale (ma la statua di un asiarca da Afrodisiade di 
Caria [fig. 163] suggerisce alcune riflessioni). Né è solo l’aumento di documentazione a rendere più 

dettagliata (e sfumata nell’analisi) questa sezione del libro: diverso con il primo secolo dell’impero 
divenne anche il ruolo degli intellettuali. Alcuni sapienti si fecero consiglieri del princeps, altri 

svilupparono invece la linea qui chiamata dei carismatici. A loro si dovette l’introduzione di una 
nuova maschera del saggio, fatta di barba e lunghi capelli, e di un aspetto talora emaciato: da questi 
uomini divini (così pure li percepiva l’inquieta età di Luciano e Elio Aristide) si sviluppò 
l'iconografia di Cristo. i 

Dalla nuova svolta del terzo secolo muove l’ultima parte del volume (Dal culto della ‘paideia’ 
alla visione di Dio, pp. 303-73): prendendo spunto dalla ricca produzione dei sarcofagi soprattutto 
microasiatici Zanker delinea l’ulteriore fase nella rappresentazione dell’uomo di cultura, essa risulta 
ulteriormente diffusa ma, nei pezzi più interessanti, aperta ad una ulteriore svolta. Emerge infatti la 

spinta alla meditazione, alla fuga dal mondo, all’ascesi, mentre dal ritratto tipico del sapiens docens 

si sviluppa l’immagine di Cristo (pp. 326ss.): ciò configura, parallelamente alla pnuova immagine 

sacralizzata del libro, un aspetto tra molti della ellenizzazione verificatasi nel cristianesimo. Anche 

l’iconografia degli apostoli, soprattutto Pietro e Paolo, risentì fortemente del tipo filosofico di 
tradizione classica: nell’affermarsi di questo pervasivo cosmo cristiano, agli intellettuali pagani rimase 

nelle scuole filosofiche il compito di custodi o difensori dello hellenikon, e ciò spiega il carattere 
spirituale dei loro ritratti. 

L'’esteso resoconto del libro non può rendere ragione della ricca documentazione discussa da Zanker 
con puntuali rinvii bibliografici: la volontà di superare certa ristrettezza tecnica della pubblicistica 
archeologica (tra Kopienkritik e attribuzioni e stilistica descrittiva) per approdare ad una sintesi 

centrata su un problema è di per sé un fatto molto rilevante, e non frequente oggi. Se qui si è messo 
in maggior rilievo il dissenso rispetto al consenso (che è molto ampio) ciò si deve alle esigenze della 

discussione. Questa ricerca sull’immagine degli intellettuali sarebbe dovuta cominciare con Socrate: 
l’aver proiettato tentativamente all’indietro alcune categorie d’analisi che sono per altro funzionali al 
periodo seguente ha comportato alcune aporie, che non possono essere taciute proprio in quanto 

contrastano con la solidità storica delle sezioni dedicate alle epoche più tarde. Il lettore che affronterà 
questo libro, è ovvio, vi troverà una guida importante, non ultimo per la efficace capacità espositiva 
dell’autore. 

Venezia Carlo Franco 

G.F. GIANOTTI, Radici del presente, Voci antiche nella cultura moderna, Paravia, Torino 1997, 

pp. 214, L. 28.000 

La memoria del passato come struttura portante dell’identità culturale (e non solo) è l’elemento 

unificatore di questo volume, che raccoglie scritti di vario argomento, revisionati e ripubblicati 

- 410 - 



dall’Autore. Le tre sezioni in cui il libro si articola (Parole che restano, Per la storia degli studi 

classici, Discussioni) prefigurano differenti percorsi entro la memoria dell’antico, sondata attraverso 
la lettura di testi, la riflessione sull’esegesi, il ripensamento dei maestri: gli strumenti scientifici del 

filologo vengono adoperati con una vigile e non anodina consapevolezza storica, legata ad una 
stagione inquieta della cultura occidentale. . 

Fin dal primo approfondimento, dedicato all’Alcesti euripidea, si nota una peculiare attenzione 
alla persistenza della parola classica, alla sua capacità di ritrovare senso nella mediazione di imitatori 

ed esegeti: ed è merito del gusto letterario dell’autore aver riconosciuto nella Alcesti di Samuele di 
Alberto Savinio un ruolo importante nel Nachleben della tragedia attica, che per l’occidente ha 
fondato la consapevolezza dell’ambiguo rapporto tra vita e morte. L’interesse per l’antichistica italiana 
e per le guise (così le avrebbe chiamate Piero Treves, maestro di questi studi) dell’approccio nostrano 

alle letterature classiche conduce poi a studiare E.Q. Visconti interprete di Pindaro e A. Peyron 
esegeta di Orazio, quindi C. Michelstaedter e il suo difficile discepolato fiorentino presso G. Vitelli: 
proprio con l’insigne papirologo fiorentino il giovane avrebbe dovuto come la tesi di laurea il lavoro 
sulla persuasione e la rettorica che resta la sua opera principale. E i richiami qui svolti alla 
formazione (se non alla prospettiva) filologica di Michelstaedter giovano a comprendere anche in 
forma intertestuale alcuni passaggi dell’opera. 

La seconda sezione configura una storia regionale degli studi classici, relativa al Piemonte. La apre 
un profilo degli studi classici all’Università di Torino, dove sono riconoscibili le categorie 

- interpretative fondate da Treves (v. il paragrafo Dall’erudizione alla filologia, e il richiamo al 
paniatinismo); il quadro considera soprattutto il settore filologico, culminando nella riflessione sulla 
figura di A. Rostagni. Seguono il partecipato ritratto dedicato a uno studioso subalpino, L. Agnès, 

quindi un profilo di tre maestri come E.V. Marmorale, F. Arnaldi, Q. Cataudella, e infine l’esame di 
due note opere, diversamente importanti: il volume di Canfora su Marchesi e Gentile [Palermo 1985] 
e quello di Timpanaro sul metodo del Lachmann. 

Anche nelle discussioni sono affiancati contributi di taglio differenziato, dalla tecnica recensione ai 

lavori di R. Cappelletto su Biondo Flavio e Ammiano Marcellino alla presentazione critica degli atti 
di due convegni su Edipo {tenuti a Urbino e Torino rispettivamente), da una riflessione sui classici 
nell’età dell’informatica (a proposito del Virgilio di Van Sickle, Roma-Bari 1986) a una sapida analisi 
della leggerezza dei miti antichi nelle Nozze di Roberto Calasso, fino alle riflessioni sulle recenti 
traduzioni italiani di Omero (in particolare sulla Iliade di Cerri-Gostoli, Milano 1996). 

La visibile varietà dei temi trattati nel volume non ne fa smarrire le note unitarie, tra cui non sì 

tralasceranno la cura della leggibilità e il modus nell’erudizione. Tutto ciò individua in Gianotti uno 
studioso che si è posto il problema del rapporto tra filologia e modernità: egli quindi coglie una 

urgenza e sa scegliere la forma, senza dare spazio alle cripticità della tecnica (si perdoni l’accenno 

romagnoliano), per spiegare a sé e ai suoi contemporanei perché vale la pena di occuparsi del 
classicismo. | 

Venezia Carlo Franco 

La trasmissione dell'eredità classica nell'età tardoantica e medievale, Forme e modi di 

trasmissione, Atti del Seminario Nazionale (Trieste 19-20 Settembre 1996), a c. di A. Valvo, Edizio- 

ni dell’Orso, Alessandria 1997, pp. X-251, L. 50.000 

Dagli anni ‘80 è attivo un gruppo di studio sul problema della tradizione di testi classici, 
soprattutto perduti o frammentari, tradotti nelle lingue orientali: le ricerche coordinate sono state 

esposte in una serie di incontri, cui sono seguite pubblicazioni che ormai consentono di delineare un 
panorama assai ampio di approcci al classico; lo studio delle redazioni orientali comprende infatti sia 
l’operazione filologica di recupero di una tradizione testuale autorevole, e comunque da valutare, sia 

l’apertura storico-culturale verso un Nachleben dei testi antichi che troppo spesso le partizioni delle 
competenze scientifiche (e delle strutture accademiche) hanno portato a trascurare. 

Le diciannove relazioni stampate nel volume rappresentano efficacemente le diverse prospettive 
aperte in questo campo: una parte dei contributi affronta, in prospettiva intertestuale, la presenza di 
autori classici, più o meno mediati, in fonti orientali arabe e armene (Baffioni, Bais, Habby, 

Spallino) ma anche tardo-antiche (Poggi) del medioevo occidentale (Milani, Mossi Fontana); altri 

- 411 -



studiano gli apporti testuali della tradizione orientale (Bolognesi per Elio Teone, Calzolari per apocrifi 
cristiani, Crimi per Gregorio Nazianzeno, Pane per Teopompo, Serra per Aristotele, Serra Zanetti per 
Origene, Sgarbi per Porfirio, Sirinian ancora per Gregorio Nazianzeno e per Basilio di Cesarea; Zonta 

per alcuni testi filosofici). Sia poi consentito al recensore segnalare più in dettaglio tre contributi 
legati al tema della leggenda di Alessandro, in cui soprattutto egli ha colto, per congruità di interessi, 

la stimolante apertura storica sottesa a quest’ambito di ricerca: quello di C.A. Ciancaglini, che studia 

la tradizione greca e iranica sull’incendio di Persepoli; quello di G. Tamani, che presenta un quadro 

ragionato della tradizione ebraica del Romanzo di Alessandro; quello di G. Traina, che discute alcune 

note testuali alla redazione armena del medesimo Romanzo. Dai tre lavori emerge con chiarezza la 

necessità non derogabile di studiare attentamente la pars Orientis della tradizione classica: e questo 
non tanto in modi ancillari (usando insomma i testimoni orientali aila stregua di utili ancorché 
scomode riserve di varianti) bensì con senso storico. Come mostra ad esempio la Ciancaglini, una 
valutazione dell’Anabasi di Alessandro che non considerasse l’incontro complesso con la cultura 
iranica è a rischio di grave astoricità. Senza dire che il percorso orientale della fortuna di Alessandro 
non solo ha pari dignità rispetto a quello occidentale, ma ne è ancora una volta elemento 
imprescindibile. Né l’excursus di Livio sull’antiromanità del mito orientale di Alessandro, né lo 

scontro ideologico dell'età tardo-imperiale possono essere compresi se non si considera la portata della 
riflessione sasanide (avversa) e partica su Alessandro medesimo. Il lavoro di Tamani esamina un altro 
aspetto della orientalizzazione della medesima leggenda: lo studio della tradizione ebraica non 
comporta diretti contributi al versante greco-latino, ma mostra come quella cultura gelosa della 

propria autonomia culturale e spesso pregiudizialmente diffidente nei confronti di quanto proveniva dal 
mondo esterno {p. 232] abbia adattato la vicenda pagana giudaizzandola. Il saggio di Traina richiama 
la complessa vicenda della redazione armena sottolineando come essa, benché antica e prossima al 

testo A (la cosiddetta recensio vetusta), sia rimasta ben poco utilizzata dalla filologia classica. Alcuni 
saggi testuali mostrano al contrario sia l’importanza dei testimoni armeni per la costituzione del testo 

greco, sia il ruolo della tradizione classica all’interno della scuola ellenizzante armena dei secoli 

VE-VI. - 
Dopo il noto precetto pasqualiano secondo cui il filologo deve essere perfetto grecista ma anche 

perfetto bizantinista sembra ormai tempo, per molti aspetti filologici e storici della tradizione, di 
aggiungere (o tornare a chiedere) una terza condizione, quella di orientalista. Non è un vezzo, ma 

l’esigenza che discende da una più ampia e non classicistica considerazione di ciò che forma l’eredità 
classica. ' 

Venezia Carlo Franco 

Convegno per Santo Mazzarifio, Roma 9 11 Maggio 1991, ‘L’Erma’ di Bretschneider, Roma 1998, 

pp. 280. 

Gli atti di questo convegno vedono la luce quando sono trascorsi oltre dieci anni dalla morte di 
Mazzarino: l’iniziativa dei suoi allievi romani ha riunito una decina di studiosi italiani e stranieri di 
storia greca e romana, per riflettere su problemi storici e storiografici profondamente legati alla ricerca 
poliedrica dello studioso scomparso. La varietà dei temi affrontati, se rende difficile una discussione 
adeguata, conferma la produttività della riflessione mazzariniana: anche lavori lontani di decenni 
pongono istanze profonde e contengono intuizioni che sollecitano tuttavia sviluppi di studio. 

E il caso di Fra Oriente e Occidente (1947, [1989]), dalle cui pagine ricchissime e precorritrici 
traggono specifico spunto tre dei saggi qui pubblicati. Il lavoro di F. Càssola su II nome e il concetto 
di Europa (pp. 9-54) esamina con dettaglio e grande chiarezza i problemi linguistici e storico-religiosi 
connessi con il nome Europa nelle diverse tradizioni mitiche, riesaminandone anche le attestazioni 
figurate e il rapporto con i contesti cretesi, beotici e fenici: del coronimo è studiata invece la storia 
della sua progressiva estensione rispetto all’originario ambito balcanico, argomentando quindi (e pur 
discutendo l’ipotesi opposta) che la ninfa Europa derivi il suo nome da quello della regione, e che 

l’etimo di quest’ultimo vada ricercato in ambito greco, con il senso di ‘terra ampia’. Dalla medesima 
opera di Mazzarino muove poi ancor più chiaramente W. Burkert ne La via fenicia e la via anatolica: 

ideologie e scoperte fra Oriente e Occidente (pp. 55-73) che torna sul problema degli influssi 
orientali sulla Grecia antichissima, discutendo le numerose novità indotte dalla documentazione 

archeologica. Lo sguardo mazzariniano sull’Anatolia appare precisato: le vie di terra verso l’Oriente 

- 412 -



ebbero la mediazione lidia dopo quella frigia dopo quella ittita, per non citare che le maggiori; sul 

mare invece si nota (con più evidenza di quanto parve a Mazzarino) il ruolo di Cipro e della Cilicia, 
ma anche la spinta euboica verso gli empori di Siria: in questa rete di relazioni va spiegata la 

trasformazione del mondo greco verso l’VIII secolo. KA£IA, QNH e il canale di Neco, di F. De 
Romanis (pp. 75-96) è forse il testo in cui più forte, a livello stilistico e argomentativo, si avverte 

l’influsso del Maestro: vi si affronta il problema del commercio greco nel Mar Rosso, a partire da un 
tormentato luogo di Ezechiele la cui importanza era stata divinata da Mazzarino (v. nel frattempo del 
medesimo D.R. la ricerca complessiva su Cassia Cinnamomo e Ossidiana, Roma 1996). Seguendo la 

traccia delle preziose e aromatiche piante si ricostruisce il ritmo dei rapporti tra Grecia ed area Eritrea 
anche passando attraverso la frequentazione ellenica in Egitto. 
A un tema più prossimo al taglio de Il pensiero storico classico si dedica J.-L. Ferrary, studiando 

L'’'‘Oikoumene’, l’Orient et l’Occident d'Alexandre le Grand à Auguste: historie et historiographie 
(pp. 97-132). Hl primo nucleo discusso è quello dell’ellenismo orientale, dell’India a contatto con la 
cultura greca, del regno greco-battriano, dei Parti: problemi di storia politica e di incontri culturali 

sono evocati in una efficace sintesi, attenta anche alla riflessione storiografica. Per l’Occidente la 

riflessione s'incentra polibianamente sul conflitto romano cartaginese e sulla conquista romana della 
Grecia, per unificare le due prospettive entro la teoria antica della successione degli imperi: ma il 

supposto moto verso occidente non impedì all’oriente di rimettere finalmente in discussione il ciclo. 
Il lavoro di J.-P. Callu su Orose et les Gaulois (pp. 134-61), che sposta verso l’ambito storico 

più esplorato da Mazzarino negli ultimi anni, cioè la tarda antichità, discute i modi in cui venne 
percepita l’identità culturale della Gallia (tardoantica) nelle fonti, ma anche nella storiografia moderna, 

soprattutto nel rapporto verso l’Impero. W. Liebschuetz studia invece con The Circus Factions (pp. 
163-85) un caso interessante di interferenza tra la historian's contemporary experience e l’interpre- 

tazione storica. L’analisi della lotta tra fazioni nella Costantinopoli tardoantica ha oscillato tra la 

lettura politica e quella sociologica, in termini quasi oppositivi e su sollecitazione di istanze moderne: 
la meditata riflessione ora condotta rivendica invece una sorta di compresenza tra i due aspetti, 
considerando complessivamente il ruolo delle masse nelle manifestazioni pubbliche della città (non 

solo quindi nelle rivolte). Ancora tra antico e moderno, ma in termini differenti, si colloca N. Loraux 

con la sua Note sur Santo Mazzarino, la Stasis et la Révolution (pp. 187-98). Nell’opera di uno 

storico così attento al problema della crisi sociale il concetto di rivoluzione tiene un posto rilevante: 
ma la prospettiva positiva dello storico moderno nei confronti delle epoche di cambiamento 
(«l’optimisme de Mazzarino est celui des années 60», p. 191 n. 8) richiese un attento confronto 

anzitutto terminologico tra linguaggio antico e ideologia contemporanea, data la prospettiva della 
storiografia antica che costantemente vide della rivoluzione solo il lato politico. Ad un tema più 
circoscritto è dedicato il contributo di J. Scheid, Les annales des pontifes, Une hypothèse de plus 
(pp. 199-220), che pur non prendendo direttamente spunto dalla pagina di Mazzarino ne richiama, 
attraverso i temi del tempo e del calendario, alcuni aspetti. L’ipotesi proposta è che la raccolta da parte 
dei pontefici dei fatti memorabili avesse un fine pratico nell’ambito della res publica, ed in particolare 
della solutio votorum nella seduta senatoria che inaugurava l’anno. Il controllo pontificale del tempo 

riguardava dunque sia il futuro, sia il passato. 
La portata storiografica (ma si potrebbe dire filosofica) della ricerca imazzariniana risalta con 

ampiezza poi dall’impegnativo saggio di F. Tessitore su Weltgeschichte o Universalgeschichte? Lo 
storicismo dei filosofi e lo storicismo degli storici (pp. 221-51), che muovendo dalla ormai famosa 
nota 555 del Pensiero Storico Classico rintraccia il profondo fondamento di quelle pagine nel 
dibattito filosofico moderno. Particolare attenzione è rivolta al peso che la scoperta dell'Oriente ebbe 

sullo storicismo tedesco nella riflessione sul senso e la dimensione della storia. Ancora sul ruolo delle 
crisi torna 1. Cervelli, con ‘Tempo e storia’ nella riflessione di Santo Mazzarino (pp. 253-80): 
richiamando anche alla celebre pagina de L’Impero Romano su l'evangelio di Augusto, sì studiano il 
concetto mazzariniano di rivoluzione spirituale c i modi in cui la sua ricerca intuì, attraverso indizi 

esili ma suggestivi, il profondo rapporto concettuale tra pensiero classico e pensiero cristiano. 
Chi abbia frequentazione delle dense e tentacolari pagine di Mazzarino, chi sappia quanti sviluppi 

magistrali e quanti spunti accennati contenga la sua opera, troverà molto di utile e nuovo nei 
contributi riuniti in questo volume, ed anche alcune risposte alle domande che qualunque lettore si 
pone tornando ancora e ancora agli scritti dello storico scomparso. 

Venezia Carlo Franco 

- 413 -



liona OPELT: Kleine Schriften, Hrsg. Dietmar Schmitz, Prismata, Beitràge zur Altertums- 
wissenschaft. Band IV, Frankfurt am Main-Bern-New York-Paris-Wien, Lang, 1997, 469 pp. 

Sono uscite, nel 1997 e dunque a sei anni dall’incidente in India che ne causò la prematura morte, 

le Kleine Schriften di Ilona Opelt, raccolte a cura di un suo allievo, Dietmar Schmitz, e pubblicate, 

significativamente, nella collana «Prismata. Beitrige zur Altertumswissenschaft» (ma il sottotitolo è 

del nuovo comitato editoriale), che la Opelt stessa aveva fondato. 
Precisiamo subito che la raccolta non comprende tutti gli scritti minori della studiosa, poiché «aus 

Platzgrinden konnten leider nicht alle Aufsiitze beriicksichtigt werden» (p. 9). Certo questi «motivi di 
spazio» sono facilmente percepibili attraverso una veloce scorsa all’indice degli scritti dell’autrice, 
posto al termine del volume: oltre centocinquanta titoli, senza contare le cinque monografie e 
novantacinque fra recensioni e schede. Rimane tuttavia un'impressione di incompletezza ed anche la 

curiosità per i criteri, non sempre perspicui, con cui di volta in volta il curatore ha operato la sua 
scelta. Se infatti può avere un senso, nella sua stessa meccanicità, la decisione di non riproporre le 

voci lessicali della Opelt (una ventina in tutto; feconda fu in particolare la sua collaborazione al 

Reallexikon fiir Antike und Christentum, dove curò voci importanti come «Aeneas», «Epitome», 

«Etymologie»), la scelta di presentare, ad esempio, «nur einige wenige exemplarische Beitràge» (p. 9) 
fra gli articoli dedicati ad un tema chiave della scomparsa, la polemica nelle lingue greca e latina, 
lascia intendere un aprioristico e non meglio determinato giudizio sull’opera della studiosa che a ben 
pensare contraddice lo statuto di questo genere di pubblicazioni. 

Per abbracciare pienamente l’ampiezza temporale (da Eschilo ad Anna Comnena, da Plauto a 
Gregorio Magno, da Dante a Puskin) e geografica (la studiosa accompagnò all’interesse per le culture 
greca e latina quello per il mondo arabo, ebraico, punico, germanico, slavo) degli scritti della Opelt 

non sarà pertanto sufficiente considerare solo i saggi raccolti in questo volume, che, di fatto, 
privilegia gli studi dedicati ad autori tardi, o addirittura medievali e moderni (poche le eccezioni: lo 

studio sugli Schimpfworter in Lisia e qualche panoramica diacronica come quelle sul dramma d'epoca 
imperiale o sulla consapevolezza linguistica dei Romani). Tuttavia la lettura di queste kleine 
Schriften è senz’altro sufficiente a comprendere le chiavi ermeneutiche della studiosa che riconducono 
ad unità l’altrimenti pericoloso divaricarsi dei suoi percorsi d’indagine. Prima di giungere alle 
conclusioni in proposito occorrerà passare brevemente in rassegna la struttura e il contenuto del 

volume. i . 
1 saggi della Opelt sono divisi in quattro grandi gruppi. Il primo e più corposo, Lesefriichte zur 

historischen Geographie, segue un progetto della Opelt stessa, la quale meditava di ripubblicare 
sotto questo titolo gli studi comparsi fra gli anni 1960 e 1985 che per la trattazione di temi di 
geografia storica prendevano spunto da testi di letteratura cristiana antica e bizantina, suddividendoli in 

quattro sezioni geografiche (1. Griechischer Orient, 2. Das Heilige Land, 3. Afrika, 4. Europa), 

all’interno delle quali gli articoli dovevano essere ordinati cronologicamente secondo l’anno di 
apparizione. Nella raccolta di Schmitz quelli dedicati all’oriente greco traggono ispirazione da un tema 
novellistico in Giovanni Mosco, da Eunapio di Sardi e la sua divisione regionale dell’Asia Minore, da 
un’omelia di Giovanni Crisostomo la cui datazione è messa in relazione con la fine dei giochi 

olimpici, da un passo del Contra lovinianum di Girolamo in cui si fa riferimento ad un editto 

dell’imperatore Valente. Alla Terra Santa sono dedicati quattro saggi, che vi si riferiscono o perché 

ricostruiscono la toponomastica dei luoghi di pellegrinaggio o di romitaggio, o perché vi si interpreta 
(è il caso di Der Hebestein Jerusalem und eine Hebekugel auf der Akropolis von Athen in der 
Deutung des Hieronymus von Sach, 12. 1/3), attraverso un parallelismo col mondo greco suggerito da 

Girolamo, il significato di una similitudine biblica riferita a Gerusalemme. Forse un po’ meno 

pertinente al tema geografico della raccolta (ma comunque interessante perché studia lo svilupparsi di 

una tecnica epitomatoria che permane nell’alto medioevo) il saggio sulle fonti geronimiane delle 
Instructiones de expositione diversarum rerum di Eucherio di Lione. Entrambi gli studi dedicati 
all’Africa hanno come fonte Agostino. Nel primo (Der Goldring im Bauch des Fisches, pp. 95-102) 
l’analisi, in civ. 22.8, di un topos novellistico che l’autrice aveva studiato vent’anni prima (è il tema 
del primo articolo della raccolta) funge più che altro da pretesto per la descrizione della diffusione delle 
reliquie e del culto di S. Stefano nel Nord dell’Africa proconsularis. Îl secondo (Augustins epistula 
20* (Divjak), pp. 103-11) prende invece spunto da una delle lettere agostiniane rinvenute da Divjak 

(la Opelt dedicò qualche pagina anche alla 27*, nei Mélanges Van Bavel pubblicati a Lovanio nel 

1990), per delincare un quadro dell’amministrazione ecclesiastica del circondario di Ippona, in questo 

- 414 -



caso il sottotitolo dell’autrice (Ein Zeugnis fiir lebendiges Punisch im 5 Jh. nach Christus) è 

fuorviante: al problema, per altro ampiamente dibattuto dagli studiosi, della sopravvivenza del punico 
nell’Africa di Agostino (si confrontino ora anche le osservazioni di M. Banniard, Viva voce. 

Communication ecrite et communication orale du IVe au LXe siècle en Occident latin, Paris 1992, 

98 ss. e J. Meyers, Le ‘De miraculis sancti Stephani', Un témoignage précieux sur l’oralité 
africaine au Ve siècle, in Le structures de l'oralité en latin, a c. di J. Dangel - C. Moussy, Paris 
1996,109-17) non sono infatti riservati più di alcuni accenni. Tre i saggi dedicati all’Europa: due di 
essi riguardano fiumi (l’Axios/Wardar e l’Arar); nel primo della serie, sul De laude eremi di Eucherio 

di Lione, gli elementi letterari prevalgono nettamente su quelli geografici. 
Alle quattro sezioni di geografia storica progettate dalla Opelt il curatore ne ha opportunamente 

aggiunta una quinta (Asia), nella quale ha inserito l’unico inedito del volume, India as depicted by a 

Greek traveller in the 6th century A.D., estrema fatica dell’autrice, che nel contributo in questione si 

sofferma sulla descrizione del subcontinente indiano di Cosma Indicopleuste. 
Un criterio analogo a quello della prima parte del volume è stato applicato da Schmitz alla 

presentazione dei rimanenti contributi. Così il secondo gruppo, Untersuchungen zur griechischen 
und lateinischen Sprache raccoglie alcuni dei saggi dedicati al tema degli Schimpfwòrter e della 
polemica nelle lingue greca e latina (gli autori esaminati sono Firmico Materno, Lucifero di Cagliari, 
Amobio, Lisia e Plutarco), con tre eccezioni: il primo del gruppo (ricordiamo che l’ordine segue 
quello di apparizione), Latente Arabica bei Albertus Magnus, il terzo, Vom Sprachbewuftsein der 
Réòmer (una lezione inaugurale, apparsa anche, in italiano e con poche varianti, su A&R 14, 2, 1969, 

21-37) e l’ultimo, Etimologie ebraiche nei Moralia di Gregorio Magno. 
Più ampio il respiro degli articoli della sezione successiva, dal curatore intitolato 

Literarhistorisches und Motive. Tale sezione è anche la più eterogenea: si va dallo studio su un 
tema novellistico di origine pagana presente anche nella vita di Ambrogio di Paolino di Milano, alla 
ricostruzione del globo celeste che funge da modello ad un passo dell’Hercules furens senecano; dalla 

panoramica sul dramma dell’epoca imperiale e tarda ad uno studio sull’Eccerinis di Albertino 
Mussato; da una presentazione del De viris illustribus di Girolamo come esempio di storia letteraria 
(interessante specialmente la rassegna, alle pp. 311 ss., di lessemi e perifrasi usati da Girolamo per la 
critica stilistica), ad uno sguardo d’insieme sul rapporto fra l’autore antico ed il suo libro. L’ultimo 
articolo della serie, Die Diktion der lateinischen Pachomiusbriefe, per le interessanti osservazioni 
lessicali (tanto più interessanti in quanto, come è detto a p. 341, «hat der Thesaurus linguae Latinae 

dieses Materiail nicht verwerteb>) avrebbe meglio figurato nel gruppo precedente. 
La quarta ed ultima sezione di saggi, dal titolo Portràts und Rezeption in Antike und Neuezeit, 

raccoglie contributi che hanno nella ricezione il loro comune denominatore: si esamina così la 

presenza di Lucrezio e Origene in Girolàmo; quella di Sallustio e di Seneca in Agostino; quella di 

Virgilio in Mario Vittorino (ma in questo caso ad interessare la Opelt è una sorta di statistica delle 
citazioni virgiliane nel Vittorino sia pagano che cristiano); al tardo antico in generale sono dedicati 

due saggi che studiano, per quest’epoca, la figura di Solone e la rappresentazione dei Germani; tre i 
contributi danteschi, sulla rappresentazione di Maometto, di Augusto e dei persecutori di ebrei e 
cristiani nella Commedia. Il saggio più lungo del gruppo è invece dedicato ai rapporti di Puskin con i 
classici greci e latini. 

Come s'è detto, gli scritti della Opelt raccolti in questo volume, circa un terzo dell’intero corpus, 

consentono di individuare le principali coordinate ermeneutiche della studiosa, le quali controllano le 
spinte centrifughe dei suoi così vasti interessi, riconducendoli ad unità. A questo proposito, se 
l’introduzione del curatore si limita, di fatto, a riassumere i saggi raccolti nel volume, senza tentare 

un collegamento con gli esclusi, qualcosa di più è detto nel profilo biografico della studiosa (pp. 15 
s.) curato da C. Zintzen, il quale, tracciando anche un bilancio dell’attività di ricerca della Opelt, 

fornisce un'utile chiave di lettura di queste Kleine Schriften. L’attenzione al lessico della polemica è 

ad esempio il filo rosso che lega la maggior parte degli studi non solo linguistici della Opelt: lo si 
ritrova già nella sua prima pubblicazione (Der 7yrann als Unmensch in der Tragòdie des L. Annaeus 
Seneca), dedicata ad un personaggio, il tiranno, appunto, ricorsivo negli studi seguenti (si pensi ad 

esempio a Der Christenverfolger bei Prudentius, un bel saggio - apparso in Philologus 111, 1967, 
242-57 - , che dispiace non vedere ripubblicato qui). Legato, questa volta per antitesi, al tema degli 

Schimpfwòrter e della polemica è l’articolo apparso in A&R, 21, 3-4, 1976, 169-79, sui 
vezzeggiativi nella lingua virgiliana: anch’esso non avrebbe figurato male nella raccolta di Schmitz. 

Ancora connesso con tale topica è uno degli autori più studiati dalla Opelt, Girolamo, aî quale la 

- 415 -



studiosa dedicò pure una monografia sulle S$treitschriften. Altro importante tema guida degli studi 
della Opelt è quello della ricezione e della permanenza della cultura antica nei secoli: la quarta sezione 

(ma non solo quella) del volume ne offre numerosi esempi: anche in questo caso avremmo comunque 
riletto volentieri saggi come Das Bild des Sokrates in der christlichen lateinischen Literatur 
(apparso negli studi H. Dòrrie pubblicati a Minster nel 1983), o Christianisierung heidnischer 

Etymologien (pubblicato in JbAC 2, 1959, 70-85), nel quale l’impiego cristiano, secondo uno 
schema della retorica classica, dell’etimologia al servizio dell'argomentazione è illustrato attraverso lo 
studio di termini chiave come BeÒsg / deus, o &vBpwsxosg / homo: il saggio illumina chiaramente lo 
spirito con cui la Opelt intendeva la ricezione (vera e propria risemantizzazione) cristiana dei modelli 

classici pagani. Un’altra caratteristica (non sottolineata da Zintzen, ma a nostro parere evidente ed 
originale) del metodo di indagine della Opelt è infine l’attenzione riservata ai ‘barbari’ (si tratti dì 
punici, arabi, slavi, germani), alla loro rappresentazione, ai contatti ed alle contaminazioni fra questo 

mondo e quello greco-latino. È una prospettiva presente in molti dei saggi raccolti nel volume e 
trasversale alle varie sezioni. A proposito di barbari, non mi sentirei di condividere l’affermazione (p. 

380; l’articolo è 1 Germani nella letteratura latina della tarda antichità), secondo la quale essi per 

Agostino furono «lo strumento della punizione divina, un flagello di Dio»: il Sermo de excidio urbis 
è interamente teso a dimostrare il contrario, rispondendo così ai dubbi cristiani (non inferiori a quelli 

pagani e comunque più preoccupanti) sorti in seguito al sacco di Roma; la tragedia che aveva colpito 
la sede non solo dell’impero, ma anche della Chiesa e delle memoriae dei più importanti martiri, non 
poteva essere considerata una punizione divina (e a questo proposito Agostino si preoccupa di negare 

la possibilità di un confronto fra il sacco di Roma e la distruzione di Sodoma e Gomorra). 
Continuando con le osservazioni sugli articoli agostiniani (fra i quali un po’ deludente è Seneca bei 
Augustin, per la levità dell’indagine, che quasi ignora la bibliografia sull'argomento e finisce per 

risolversi in un elenco delle citazioni raccolte da Hagendahl in Augustine and the Latin Classics, 
Gòteborg 1967, 245-49), non ci pare opportuno insistere troppo (come avviene a p. 351s., nel 
contributo Sallust in Augustins Confessiones) sull’idea della prossimità delle Confessioni alla Bibbia 

come movente per l’esclusione di modelli classici e di Cicerone in particolare: si tratta di 
un’affermazione contraddetta dall'autrice stessa nel medesimo articolo, quando sostiene che il 

personaggio di Catilina è fortemente mediato ad Agostino proprio da Cicerone (p.356), e in un altro 
contributo presente nel volume (Das Bienenwunder in der Ambrosiusbiographie des Paulinus von 
Mailand), quando sostiene (p. 269), in riferimento alle Confessiones ed alla metodologia applicata da 
P. Courcelle aflo studio dell’opera agostiniana, la presenza ed il peso della tradizione letteraria accanto 
agli elementi biografici ed autobiografici. 

Veniamo ad osservazioni più spicciole. Benché il curatore affermi (p. 13) che gli «offensichtliche 
Druckfehler der Originalbeitrage wurden stillschweigend korrigierb», l’edizione non è certo priva di 

errori di stampa: se è in qualche modo comprensibile che ve ne siano nei non numerosi articoli in 
italiano, dispiace assai più il vederli nelle citazioni in greco (ad es. a p. 224 si legge 7p£0apBUtepoG 
in luogo di xpeopUtEpOSG; a p. 229 viòc è senza accento e #10Xor0OLSG diventa MIWXOTAOLOG © 
così via) ed in latino (qualche esempio: a p. 170 logier per loquier, p. 267 implerentur per 
impleretur;, p. 312: una per unus; p. 361: seaculum per saeculum; p. 367 titigit per tetigit etc...), e 
persino nel testo tedesco (valgano due casi per tutto il volume: nell’indice, a p. 6, si legge 
«Sklavenbeschimpfungen» per «Slavenbeschimpfungen»; nella bibliografia, a p. 442, l'opera più 
nota della Opelt appare edita a «Keidelberg» invece che a Heidelberg). Nell'indice, poi, dei «Namen, 
Sachen, Woòrter», alle pp. 455-64, si trovano molti nomi, alcune cose, ma nessun «Wort»: il che, 

oltre a smentire il titolo dell’indice stesso, priva, quel che è più grave, il libro di una parte (e non la 
più piccola) della sua utilità, perché le numerosissime osservazioni lessicali della Opelt, espressione e 
ricchezza del suo metodo di ricerca e per questo presenti non solo negli studi più propriamente 
linguistici, rimangono in tal modo disseminate, e di fatto disperse, nei vari articoli. 

Concludendo, il volume offre la possibilità di rileggere molte pagine della Opelt, pagine che 
offrono l’esempio di una filologia pacata, un po’ restia alle prese di posizione, una filologia che 
compensa con una smisurata ampiezza del terreno di indagine la propria esitazione a scavarlo più a 
fondo, oltre il semplice livello del testo. L'impressione è però che, a sei anni dalla tragica morte della 
studiosa (una morte non priva di senso, a sentire C. Zintzen, secondo il quale «Es hat vielleicht 

seinen eigenen Sinn, daf ihr Leben auf einer fernen Reige endete»), si potesse fare di più. 

Bologna Bruna Pieri 

- 416 - 



Giuseppe MORELLI, Una testimonianza del Petrarca sul verso saturnio, Con una appendice su 
Aristoph. nub. 638 e Plat. resp. 400b, Imprimitur, Padova 1996, [Studi Testi Documenti 8, 

Dipartimento di Scienze dell’Antichità, Università di Padova]. 

L'’opinione espressa dal Petrarca in fam. 1.1.6 (p. 4 Rossi) risultava sino ad oggi trascurata dagli 
studiosi di metrica latina arcaica. Quanto al saturnio, G. Morelli ha già esposto altrove, recentemente 

e con grande chiarezza, le proprie convinzioni sulla natura del verso, la cui lontana origine egli ritiene 
si debba far risalire all’Urvers indoeuropeo, costituito da una dicolìa i cui membri erano rappresentati 
da unità sintattiche e non ritmiche; proprio la remota antichità del verso avrebbe fatto velo a letterati e 
grammatici, rendendo loro impossibile darne una spiegazione adeguata, quale invece è possibile 

fornire attraverso l’esame della tradizione pregrammaticale che sostiene l’origine latina del satumio 
(Varr. ling. 7.36, Enn. ann. 206-10 Skutsch) e il contributo dell’analisi comparativa (Metrica greca 
e saturnio latino, Gli studi di Gennaro Perrotta sul saturnio, Bologna 1996). 

Anche l’idea formulata da Petrarca, che il saturnio fosse un verso accentuativo diffuso anche presso 
i Greci e rinato nei modi della poesia siciliana è, come M. avverte all’inizio di questo nuovo libro, 
solo frutto di un equivoco indotto da una informazione insufficiente ad affrontare il problema, e perciò 
non ha rilevanza nel dibattito sull’origine e lo statuto del saturnio; tuttavia essa fornisce l’occasione 

per una disamina attenta del passo e degli interventi critici relativi, oltre che per l’approfondimento di 
alcuni punti già anticipati nel volume precedente. 

Il volume è corredato di una appendice dedicata alla determinazione del significato del termine Èty 
in Aristoph. nub. 638. 

Nel passo della lettera indirizzata a Ludovico Santo di Beringen in data 13 gennaio 1350, Petrarca 

dà un rapido sguardo d’insieme alla propria produzione letteraria e compie alcune riflessioni sulle 
origini della poesia volgare: 

«Et erat pars soluto gressu libera, pars frenis homericis astricta, quoniam ysocraticis 
habenis raro utimur; pars autem, mulcendis vulgi auribus intenta, suis et ipsa legibus 

utebatur. Quod genus, apud Siculos, ut fama est, non multis ante saeculis renatum, 

brevi per omnem Italiam ac longius manavit, apud Graecorum olim et Latinorum 
vetustissimos celebratum; siquidem et Athicos et Romanos vulgares rithmico tantum 

carmine uti solitos accepimus». 

M. parte dalle valutazioni di M. Feo (Petrarca ovvero l’avanguardia del Trecento, Quaderni 

petrarcheschi 1, 1983, 10, e Petrarca, Francesco, in EV 4. 57-8), col quale egli concorda 
sull’identificazione delle diverse sezioni elencate dal Petrarca: rispettivamente la prosa latina, la poesia 

latina e la poesia volgare. Ma, secondo il Feo, questa classificazione avrebbe alla base criteri retorici e 

intenti discriminatori verso il pubblico dei diversi generi, a nessuno dei quali sarebbe riconosciuta una 
posizione di privilegio rispetto agli altri. M. puntualmente rileva invece che la sintassi del passo, 
articolato in due proposizioni principali collegate dalla congiunzione autem, porta a considerare 
fondamentale per tale classificazione l’opposizione latino-volgare; d’altro canto, la maggiore 
estensione della pur breve sezione dedicata alla prosa volgare dovrebbe compensarne il tradizionale 
minore prestigio, testimoniando la volontà dell’umanista di assicurarle la stessa dignità della 
produzione in latino (pp. 19-23). 

Successivamente M. giunge alla determinazione del significato della metafora ‘ysocratice habene’, 
a partire dalla discussione delle due proposte avanzate, pur con qualche riserva, da S. Rizzo (Il 

Petrarca, il latino e il volgare, Quaderni petrarcheschi 7, 1990, 17-29), che vengono entrambe 
respinte. L’espressione non può infatti intendersi nell’accezione di «prosa rimata», per ragioni di 

merito (la definizione non appare applicabile ad alcuno fra gli scritti prosastici di P.), ma anche di 
metodo, in quanto si basa sul collegamento fra il nome di Isocrate e la figura della rima, documentato 
nei trattati di retorica solo a partire dal Cinquecento. Nemmeno si può pensare ai carmi in esametri 
rimati a coppie, perché in tal modo il riferimento a Isocrate rimane incomprensibile; altrettanto 
stupisce che, volendo classificare gli esametri rimati come genere a sé stante, P. abbia scelto come 

criterio di distinzione l’uso della rima rispetto al ben più impegnativo vincolo quantitativo. Alla base 

-417 -



di queste proposte sta anzitutto il dubbio che P. avesse cognizione esatta della nozione di numerus (a 

cuiì il nome di Isocrate è associato in Cic. orat. 174-76, de orat. 3.172-73, Macr. Sat. 7.1.4: tutti 

testi noti all’umanista). Ma, per quanto riguarda il numerus, P. poteva contare sulla testimonianza 

ciceroniana dell’Orator e doveva poterne riconoscere la continuità nel cursus medievale. 

L’espressione ‘ysocratice habene’ indica appunto la prosa numerosa, rispettosa del cursus, cui appare 
confacente, all’interno della produzione petrarchesca, l’espressione «raro utimur» (pp. 25-31). A 

sostegno di ciò l’autore riesamina i giudizi divergenti di E. Raimondi e G. Martellotti: per il primo 

(Correzioni medioevali, correzioni umanistiche e correzioni petrarchesche nella lettera VI del 

libro XVI delle “Familiares”’, Studi petrarcheschi 1, 1948, 132-33), P. non doveva sentirsi vincolato 

dai cursus; il secondo (Clausole e ritmi nella prosa narrativa del Petrarca, Studi petrarcheschi 1, 

1951, 45-46) sostiene che l'impiego, indubbiamente più libero, del cursus da parte dell’umanista non 

indica il superamento della tradizione di scuola, ma la volontà di adeguare l’espressione ai diversi 

generi di scrittura. P., cioè, ricorreva al cursus quando si prefiggeva una prosa sostenuta (come quella 
narrativa), non invece in testi di carattere colloquiale quali le Familiares. Il Martellotti insomma 
indicava nell’analisi dei singoli testi il metodo corretto per affrontare il problema; M., più 

verosimilmente, ammette che anche indagini più approfondite ed estese potrebbero non risultare 
conclusive rispetto a una questione intrinsecamente assai difficile. Il compito infatti di distinguere, 
caso per caso, l’impiego intenzionale del cursus dal ricorso inconsapevole ad esso, in quanto 
condizionamento operato dalla scuola dei dictatores e dalla consuetudine coi classici, è in sé arduo e 

necessariamente in parte affidato alla sensibilità dell'interprete (pp. 32-36). 
L’'autore affronta quindi il problema del saturnio, fornendo una valutazione ragionata dell’idea che 

poteva averne P. e modificando al tempo stesso l’interpretazione della Rizzo, che lo considera un 
verso accentuativo, alle origini di una tradizione di poesia che sarebbe giunta, senza soluzione di 
continuità, fino a P. A fondamento di questa opinione la studiosa pone le testimonianze di Verg. 

georg. 2. 385-86 e Servio ad 1. Ma M. mostra che dal primo passo non si può ricavare alcuna 
informazione di tipo metrico, mentre, per quanto riguarda Servio, occorre tener conto' del diverso 
trattamento riservato al saturnio nel De centum metris (GL IV, 466. 5-7), dove è considerato un 
verso quantitativo, secondo l’interpretazione del metricologo Cesio Basso; poiché invece nel 

commento virgiliano il saturnio si intende composto ad rhythmum solum, non ad metrum, bisogna 
anzitutto supporre la presenza di una fonte diversa, in contrasto con la precedente. Il fatto poi che il 
saturnio potesse essere riconosciuto come un verso composto ad rhythmum solum anziché ad metrum 
non ne fa senz’altro, osserva giustamente M., un verso accentuativo, dato che in esso può comunque 

trovarsi una ratio metrica, come risulta dalla cosiddetta Ars Palaemonis (GL VI, 207. 1-3). Hl 

rhythmus come principio organizzatore del verso doveva piuttosto indicare il susseguirsi di nuclei 

ritmici irregolari, irriducibili a una scansione in metra, come si evince anche dal confronto con un 

testo greco (Aristoph. nub. 636 ss.), dove sono chiamati iétoa i versi regolari come il trimetro 
giambico e il tetrametro trocaico, @vBLOL invece .i cola lirici di vario tipo, di natura quantitativa. 

Poiché però nella storia della trasmissione grammaticale la denominazione merra finì per comprendere 
i rhythmi, questo nome passò a designare la versificazione ritmica. Per questa ragione P., che di tutto 
questo processo non aveva certamente notizia, considerava metra sia i versi quantitativi della poesia 
antica, sia la poesia ritmica che in età tardoantica e medievale ne ripeteva gli schemi; chiamava invece 
rhythmi i versi nuovi dei poeti siciliani e, interpretando in modo conforme a questa accezione la 
testimonianza serviana, plausibilmente assimilava loro il saturnio quanto al suo carattere accentuativo 

(pp. 37-54). i 
Lo studio affronta quindi il problema della fonte della notizia petrarchesca secondo cui anche i Greci 
avrebbero praticato nell’antichità forme di poesia popolare accentuativa. M. dimostra che tale fonte 
non può essere il passo dantesco in De vulg. el. 1.1.2, come proposto da Feo (Petrarca, 58), poiché 
in esso non è questione di poesia ma di lingua, e appare dunque improbabile che P., su questa base 
esclusivamente linguistica, si sentisse autorizzato a trarre conseguenze per la pratica letteraria, in 
presenza delle testimonianze contrarie di Virgilio e Servio. Se invece l'origine del passo petrarchesco 
fosse Vita nuova 25. 3-4, secondo l’interpretazione della Rizzo, Dante dovrebbe aver attribuito ai 
Greci una poesia d'amore in volgare, ma ciò non è attestato da alcuna altra fonte in nostro possesso. 

Il vessato passo dantesco va invece interpretato sulla scorta della proposta di M. Barbi, secondo la 
quale solo poeti letterati hanno trattato d’amore preso i Latini e, presumibilmente, anche fra i Greci 

(La vita nuova, per c. di M. Barbi, Firenze 1907, 68 s.), visto che anche la più recente lettura di M. 

- 418 -



Tavoni (Vita nuova XXV 3 e altri appunti di linguistica dantesca, Rivista di letteratura italiana 2, 

1984, 18 e 28], non appare, alla luce del rigoroso esame che ne compie M., accettabile (pp. 55-61). 

M. individua invece con certezza la fonte della notizia petrarchesca nel commento serviano a 

georg. 2. 380-89; in Virgilio si mettono a confronto infatti le celebrazioni rituali in onore di Bacco in 
Grecia e a Roma, e il parallelo è confermato a livello formale dalla presenza di ripetizioni lessicali e 
riprese sintattiche. Nonostante Virgilio non faccia parola di carmina composti dai Greci, Servio dice 

etiam Romani haec sacra celebrant et canunt e P. deve aver considerato legittimo, in virtù della 

testimonianza, aggiungere anche questa alla serie di analogie di cui è costituita la trama del passo (pp. 
62-66). 

Nell’Appendice sì stabilisce anzitutto la bontà della lezione conservata al v. 638 dal miglior 
esemplare della tradizione aristofanea R (Ravenna Bibl. Class. 429, fine X sec.), xOtEQOY Eì 

uétowv fì segi èv î GuBU®@Y, attraverso la valutazione delle diverse lezioni e congetture in 
rapporto allo stemma approntato da K. J. Dover (Aristophanes, Clouds, Oxford 1968, CIX). L’autore 

esclude quindi per Èxn l’accezione grammaticale (semanticamente fuori luogo) e dimostra che il 
termine va ricondotto all’ambito metrico, dove designa l’esametro epico. Ciò appare assai plausibile, 
per l’ampio spettro semantico che Exog può assumere nei vari contesti; inoltre, il significato di 
‘verso epico’ non risulta essere così tardo come supposto da Dover (come M. dimostra attraverso 
un’ampia esemplificazione di passi platonici e aristotelici). Né fa ostacolo il fatto che Aristofane non 
impieghi altrove il termine in questa accezione, dato che qui egli ricorre ai tecnicismi adottati dal 
musico ateniese Damone (PI. resp. 3.400b = fr. [37] B 9.5-12 D.-K.). Dal confronto con il passo 

piatonico risulta infatti uno stretto parallelismo, dove le differenze (come il rovesciamento nell’ordine 

dei termini) si spiegano con le diverse finalità dei due testi, ma le somiglianze inducono ad attribuire 

con sicurezza a Exog il significato di }\g@oc, che designa certamente l’esametro dattilico (pp. 
69-89). 

Insomma, si tratta di un lavoro esemplare, in cui l’acume del filologo classico, applicato con 
ricchezza e puntualità di informazione a questioni ancora aperte tra i medievisti, approda a esiti che 

appaiono definitivi. L’esame delle diverse questioni affrontate e delle argomentazioni condotte fa 

apprezzare al lettore il rigore del metodo d’indagine insieme alla chiarezza del dettato e i risultati della 
ricerca sembrano convincere, oltre che per la correttezza del metodo che ne ha permesso l’acquisizione, 
per l’apparente facilità della soluzione di problemi che da secoli si trovano ad essere oggetto di 

controversia. 

Padova Nadia Vidale 

Concordanza dei ‘Poemi conviviali’ di Giovanni Pascoli, a c. di Clemente Mazzotta, “Quaderni di 

San Mauro”, Strumenti e testimonianze, 1, La Nuova Italia, Firenze 1997, pp. XITI-475, L.50.000, 

Concordanza dei ‘Carmina' di Giovanni Pascoli, a c. di Clemente Mazzotta, “Quaderni di San 

Mauro”, Strumenti e testimonianze per l’Edizione Nazionale, 3, La Nuova Italia, Firenze 1999, pp. 

XV-897, L.65.000. 

Questi due volumi di concordanze pascoliane, come apprendiamo dal frontespizio del secondo (ma 

già dalla premessa del primo), sono costituiti in vista dell’edizione nazionale delle opere di Giovanni 

Pascoli, promossa dall’Accademia pascoliana di San Mauro e dal Dipartimento di italianistica dell’U- 
niversità di Bologna: è un segno estremamente indicativo dell’acribia e della sistematicità con cui i 
curatori dell'edizione nazionale pascoliana si sono accinti al loro compito il fatto che abbiano deciso 
di fornirsi in via preliminare di questi strumenti di lavoro, che saranno preziosi non solo per l’edi- 
zione cui attendono, ma per qualsiasi studio relativo all’opera pascoliana. L’esperienza di lavoro che la 
tradizione filologica classica ha fatto con questo tipo di strumenti non lascia dubbi. In questo caso tut- 
tavia abbiamo a che fare con concordanze di un tipo non comune. È buona abitudine di chi si accinge 
a costituire un indice o una concordanza assumere un testo standard di riferimento, stabilire alcune 
norme generalmente abbastanza convenute e procedere alla digitazione o allo scanning dei materiali, 
indicando poi al computer i criteri per ordinarli. Mazzotta ha dovuto affrontare il problema molto più 
a monte: come egli stesso ha lucidamente esposto in RPasc 10, 1988, 218-24, da qualche tempo il 

dibattito critico sul Pascoli ha messo in luce l’inaffidabilità dei testi mondadoriani delle Poesie (che a 

torto viene ancor oggi indicata da qualcuno con l’indicazione immeritata di ne varietur), per l’accu- 

- 419 -



mularsi di refusi non meno che per gli interventi arbitrari del Vicinelli: non disponiamo di testi critici 
del Pascoli italiano, tranne che per le Myricae (1974 ed. Nava), e per il Ciocco tra i Canti di 
Castelvecchio (1983 ed. Ebani) e L’ultimo viaggio tra ì Conviviali (1974 ed. Piras-Riiegg): necessità 

impone di ritornare per ora all’edizione zanichelliana del 1910, in attesa di una revisione sistematica 

sui manoscritti che consenta di disporre di testi credibili. Per i Carmina invece la quinta ristampa 
dell’edizione mondadoriana (1970) appare in una certa misura attendibile, e può servire da base, inte- 
grandola, come Mazzotta ha fatto, con l’Appendix pascoliana curata da A. Traina e P. Paradisi, per le 

altre poesie occasionali composte dal Pascoli in greco e in latino. Del resto, a partire dai saggi di 
Dante lIsella sulla tradizione a stampa delle Odi del Parini e del Giorno, siamo stati messi in guardia 
nei confronti della tradizione a stampa, esposta non meno di quella manoscritta a trivializzazioni e 
semplificazioni, in modo certamente più insidioso anche se meno vistoso. La tradizione a stampa è 

soggetta in generale a controlli più sistematici di quelli che si compivano sui manoscritti medievali, 
ma in compenso si presenta con una affidabilità apparente che ogni tanto non corrisponde alla realtà: 
può tramandare con l’autorità del testo stampato le normalizzazioni più violente come in certi casi le 

sviste più strane. 

Mazzotta quindi è partito da una scelta oculata tra le edizioni correnti, ma è andato molto oltre: sia 

per i Poemi conviviali, sia anche per i Carmina, in molti casi dove il suo senso critico lo avvertiva 

della necessità di un controllo, ha già proceduto ad una verifica del testo sui manoscritti, e rende conto 
dei suoi interventi in due nutrite liste (rispettivamente alle pp. viii-x del primo volume e ix-xi del se- 
condo). Non è tanto il numero, considerevolissimo, che deve impressionare, quanto la qualità dei gua- 

sti messi in luce: per non dire d’'altro, due interi versi erano spariti. La lettura delle introduzioni è 
quindi importante indipendentemente dai problemi propri della costituzione del testo pascoliano: essa 
mostra, qualche volta in modo impietoso, come volgari errori tipografici siano stati perpetuati nella 
tradizione dei Conviviali e dei Carmina. Ma non solo: apprendiamo che in molti casi la critìca con- 
getturale ad un testo sia pur autorevolmente tramandato può sanare un guasto penetrato nella tradi- 
zione. In questo caso l’esistenza degli autografi consente di sciogliere il nodo e confermare (o confu- 
tare) le perplessità: {a vicenda del testo pascoliano dovrebbe però farci riflettere su quei casi, e sono 
quelli con cui si confrontano normalmente gli antichisti, in cui questo riscontro non è più possibile. 

l lavoro di Mazzotta può prestarsi a riflessioni di metodo che vanno oltre i testi cui è applicato. 
Questi due volumi quindi offrono ben più di quello che il loro frontespizio dichiara: abbiamo in 

realtà due testi critici delle raccolte, certo ancora provvisori rispetto a quelli che il lavoro avviato dal 
Comitato produrrà un giorno, ma senza alcun dubbio assai più affidabili di quelli di cui disponevamo 
fino a questo momento. Sarà dunque inevitabile da questo momento che le citazioni dalle due raccolte 
pascoliane siano fatte considerando i testi qui editi e non quelli tradizionali, ancor che curati in qualche 
caso dai Pascoli stesso. i 

Seguono le concordanze, che contengono le forme al centro di ogni riga di riferimento (così detto 

sistema KWIC), secondo una convenzione assai diffusa e utile, con l’indicazione siglata di raccolta, 

sezione € verso. 

Trento Vittorio Citti 

Histoires de Venise, textes réunis par Sébastien Lapaque, Sortilèges, Paris 1996, pp. 353, 135 Ff. 

Aver riunito un buon numero di testi d’autore che raccontano Venezia nel tempo è stata un’idea 

felice nell’approssimarsi dell’anno di grazia 1997 nel quale si è celebrato il bicentenario di un evento 

doloroso: nel maggio del 1797 la città patisce il suo tragico epilogo e perde il suo bene più grande: 
l’'indipendenza. Tutto un passato glorioso si sgretola: il volto di Venezia muta, essa diviene mito 
estetico-sentimentale, sede di una bellezza fragile che turba e suscita negli animi cupe idee di 
corruzione e di morte. Da «stato a mito» quindi come enuncia una mostra tenuta pressa la Fondazione 
Giogio Cini; o forse la città è stata sempre fra storia e mito, mito di stato e mito estetico-culturale 
che giunge fino ai nostri giorni con il suo potere trasfigurante. 

Le Histoires de Venise offrono molte suggestioni perché toccano questi temi con mano leggera, 
non certo sistematicamente ma procedendo piuttosto per allusioni, per sottintesi. Apriamo il libro 

edito con raffinata eleganza, corredato da gradevoli immagini della città opera di Canaletto, Bellini, 
Tiepolo, da ritratti di Dogi, da stampe raffiguranti una Venezia lontana. La prima lettura, si sa, è 

- 420 -



anche la prima operazione critica, forse la più autentica. In questo caso il lettore-recensore è preso 

all'inizio da sconcerto, si vede come assalito da un insieme eterogeneo di testi che lo disorienta e 

suscita l’esigenza (non si tratta di un tic accademico) di raggruppamenti più logici, forse di una 
maggiore attenzione alla cronologia: non dimentichiamo che le città sono immerse nel tempo, 
segnate dal tempo. Era necessaria un’introduzione che potesse giustificare certe preferenze e rendere 

più edotto colui che si appresta alla lettura. Tentiamo qui di dare una linea al discorso che affiora dalla 
scelte, nella speranza d’interpretare le intenzioni del curatore: si tratta di mettere a fuoco autori che ci 

hanno particolarmente colpito lasciando da parte testi di poca risonanza o addirittura privi di vero 
contenuto. 

L’illuminista Montesquieu (i testi di autori francesi sono la parte più valida della raccolta) è 

interessato soprattutto dalla realtà politico-sociale-economica della città, è attirato dalla potenza di uno 
stato libero; Rousseau, il vagabondo di genio, il non illuminista, traccia (nelle Confessioni) un 

gustoso quadro di vita veneziana; personaggi di ogni risma, gente altolocata, cortigiane, candide 

giovinette che cantano dietro le grate delle chiese ruotano attorno all’Ego imperante dello scrittore. 
Notevoli alcune lettere di Charles de Brosses che evocano la splendida Venezia dei procuratori, degli 
avogadori, dei patrizi in toghe rosse nel Maggior Consiglio presieduto dal Doge; mirabile la 
processione di gondole dorate e scolpite con gondolieri in gran livrea: è questa la Venezia status, la 

Venezia trionfante del Canaletto: il sole illumina le cerimonie, le imponenti regate in Canal Grande, 
il tripudio del popolo. Gli scritti della pittrice settecentesca Elisabeth Vigèe Lebrun, amica di Vivanti 
Denon, ci danno la testimonianza di uno stato d'animo: vi è, nelle lettere, una garbata analisi dello 

‘stupore’ che prova il forestiero nello scoprire le meraviglie della città: è uno stupore quasi naif, 
certamente non insidiato dall’inquietudine, dal malessere. L’inquietudine regna sovrana, si sa, 

nell’animo dei romantici: George Sand e Musset, però, celebrano Venezia nella retorica, non è 
retorico il loro vivere la città nel dramma di una passione malata; Th.Gautier esalta, nel suo 

Carnaval, il gusto del travestimento, il fascino della trasmutazione che trovano il loro humus in una 

città la cui immagine sembra rifrangersi in mille specchi; il Facino Cane di Balzac, uno dei volti 

indimenticabili della Commedia umana ci colpisce particolarmente: Facino privato della luce, avido, 

votato all’infelicità, è quasi metafora di una Venezia oscura che va verso il declino. Aver citato 

ampiamente Byron (dal Childe Harold) ha un suo senso: Byron è il poeta che canta la nostalgia per 

una Venezia che è per lui la città incantata dell’infanzia, è l’evocatore di una Sehnsuch: struggente che 

si stempera in musicali cadenze, interrotta, a tratti, da grida d’angoscia e di rabbia per un baratto 

infame: la cessione di Venezia all'Austria. Nell’importante poema di Byron si compie il doloroso 
trapasso: la città amata da Dominante diventa la Venezia dei sospiri. I fratelli Goncourt con le punte 
preziose della loro «écriture artiste» che ha tradito il naturalismo c’introducono all’ ‘irrealtà’ di una 

città che è natura e artificio insieme e preludono alle rappresentazioni di fine Ottocento e dei primi 
anni del secolo nuovo, in cui avviene la separazione definitiva fra bellezza e potenza e ci si avvia alla 
celebrazione di una bellezza che è morte. La città è spettrale, putrida, malata nella visione di Barrès 

(Amori et dolori sacrum), essa è «il canto di una bellezza che se ne va verso la morte». Una 

stanchezza morbosa piega il viaggiatore che sembra quasi affondare nell’aria infetta con l’animo 

stretto dall’angoscia, dalla solitudine. Una fatica insidiosa afferra anche il protagonista di La morte a 

Venezia in quella emblematica traversata in gondola (cupo «convoglio funebre») verso il Lido, 
guidato da un gondoliere che sembra Caronte. Anche per Goethe, ricordiamo, la gondola è culla e bara 

insieme, ma in Goethe vi è ancora vitalità nell’evocazione della città: lo testimoniano alcune lettere 

del Viaggio in Italia che però non sono state citate (per es. la splendida III che descrive una 

sconcertante festa in piazza S.Marco in onore del principe di Sassonia). L’accostamento 
Venezia-morte è nato, in Germania, con la decadenza della Repubblica: Thomas Mann è lo scrittore 
che più di altri dà forma compiuta all’interpretazione mitica della città. Nell’area anglosassone 

H.James affonda solo a tratti nella desolazione di morte che può ispirare Venezia: la mitologia 
jamesiana, centrata sull’esaltazione dell’intensità del vivere, allontana gli spettri e fa della città il 

luogo privilegiato dell’Arte che, nella vita, ha il sopravvento su tutto. Ma c’è dell’altro. La 

conversazione riportata nella raccolta, tratta da Aspern papers, fa pensare. L’io narrante e Miss Tita 
parlano nella notte, in un giardino fiorito (i giardini segreti di Venezia...): sembra quasi che la notte 
veneziana con il suo mistero, con la sua apparente immobilità, metta in luce conflitti emotivi latenti, 
stimoli alla comprensione di sé e dell’altro. Su questa linea ‘confidenziale’ ci sembra il Proust del 
brano tratto da La fugitive. L’angelo di S.Marco che egli vede al suo risveglio in albergo, è 
messaggio di gioia, di vita, non di declino. P.Morand in un interessante testo successivo interpreta, 

- 421 -



approfondisce il rapporto di Proust con la città. È persuaso che Proust superò la fase ‘edonistica’ che 
ruota attorno ai culto della Bellezza a cui lo ha iniziato Ruskin, per rendere più umano, più sofferto il 

suo incontro con Venezia (vedi Maman et l’ogive). 

Alcuni testi di autori contemporanei sono gustosi, paradossali. Assistiamo, forse, a tentativi di 

smitizzazione, di dissacrazione sulla scia di Marinetti? (‘Noi ripudiamo l’antica Venezia estenuata e 
sfatta... Venga finalmente il regno della luce elettrica a liberare Venezia dal suo chiaro di luna...*). Nel 
Viaggio in Italia di J.Giono tanta ironia, tante provocazioni: Venezia raccontata da un cameriere del 

Florian (l’acqua alta invade la piazza) che non lesina dettagli inverosimili. Del resto chi ha letto il 
libro ricorda certamente quell’incredibile descrizione, qui non citata, delle donne veneziane che fanno la 

fila davanti al macello, ogni mattina, per poter bere il sangue delle bestie macellate che dà energia, 
vitalità! Del resto il gusto della dissacrazione appare anche in un libro recentissimo: Contre Venise di 
R.Debray (ricordiamo anche il Revel). In La facade M.Butor della famosa ‘scuola dello sguardo’ ci 

offre un pezzo di bravura: si tratta di un testo strutturato su due registri d’ispirazione. l motivo 
ricorrente è quello della folla che invade la città (realtà che il veneziano vive ogni giorno), espressione 
di un turismo dilagante che profana i monumenti e deturpa la città. Oppressi, storditi riusciamo 
appena & intravedere qualche cupola, qualche campanile e «lo splendore del sole sulla baia» (che baia 
non è). La Bellezza in lotta con la Banalità. Con il grande Y. Bonnefoy si ritorna al mito, rivissuto 

con sensibilità modemna. Fra tante divagazioni intelligenti, fra tante mete di viaggio suggestive, si 
delinea il concetto dell’unicità di «un lieu autre», di un luogo diverso da tutti gli altri, «un arrière - 
pays», un retroterra misterioso e sfuggente, traguardo ultimo di un cambiamento, di una mutazione 

che solo Venezia sembra promettere e, a volte, assicurare. 
Coloro che sono nati e cresciuti in questa città la guardano con altri occhi, non agisce più l’idea di 

diversità ma d'’identità. Il giovinetto Goldoni dei Mémoires sembra essere un esempio del rapporto 
del nativo con la sua città. La visione di Venezia per il giovane Goldoni e per ogni veneziano è 
piacere, stupore sempre rinnovato, è fonte di vitalità, è festoso immedesimarsi în un quotidiano che 

esce dalla favola e dal dramma. In questo stato d'animo vi è oggi, più che mai, la volonti di superare 
l’inerzia bizantina, le incertezze e di non far morire questa città che è di tutti. Il suo potente 
metabolismo spirituale le ha assicurato nei secoli, ha ben detto V. Branca in un suo recente 

intervento, un destino di capitale culturale: Venezia, quindi, come sede di un umanesimo vivo e 

creativo anche nella realtà dell’oggi. Succisa virescit, sempre. Venezia come la leggendaria Fenice? 
In campo S. Fantin sono in corso i lavori per ricostruire il maggiore teatro della città: è musica per i 
veneziani, è speranza. Grazié quindi al curatore di questa raccolta di testi, che ci ha fatto riflettere e 
giungere a tali conclusioni. 

Venezia Bruna Pieresca 

-422 -


